
217

El modernismo es un efecto de crisis del liberalismo y, por lo tanto, podríamos ver a la vanguardia, tal 

como nos lo propusieron Carl Schorke [2011] y Ricardo Piglia [2007:7-8; 2016], como una respuesta 

política específica a los procedimientos de construcción de poder político y cultural implícitos en el 

liberalismo, es decir, la idea del consenso y del pacto como garantías del funcionamiento social; la 

visibilidad del espacio público y, fundamentalmente, las nociones de representación y de mayoría, 

como formas de legitimidad. Las vanguardias cuestionaron tales conceptos a través de su política 

de secta, de intervención localizada y secreta, con su percepción conspirativa de la lógica cultural 

y de la producción del valor, en una auténtica guerra de posiciones, de tal suerte que el modelo de 

la sociedad contemporánea fue para ellas la batalla, no el pacto, el estado de excepción y no la ley. 

Con su versión conspirativa de la política y del arte, infiltrándose en las instituciones existentes o bien 

creando redes y formas alternativas de poder, la vanguardia separó mundo cultural y democracia. 

Los presentó como antagónicos y para ello trató de construir un complot para quebrar el canon y 

negar la tradición establecida, imponiendo otra jerarquía y otros valores. 

En Brasil, con la flexibilización de la hegemonía liberal, en los años 30, el populismo de 

Getúlio Vargas, otra forma de la guerra de posiciones, es una vanguardia que se apodera del Estado, 

absolutiza lo nacional pero, al mismo tiempo, intenta crear la dimensión de «lo latinoamericano» 

como espacio de mezcla y negociación entre luces y sombras de «lo moderno». Un ejemplo basta: 

el brise-soleil o quebra-luz que Le Corbusier recomendó en su proyecto no ejecutado para Barcelona, 

Núm. 2 (2018), pp. 217-226. ISSN: 2462-5035
http://www.raco.cat/index.php/artesdelensayo
DOI: 10.31009/ae.i18.05

La creación  
de lo latinoamericano  
en Brasil

Raul Antelo
(Universidade Federal de Santa Catarina)



Raul Antelo

218

se materializa en el proyecto del Ministerio brasileño de Educación y Salud (Niemeyer, 1936) y, más 

tarde, en Brasília. 

Entre otros intelectuales más recordados, el hoy olvidado sociólogo Alberto Guerreiro Ramos 

(1915-1982) se sirve de la fusión de los ensayos musicales del autor más relevante de vanguardia, 

Mário de Andrade, así como de la experiencia del indigenismo andino, en particular de José Carlos 

Mariátegui, para esbozar una historiografía que no sólo se aleja del autonomismo nacionalista de las 

historias literarias republicanas, sino que contrasta con los esfuerzos de su colega, Afrânio Coutinho, 

quien, a la sazón, y desde los postulados del new critiscism, buscaba definir la literatura brasileña 

como un destino marcado por la herencia colonial y la abstracción de las rupturas anti-institucionales.

Mariátegui, de temperamento aglutinador, tenía voluntad constructiva y entendía que la 

emergencia de las literaturas nacionales coincidía, en Occidente, con la afirmación de la idea 

de nación, a partir de un movimiento que, por medio de la Reforma y del Renacimiento, había 

institucionalizado la revolución liberal, un fenómeno de la más pura tradición política, extraño a 

la concepción estética del arte [1972: 234]. No siendo pues temporal, la definición de lo nacional 

tampoco señalaba una materialidad concreta, sino que apuntaba a una alegoría, un mito [Mariátegui 

1972: 235]. Definiendo la literatura peruana por su excepción1, Mariátegui no sistematizaba su estudio 

conforme la clasificación marxista, como literatura feudal o aristocrática, burguesa y proletaria. 

Tendía, por el contrario, a un sistema combinado de crítica e historia artística, en pos de la autonomía 

literaria, al cual veía, en consecuencia, como un método de explicación y ordenación. 

Una teoría moderna –literaria, no sociológica– sobre el proceso normal de la literatura de un pueblo 

distingue en él tres períodos: un período colonial, un período cosmopolita, un período nacional. 

Durante el primer período un pueblo, literariamente, no es sino una colonia, una dependencia de otro. 

Durante el segundo período, asimila simultáneamente elementos de diversas literaturas extranjeras. 

En el tercero, alcanzan una expresión bien modulada su propia personalidad y su propio sentimiento. 

[Mariátegui 1972: 239]

Es curioso que en 1974, cuando Angel Rama y Antonio Candido diseñaban los volúmenes 

de la Biblioteca Ayacucho, Rama le pide consejeros independientes, “nada de objetar a Mariátegui 

porque fue comunista” [2016:70]. Y es el de Mário de Andrade uno de los primeros volúmenes de 

Ayacucho, editado en 1979 por la mujer de Candido, Gilda de Mello e Souza. Pero mucho antes de 

1 La excepción, concepto clave de la biopolítica contemporánea, no es exclusión, porque, como dice Agamben, «la biopolitica 
è, in questo senso, antica almeno quanto l ‘ eccezione sovrana. Mettendo la vita biologica al centro dei suoi calcoli, lo 
Stato moderno non fa, allora, che riportare alla luce il vincolo segreto che unisce il potere alla nuda vita, riannodando 
cosí (secondo una tenace corrispondenza fra moderno e arcaico che è dato riscontrare negli ambiti piú diversi) col piú 
immemoriale degli arcana imperii.» [1995: 9]



La creación de lo latinoamericano en Brasil

219

esa confluencia, Guerreiro Ramos ya era consciente de que las ideas de Mariátegui coincidían, ipsis 

litteris, con las de Mário de Andrade, en un ensayo de 1939. Dice Guerreiro Ramos:

Lendo, há dias, um agudo ensaio de Mário de Andrade sobre a música no Brasil2, lá encontrei, 

aplicada àquela arte, uma observação que sempre nos norteara nos estudos sobre a formação literária 

nacional em que estamos trabalhando. Diz o escritor paulista que a música brasileira, aliás como 

toda a música americana, tem um drama particular que é preciso compreender para compreendê-la. 

Ela não teve [...] essa felicidade que tiveram as mais antigas escolas musicais européias, bem como 

as musicas das grandes civilizações asiáticas, de um desenvolvimento por assim dizer inconsciente, 

ou pelo menos, mais livre de preocupações quanto à sua afirmação nacional e social. Fenômenos, 

aliás, que se observa “com freqüência nas civilizações de empréstimo, mais ou menos desenvolvidas 

artificialmente e à força, como é o caso de nossas civilizações americanas”. [1941b: 299]

Inspirado en The story of american literature [1939], obra de un crítico judío-americano, 

Ludwig Lewinsohn, traductor de El arte y el artista de Otto Rank, Guerreiro Ramos definía la obra 

literaria nacional como aquella que sostiene la aparición del héroe creador. Abarcaría:

I) A literatura dos espanhóis na América e dos cronistas portugueses, no caso do Brasil, [que] só nos 

interessa como documento puramente histórico. Procurando-se na literatura o espírito da cultura, 

(no sentido germânico do vocábulo), as obras dos autores espanhóis e portugueses da conquista e 

da colônia pertencem literalmente aos países de origem. Assim, um Gonzalo Jimenez de Quesada é 

menos um escritor colombiano do que espanhol3. Na vida colombiana é um mero acidente. Se o seu 

navio tivesse dado nas costas da China e lá escrevesse um livro, não deveria ser considerado, por isso, 

escritor chinês.

II) A literatura dos escritores nacionais que assimilaram o espírito da metrópole é alguma coisa falsa, 

híbrida, que, muitas vezes, trái a nossa realidade em vez de representar um esforço para exprimi-la. 

Tal literatura é pura virtuosidade, um sofisma.

III) As literaturas nacionais começam com o aparecimento do espírito criador, dos homens que 

escreveram por vocação e que se ligaram à terra, não só pela inteligência, mas sobretudo, pelo 

sangue, pela “paixão”. [1941a: 247]

Guerreiro Ramos, aún adoptando una perspectiva vienesa, la del pathos, adhiere a una 

periodización tripartita, hegeliana, escandida en etapas: la etapa colonial, cuyas principales 

contribuciones serían el sermón, la crónica y la elegía; luego, la etapa romántica, cuya importancia 

no era sólo estética sino, «política e até filosófica, sob cuja influência as nacionalidades americanas 

2 Se refiere a «Evolução social da música brasileira» (1939), ensayo de Aspectos da música brasileira que junto a «Danças 
dramáticas ibero-americanas», sería traducido por la editorial argentina Schapire, en 1944, con el título de Música del Brasil.

3 Guerreiro [1940] refuta así el criterio de Javier Arango Ferrer, que lo sitúa como fundador de la literatura colombiana.



Raul Antelo

220

tomaram consciência de si mesmas e começou, em literatura, a experiência afetiva da terra»; y, por 

último, la etapa contemporánea, definiendo para América «suas formas genuínas para dizer-se». Se 

trata, si bien se ve, del mismo esquema presentado por Antonio Candido treinta años más tarde. En 

efecto, en «Literatura y subdesarrollo» [1970], título sugerido por Àngel Rama e idéntico a uno de 

Adolfo Prieto, Literatura y subdesarrollo [1968], el ensayo de Candido, cuya primera divulgación 

se da en los Cahiers d’Historie Mondiale de la Unesco, y es luego traducido en América Latina 

en su literatura [1972], continuaba adhiriendo a un esquema histórico hegeliano, aunque bueno 

es recordar que, ese mismo año 1970, Noé Jitrik ya había objetado las «raíces hegelianas» del 

método de conocimiento que Sarmiento puso en funcionamiento en la postulación de la dicotomía 

civilización-barbarie y que, sin embargo, como advierte Jitrik, no preveía una síntesis, sino el triunfo 

de alguno de los términos de la oposición [1970: 12-34]. Guerreiro Ramos es también muy crítico 

de la dicotomía civilización-barbarie y defiende, en cambio, una cierta «raza cósmica», que fue la 

forma por él encontrada para expresar la problemática del negro en Brasil.

Civilização e barbárie são julgamentos de valor que repugnam aos sociólogos modernos, e é cada 

vez mais empolgante a idéia de que a cada sociedade humana corresponde um ciclo cultural com 

suas leis e ritmos de evolução próprios. Isto quer dizer que à proporção que a sociologia caminha 

para um estado de ciência objetiva e não conjetural, o critério ocidentalizante de civilização se 

desmoraliza. É ainda este preconceito da superioridade do Ocidente que se percebe no sistema de 

Vierkandt4 que divide os povos em três grandes grupos: Naturvölker ou primitivos, Kalbkulturvölker ou 

semicivilizados e Kulturvölker ou civilizados, incluindo entre estes, apenas os europeus ocidentais e 

os gregos antigos, ao passo que um Toynbee5, refletindo já a nova metodologia reconhece, no mundo 

atual, cinco civilizações vivas: a chinesa e extremo-oriental, a hindú, a islâmica, a ocidental e a 

ortodoxa ou grego-russa. Neste último, si bem que mais historiador do que sociólogo, está implícito o 

postulado da escola “ciclo-cultural” ou “histórico-geográfica” (Biasutti6) de que não há uma diferença 

de gráu entre as civilizações e sim de espécie. Creio que foi este novo estado de espírito científico 

que tornou possível a renovação dos processos de estudos sobre a formação americana. Na América 

Espanhola, o indologia tão importante para a compreensão da Colonia, se desenvolveu sob esta 

atmosfera7. E hoje o problema do indígena está sendo colocado de maneira racional e objetiva e não 

romântica, como até bem pouco. Dir-se-ia mesmo que o indio não constituia um problema. Ela era 

4 Discípulo de Wundt, Alfred Vierkandt (1867-1953) fusiona la fenomenología de su maestro con el evolucionismo imperante 
y su problema, diríamos, era la tensión entre ausencia de pensamiento abstracto en las culturas primitivas y su presencia o 
desarrollo en las elevadas, lo cual postulaba un conflicto entre lo individual y lo comunitario. 

5 Arnold J. Toynbee (1889-1975) es autor de A Study of History [1934].

6 Renato Biasutti (1878- 1965), discípulo de Mantegazza, desarrolló la teoría ciclocultural, inspirada en autores alemanes 
(Leo Frobenius) y vieneses (Wilhelm Schmidt), que proponía agrupar diversas culturas en ciclos culturales más complejos 
para mejor distinguir procesos de migración y transculturación. Ver Biasutti [1957].

7 Se refiere a la obra de José Vasconcelos, La Raza Cósmica [1925] e Indología [1927], que conquistaron inmediata proyección. 
Mariátegui consideraba que el objeto del Nuevo Mundo, según la tesis de Vasconcelos, que más aspiraba a ser una profecía 
que una interpretación, era la creación de una cultura universal ya que, en territorio americano, se confundirán todas las 
razas, para producir la raza cósmica.



La creación de lo latinoamericano en Brasil

221

quando muito, um tema de literatura, de sentimentalismo ou patriotadas inconsequentes. [Ramos 

1941b: 301]

Por sospechar, como Mariátegui, de los conceptos de evolución y proceso, Guerreiro Ramos 

proponía en esos ensayos el concepto de escena. Con él emergía la noción de fuerza, y por tanto, 

de antagonismo, que Guerreiro tomaba de la teoría psicodramática de Jacob Levy Moreno, algo que 

reconfigurado por el psicoanálisis lacaniano, sería central en los trabajos sobre emancipación de 

Laclau y Mouffe. En efecto, el discurso colonial configuraba, a su juicio, un teatro de representaciones 

discordantes, que incorporaban la división de la misma subjetividad.

Pois bem, do ponto de vista sociológico, a formação e o processo das culturas americanas têm sido 

dramáticos, nisto que representam a luta de duas correntes psíquicas, nem sempre complementares, 

como quer Antenor Orrego, mas antagônicas. Trata-se de um conflito de valores de cultura. Os dois 

personagens do drama americano são os valores autóctones (constituído pelo repertório de idéias, 

noções, conceitos e habilidades técnicas do índio e do mestiço de sangue indígena) e os valores 

coloniais que são os mesmos europeus adaptados às contingências americanas. A dinâmica de nossas 

civilizações consiste nas desencontradas manifestações de duas mentalidades que coexistem nelas. 

Sociologicamente, a Colônia ainda não terminou. A mentalidade dos povos americanos ainda é 

tipicamente colonial. [Ramos 1941b: 299]8 

La Colonia no es, por tanto, sólo una «fase histórica», sino «um estado de fato psico-social, 

um verdadeiro complexo coletivo que consiste na consciência de uma inferioridade diante do 

estrangeiro» [Ramos 1941b: 300]. Por lo tanto el colonialismo no desaparece por el simple tránsito 

formal a la república, sino que, en consonancia con los análisis posteriores de Homi Bhabha, el 

nudo es siempre el mimetismo9.

Se em literatura, por exemplo, o que caracteriza a Colônia é o formalismo [...], ou na frase de um 

arguto ensaísta paraguaio, o mimetismo intelectual10, o culto da forma cristalizada de uma cultura 

que não é a nossa, tal tendência continua muito forte e presente em nosso temperamento para ser 

negligenciada. Ainda sofremos daquela vergonha de ser que levava os americanos de nossos primeiros 

séculos a se esconderem nas tocas de sua alma. O granfino de nossas capitais é o legítimo símile 

8 Por esta vía entra Trilce en la bibliografía brasileña. Sobre el negro, ver Ramos [1950; 1953; 1954].

9 «O nacionalismo romântico e o regionalismo modernista, a despeito de sua relativa significação brasileira, são, em larga 
margem, contrapartidas miméticas de correntes intelectuais externas». [Ramos, 1957]

10 En El Paraguay Eterno [1935] y en ensayos para la revista Guarania [1947-8], Juan Natalicio González ataca al liberalismo 
(«la doctrina liberal es el veneno que emponzoña el alma de la patria») y a partir de allí elabora una condena al mimetismo 
eurocéntrico. En el ensayo «América en el mundo de ayer y de hoy», por ejemplo, González argumenta que «el mimetismo 
americano, trascendió de las vanidades nobiliarias a la vida real, a la reverencia de todo lo europeo, para terminar en la 
enajenación de todo lo nuestro. Advino el imperio de la política europeizante, que en el siglo pasado se tradujo en el culto 
del capital y del hombre europeos, política que convirtió nuestras libres repúblicas en otras tantas factorías». [1979:15] 



Raul Antelo

222

dos botocudos basbaques diante do estranho europeu que lhe desbrenhava as matas. Somos muito 

postiços para pretender uma autonomia intelectual. Convém avisar aliás que as considerações acima 

não significam nenhum derrotismo de nossa parte. Estamos simplesmente constatando um fato. Até 

porque tomar conciencia de um defeito é principiar a removê-lo. O forte movimento que se observa 

na América no sentido de procurar suas proprias tradições e seus proprios caminhos está a exigir dos 

seus pensadores uma revisão de todos os quadros de vida. Cabe às gerações atuais uma tarefa de 

creação. Uma nacionalidade é um trabalho de creação. Quase poderíamos dizer que, na América, 

as nações existem em estado de direito e não em estado de fato, uma vez que à nossa independência 

histórica não corresponde uma independência psico-social, por assim dizer11. [Ramos 1941b: 300]

Sería largo pormenorizarlo pero digamos sencillamente que fue la poesía de Rilke, lo que le 

permitió a Guerreiro Ramos llegar a una crítica de la racionalización extensiva12 y fue asimismo su 

examen de la literatura latinoamericana, como proceso trágicamente civilizatorio, lo que, en último 

análisis, le franqueó el diagnóstico social del arte moderno. En otras palabras, no fue la modernidad 

que le permitió a Guerreiro entender a América Latina sino que, al contrario, fue América Latina, 

como cultura heterogénea, que le concedió la posibilidad de formular una lectura antropológico-

política de la cultura occidental. 

É fácil compreender que numa sociedade primitiva o gosto de cada pessoa é idêntico ao de qualquer 

outra. Em nossa sociedade industrial, porém, ele se multiplica em formas variadas, em virtude de sua 

heterogeneidade. Esta heterogeneidade é resultante da justaposição de sobrevivências como também da 

própria variedade de perspectivas dos grupos atuais, pois sabe-se, hoje, que o pensamento não é uma cópia 

neutra, mas uma deformação das coisas. A arte está, como a política, matizada de nuanças ideológicas.

O conflito das vivências estéticas se torna ainda mais agravado pelo fenômeno que se poderia 

chamar de purificação da arte. A música pura, a pintura pura e outras expressões semelhantes têm sido 

slogans de correntes que pretendem eliminar o elemento passional da obra de arte e converter o trabalho, a 

técnica, na própria operação artística. Há dias vimos um poeta brasileiro (João Cabral de Melo Neto) exprimir 

desassombradamente este ponto de vista, com uma clareza poucas vezes excedida13. [Ramos 1946b]

11 La fuente declarada es Proceso y Formación de la Cultura Paraguaya [1938] de Juan Natalicio González, que Guerreiro 
define como un Gilberto Freyre del Paraguay. Otro tanto se da con la cuestión indígena, basándose en ensayos del colombiano 
Antonio Garcia Nossa, Pasado y presente del índio [1939] y de la argentina Aída Cometta Manzoni, El índio en la poesia de 
América española [1939]. Ver Ramos [1941c: 402].

12 «Rainer Maria Rilke, uma das figuras mais representativas desta visão, assim se refere à mecanização da vida: ‘Pour nos 
grand-parents, une maison, une fontaine, une tour familière, jusqu’à leur propre vêtement, leur manteau étaient infiniment 
plus encore, infiniment plus familières (qu’à nous); chaque chose était un réceptacle dans lequel is trouvaient de l’humain et 
ajoutaient leur épargne d’humain. Voici que se pressent vers nous, venues d’Amérique, des choses vides, indifférentes, des 
apparences de choses, des attrapes de vie... Une maison, dans l’acception américaine, une pomme américaine ou une vigne 
de lá-bas n’ont rien de commun avec la maison, le fruit, la grappe dans lesquels avaieut pénétré l’espoir et la méditation de 
nos aïeux... Les choses douées de vie, les choses vécues, les choses admises dans notre confidence sont sur leur déclin et 
ne peuvent plus être remplacées. Nous sommes peut-être les derniers qui auront connu de telles choses. Sur nous repose la 
responsabilité de conserver, non seulement leur souvenir (ce serait peut on ne pourrait s’y fier), mais leur valeur humaine et 
larique (larique au sens des divintés de la maison)...’ Pitrou [1938: 96]» Apud Ramos [2008: 66]

13 Guerrero Ramos operaba con la distinción formulada por Ferdinand Tönnies, entre comunidad (Gemeinschaft) y sociedad 
(Gesellschaft).



La creación de lo latinoamericano en Brasil

223

Muchas fueron las fuentes de su racionalización desalienante14: “Nietzsche, com as suas 

indicações sobre o ressentimento e a moral cristã, Pareto, com sua teoria das ações sociais, Sorel, 

Karl Marx e Engels, Durkheim, Levy-Bruhl, Max Weber, Max Scheler, Freud, Sorokin”, autor, este 

último, de Social and Cultural Dynamics [1937-41], donde desarrolla una teoría cíclica del proceso 

social. Pero Guerreiro Ramos conocía también a Karl Mannheim [Ramos 1946a], los ensayos de 

«Erich Fromm sobre a doutrina de Freud e sua correspondência com a sociedade burguesa; o de N. 

Pastore15, sobre a influência das tendências políticas sobre a consideração da controvérsia nature 

– nurture, o de William F. Fontaine16, sobre a ‘determinação social das obras dos professores de 

cor’ (vide Sociology of Knowledge, Robert K. Merton)»; The Sociology of Literary Taste de Levin 

Schücking, la colección de ensayos divulgados por la Revista de Occidente de Ortega y Gasset, que 

leía sistemáticamente, la Historia de la Sociologia de Francisco Ayala, La cultura del Renacimiento en 

Italia de Jacob Burchhardt; los clásicos de Carl Schmitt o Oswald Spengler; los ensayos de Margaret 

Mead, Georges Canguilhem, Ernst Cassirer, Celso Furtado, Lewis Morgan, George Peter Murdock o 

Caio Prado Jr. Una lista lo suficientemente ecléctica como para abonar la tesis de Claudia Gilman de 

que uno de los caminos del concepto de transculturación narrativa latinoamericana (Real de Azúa, 

Rama) proviene sorprendentemente de la obra The Migration of Ideas, conferencias dictadas por 

Gilbert Highet en 1954, y traducidas aqui en Barcelona por la Editorial Hispano-Europea, en 1956 

[Gilman 2016: 153-160]. Todo suma. 

Pero a estas fuentes, no lo olvidemos, debemos agregar la música, principalmente el método 

rapsódico con que Mário de Andrade pretendía, al modo vanguardista, desobstruir el camino de 

una filosofía descolonizadora [Antelo 2016]. Es Agamben quien nos recuerda que, si la música está 

constitutivamente ligada a la experiencia de los límites del lenguaje y si, viceversa, la experiencia 

de los límites del lenguaje (y por esa vía, la misma política) está musicalmente condicionada, un 

análisis de la situación del arte hoy día, un auténtico ensayo sobre esa cuestión, debería comenzar por 

constatar que esta experiencia de los límites musicales acaecidos en ella falta por completo. El lenguaje 

se da hoy como una cháchara que jamás alcanza su propio límite y parece haber perdido cualquier 

14 «Uma vez que perdemos aquele ‘Éden intelectual’ das épocas culturalmente homogêneas (é à elas que Salvador Dalí se 
refere quando diz que gostaria de ter nascido num tempo onde não houvesse nada para salvar) a compreensão da arte tende 
a tornar-se cada vez mais funcional». [Ramos 1946b]

15 Nicholas Pastore (1916- 1998) es autor de “The Nature-Nurture Controversy: A Sociological Approach” [1943: 373-77], 
una discusión de la dinámica entre naturaleza y nutrición, que le habrá servido a Guerreiro Ramos para actualizar los 
postulados antropofágicos de Oswald de Andrade.

16 William Thomas Valeria Fontaine (1909-1968) fue el primer profesor afroamericano de Filosofía, en la Universidad de 
Pennsylvania, autor de «Social Determination in the Writings of American negro Scholars» [1944]. Em 1956, Fontaine 
participó del congreso de escritores negros de Paris, junto a Aimé Césaire, Leopold Senghor, Frantz Fanon y James Baldwin. 
Su contribución, «Segregation and Desegregation in the United States: A Philosophical Analysis,» fue evaluada por Fanon 
como muy integrada, muy conservadora.



Raul Antelo

224

conciencia de su íntimo nexo con aquello que no se puede decir, esto es, con el tiempo en el cual el 

hombre no era todavía hablante. A un lenguaje sin márgenes ni fronteras le corresponde una música 

que ya no está más musaicamente entonada y a una música que ha dado las espaldas a su propio 

origen, una política sin consistencia ni lugar. Donde todo parece poder decirse indiferentemente, el 

canto se minimiza y, por ese camino, las tonalidades emotivas que musaicamente lo articulaban. La 

sociedad occidental, donde la música parece penetrar en todo lugar, es paradójicamente la primera 

comunidad humana amusaicamente entonada. Ha perdido esa conexión con lo arcaico y lo propio, 

de tal suerte que la sensación general de depresión y apatía no hace sino registrar la pérdida del nexo 

musaico con el lenguaje, camuflando, como un síndrome médico, el eclipse de la política, que es 

su auténtico resultado. Es decir, la temática colonial del mimetismo de la que veníamos hablando. 

Esto significa, nos dice Agamben, que el nexo musaico, que ha perdido su relación con los límites 

del lenguaje, produce ya no una θεία μοίρα, esto es, una inspiración divina, sino, al contrario, una 

suerte de misión o inspiración blanca, que no se articula más según la pluralidad de los contenidos 

musaicos, sino que gira, por así decirlo, en el más absoluto vacío [Agamben 2016: 133-146]. Ese 

vértigo es el que ha condenado el nombre de Guerreiro Ramos al olvido. 



La creación de lo latinoamericano en Brasil

225

BIBLIOGRAFÍA

AGAMBEN, Giorgio: Homo sacer: Il potere sovrano e la nuda vita, I. Turim: Einaudi, 1995.

AGAMBEN, Giorgio: «La musica suprema. Musica e politica», en Che cos’è la filosofia?. Macerata: 

Quodlibet, 2016, pp. 133-146. 

ANTELO, Raul: Roland Barthes y el método rapsódico. Buenos Aires: Eduntref, 2016.

BIASUTTI, Renato: Dos escritos metodológicos de ecogeografia, 2, precedidos de un estudio 

bibliográfico del autor por Romualdo Ardissone. Buenos Aires: Instituto de Geografía, 

Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires, 1957.

GILMAN, Claudia: «Equívocos semánticos sobre transculturación y vacilaciones disciplinarias», en 

Revista del Museo de Antropología, 9, 2 (2016), pp. 153-160.

GONZÁLEZ, Juan Natalicio: «América en el mundo de ayer y de hoy», en Latinoamérica. Cuadernos 

de cultura latinoamericana, 82, (1979), pp. 5-22.

GUERREIRO RAMOS, Alberto: La literatura de Colombia. Buenos Aires: Instituto de Cultura 

Latinoamericana, 1940.

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Literatura latino-americana (II)», en Cultura Política, 1, 4 (jun. 

1941a), p. 247.

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Literatura latino-americana (V)», en Cultura Política, 1, 7 (set. 

1941b), p. 299-301.

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Literatura latino-americana (VII)», en Cultura Política, 1, 9 (nov. 

1941c), p. 402.

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «A revolução copernicana da sociologia», en Suplemento Letras e 

Artes, 1436, A Manhã (14 abr. 1946a). 

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Notas sociológicas sôbre a arte moderna», en Suplemento Letras e 

Artes, 1447, A Manhã (28 abr. 1946b).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «O perigo de um congresso do negro», en A Manhã (15 oct 1950).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Senhores e escravos no Brasil», en A Manhã (22 oct. 1950).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Narcisismo branco do negro brasileiro», en A Manhã (12 nov. 1950).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Os estudos sôbre o negro brasileiro», en A Manhã (10 dic. 1950).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Alienação e antropologia», en O Jornal (8 nov. 1953).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Silvio Romero e o negro», en O Jornal (15 nov. 1953).



Raul Antelo

226

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Euclides e a mestiçagem», en O Jornal (29 nov. 1953).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Torres e a mestiçagem», en O Jornal (6 dic. 1953).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Uma redefinição do problema do negro», en Diário de Notícias  

(6 dic. 1953).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Oliveira Viana arianizante», en O Jornal (13 dic. 1953).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «Nina Rodrigues foi o apologista do branco», en O Jornal (20 dic. 1953).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «O problema do negro na sociologia brasileira», em Cadernos de 

Nosso Tempo (ene. 1954), pp. 189-220.

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «O negro desde dentro», en Revista Forma, 3 (oct. 1954).

GUERREIRO RAMOS, Alberto: «O problema da cultura nacional», en Jornal do Brasil (6 ene. 1957).

JITRIK, Noé: «Para una lectura de Facundo, de Domingo F. Sarmiento», en Ensayos de Literatura 

Argentina. Buenos Aires: Galerna, pp. 12-34, 1970.

LEWINSOHN, Ludwig: The story of american literatura. Nueva York: The Modern Library, 1939.

MARIÁTEGUI, José Carlos: Siete ensayos de interpretación de la realidad peruana. 25ª ed. Lima: 

Amauta, 1972.

PASTORE, Nicholas: «The Nature-Nurture Controversy: A Sociological Approach», em School and 

Society, 57 (1943), pp. 373-377.

PIGLIA, Ricardo: Teoría del complot. Buenos Aires: MATE, 2007.

PIGLIA, Ricardo: Las tres vanguardias. Saer, Puig, Walsh. Buenos Aires: Eterna Cadencia, 2016.

RAMA, Ángel: «Carta fechada en Caracas, 17 set. 1974», en Antonio Candido y Ángel Rama, Un 

proyecto latinoamericano: Antonio Candido & Àngel Rama, correspondencia. Ed. Pablo 

Rocca. Montevideo: Estuario, 2016, p. 70.

RILKE, Rainer Maria, en Robert Pitrou, Rainer Maria Rilke. Paris: Albin Michel, 1938, p. 96, apud 

Alberto Ramos: Uma introdução ao histórico da organização racional do trabalho. Brasília: 

Conselho Federal de Administração, 2008, p. 66. 

SCHORSKE, Carl E.: La Viena de fin de siglo. Política y cultura. Buenos Aires: Siglo XXI, 2011.

TOYNBEE, Arnold J.: A Study of History. Oxford: Oxford University Press, 1934.

VASCONCELOS, José: La Raza Cósmica. Misión de la raza iberoamericana. Notas de viajes a la 

América del Sur. Madrid: Agencia Mundial de Librería, 1925.

VASCONCELOS, José: Indología. Madrid: Agencia Mundial de Librería, 1927.


