FONAMENTS FL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITZACIO

EL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA
POSTSECULARITZACIO

Francesc Torralba

Resum

1 descredit de la Illustracio i I'esgotament del procés de secula-

ritzacio occidental generen una serie d’expectatives i d'incerte-
ses que fan dificil veure quin sera i com sera el futur immediat i
mediat de la cultura occidental globalment considerada. En aquest
clima de transformacio i de canvi, la qiiestio del sagrat no és alie-
na, siné que hi té una preséncia notoria. Avui més que mai tenen
sentit els segiients interrogants: Hi ha un desvetllament del sagrat?
Quin valor i quin estatut pot atribuir-se a 1ebullici6 religiosa o
parareligiosa que es respira en certs ambients postmoderns? Quins
reptes plantegen aquestes manifestacions a la fe judeocristiana
multisecular? De totes aquestes qiiestions, degudament delimita-
des, tracta el segiient article.

1. Reinterpretar la metafora d"Ortega y Gasset

La historia de la filosofia occidental esta farcida de metafores
i d’al.legories que admeten una multiplicitat d"interpretacions. El
discurs filosofic no és alieé a aquests recursos estilistics o simbaolics,
sin6 que els integra per tal d’il.luminar aquells conceptes i aque-
lles tesitures dificils d"aclarir en una prosa unilateralment concep-
tual. El filosof empra la metafora i I'al.legoria no solament amb
una finalitat estilistico-formal, és a dir, per embellir el discurs, sin6
per oxigenar-lo i per il.lustrar-lo significativament.

Hi ha multitud d’exemples que confirmen aquest Gs de la
metafora i de 1"al.legoria. En el llibre seté de la Repiiblica de Plato
trobem bellament expressat el mite de la caverna, excelsa al.lego-
ria del dualisme ontologic i de la dialéctica platonica. La imatge
del sol, com a focus il.luminador, apareix en la utopia social i poli-

81



82

FrANCEST TORRALEA TRIPODE

tica de Tomas Campanella titulada La ciutat del sol. La imatge del
vaixell i del naufragi és un recurs utilitzat per D. Hume, en les tltimes
pagines de la primera part del Tractat de la naturalesa humana, per
expressar el seu estat d’anim desencisat i trist després de no haver
arribat a cap conclusi6 definitiva en matéria de coneixement. La
figura del colom i la resistencia de I"aire és una metafora emprada
per Kant en Els prolegomens a tota metafisica futura, per tal d"aclarir
la génesi i I'estructura del coneixement huma. Fins i tot Hegel, un
pensador tan académic i conceptual, que forja una prosa a voltes
inintel.ligible, empra metafores per il.lustrar el quefer filosofic. En
la Filosofia del dret compara 1"exercici de filosofar amb la tela de
Penelope, que sempre cal recomencar de nou i posteriorment amb
I'oliba de Minerva que alca el vol en el crepuscle.

Draltres pensadors, com Nietzsche, fan un tis molt més emfa-
tic de 1"al.legoria i de la metafora. Més exactament es podria dir
que el discurs d"aquest pensador és clarament simbolic. L element
conceptual queda expressat a través d'imatges, d imatges fresques
i vives que només els escriptors genials saben transmetre.
Nietzsche elabora un univers de simbols encalcats en la tradicio
pre-socratica i judeocristiana i els déna un valor semantic molt
personal i singular. Aquesta capacitat creativa fa de Nietzsche un
dels millors escriptors de tots els temps. No en va, Nietzsche és
considerat, després de W. Goethe, el millor escriptor en llengua
alemanya. El text central del Nietzsche il.lustrat, Aixi parla
Zarathustra, és un compendi de simbols i de figures literaries
d’enorme contingut semantic. El lled, el nen, el camell, la mun-
tanya, la cova, la ciutat, el profeta... son vocables que tenen un
valor eminentment simbolic. El poeta Joan Maragall, introductor
de Nietzsche a la peninsula ibérica, va quedar meravellat davant
d’aquesta capacitat impressionant de forjar al.legories’.

En el nostre context peninsular, la figura d"Ortega y Gasset
¢és especialment significativa per la seva obra filosofica i per la
bellesa estilistica que la caracteritza. La metafora, 1al.legoria, la

I Aixi ho expressa en una carta dirigida al seu amic Josep Soler i Miquel el dia
17 de maig de 1893: "Ara estic molt entusiasmat amb Nietzsche. N'he trobat un estu-
di a la 'Deutsche Rundschau' que el rebenta bastant, perd exposa les seves idees, que
¢s lo que m’engresca: laristocracia dels forts, dels que viuen la vida forta i tenen
major receptivitat que la majoria pel goig de viure, els que tenen la voluntat de
poder, i hi disfruten, i oprimeixen per gust, segueixen el ple instint menyspreant la
complicacio intel.lectual {aixo refresca): son ‘els lleons que riuen’ (aquesta imatge és
felicissima i m’engresca a més no poder)” (Obres completes, Editorial Selecta,
Barcelona, 1981, pag. 1150).



FONAMENTS Fi DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN 1A POSTSECULARITZACIO

metonimia, el circumloqui sén elements que sovintegen en la
magna obra orteguiana. Com a bon noucentista que és, Ortega
construeix un discurs filosofic on la formalitat i I'atencio al llen-
guatge son elements definidors. S"allunya de I"estética romantica i
modernista i, en canvi, opta per un art pulcre, fred i hieratic, per
una esteética literaria on la poesia és definida com l"algebra superior
de les metafores. Aquesta concepcid estetica queda bellament
expressada en La deshumanizacion del arte. En aquest sentit I"autor
de La rebelion de las masas és molt proper al nostre Xénius2.

Fixem, ara, |’atencié en una metafora que Ortega va escriure
a finals de la segona década d"aquest segle, pero que resulta parti-
cularment interessant per reinterpretar el nostre context espiritual,
o el que els germanics dirien el Zeitgeist. La nostra intencié aqui no
és presentar a Ortega com un profeta avantatjat dels anys noranta,
sind que la nostra pretensio és sotmetre la seva metafora a una lliu-
re i nova interpretacio que pot ser il.luminadora en el nostre con-
text finisecular. Les grans metafores de la historia de la filosofia
son precisament grans perqué permeten il.luminar noves situa-
cions historiques (situacions que el mateix autor potser ni tan sols
va preveure) i dibuixar 1'inacabable cercle hermenéutic que H. G.
Gadamer descriu a Veritat i métode.

La metafora orteguiana diu aixi: “En la orbita de la Tierra hay
perihelio y afelio: un tiempo de maxima aproximacion al Sol y un
tiempo de maximo alejamiento. Un espectador astral que viese a
la Tierra en el momento en que huye del Sol pensaria que el pla-
neta no habia de volver nunca junto a él, sino que cada dia, e-
viternamente, se alejaria mas. Pero si espera un poco vera que la
Tierra, imponiendo una suave inflexion a su vuelo, encorva su
ruta, volviendo pronto junto al Sol, como la paloma al palomar y
el boomerang a la mano que lo lanzo. Algo parecido acontece en
la 6rbita de la historia con la mente respecto a Dios. Hay épocas de
odium Dei, de gran fuga de lo divino, en que esta enorme monta-
fia de Dios llega casi a desaparecer del horizonte. Pero al cabo vie-
nen sazones en que sibitamente, con la gracia intacta de una costa
virgen, emerge a sotavento el acantilado de la divinidad. La hora

2 Sobre la relacio entre la filosofia d "Fugeni D'Ors i la d"Ortega y Gasset €s espe-
cialment interessant: J. L. ARANGUREN, La Filosofia de Eugenio DOrs, Austral,
Madrid, 1981. Y’entre els darrers estudis sobre el pensament d Eugeni D"Ors vegeu
la Tesi Doctoral de M. Tresserras, El mestratge de Xeénius, Barcelona, 1993.

83



84

Fraxcesc ToRRALEA TRIPODE

de ahora es de este linaje y procede gritar desde la cofa: {Dios a la
vistal”s.

En aquesta metafora, Ortega representa Déu amb la figura del
sol, representacio simbolica que ja havia emprat Plato en el mite
de la caverna, Ploti en Les enéades i també sant Agusti per il.lustrar
la seva teoria de la il.luminacio; i representa la ment humana amb
la figura de la terra. La terra déna voltes a 'entorn del sol, o dit
d’una altra manera, la ment humana reflexiona, divaga entorn del
misteri de Déu, perd aquesta divagacié no obeeix sempre a una
mateixa intensitat, sin6é que experimenta augments i descensos. Hi
ha moments en que la terra és molt propera al sol i d altres
moments en qué esta tan lluny que sembla oblidar per sempre més
el sol. El mateix ocorre, segons Ortega, amb la ment humana res-
pecte a Déu. Hi ha époques en qué Déu és omnipresent en la cul-
tura, en les seves diverses manifestacions, artistiques, literaries,
filosofiques, pictoriques..., pero, en canvi, hi ha d’altres moments
de la historia de la Humanitat en qué Déu és practicament absent,
en qué Déu no compta per res en 'esdevenir cultural. Podriem
expressar-ho amb les paraules de M. Buber, tot dient que hi ha
periodes d’eclipsi de Déud,

El segle X111, cimall de I"Edat Mitjana, segons E. Gilson, és un
segle de maxima proximitat a Déu. En totes les manifestacions cul-
turals que hem heretat d’aquell moment historic, hi ha una
presencia plena del divi. Les grans catedrals, les Summes teologi-
ques, les disputes filosofico-teologiques en les primerenques uni-
versitats europees (Colonia, Paris,...) les peregrinacions humanes
cap a llocs sagrats, la literatura religiosa, la musica gregoriana... tot
plegat indica que en aquell segle, moment sublim de la
Christianitas medieval, la ment humana era receptiva i propera a
Déu. Podriem definir la cultura d’aquell segle com una cultura
fonamentalment teocéntrica, és a dir, una cultura on Déu era el
centre de la vida intel.lectual, social, politica i artistica. Aixo no vol
dir que en el si d"aquest segle o d’aquella ¢poca no hi hagués pos-
tures heterodoxes o alienes als signes dels temps. El que significa
és que |'atmosfera cultural, el paradigma de 1’época estava marcat
i definit per I'ombra de Déu.

El segle XIX, en canvi, és un segle d’odi a Déu, de progressiu
allunyament de Déu, o més concretament de despit vers Déu i vers

YORTEGA Y GASSET., J., El espectador, Alianza Editorial, Madrid, 1969, pag. 155.
4 Vegeu: M. BUBER, El eclipse de Dios, Nueva Vision, Buenos Aires, 1984,



FONAMENTS Er. DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITZACIO

la religi6. Aixi ho expressa A. Miiller Armack en un llibre titulat EI
segle sense Déus. Les grans ideologies que es vertebren durant el
segle passat, d’'una banda el marxisme-leninisme, 1’expressio més
significativa del qual és el Manifest comunista de 1848, i de Ialtra
banda, el positivisme-cientisme, capitanejat per A. Comte i la seva
llei dels tres estats, alcen els seus fonaments en un context ateu, on
Déu és negat d’entrada. La critica decimononica de la religio es
centra, gairebé de manera exclusiva, en el seu caracter il.lusori.
Partint de 1’heréncia de la Il.lustracid, Feuerbach, Marx, Nietzsche
i Freud, van desenvolupar una comprensio del fenomen religios
com a projecccio de 'home i dels seus desitjos, i com a forma
d’emmascarament de la vertadera realitat humana.

Segurament hi ha raons historiques, suficientment clares, per
justificar aquest aillament i rebuig del divi en la vida cultural del
segle XIX: I"atrinxerament cognoscitiu de 1"Església des del Concili
de Trento fins al Vatica 1 i al Syllabus, la poca receptivitat de la ins-
titucié eclesial davant dels problemes socials, el divorci dramatic
entre el llenguatge de la cultura i el llenguatge de la fe, enquistat
en categories escolastiques obsoletes i caducades, el dogmatisme
creixent, I"autoritarisme foll, i d"altres factors, son, sens dubte, ele-
ments clau que cal considerar en aquest procés de divorci.

També cal dir, perd, que en el si d’aquests grans corrents ide-
ologics, hi va haver individualitats heterodoxes que s orientaren
cap a formes més receptives al fet religiose.

Aquest vaivé de la ment humana respecte a Déu és segons
Ortega un misteri inextricable. Cada época té les seves grandeses i
les seves petiteses. La ment fixa ["atencié en determinats assump-
tes i n"oblida o en negligeix d’altres. Aquest moviment tan irregu-
lar respon a una funcio, la formula de la qual ens és del tot desco-
neguda. Diu Ortega sobre aixo: “La mente humana es angosta; en
cada momento caben en ella solo algunos objetos. Si quisiéramos
tener presentes todas las cosas visibles que hay ante nosotros en la
habitacion donde estamos, no lograriamos percibir ninguna.(...).

5 A. MULLER ARMACK, El siglo sin Dios, FCE, México, 1968. Diu l'autor: "Amb
Nietzsche s“arriba al punt més extrem de la dissolucio de la fe, La substancia cristia-
na s ha consumit completament i des del sentiment de la buidor es fa I'intent d"algar
un nou idol, el superhome. (...) L aparicié de Nietzsche caracteritza una situacio espi-
ritual general. (...) El segle XIX té una base comuna, tant en I"ambit intel.lectual com
vulgar, es tracti de Zarathustra o del programa dels monistes. Aqui, el declivi de la fe
assoleix el punt més extrem possible” (pag. 152).

6 Sobre les heretgies del marxisme-leninisme vegeu: P. WLATON, Problemas del
marxismo contemporaneo, Grijalbo, Barcelona, 1977 i

85



86

FEANCESC TORRALBA TRIPODE

La mirada va dirigida por la atencion y el atender una cosa es, a la
par, desatender otras”’.

La tesi d"Ortega és atrevida i agosarada. Considera, a finals
dels anys trenta, que entrem en una época en qué Déu tornara a
ser objecte de reflexi6 i d’interés per la cultura. Ortega considera
que s’inaugura una nova etapa en queé Déu ja no sera objecte de
negacio i d’hostilitat, com en el segle XIX, sin6 que tindra una
recepcio i una digna acollida en la cultura. Ara bé, aquest retorn o
aquest desvetllament del divi no significa la recuperacio fidel del
Déu judeocristia, del Déu de la religié institucional, eclipsat durant
la Modernitat, ni tampoc es refereix al déu d’una altra religio, sin6
que, segons Ortega, aquest retorn de Déu es refereix al desvetlla-
ment d'un déu impersonal, eteri i abstracte, proper, en certa mane-
ra, al déu intel.lectual que M. Scheler descriu en la darrera part d"El
Hoc de I'home en el cosmos.

Aixi ho expressa Ortega: “No se trata de beateria alguna; no
se trata ni siquiera de religion. Sin que ello implique escatimar res-
peto alguno a las religiones, es oportuno rebelarse contra el acapa-
ramiento de Dios que suelen ejercer. El hecho, por otra parte, no
es extrano; al abandonar las demas actividades de la cultura el
tema de lo divino, solo la religion continta tratandolo y todos lle-
gan a olvidar que Dios es también un asunto profano”s.

La senténcia d’Ortega, o més concretament, el crit d Ortega,
Déu a la vistal, titol del text que estem comentant, requereix una
serie de comentaris per tal de veure des d on fonamenta el pensa-
dor castella la possibilitat d"aquest retorn. Sense anim d’entrar en
un debat sobre la génesi Gltima i el sentit del text en el corpus
d"Ortega, el que sembla evident és que aquest crit respon a una
intuici6 personal i lliure del filosof. Cal, pero, remarcar un aspecte
del text i és el segiient: aquest retorn del qual parla Ortega a finals
dels anys vint no es produeix ni en la primera meitat del segle XX,
ni tampoc en la segona. [s possible, perd tan sols es tracta d'una
possibilitat, que aquest desvetllament s’esdevingui en els darrers
esbufecs d’aquest segle XX i Ortega tingui, finalment, rad, encara
que probablement l"autor es referia a una ¢época més propera a la
seva que no pas la nostra.

Deixant de banda la metafora del sol i la terra i el moviment
el.liptic, resulta interessant recuperar aquest vaivé continuat i apli-

7ORTEGA Y GASSET, J., op. cit., pag. 156.
8 Ibidem.



FONAMENTS EL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITZACIO

car-lo a la nostra época per tal de discernir si és una hora en que la
cultura s’apropa a Déu o se'n desentén.

Abans de procedir a investigar aquest interrogant, farem una
consideracié no poc important. Al llarg de I’article utilitzarem la
paraula “sagrat” en lloc de la paraula “Déu”. El desvetllament del
sagrat es refereix al renaixement, al reviscolament del sentit global
del mon, del sentit mistic de 1'univers en el si del subjecte. En
aquest univers postpositivista que ens ha tocat viure, el subjecte
cerca altres formes de comprensié i d’interpretaci6 dels fets, que
ultrapassin el marc cientifico-tecnic. L’obertura del subjecte a
daltres llenguatges, simbolics, religiosos, poetics i fins i tot esote-
rics, obre la possibilitat de parlar d'un desvetllament del sagrat. El
sentit del transcendent, la necessitat d"un sentit global, la imatge
mistica del mon, la distincié entre el profa i el sagrat no necessa-
riament sidentifica amb 1"afirmaci6 categorica d"un Déu personal
o impersonal.

Com diu M. Eliade en la seva classica obra, Tractat d historia
de les religions, no resulta gens facil discernir amb claredat les mani-
festacions religioses de les manifestacions parareligioses. La fronte-
ra que separa les unes de les altres és, de vegades, ténue, ambigua
i imprecisa. El mateix passa amb les manifestacions del sagrat. La
morfologia del sagrat és complexa i heterogenia, perqué hi ha mul-
titud de manifestacions culturals del sagrat.

Aixi ho expressa Eliade: “Si volem delimitar i definir el sagrat
necessitem disposar d’una quantitat suficient de ‘sacralitats’, és a
dir, de fets sagrats. L heterogeneitat dels fets sagrats arriba a para-
litzar-nos. Perque es tracta de ritus, de mites, de formes divines,
d’objectes sagrats i venerats, de simbols, de cosmogonies, de teo-
logimens, d’homes consagrats, d’animals, de plantes, de llocs
sagrats,... | cada categoria té la seva morfologia propia, d'una
riquesa exuberant i intrincada”®.

Aquesta complexitat i dificultat es dona amb igual o més
intensitat en les darreries del nostre segle. Aixo vol dir que aquest
hipoteétic desvetllament del sagrat en la postsecularitzacio cal com-
prendre’l amb tota la seva complexitat i pluriformitat.

Abans de discernir el nostre context espiritual, cal fer I’esforg
de sintetitzar, grosso modo, el procés de secularitzacié. Som hereus
d aquest procés i el nostre moment actual és consequiéncia directa

9 M. ELIADE, Tratado de Historia de las Religiones, Ediciones Cristiandad, Madrid,
1981, pag. 37.



88

FrANCESC TORRALBA TRIPODE

d’aquest procés lent i pausat que s’ha donat en les diferents capes
i estrats culturals. Per tal d'interpretar el present, cal girar els ulls
enrera i contemplar el calvari, per dir-ho amb Hegel, de la historia
passada.

I1. Trets definidors del procés de secularitzacié

No es tracta, ara, de fer una examen integral del procés de
secularitzacio des dels seus inicis, el Renaixement, fins a la seva fi,
la postmodernitat. Hi ha estudis prou significatius per introduir-se
en la qiesti6 d’'una manera amplia i dilatada'®. Solament volem
apuntar aqui alguns trets caracteristics d’aquest procés de secula-
ritzacio que formen part, encara, de la nostra Weltanschauung.

D’entrada, podriem definir la secularitzacié com aquell pro-
cés que es desenvolupa en el si de 1"Occident europeu i que es
caracteritza per la progressiva separacio o aillament entre la fe ins-
titucional i la cultura. A partir del segle XV, del Renaixement, la
cultura artistica, cientifica, literaria, filosofica i també politica es va
desenvolupant, de manera creixent, al marge dels continguts tra-
dicionals de la fe cristiana. Al llarg d"aquests segles, la cultura euro-
pea es revesteix progressivament d'un laicisme que es contraposa
diametralment a la cultura de 1’Edat Mitjana. Es la metamorfosi del
teocentrisme medieval en l'antropocentrisme renaixentista. El
principi d autoritat eclesiastica, la referéncia sistematica als textos
revelats, és substituida lentament pel principi de racionalitat i per
un estil de pensar lliure i desvinculat del poder religios.

Aquest cami de secularitzacio de la cultura europea passa
per diferents etapes i situacions. En un primer moment, que podri-
em emmarcar entre el segles XV i XVIIII, els grans pensadors son
deistes o teistes, és a dir, elaboren un sistema filosofic on la hipo-
tesi de Déu és la clau de volta de tot el seu edifici especulatiu. S6n
filosofs que postulen una idea de Déu racional, pura i intel.lectual
que es desmarca clarament del Déu-Amor de les Benaurances que
s’encarna en la segona Persona de la Trinitat. Aquest és, per exem-
ple, el Déu d'Spinoza. Es tracta d'un Déu que es defineix com a
substancia, com a causa sui''. També Descartes en les Meditacions

10 Vegeu per exemple: ACQUAVIVA, S., El eclipse de lo sagrado en la civilizacion
industrial, Mensajero, Bilbao, 1972; COX, H., La ciutat secular, la secularitzacio i urba-
nitzacio des d ‘una perspectiva teologica, Ariel, Esplugues, 1968; COGLEY, )., La religion
en una época secular, Monte Avila, Caracas, 1969; LUCKMANN, T., La religion invisi-
ble, el problema de la religion en la sociedad moderna, Sigueme, Salamanca, 1973.



FONAMENTS EL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITZACIO

metafisiques i en altres textos s’esforca per demostrar I’existéncia
de Déu, d'un Déu que ¢s concebut com a substancia eterna i espi-
ritual'2.

Des d’aquest punt de vista, es pot ben dir que en el pensa-
ment filosofic d’aquests primers segles de la Modernitat hi ha la
preséncia de Déu, pero d'un Déu que ja no s’identifica amb el Déu
revelat de I"Antic i del Nou Testament, siné amb un ésser suprem,
causa ultima i principal del cosmos. El divorci entre el que Pascal
anomenava el Déu dels filosofs i el Déu dels profetes comenca a
produir-se de manera notoria en la primera Modernitat i arriba a la
seva maxima culminacié quan fins i tot el Déu racional, construit
pels pensadors racionalistes, és negat per I"ateisme del segle XIX13.

Hi ha un segon moment en aquest procés de secularitzacio
que correspon al segle XIX. En aquest segle, la ferida oberta pel
divorci entre fe i cultura arriba a la maxima coissor. Es el segle dels
ateismes. L ateisme decimononic no és un moviment puntual, ni
una escola filosofica determinada, ni la reacci6 instintiva al teisme
imperant en els segles XVII i XIII, sind que és un moviment que
arrela en multitud d"ambients, tan intel.lectuals com populars, i es
pot considerar encertadament paradigma hermeneéutic, per defini-
cio, del segle passat.

L ateisme decimononic és un fenomen que té manifestacions
ben diverses en sectors de la cultura ben allunyats. Aixi doncs, és
possible parlar de diferents tipus d’ateisme: hi ha I'ateisme cienti-
fic, encapgalat primerament per A. Comte i posteriorment, en el
segle XX, per altres analitics i neopositivistes com B. Russell i
Ayer'¥; hi ha l'ateisme vitalista, genialment representat per
Nietzsche i recuperat després de la primera guerra mundial per
I"existencialisme frances's; hi ha "ateisme psicoanalitic que forja

' Vegeu: B, SPINOZA, Etica, Alianza Editorial, Madrid, 1987. Diu Spinoza: "Per
Déu concebo un ser absolutament infinit, aixo és, una substancia que consta d’infi-
nits atributs, cadascun dels quals expressa una esséncia eterna i infinita" (op. cit,,
pag. 45).

12 Vegeu: R. DESCARTES, Meditaciones metafisicas, Aguilar, Madrid, 1980. Diu
Descartes: "Sota la denominacié de Déu concebo una substancia infinita, indepen-
dent, que sap i pot en el més alt grau, i per la qual jo mateix he estat creat amb tota
la resta que existeix, si és que existeix quelcom mes" (op. cit., pag. 49).

13 Sobre aquesta distincio vegeu: H. BECK, El Dios de los sabios y de los pensado-
res, Gredos, Madrid, 1968,

14 Sobre aquest ateisme vegeu: RUSSELL, B., Por qué no soy cristiano y otros ensa-
vos relacionados con la religion, Sudamericana, Buenos Aires, 1972; IDEM, Religion y
ciencia, FCE, México, 1974,

15 Sobre aquesta modalitat d ateisme vegeu: PRINI, P., Historia del existencialis-
mo, El Ateneo, Buenos Aires, 1976; ROUBICZEK, P., El existencialismo, Labor,
Barcelona, 1970,

89



90

FRANCESC TORRALBA TRIPODE

Freud i que té diferents lectures ulteriors entre les quals destaca
Lacan, Fromm, Jung, Adler i Reich's; hi ha I"ateisme marxista,
representat en el segle XIX per Marx i Engels fonamentalment i
després en el segle XX per moltes altres pensadors, entre ells:
Lenin, Plenajov, Trotsky, Gramsci!7; i hi ha també "ateisme estruc-
turalista, que es forja en ple segle XX i que té a Lévi-Strauss com a
maxim exponent. Hi ha a més a més altres formes d"ateisme que
no assoliren la categoria de moviment filosofic, perd que existiren
a nivell individual.

El tercer moment d’aquest procés de secularitzacioé correspon
a la postmodernitat, és a dir, al moment historic en queé els ideals
d’igualtat, llibertat i fraternitat, els pressuposits de la Il.lustracio i
la confianca en la racionalitat europea son posats sota sospita. En
aquesta situacio historica en la qual encara ens trobem avui, el
tema de Déu és practicament absent en la cultura. El Déu negat i
foragitat del segle XIX resta totalment al marge del pensament
postmodern. Paral.lelament a aquesta abséncia, pero, es percep en
molts nivells la tendéncia cap a manifestacions plurals i diverses
del sagrat, manifestacions que, generalment, es produeixen al
marge de la institucio tradicional. Per tant, és licit parlar avui d’un
reviscolament del sagrat a nivell popular, juntament amb una
abéncia radical i indiferent de Déu a nivell intel.lectual i filosofic's.

Aquest procés de secularitzacio, dividit en aquestes tres eta-
pes, mereixeria un estudi minucios de cadascun dels fenomens que
el fan possible i de les seves figures principals. Deixant de banda
aquesta empresa per un treball posterior, cal dir que el procés de
secularitzacié implica de manera directa una perdua de religiositat,
o com a minim, de la manifestaci6 ptiblica i exterior d"aquesta reli-
giositat; comporta també un ruptura amb el mén medieval i la
seva simbologia judeocristiana, i finalment, produeix un efecte,
que M. Weber anomena el desencantament del mén.

En efecte, el subjecte postmodern habita en un cosmos fred,
racional i organitzat, en un cosmos on la ra6 legitima qualsevol

16 Sobre aquest ateisme vegeu: PLE, A., Frend v la religion, Ed. Catolica, Madrid,
1970; RICOEUR, P., Freud, una interpretacion de la cultura, Siglo XXI1, México, 1970,
ZAHRNT, H., fests de Nazaret y Sigmund Frend, simposio de psicoandlisis y teologos,
Verbo Divino, Estella, 1974,

I7 FULLAT, O., Marx y la religion, Planeta, Barcelona, 1973; CLEMENT, M., El
comunismo frente a Dios, Marx, Mao v Marcuse; Speiro, Madrid, 1974; LENIN-
TROTSKY v otros, Sobre la religion, Sigueme, Salamanca, 19735,

18 Sobre aquest punt vegeu: E. GELLNER, Posmodernismo, razon y religion,
Paidos, Barcelona, 1992,



FONAMENTS EL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITZACIO

temptativa i qualsevol iniciativa. En aquest univers glacial, on
I’home ocupa el centre de totes les accions i Déu és completament
absent, el subjecte se sent sol, inevitablement sol. El mon secula-
ritzat ha perdut la seva dimensio transcendent. El subjecte se sent
sol i abandonat en una regi6 perduda de la Via Lactia.

P. Berger ho expressa en aquests termes: “Els éssers humans
passen del jardi encantat de la religiositat primigeénia a la freda
comoditat de la moderna realitat. El pensament cientific modern
col.loca I'home en un univers desproveit de preséncies sobrenatu-
rals, i la moderna tecnologia li concedeix la limitada comoditat
d’augmentar el control sobre |'univers, limitada perqué no pot
canviar ni tan sols les circumstancies radicals de la finitud i la mor-
talitat humanes”!?. Cal molta empenta i molt coratge per sobrepo-
sar-se a la desesperacio i a I'angoixa que deixa en |'esperit la mort
de Déu (F. Nietzsche).

Vegem, a continuacid, alguns trets heretats del procés de
secularitzacio:

1. El criticisme

L actitud critica és un actitud tipicament moderna. La filo-
sofia moderna neix sota el signe de la sospita i del dubte. El cogito
ergo sum cartesia és el simbol emblematic d”aquest taranna modern
que parteix del dubte i de la cautela com a procediments basics en
la investigacio de la realitat. La filosofia moderna no neix de la
Thaumadsein aristotélica o de la contemplatio mundi de sant Tomas,
sin6 del dubte metodic. Aquesta cautela vers els sentits exteriors i
interiors, aquesta sospita sistematica vers la tradicio, vers els mes-
tres i les mateixes capacitats racionals de 1’home, assoleixen el seu
punt més algid en la figura de D. Hume. El criticisme de Hume
desemboca, en darrer terme, en un nihilisme desesperancat on es
nega la possibilitat de conéixer res amb certesa.

I. Kant recupera el criticisme de Hume, pero elabora un cons-
tructe intel.lectual solid, el subjecte d"apercepcio a priori, que li
permet defensar determinats coneixements, com sén el coneixe-
ment matematic i el coneixement fisic. En els Prolegomens a tota
metafisica futura, €l pensador de Konigsberg defensa la possibilitat
de construir proposicions sintétiques a priori en el si d’aquestes
disciplines. Aleshores el criticisme s orienta fonamentalment cap a

19 p. BERGER, Una gloria lejana, Herder, Barcelona, 1994, pag. 43.

91



92

Fraxcese TORRALEA TRIPODE

les veritats metafisiques, teologiques i religioses, perqué en aques-
tes disciplines és impossible construir, segons Kant, proposicions
amb sentit o amb garanties de cientificitat. Kant posa en dubte les
afirmacions de la metafisica racionalista de Wolff i de Baumgarten
i les afirmacions dogmatiques de la religio cristiana. En la segona
part de la Critica de la rad pura, en la dialéctica transcendental, el
savi de Konigsberg sotmet a una severa critica els arguments del
discurs cosmologic (que és el que es refereix al mon globalment
considerat), psicologic (que és el que es refereix a I’anima huma-
na) i teologic (que és el que discorre sobre Déu). En La religio dins
els limits de la rad Kant porta a terme una analisi racional del fet
religios, reduint la revelacio historica del Déu judeocristia als con-
tinguts de la racionalitat. Aquest enfrontament critic amb la reli-
gio6 institucional, que ja apareix en Spinoza, en el seu Tractat teolo-
gico-politic i també en els idealistes alemanys, com per exemple en
Fichte amb la seva Critica a tota revelacid, anira creixent de to pro-
gressivament durant el segle XIX i bona part del XX.

Davant d aquest criticisme apareixeran formes de religiositat
molt properes al romanticisme i al sentimentalisme, formes que
podrien posar-se dins 1"ambit de les religions del cor. Aquesta reli-
giositat no cerca la coheréncia o I'argumentacio logica de les seves
proposicions, dels seus dogmes, sin6 que se sosté en una especie de
fideisme sense temptatives racionals. El gran inspirador d’aquesta
forma de concebre la religio és F. Schleiermacher20.

2. L'emancipacio

L emancipacio és un concepte tipic de la Il.lustracio. [."eman-
cipaci6 és concebuda com un procés dalliberament. El subjecte
modern és un subjecte que lluita pel seu alliberament, per la seva
identitat i personalitat. S"enfronta a tots aquells poders i instancies
que, d’alguna manera, el controlen, el subjuguen i el mantenen
explotat o, per dir-ho amb L. Feuerbach, alienat. En el si de la
Modernitat, la religio institucional és concebuda basicament com
un poder coaccionador i limitador de la llibertat personal. En
aquest context secularitzat, emancipar-se vol dir desfer-se de tots
els postulats i principis étics i politics de la religio tradicional.

Al llarg de la Modernitat es poden detectar diferents

20 Vegeu: F. SCHLEIERMACHER, Sobre la religio, Ed. Proa, Barcelona, 1992.



FONAMENTS EL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITZACIO

moments en qué |’emancipacio té un caracter public, manifest i
fins i tot violent. La revolucio francesa de 1789 és interpretada, en
el moment inicial, com un moviment d’emancipaci6 de |"Ancien
Régime i de les velles estructures de poder. Hegel i Kant saluden
amb optimisme aquesta fita historica. Posteriorment, perd, queda-
ran decebuts de la trajectoria que agafara la historia sota el pes del
terror i de l'imperialisme napolednic.

La revoluci6 soviética de 1917 és interpretada per "escolasti-
ca marxista-leninista com un procés d’alliberament dels poders
destructors i imperialistes de la vella Rassia, del Tsar i la seva cort.
En la filosofia de la historia d’arrel marxista s’interpretara aquesta
data com un moment estel.lar en la historia de la humanitat en el
seu cami laborids envers la utopia, envers el Regne dels homes lliu-
res. La lectura que en 1"actualitat es fa des de diferents perspectives
intel.lectuals d’aquesta fita historica no deixa d’estar tenyida d'un
cert cinisme i humor negre.

El maig del 68 és 1"tltima fita emblematica d"aquest procés
d’emancipacio. La revolta dels estudiants, els aldarulls en els
carrers de Paris, les manifestacions massives tot desafiant els
poders establerts, la proliferacio de liders, de profetes i de Iliberta-
dors, son 'expressiéo més simbolica d aquest crit d"alliberament o
d’emancipacié empeltat al cor de I'home modern. L’expressio
d aquest desig de llibertat en la segona meitat del segle XX i parti-
cularment en els anys setanta es palesa en actituds contestataries,
reaccionaries, en comportaments i formes de vida immerses en el
que es va anomenar el hippisme i tota la seva litirgia quotidiana.
L"hermeneutica del maig del 68 a trenta anys vista resulta molt
menys idealista i molt més pragmatica. El procés d’emancipacio
col.lectiva, I'afany de protagonisme i de responsabilitat del subjec-
te en el si de la historia estan avui suspesos en una atmosfera pes-
simista i desencisada?!.

L"emancipacio, o més ben dit, I"afany emancipador del sub-
jecte modern és una nota caracteristica del procés de secularitza-
cio.

3. El racionalisme

El racionalisme és aquella tendéncia filosofica que atribueix

21 Vegeu: R. M. RODRIGUEZ, La sonrisa de saturno. Hacia una teoria transmoder-
na, Anthropos, Barcelona, 1989.

93



94

FRANCESC TORRALBA IRIPODE

a la rad un paper axial en I'analisi metafisica, €tica i politica de la
realitat global i humana. Originariament s atribueix el nom de
racionalisme a aquell corrent filosofic que es desplega durant els
segles XVII i XVIII i que té com a maxims representants Descartes,
Spinoza i Leibniz.

El racionalisme és un tret significatiu del procés de la
Modernitat, per6 no entés com un sistema filosofic o com un
corrent ideologic, contraposat escolarment a 'empirisme classic
d’arrel anglo-saxona, siné com una actitud, com una manera de
ser i de veure el mon. El racionalisme entés d’aquesta manera és
un taranna tipic de la Il.lustracié, plenament integrat en la forma
d’analitzar i d’interpretar el moén dels pensadors occidentals
moderns. La ra6 esdevé la clau hermenéutica de 1"univers, la font
dels principis étics de la moral autonoma i I'eix vertebrador de la
societat civil i de la comunitat politica. El teocentrisme medieval
deixa lloc a un antropocentrisme, l'epicentre del qual no és
I’home globalment considerat siné la seva racionalitat.
Propiament I“antropocentrisme modern és un raciocentrisme, atés
que la raé abandona la categoria d'instrument per esdevenir dees-
sa i rectora de la vida humana.

Aquesta actitud racionalista es palesa en una antropologia on
I’home és definit i concebut com un ésser pensat, com un ésser
estrictament i unilateralment racional. Es palesa igualment en una
filosofia on el sentiment, la passio, 1’element dionisiac de la vida
humana és sistematicament foragitat, amagat i marginat. Aquesta
actitud racionalista es posa de manifest igualment en una critica a
la religiositat popular, a la dimensio festiva, mitologica i simbolica
de la persona humana. La ra6 esdevé una especie de far que
il.lumina determinats espais i n’amaga daltres.

Aquesta actitud racionalista té, com es pot veure, elements
positius i elements negatius. El treball racional, I'esfor¢ de la
coheréncia i de I'argumentacio6 és, sens dubte, un guany transcen-
dental en la historia de la cultura occidental. El principi d autori-
tat, el dogmatisme i I’'obscurantisme queden obviament malferits
pel racionalisme. Aquest és evidentment un element positiu
d’aquesta actitud. Ara bé, el racionalisme pres de manera unilate-
ral i autosuficient és reduccionista i empobridor. El racionalisme
bandeja aspectes propis de la vida humana com la consciéncia
simbolica, la festa, I'instint, la passi6, la mistica que, encara que no
siguin purament racionals, sén definidors de la condicio humana
i només de la condici6 humana. Davant de la unilateralitat i de
I'imperialisme del racionalisme en la Modernitat s’han manifestat
molts pensadors descoles i de tradicions ben diferents. Un dels cri-



FONAMENTS EL DESVETLLAMENT DEL SAGHAT EN LA POSTSECULARITZACIO

tics més agosarats i subtils contra aquesta actitud racionalista és H.
Cox. Aixi descriu el pensador america 1’home occidental en Les fes-
tes dels folls: “1’hem empés de tal manera cap al treball Gtil i el cal-
cul racional, que ho té tot, perd ha oblidat el goig de I'¢xtasi fes-
tiu, les bufonades, la llibertat de la imaginacio”22.

En definitiva, el racionalisme com a actitud i com a model
epistemologic és definidor de la Modernitat.

4. El cientisme

El cientisme, com el racionalisme, es tracta fonamentalment
d’una actitud hermenéutica, és a dir, d'una manera d’interpretar
el mon. El cientisme es podria definir com aquella forma d’inter-
pretar 'univers en qué s atribueix a la ciéncia un valor, un pes
especific i un estatut prioritari i definidor. O dit d'una manera més
clara, el cientisme desautoritza epistemologicament altres maneres
de conéixer el mon i 'home que no s’adeqiien al métode i als
limits racionals de la ciéncia. Des d"aquest punt de mira, la poesia,
I"ética, 1"art, no tenen lloc en l"arbre de les disciplines fiables. El
cientisme, propiament parlant, és quelcom més que una mera
tendéncia intel.lectual, més aviat es tracta d'una fe, d'una con-
fianca cega en les possibilitats de la ciéncia, en el caracter redemp-
tor de la ciéncia.

Aixi com I'expressi6 més emblematica de I'antropocentris-
me modern és el racionalisme, la manifestaci6 més emfatica del
racionalisme és el cientisme. Aixo vol dir que aquest culte a la rao,
aquesta confianga i fe en la rad es materialitza propiament en la
rad cientifica, és a dir, en la ra6 cenyida i limitada pels canons de
la ciéncia. El racionalisme, per tant, s’expressa a través del cientis-
me i obvia altres facetes o dimensions de la rad humana que no
son propiament cientifiques, una de les quals per exemple és la rad
simbolica.

Tota la filosofia moderna, des dels seus inicis fins al neopo-
sitivisme logic del segle XX, el maxim representant del qual és
Ayer juntament amb Russell, té una orientacio clara: esdevenir un
mirall fidel de la ciéncia, o dit d'una altra manera, assolir un meéto-
de d’investigacio de la realitat que tingui el mateix rigor, la matei-
xa exactitud i la mateixa solidesa que el coneixement cientific i
particularment de la fisica i la matematica. L expressio més propia

22 H. COX, Las fiestas de los locos, Taurus, Madrid, 1983.

95



96

FrANCESC TORRALBA TRIPODIE

del cientisme és el fisicalisme, és a dir, |"afany d"articular tot conei-
xement, fins i tot el filosofic, sota I'esquema i el métode de treball
de la fisica.

Trobem exemples prou eloqiients d’aquesta tendéncia si
fixem la mirada en alguns pensadors de la Modernitat. Descartes,
per exemple, en el Discurs del métode, ens adverteix de la necessitat
de trobar un métode en filosofia que tingui el mateix rigor de les
matematiques. El dubte universal va orientat cap aquest fi, a saber,
trobar una veritat fonamental, indubtable, sobre la qual es pugui
construir tot I'edifici filosofic. D. Hume es vol erigir en el Tractat
de la naturalesa humana en el Newton de les ciéncies morals i, com
és obvi, fracassa en la seva temptativa. Spinoza, identificat plena-
ment amb el racionalisme més pur, escriu una ética more geometri-
co, és a dir, estructurada logicament a partir de proposicions, teo-
remes, conclusions..., una etica que vol tenir un rigor i una for-
malitat tipica del llenguatge matematic. 1. Kant es lamenta en el
proleg de la primera edici6é de la Critica de la raé pura del fracas
solemne de la metafisica i de la filosofia en relacié al desenvolu-
pament ferm i segur de la ciéncia moderna. 1 Hegel, en la
Fenomenologia de [esperit pretén atorgar a la filosofia un caracter
eminentment cientific per tal que abandoni el desig, 1’anhel que la
caracteritza i esdevingui propiament saviesa, és a dir, coneixement
per causes i principis del que és la realitat.

L actitud cientista esta doncs integrada plenament en el pro-
jecte de la Modernitat i resulta impossible dissociar-la d’ell.

5. La mort de Déu

La mort de Déu es refereix basicament a la pérdua de 1ele-
ment divi en la cultura occidental. EI maxim articulador daques-
ta tesi ¢s Nietzsche en la metafora de I’home boig de l"aforime CXXV
de La gaia ciencia. Aquesta desercioé de Déu, pero, no es produeix
fins a la segona Modernitat, encara que, obviament, és conse-
quiéncia directa del procés prolegomenal que es desenvolupa
durant la primera Modernitat, aixo és, durant els segles XVI, XVII
i XVIIL

El moment definitiu i culminant del procés de secularitzacio
és la mort cultural de Déu, és a dir, I"adveniment d’aquell temps
en que el terme “Déu” deixa de tenir un referent clar, un pes
semantic. La mort de Déu és una senténcia que genera un multi-
tud enorme d’interpretacions. No és correcte llegir aquesta senten-
cia com el certificat de defuncio del Déu de la religio. De fet, 17afir-
macio de la mort de Déu pot referir-se a la mort del Déu especula-



FONAMENTS EL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITZACIO

tiu, del Déu filosofic erigit en la teologia racional moderna; pot
referir-se també a la necessaria purificacié del concepte de Déu, i
pot referir-se 6bviament a |"oblit de tota la dimensi6 transcendent
de la persona humana.

En qualsevol cas, el final de la secularitzacié o I'esgotament
de la secularitzacio planteja certs interrogants sobre 1"actualitat o
la inactualitat d"aquesta sentencia lluminosa de 1’home boig de
Nietzsche.

II1. La fe judeocristiana davant de la secularitzacio

La reaccio de la fe judeocristiana davant d’aquest procés de
secularitzacid no és monolitica, sin6 heterogénia i diversa. Tal com
diu P. Berger a Una gloria llunyana, es poden distingir diferents
posicionaments davant de la Modernitat: | atrinxerament cognos-
citiu, 1"abdicaci6 de la fe i la negociacio intel.lectual?s.

1. L atrinxerament cognoscitiu

Tractem de veure esquematicament en que consisteix aques-
ta reacci6. L atrinxerament cognoscitiu es refereix al tancament de
la fe respecte a la cultura secularitzada de la Modernitat. L ostra-
cisme de la teologia cristiana respecte de la cultura moderna és un
element caracteristic d’aquest atrinxerament. Davant les ansies
d’emancipacio, de llibertat, de criticisme, el discurs religios insti-
tucional tendeix a arraconar-se dins les propies fronteres, tendeix
a cloure’s dins el propi mur, per tal d’evitar la contaminacio6 i per
tant, la pérdua de les esséncies.

L aillament del discurs teologic és un fenomen molt tipic de
la Modernitat. La prosa teologica segueix emprant una terminolo-
gia i un llenguatge propi de 'escolastica decadent. Tret d algunes
honroses excepcions, el discurs religios institucional es manté atra-
pat en la nostalgia del passat i és incapac de reaccionar positiva-
ment, és a dir, criticament pero també receptivament, al discurs de
la Modernitat. Aquest atrinxerament cognoscitiu, aquesta nostal-
gia del passat glorios, de la cosmovisié teocentrica queda expressa-
da en molts textos i documents teologics i pontificis. Es particu-
larment interessant un text de Lleé XIII sobre aixo: “Hi va haver
un temps en que la filosofia de 1"Evangeli governava els Estats. En
aquella época l'eficacia propia de la saviesa cristiana i la seva vir-

23 P. BERGER, op. cit., pags. 58ss.



98

Francesc TORRALBA TRIPODI

tut divina havien penetrat en les lleis, en les institucions, en la
moral dels pobles, tot filtrant-se en totes les classes i relacions de
la societat. La religié fundada per Jesucrist estava col.locada fer-
mament en el grau d’honor que li correspon i floria pertot gracies
al’adhesio benevola dels governants i la tutela legitima dels magis-
trats”24,

Aquesta actitud davant de la secularitzacio es caracteritza per
la temenca davant del desconegut i per la impossibilitat d"assumir
una situacié cultural de fet.

2. L abdicacio de la fe

Una segona forma de reaccio és la que consisteix en 1"abdi-
cacio de la fe tradicional, és a dir, la que es basa en |"apostasia de
la fe. En aquest cas, el creient abandona la seva fe en Déu i en
I"Església, per orientar-la envers I'home i la racionalitat. L"huma-
nisme ateu dels segles XIX i XX, genialment descrit per H. de
Lubac en una obra classica, El drama de ['lnunanisme ateu, és
I"expressio més significativa d’aquesta fe orientada envers I’'home,
envers la seva capacitat de transformar racionalment el mon.

Molts pensadors de la Modernitat van partir de postulats
creients, pero abandonaren progressivament la fe dels seus pares.
Alguns d’ells, com per exemple Hegel, Feuerbach i Stirner entre
d’altres, van rebre una formacié clarament teologica i en canvi
construiren uns sistemes filosofics ben allunyats o del tot allunyats
de l"ortodoxia i del discurs oficial sobre la fe. La dissolucié del Déu
judeocristia en 1'Absolut hegelia, la reduccié de la teologia a
I"antropologia realitzada per Feuerbach i l'ateisme nihilista de
I"Gnic stirneria, sén tres operacions intel.lectuals suficientment
clares per justificar aquesta abdicacio de la fe tradicional.

Aquesta desercio d’intel.lectuals de la religio i de la fe cris-
tiana és un fenomen que s’ha anat repetint des del segle XVIII fins
a l'actualitat. Alguns autors moderns alenats per la seva nova fe en
la humanitat, han arribat a considerar la religi6 i la fe tradicional
com a quelcom superat, quelcom anquilosat, que pertanyia a una
etapa infantil de la humanitat. Es il.luminador un text de
Nietzsche en que descriu les relacions entre cristianisme i cultura
amb aquests termes: “Es evident que 1'Església s’ha convertit pro-
gressivament en quelcom groller i rastic, en quelcom que repugna
a una intel.ligéncia sensible, a un gust realment modern. No s"hau-

24 LLEO XI1I, Immortale Dei, & 9.
25 F. NIETZSCHE, Genealogia de la moral, M. E. Editores, Madrid, 1994, pag. 59.



FONAMENTS FL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITZACIO

ria de refinar una mica? perque avui, lluny de seduir, provoca
rebuig”?s.

3. La negociaci6 intel.lectual

Aquesta tercera actitud que P. Berger bateja amb aquesta
expressio, “la negociacio intel.lectual”, es refereix basicament a la
voluntat de dialeg, a I’esfor¢ d’integraci6 entre la fe i la cultura. Els
teolegs reunits al voltant del Concili Vatica Il mostraren aquesta
preocupacio clara per la inculturacio de la fe. Aquesta fita histori-
ca vindria a representar simbolicament la voluntat eclesial de tren-
car la ferida oberta des del Renaixement i preocupantment agreu-
jada al llarg de la segona Modernitat.

Hi ha un text de la Gaudium et Spes que és especialment sig-
nificatiu per mostrar aquesta voluntat de dialeg: “Cal que els fidels,
doncs, visquin ben estretament units amb els altres homes con-
temporanis seus, i que procurin de conéixer a la perfeccio les seves
maneres de pensar i de sentir tal com s’expressen en la seva cultu-
ra. Que estableixin un lligam entre la coneixenga que tenen de les
ciéncies i doctrines modernes com també de les troballes més
recents dun costat, i la moral i els ensenyaments de la doctrina
cristiana de 1altre, a fi que la seva cultura religiosa i la seva ober-
tura de cor no estiguin a menys altura que el seu coneixement de
les ciéncies i que la técnica en constant progrés. Es aixi com seran
capacos de valorar i interpretar totes les coses amb un esperit
genuinament cristia”?o

IV. Valoracio final del procés de secularitzacio

No és correcte fer una analisi monodireccional del procés de
secularitzacio de la Modernitat. Es un desencadenament historic
irreversible que ha comportat una série de canvis i de trastorns res-
pecte de la cultura tradicional i la fe, pero que segurament també
inclou una série d’elements plenament recuperables i integrables.
Fs necessari trobar un terme mig entre el panegiric sistematic de la
Modernitat i de tots els seus elements inalienables i |"atac insultant
a tot el procés filosofic que es vertebra del segle XVII enca.

El procés de secularitzacié pot ser interpretat encara d'una
altra manera: com una catarsi en el si del subjecte modern.
Intentem esquematitzar aquestes tres formes valoratives de la
seglient manera:

26 GS., & 62

99



100

Frascese TORRALRA TRIPODI

1. La cronica d'una desfeta

Des de diferents ambits del fil6 tradicionalista i fins i tot rege-
neracionista, el procés de la Modernitat i la seva inseparable secu-
laritzacio és contemplat com la cronica d’una desfeta metafisica,
moral i politica de les societats occidentals.

Des d"aquesta postura intel.lectual, que tendeix a mitificar la
Christianitas medieval, s’observa el procés de la Il.lustracié com
un procés decadent de perdua valors i de sentit en el si del mon
europeu. La desfeta té, com hem dit més amunt, tres cares: una
desfeta metafisica que es refereix a la pérdua d’'un Fonament amb
majuscules, és a dir, d'un Fonament transcendent. En segon lloc hi
ha la desfeta moral que es refereix a la pérdua d’uns valors étics tra-
dicionals, agrupats al voltant de la trilogia: Déu, patria, familia. |
en tercer lloc hi ha la desfeta politica, que significa el descredit del
Poder tradicional fonamentat en Déu i la génesi d'un poder que
emergeix del poble, d'una sobirania popular. Les tres cares de la
desfeta pivoten entorn de la desfeta metafisica, és a dir, la pérdua
d’un Fonament global del moén.

Des d’aquesta perspectiva intel.lectual, la Modernitat és con-
siderada com un temps de retrocés, o per dir-ho més eufemistica-
ment, com un temps estancat, contraproduent i que cal bandejar,
i recuperar els principis del teocentrisme.

2. La victoria de 1"estadi positiu

Una segona forma de valorar aquest procés de secularitzacio
clarament contraposada a l'anterior és la que enalteix extraor-
dinariament la Modernitat i els seus mites: la racionalitat, |"eman-
cipacio, la responsabilitat politica,... Segons aquesta postura, la
Modernitat i el procés de secularitzacio significa 1"assoliment de la
majoria d’edat, significa I"'abandonament d'un temps espiritual-
ment pobre i infantil,

Des d"aquesta postura intel.lectual, la secularitzacio és ente-
sa com un cami d’alliberament. Per dir-ho amb el llenguatge
simbalic de Nietzsche: la secularitzacio és aquell procés a través del
qual I'home abandona els seus complexos, les seves pors, la seva
covardia, la moral dels esclaus, per autoafirmar-se com a subjecte
lliure, omnipotent, com a superhome.



FONAMENTS Fit. DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITZACNY

3. El dolor de la catarsi

La tercera forma d’interpretar la secularitzacio és ambivalent,
aixo significa que es distancia tant de la lectura panegirica com de
la lectura tremendista. Dins d’aquesta tercera forma, en la qual em
sento molt comode, s'interpreta la secularitzacié com un procés
dolorés que implica canvis, perdues, perd també guanys en I'ambit
mateix de la fe.

El llegat de la Modernitat, 0 més concretament de la IL.lus-
tracio és extremadament util per repensar el discurs de la fe amb
una actitud nova, critica, dialogant i sobretot lliure. El creient
modern és un creient que s’autoqiiestiona la fe des de la racionali-
tat, des de la seva postura critica. Aquest gliestionament causa
dolor, causa sofriment, perd també implica una maduresa i un
heroisme molt notoris. El creient modern ha de justificar la seva fe
als ulls del moén i cal que ho faci amb humilitat, amb senziliesa,
amb un llenguatge adient i critic. Aquest esfor¢ d’inculturacio és
extremadament positiu pel discurs de la fe.

En aquest sentit, el creient modern és un subjecte solitari,
que dialoga amb una cultura que creix en la penombra de 1’agnos-
ticisme i de 1"ateisme. Aquesta divergéncia demana "esfor¢ d”apro-
ximacio i d autocritica. . Berger descriu el creient modern com un
creient solitari en el mon de la cultura, com un individu que res-
salta per la seva singularitat i per les seves conviccions. Per a Berger
un dels exemples més significatius de creient solitari és Simone
Weil??. També podriem afegir-hi el nom de Kierkegaard, de
Dostoievski, d’E. Stein, de G. Marcel, de M. de Unamuno entre
d’altres.

V. El context de la postsecularitzacio

El procés de secularitzacié en aquells paisos en queé la Il.lus-
tracio i per tant, el projecte de la Modernitat, tal com el descriu J.
Habermas?s, hi va quallar de manera intensa, sembla que travessa
un moment mort, un punt d’inflexio, en qué és licit parlar ja de
postsecularitzacio. En d altres paisos, com el nostre o Italia, per
exemple, en qué la [l.lustracio tingué un resso posterior per obvies

27 Diu P, Berger de Simone Weil: "En realidad, cabe decir que la figura de 5. Weil
es paradigmatica del creyente solitario en la situacion moderna” (op. cit., pag. 133).

28 Vegeu: J. HABERMAS, El discurso filoséfico de la modernidad, Taurus, Madrid,
1989.

101



102

FRANCESC TORRALRA TRIPODE

circumstancies historiques, el procés de secularitzacié esta en
plena efervescéncia, fins a tal extrem, que podria resultar contra-
dictori afirmar que en aquestes coordenades culturals entrem en
un periode de postsecularitzacio.

Com el mateix Berger posa de manifest, en aquests paisos del
sud d"Europa, en que la Il.lustracioé fou més lenta i lleugera, segu-
rament a causa del poder inquisitorial, el procés de secularitzacio
esta vivint moments de gran efervescencia2?. No cal dir que la resta
del mon experimenta el mateix fervor religios de sempre, o tal
volta més. Trobem la tenac persisténcia de la religi6 tradicional en
vastes multituds de persones en gairebé totes les regions no occi-
dentals: I'est, el sud-est asiatic (tret del Jap6), de manera igualment
intensa en el sud d’Asia, i en tot el moén musulma, 1"Africa subsa-
hariana i I’America Llatina.

Cal fer aquestes consideracions geografiques per tal de situar
el més exactament possible el context de la postsecularitzacio en el
lloc que se li escau. Aquest enclavament se situa fonamentalment
a I’Europa nordica i en alguns indrets dels Estats Units. Només en
alguns espais del nostre propi pais és possible respirar també el
mateix procés cultural.

Aquesta postsecularitzacié que esta intimament relacionada
amb la crisi de la Il.lustracio, amb el declivi del cientisme i de les
ideologies decimononiques, no significa el retorn immediat i dia-
fan vers la religio tradicional, siné que propicia un desvetllament
del sagrat que té dues caracteristiques claus, a saber, el fet de ser
plural i el fet de ser multiforme.

Daltra banda, aquesta pretés ressorgiment del sagrat en els
paisos postil.lustrats respon més aviat a una necessitat psicologica,
a una necessitat afectiva, sentimental, que no pas a una indigéncia
metafisica o ontologica. Berger ho expressa molt bé amb aquests
termes: “També pot ser cert que els ressorgiments religiosos es pro-
dueixin per raons més psicologiques que no pas ontologiques: és
veritat que la realitat resulta freda i poc acollidora, pero els éssers
humans busquen ser confortats i, un cop rere l"altre, estan disposats
a abracar il.lusions que els confortin”#. Tractem, a continuacio, de
veure esquematicament les formes que pren aquest desvellament.

29 Aixi ho expressa Berger: "Lo interesante es que, en la actualidad, el mismo
proceso de secularizacion parece haberse apoderado de la Europa meridional, sobre
todo Italia v Espana” (op. cit., pag. 46).

30 p. BERGER, op. cit., pag. 44.



FONAMENTS EL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN 1A POSTSECULARITZACIO

VI. Un desvetllament plural i multiforme

El desvetllament del sagrat en les darreries del segle XX
inclou unes formes expressives molt diverses i suggerents, tan sug-
gerents que fins i tot resulten contradictories i dificils de situar en
un esquema preestablert. El creixement progressiu de grups pseu-
do-religiosos o parareligiosos en el si de les societats postindus-
trials, especialment en aquests darrers vint anys, és un fenomen
digne de ser estudiat sociologicament i que sens dubte té una
implicacio clara en aquesta ebullici6 del sagrat en el si de les grans
metropolis postmodernes.

Limitem-nos, per ara, a examinar sense anim valoratiu algu-
nes d’aquestes manifestacions que afloren pertot, tractant de veure
quin impacte o influx poden tenir sobre la fe tradicional.
Analitzem-les a partir dels segtients blocs:

1. El sincretisme groller

Hi ha un conjunt de discursos de procedéncia molt diversa i
de naturalesa igualment diversa que adopten una prosa religiosa o
parareligiosa amb un fort contingut soteriologic i que beuen de
diferents fonts, tant de la tradicié occidental com de la tradicio
oriental. Aquest tipus de textos o de narracions tenen un poder de
seduccio extraordinari, especialment entre els joves, i el tenen pre-
cisament perqué sota una vestimenta exotica connecten amb les
inquietuds, els problemes i les pors del subjecte occidental. L ele-
ment soteriologic hi és present de manera insistent. La promesa
d’una salvacio eterna, d’una redempcié del sentit del mon i de la
propia existéncia ocupa bona part d’aquest discurs sincrétic. Es
tracta, en molts casos, d'un sincretisme groller, perqué juxtaposa
textos i tradicions ben allunyades amb la intencié d’erigir-se com
una religiositat universal, oberta i cosmopolita. S6n mescles ide-
ologiques, sense cap personalitat.

Aquest tipus de discursos sincrétics omplen un buit que la
religio institucional no omple des del seu discurs. S6n discursos
d’escassa originalitat, i alguns d’ells amaguen interessos politics i
economics. En ells es pot respirar una espeécie d’ebullicid o
d’interés pel sagrat, per bé que és molt eteri, impersonal i sobretot
acritic.

103



104

FraNCESC TORRALBA TRIPODI

2. L esnobisme intel.lectual

Hi ha una altra actitud del subjecte postmodern que es podria
expressar amb tres paraules: atracci6 pel novum, és a dir, atraccio
per allo que és nou, pel sol fet de ser nou, per allo que és diferent
pel sol fet de ser diferent?!. Aquesta atraccié també es produeix en
matéria religiosa. El subjecte postmodern prefereix consumir
objectes nous, prefereix alimentar-se de narracions noves, de mites
nous i de discursos redemptors, que no pas orientar la seva mirada
cap a la mitologia tradicional d’encuny judeocristia, que atribueix
a les generacions més grans.

Aquesta atracci6 vers allo nou té també una traduccio en el
camp intel.lectual que es manifesta en I"exercici de I"esnobisme i
que es fa explicit en un model d’intel.lectual, de politic, d"actor o
d’esportista, que opta per cultures, tradicions i formes religioses
ben diferents de les arrels d’Occident, precisament perqué son
diferents i causen seduccié. Darrera aquesta actitud esnobista, que
és molt criticable i preocupantment superficial, pot amagar-s hi
també una certa nostalgia pel sagrat’2.

3. El fetitxisme urba

El fetitxisme és una modalitat religiosa ben antiga i amplia-
ment analitzada pels fenomenolegs de la religio, especialment per
M. Eliade®s. El fetitxisme es caracteritza, entre d altres coses, per
atorgar a un determinat objecte, persona, o ésser viu, un caracter
magic, una energia transformadora, fins i tot salvadora o guarido-
ra.

Determinats objectes, determinades vestimentes i persones
encimbellades pels mitjans de comunicacié tenen avui un caracter
plenament totémic. Davant d’aquestes persones o objectes, hi ha
manifestacions de vertadera atraccio i follia. Aquest fetitxisme
urba sacralitza determinades actituds, posats o formes de vida, i
aixo vol dir que son considerades sagrades o salvades.

31 Sobre els trets de la postmodernitat vegeu: F, JAMESON, Postmodernism or the
Cultural Logic of Late Capitalism, Duke University Press, Brunswick, 1991.

32 Sobre I'esnobisme vegeu: W. THACKERAY, El libro de los snobs, Mondadori,
Madrid, 1990.

33 Vegew: M. ELIADE, Tratado de Historia de las religiones, Cristiandad, Madrid,
1981.



FONAMENTS EL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITZACIO

4. La gnosi postmoderna

La gnosi és un fenomen antic en el continent occidental que
pren forca en els origens del Cristianisme, pero subsisteix sota
diverses formes al llarg de la historia del Cristianisme. La data i el
lloc del gnosticisme perd, resten inconeguts, i la combinacio dels
seus elements, ben problematica. Tal com com diu E. Vilanova,
“no queda exclos que el geni grec, en el curs dels grans sincretis-
mes de la seva historia, hagi pogut assimilar (almenys parcialment)
elements de provinenca ben diversa”s+. Els primers pares apologe-
tes del cristianisme ataquen ja la gnosi com a quelcom herétic i
perillés per la integritat de la fe3s,

Les caracteristiques de la gnosi son dificils de delimitar, atés
que es tracta d’'un moviment extremadament complex i criptic.
Podem tractar d’esbossar-lo a grans trets. En primer lloc, I"oposicio
eterna entre el Déu transcendental i la matéria informe, concebu-
da com l'origen del mal. D"aqui es desprén un clar dualisme
ontologic, que té connotacions etiques i Obviament espirituals. En
el marc social, la gnosi postmoderna es desenvolupa en un menys-
preu i fastic envers el mon, envers tot allo huma i terrenal, i en una
fuga mundi de caracter espiritual, hermeétic i grupal. El segon ele-
ment tipic de la gnosi tradicional és la teoria dels eons o interme-
diaris entre el Ser suprem i el mén. Aquests eons, en el nostre con-
text actual, poden prendre forma en determinats liders o caps que
tenen un poder destructor sobre els altres. El tercer element carac-
teristic és la doctrina soteriologica que parteix del coneixement
com a auténtic cami d’alliberament. Es una salvacié selectiva i
reservada a les intel.ligéncies subtils que formen part del grup, dels
ritus esotérics.

Les afinitats entre la gnosi tradicional i les manifestacions del
sagrat en aquest final de segle taquicardic, fan parlar amb propie-
tat d'una gnosi postmoderna, entesa com un sistema de salvacio
per via del coneixement, que maleeix el mén i la criatura humana
i totes les seves activitats: socials, politiques, civiques, étiques...

SOn interessants les paraules d’Ortega y Gasset sobre la gnosi

34 E. VILANOVA, Historia de la Teologia cristiana, vol. I, Herder, Barcelona, 1984,
pag. 118.

45 Segons Llorca, les primeres manifestacions de la gnosi varen tenir lloc a Siria,
Palestina i posteriorment a Alexandria. Els maxims representants gnostics foren:
5imo Mag, Valenti, Marcio, entre daltres. Vegeu: N. BROX, Historia de la Iglesia pri-
mitiva, Herder, Barcelona, 1986.

105



106

FRANCESC TORRALBA TRIPODE

en aquest context nostre: “El hombre gnostico parte, desde luego,
de un profundo asco hacia ‘este mundo’. Este tremendo asco hacia
todo lo sensible ha sido uno de los fendbmenos mas curiosos de la
Historia. Ya en Platoén se nota la iniciacion de tal repugnancia, que
va a ir subiendo como una marea indomable. En el siglo I todo el
Oriente del Mediterrdneo estd borracho de asco a lo terrenal y
busca por todas partes, como una bestia prisionera, el agujero para
la evasion. Las almas tienen una acomodacion a lo ultramuro para
la evasion”se,

VII. Consideracions finals

Davant d’aquestes manifestacions tan variades i tan qiestio-
nables del sagrat cal adoptar, segons el meu parer, una postura
receptiva, perd igualment critica. En aquesta atmosfera postpositi-
vista i postmaterialista que esta penetrant 1’Occident europeu, el
desvetllament d’una religiositat o parareligiositat farcida d’ele-
ments irracionals, gnostics, totémics i exotics €s, en certa manera,
comprensible. Després d un temps de captiveri sota el pes del cien-
tisme i de la tecnotendéncia, I"esperit obre la gabia i s"agafa on pot
per donar sentit al moén i fer més calid 'univers que I'envolta.

Aquest desvetllament pero, genera una seérie d'incerteses i de
dubtes al discurs tradicional de la fe. Qué cal esperar d’aquest des-
vetllament? Es tracta realment d un desvetllament? Quina entitat
té? Pot vincular-se a la religio institucional? De quina manera? El
rosari de preguntes que genera la situaci6é historica que vivim és
inacabable.

Davant d"aquesta ebullici6, la fe tradicional no pot fer els
ulls clucs, perd tampoc no pot adoptar una postura triomfalista, ni
denunciadora.

La indiferéncia no és propia del discurs de la fe. Si el missat-
ge cristia té la intencié d’encarnar-se en el mon, no pot obviar les
circumstancies d’aquest mon, per complexes i dificils que siguin.
Aixo vol dir que el discurs tradicional ha d"aproximar-se a aquesta
ebullicio amb cautela, amb atencio i criticisme.

La postura triomfalista tampoc no és escaient, perque el des-
vetllament del sagrat, si realment existeix, es manifesta en unes
coordenades i en uns ambients ben diferents de la Institucié mul-
tisecular. Aixo vol dir que no es pot, ni s’ha d’interpretar aquest

36 ORTEGA Y GASSET, op. cit., pag. 157.



FONAMENTS EL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN 1A POSTSECULARITZACIO

desvetllament com un retorn directe, transparent i clar vers la reli-
gio tradicional, no es pot interpretar com una espécie reconciliacio
entre la Modernitat i la religi6. El subjecte postmodern no és el fill
prodig de la Modernitat que torna als bracos del Pare etern perque
I"aculli. Es un subjecte que sent 1"ebullicié del sagrat, perd en una
orbita ben diferent.

En darrer lloc, la postura denunciadora tampoc no és perti-
nent perque és possible que aquest reviscolament tingui elements
positius i respongui a la profunda necessitat humana de donar sen-
tit a l'existeéncia. La religié no és un fenomen antropologic uni-
versal, perd el que si que és universal és I’espai antropologic dels
sentits de la vida, i la seva configuracio simbolica en les diverses
cultures humanes. L arrel antropologica de la religio resideix, més
aviat, en la seva capacitat per generar una configuracié simbolica
unitaria del sentit de la vida. El caracter unitari, cosmic i sistema-
tic de les representacions religioses constitueix la clau de volta
d’una experiéncia de la vida percebuda com a unitat del sentit.
Podria molt ben ser que aquesta ebullicié respongués a aquesta
necessitat de sentit impresa en alld6 més profund, com diu V.
Frankl??, de la condicié6 humana.

Per tot plegat, es fa necessari, avui més que mai, afinar la
mirada critica per tal de poder de discernir quin pes, quin sentit i
quina transcendéncia té aquesta ebullicio o pretesa ebullicié post-
moderna del sagrat en el nostre mon, a fi de veure quins desafia-
ments planteja a la fe tradicional.

a7 Vegeu: V. FRANKL, El hombre en busca del sentido, Herder, Barcelona, 1990.

107



