
FONAMENTS EL DESVETlLJ.\MENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECUL..I"RITZAClÓ

EL DESVETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA

POSTSECULARITZACIÓ

Francesc Torralba

Resum

El descrèdit de la Il.lustració i lesgotament del procés de secula­
rització occidental generen una sèrie d'expectatives i d'incerte­

ses que fan difícil veure quin serà i com serà el futur immediat i

mediat de la cultura occidental globalment considerada. En aquest
clima de transformació i de canvi, la qüestió del sagrat no és alie­

na, sinó que hi té una presència notòria. Avui més que mai tenen
sentit els següents interrogants: Hi ha un desvetllament del sagrat?
Quin valor i quin estatut pot atribuir-se a lebullició religiosa a

parareligiosa que es respira en certs ambients postmoderns? Quins
reptes plantegen aquestes manifestacions a la fe judeocristiana
multisecular? De totes aquestes qüestions, degudament delimita­
des, tracta el següent article.

I. Reinterpretar la metàfora d'Ortega y Gasset

La història de la filosofia occidental està farcida de metàfores

i dal.Iegoríes que admeten una multiplicitat d'interpretacions. El
discurs filosòfic no és aliè a aquests recursos estilístics a simbòlics,
sinó que els integra per tal díl.luminar aquells conceptes i aque­
lles tesitures difícils daclarir en una prosa unilateralment concep­
tual. El filòsof empra la metàfora i IaLlegoria no solament amb
una finalitat estilística-formal, és a dir, per embellir el discurs, sinó

per oxigenar-lo i per iLlustrar-lo significativament.
Hi ha multitud dexemples que confirmen aquest ús de la

metàfora i de lal.Iegoría. En el llibre setè de la República de Plató

trobem bellament expressat el mite de la caverna, excelsa aLlego­
ria del dualisme ontològic i de la dialèctica platònica. La imatge
del sol, com a focus il.luminador, apareix en la utopia social i polí-

81



FRANCESC TORRALBA TRÍPODE

tica de Tomàs Campanella titulada La ciutat del sol. La imatge del
vaixell i del naufragi és un recurs utilitzat per D. Hume, en les últimes

pàgines de la primera part del Tractat de la naturalesa humana, per
expressar el seu estat dànim desencisat i trist després de no haver
arribat a cap conclusió definitiva en matèria de coneixement. La

figura del colom i la resistència de raire és una metàfora emprada
per Kant en Els prolegòmens a tota metafísica futura, per tal daclarir
la gènesi i Iestructura del coneixement humà. Fins i tot Hegel, un
pensador tan acadèmic i conceptual, que forja una prosa a voltes

ininteLligible, empra metàfores per iLlustrar el quefer filosòfic. En
la Filosofia del dret compara rexercici de filosofar amb la tela de

Penèlope, que sempre cal recomençar de nou i posteriorment amb
I:òliba de Minerva que alça el vol en el crepuscle.

D'altres pensadors, com Nietzsche, fan un ús molt més emfà­
tic de IaLlegoria i de la metàfora. Més exactament es podria dir

que el discurs daquest pensador és clarament simbòlic. L'element
conceptual queda expressat a través d'imatges, d'imatges fresques
i vives que només els escriptors genials saben transmetre.

Nietzsche elabora un univers de símbols encalçats en la tradició

pre-socràtica i judeocristiana i els dóna un valor semàntic molt

personal i singular. Aquesta capacitat creativa fa de Nietzsche un

dels millors escriptors de tots els temps. No en va, Nietzsche és

considerat, després de W. Goethe, el millor escriptor en llengua
alemanya. El text central del Nietzsche iLlustrat, Així parlà
Zarathustra, és un compendi de símbols i de figures literàries
denorme contingut semàntic. El lleó, el nen, el camell, la mun­

tanya, la cova, la ciutat, el profeta ... són vocables que tenen un

valor eminentment simbòlic. El poeta Joan Maragall, introductor
de Nietzsche a la península ibèrica, va quedar meravellat davant
daquesta capacitat impressionant de forjar al.Iegoríesi.

En el nostre context peninsular, la figura d'Ortega y Gasset

és especialment significativa per la seva obra filosòfica i per la

bellesa estilística que la caracteritza. La metàfora, raLlegoria, la

1 Així ho expressa en una carta dirigida al seu amic Josep Soler i Miquel el dia
17 de maig de 1893: "Ara estic molt entusiasmat amb Nietzsche. N'he trobat un estu­

di a la 'Deutsche Rundschau' que el rebenta bastant, però exposa les seves idees, que
és lo que m engresca: Iaristocràcia dels forts, dels que viuen Ia vida forta i tenen

major receptivitat que la majoria pel goig de viure, els que tenen la voluntat de

poder, i hi disfruten, i oprimeixen per gust, segueixen el ple instint menyspreant la
complicació intel.lectual (això refresca): són 'els lleons que riuen' (aquesta imatge és
felicíssima i m'engresca a més no poder)" (Obres completes, Editorial Selecta,
Barcelona, 1981, pàg. 1150).

82



FONAMENl'S EL DE.WETLLAMENT DEI, SAGR/\T EN Lc\ POSTSECULARITZAClÓ

metonímia, el circumloqui són elements que sovintegen en la

magna obra orteguiana. Com a bon noucentista que és, Ortega
construeix un discurs filosòfic on la formalitat i l

'

atenció al llen­

guatge són elements definidors. S'allunya de Iestètica romàntica i

modernista í, en canvi, opta per un art pulcre, fred i hieràtic, per
una estètica literària on la poesia és definida com l'àlgebra superior
de les metàfores. Aquesta concepció estètica queda bellament

expressada en La deshumanización del arte. En aquest sentit l'autor

de La rebelión de las masas és molt proper al nostre Xèníusz.

Fixem, ara, I'atenció en una metàfora que Ortega va escriure

a finals de Ia segona dècada d'aquest segle, però que resulta parti­
cularment interessant per reinterpretar el nostre context espiritual,
a el que els germànics dirien el Zeitgeist. La nostra intenció aquí no
és presentar a Ortega com un profeta avantatjat dels anys noranta,

sinó que la nostra pretensió és sotmetre la seva metàfora a una lliu­

re i nova interpretació que pot ser il.luminadora en el nostre con­

text finisecular. Les grans metàfores de la història de la filosofia

són precisament grans perquè permeten il.luminar noves situa­

cions històriques (situacions que el mateix autor potser ni tan sols

va preveure) i dibuixar l'inacabable cercle hermenèutic que H. G.

Gadamer descriu a Veritat i mètode.

La metàfora orteguiana diu així: "En la órbita de la Tierra hay
perihelio y afelio: un tiempo de máxima aproximación al Sol y un

tiempo de máximo alejamiento. Un espectador astral que viese a

la Tierra en el momento en que huye del Sol pensaría que el pla­
neta no había de volver nunca junto a él, sino que cada día, e­

viternamente, se alejaría más. Pero si espera un poco verá que la

Tierra, imponiendo una suave inflexión a su vuelo, encorva su

ruta, volviendo pronto junto al Sol, como la paloma al palomar y
el boomerang a la mano que lo lanzó. Algo parecido acontece en

la órbita de la historia con la mente respecto a Dios. Hay épocas de

odium Dei, de gran fuga de lo divino, en que esta enorme monta­

ña de Dios llega casi a desaparecer del horizonte. Pero al cabo vie­

nen sazones en que súbitamente, con la gracia intacta de una costa

virgen, emerge a sotavento el acantilado de la divinidad. La hora

2 Sobre la relació entre la filosofia d'Eugeni D'Ors i la d'Ortega y Gasset és espe­
cialment interessant: ]. L. ARA.NGUREN, La Filosofía de Eugenio D'Ors, Austral,

Madrid, 1981. D'entre els darrers estudis sobre el pensament d'Eugeni D'Ors vegeu
la Tesi Doctoral de M. Tresserras, El mestratge de Xènius, Barcelona, 1993.

83



FRANCESC TORRALBA TRíPODE

de ahora es de este linaje y procede gritar desde la cofa: ¡Dios a la

vista!">.
En aquesta metàfora, Ortega representa Déu amb la figura del

sol, representació simbòlica que ja havia emprat Plató en el mite
de la caverna, Plotí en Les enéades i també sant Agustí per iLlustrar
la seva teoria de la iLluminació; i representa la ment humana amb
la figura de la terra. La terra dóna voltes a l'entorn del sol, o dit
d'una altra manera, la ment humana reflexiona, divaga entorn del
misteri de Déu, però aquesta divagació no obeeix sempre a una

mateixa intensitat, sinó que experimenta augments i descensos. Hi
ha moments en què la terra és molt propera al sol i d'altres
moments en què està tan lluny que sembla oblidar per sempre més
el sol. El mateix ocorre, segons Ortega, amb la ment humana res­

pecte a Déu. Hi ha èpoques en què Déu és omnipresent en la cul­

tura, en les seves diverses manifestacions, artístiques, literàries,
filosòfiques, pictòriques ... , però, en canvi, hi ha d'altres moments

de la història de la Humanitat en què Déu és pràcticament absent,
en què Déu no compta per res en I'esdevenir cultural. Podríem

expressar-ho amb les paraules de M. Buber, tot dient que hi ha

períodes declipsi de Dêu-.
El segle XIII, cimall de l'Edat Mitjana, segons E. Gilson, és un

segle de màxima proximitat a Déu. En totes les manifestacions cul­
turals que hem heretat daquell moment històric, hi ha una

presència plena del diví. Les grans catedrals, les Summes teològi­
ques, les disputes filosòfico-teològiques en les primerenques uni­
versitats europees (Colònia, París, ... ) les peregrinacions humanes

cap a llocs sagrats, la literatura religiosa, la música gregoriana ... tot

plegat indica que en aquell segle, moment sublim de la
Christianitas medieval, la ment humana era receptiva i propera a

Déu. Podríem definir la cultura d'aquell segle com una cultura
fonamentalment teocèntrica, és a dir, una cultura on Déu era el
centre de la vida inteLlectual, social, política i artística. Això no vol
dir que en el si d'aquest segle o d'aquella època no hi hagués pos­
tures heterodoxes o alienes als signes dels temps. El que significa
és que l'atmosfera cultural, el paradigma de l'època estava marcat

i definit per I:ombra de Déu.
El segle XIX, en canvi, és un segle dodi a Déu, de progressiu

allunyament de Déu, o més concretament de despit vers Déu i vers

3 ORTEGA y GASSET., J., El espectador, Alianza Editorial, Madrid, 1969, pàg. 155.
4 Vegeu: M. BUBER, El eclipse de Dios, Nueva Visión, Buenos Aires, 1984.

84



FONAMENTS EL DESVETU.At.·lE)\'T DEL SAGRf\T EN LA POSTSECULARITZACIÓ

la religió. Així ho expressa A. Mi.iller Armack en un llibre titulat El

segle sense Déus. Les grans ideologies que es vertebren durant el

segle passat, d'una banda el marxisme-leninisme, l'expressió més

significativa del qual és el Manifest comunista de 1848, i de l
'

altra

banda, el positivisme-cientisme, capitanejat per A. Comte i la seva

llei dels tres estats, alcen els seus fonaments en un context ateu, on

Déu és negat dentrada. La crítica decimonònica de la religió es

centra, gairebé de manera exclusiva, en el seu caràcter il.lusori.

Partint de l'herència de la Il.lustració, Feuerbach, Marx, Nietzsche
i Freud, van desenvolupar una comprensió del fenomen religiós
com a projeccció de l'home i dels seus desitjos, i com a forma

demmascarament de la vertadera realitat humana.

Segurament hi ha raons històriques, suficientment clares, per
justificar aquest aïllament i rebuig del diví en la vida cultural del

segle XIX: l'atrinxerament cognoscitiu de l'Església des del Concili

de Trenta fins al Vaticà I i al Syllabus, la poca receptivitat de la ins­

titució eclesial davant dels problemes socials, el divorci dramàtic

entre el llenguatge de la cultura i eillenguatge de la fe, enquistat
en categories escolàstiques obsoletes i caducades, el dogmatisme
creixent, l'autoritarisme foll, i daltres factors, són, sens dubte, ele­
ments clau que cal considerar en aquest procés de divorci.

També cal dir, però, que en el si daquests grans corrents ide­

ològics, hi va haver individualitats heterodoxes que s orientaren

cap a formes més receptives al fet religiose.
Aquest vaivé de la ment humana respecte a Déu és segons

Ortega un misteri inextricable. Cada època té les seves grandeses i
les seves petiteses. La ment fixa l'atenció en determinats assump­

tes i n oblida a en negligeix daltres. Aquest moviment tan irregu­
lar respon a una funció, la fòrmula de la qual ens és del tot desco­

neguda. Diu Ortega sobre això: "La mente humana es angosta; en
cada momento caben en ella sólo algunos objetos. Si quisiéramos
tener presentes todas las cosas visibles que hay ante nosotros en la

habitación donde estamos, no lograríamos percibir ninguna.( ... ).

SA. MÜLLER ARMACK, El siglo sin Dios, FCE, México, 1968. Diu l'autor: "Amb

Nietzsche s'arriba al punt més extrem de la dissolució de la fe. La substància cristia­

na s'ha consumit completament i des del sentiment de la buidor es fa l'intent d'alçar
un nou ídol, el superhome. ( ... ) L'aparició de Nietzsche caracteritza una situació espi­
ritual general. ( ... ) El segle XIX té una base comuna, tant en l'àmbit intel.lectual com

vulgar, es tracti de Zarathustra o del programa dels monistes. Aquí, el declivi de la fe

assoleix el punt més extrem possible" (pàg. 152).
6 Sobre les heretgies del marxisme-leninisme vegeu: P. WLATON, Problemas del

marxismo contemporáneo, Grijalbo, Barcelona, 1977 í

85



FRANCESC TORRALBA TRÍPODE

La mirada va dirigida por la atención y el atender una cosa es, a la

par, desatender otras":'.
La tesi d'Ortega és atrevida i agosarada. Consídera, a finals

dels anys trenta, que entrem en una època en què Déu tornarà a

ser objecte de reflexió i d'interès per la cultura. Ortega considera

que s'inaugura una nova etapa en què Déu ja no serà objecte de

negació i d'hostilitat, com en el segle XIX, sinó que tindrà una

recepció i una digna acollida en la cultura. Ara bé, aquest retorn a

aquest desvetllament del diví no significa la recuperació fidel del
Déu judeocristià, del Déu de la religió institucional, eclipsat durant
la Modernitat, ni tampoc es refereix al déu d'una altra religió, sinó
que, segons Ortega, aquest retorn de Déu es refereix al desvetlla­
ment d'un déu impersonal, eteri i abstráete, proper, en certa mane­

ra, al déu inteLlectual que M. Scheler descriu en la darrera part d'EL
LLoc de l'home en el cosmos.

Així ha expressa Ortega: "No se trata de beatería alguna; no
se trata ni siquiera de religión. Sin que ello implique escatimar res­

peto alguno a las religiones, es oportuno rebelarse contra el acapa­
ramiento de Dios que suelen ejercer. El hecho, por otra parte, no
es extraño; al abandonar las demás actividades de la cultura el
tema de lo divino, sólo la religión continúa tratándolo y todos lle­

gan a olvidar que Dios es también un asunto profano':s.
La sentència d'Ortega, a més concretament, el crit d'Ortega,

Déu a la vista!, títol del text que estem comentant, requereix una

sèrie de comentaris per tal de veure des don fonamenta el pensa­
dor castellà la possibilitat daquest retorn. Sense ànim dentrar en
un debat sobre la gènesi última i el sentit del text en el corpus
d'Ortega, el que sembla evident és que aquest crit respon a una

intuïció personal i lliure del filòsof. Cal, però, remarcar un aspecte
del text i és el següent: aquest retorn del qual parla Ortega a finals
dels anys vint no es produeix ni en la primera meitat del segle XX,
ni tampoc en la segona. És possible, però tan sols es tracta d'una

possibilitat, que aquest desvetllament s esdevingui en els darrers
esbufecs d'aquest segle XX i Ortega tingui, finalment, raó, encara
que probablement l'autor es referia a una època més propera a la
seva que no pas la nostra.

Deixant de banda la metàfora del sol i la terra i el moviment

el.Iíptíc, resulta interessant recuperar aquest vaivé continuat i apli-

7 ORTEGA y GASSET, L. op. cit., pàg. 156.
8 Ibidem.

86



FONAMENTS EL DLWETLLAMENT DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITlACrÓ

car-lo a la nostra època per tal de discernir si és una hora en què la

cultura s'apropa a Déu a se'n desentén.

Abans de procedir a investigar aquest interrogant, farem una

consideració no poc important. Al llarg de l'article utilitzarem la

paraula "sagrat" en lloc de la paraula "Déu". El desvetllament del

sagrat es refereix al renaixement, al reviscolament del sentit global
del món, del sentit místic de l'univers en el si del subjecte. En

aquest univers postpositivista que ens ha tocat viure, el subjecte
cerca altres formes de comprensió i d'interpretació dels fets, que
ultrapassin el marc científica-tècnic. L'obertura del subjecte a

d'altres llenguatges, simbòlics, religiosos, poètics i fins i tot esotè­

rics, obre la possibilitat de parlar d'un desvetllament del sagrat. El
sentit del transcendent, la necessitat d'un sentit global, la imatge
mística del món, la distinció entre el profà i el sagrat no necessà­

riament s'identifica amb l'afirmació categòrica d'un Déu personal
o impersonal.

Com diu M. Eliade en la seva clàssica obra, Tractat d'història
de les religions, no resulta gens fàcil discernir amb claredat les mani­

festacions religioses de les manifestacions parareligioses. La fronte­
ra que separa les unes de les altres és, de vegades, tènue, ambigua
i imprecisa. El mateix passa amb les manifestacions del sagrat. La

morfologia del sagrat és complexa i heterogènia, perquè hi ha mul­
titud de manifestacions culturals del sagrat.

Així ho expressa Eliade: "Si volem delimitar i definir el sagrat
necessitem disposar d'una quantitat suficient de 'sacralitats', és a

dir, de fets sagrats. L'heterogeneïtat dels fets sagrats arriba a para­
litzar-nos. Perquè es tracta de ritus, de mites, de formes divines,
dobjectes sagrats i venerats, de símbols, de cosmogonies, de teo­

logúmens, d'homes consagrats, danimals, de plantes, de llocs

sagrats.... I cada categoria té la seva morfologia pròpia, d'una

riquesa exuberant i intrincada">.

Aquesta complexitat i dificultat es dóna amb igualo més

intensitat en les darreries del nostre segle. Això vol dir que aquest
hipotètic desvetllament del sagrat en la postsecularització cal com­

prendreI amb tota la seva complexitat i pluriformitat.
Abans de discernir el nostre context espiritual, cal fer Iesforç

de sintetitzar, grosso modo, el procés de secularització. Som hereus

daquest procés i el nostre moment actual és conseqüència directa

9 M. ELIADE, Tratado de Historia de las Religiones, Ediciones Cristiandad, Madrid,
1981, pàg. 37.

87



FRANCESC TORRALBA TRÍPODE

d'aquest procés lent i pausat que s'ha donat en les diferents capes
i estrats culturals. Per tal d'interpretar el present, cal girar els ulls

enrera i contemplar el calvari, per dir-ho amb Hegel, de la història

passada.

II. Trets definidors del procés de secularització

No es tracta, ara, de fer una examen integral del procés de

secularització des dels seus inicis, el Renaixement, fins a la seva fi,
la postmodernitat. Hi ha estudis prou significatius per introduir-se
en la qüestió d'una manera àmplia i dilatada 10. Solament volem

apuntar aquí alguns trets característics daquest procés de secula­

rització que formen part, encara, de la nostra WeLtanschauung.
D'entrada, podríem definir la secularització com aquell pro­

cés que es desenvolupa en el si de l'Occident europeu i que es

caracteritza per la progressiva separació a aïllament entre la fe ins­
titucional i la cultura. A partir del segle XV, del Renaixement, la
cultura artística, científica, literària, filosòfica i també política es va

desenvolupant, de manera creixent, al marge dels continguts tra­

dicionals de la fe cristiana. Al llarg daquests segles, la cultura euro­

pea es revesteix progressivament d'un laïcisme que es contraposa
diametralment a la cultura de l'Edat Mitjana. És la metamorfosi del
teocentrisme medieval en l'antropocentrisme renaixentista. El

principi dautoritat eclesiàstica, la referència sistemàtica als textos

revelats, és substituïda lentament pel principi de racionalitat i per
un estil de pensar lliure i desvinculat del poder religiós.

Aquest camí de secularització de la cultura europea passa
per diferents etapes i situacions. En un primer moment, que podrí­
em emmarcar entre el segles XV i XVIIII, els grans pensadors són
deistes a teistes, és a dir, elaboren un sistema filosòfic on la hipò­
tesi de Déu és la clau de volta de tot el seu edifici especulatiu. Són
filòsofs que postulen una idea de Déu racional, pura i intel.lectual

que es desmarca clarament del Déu-Amor de les Benaurances que
s'encarna en la segona Persona de la Trinitat. Aquest és, per exem­
ple, el Déu d'Spinoza. Es tracta d'un Déu que es defineix com a

substància, com a causa sui». També Descartes en les Meditacions

10 Vegeu per exemple: ACQUAVIVA, S., El eclipse de lo sagrada en la civilización

industrial, Mensajero, Bilbao, 1972; COX, H., La ciutat secular, la secularització i urba­

nització des d'una perspectiva teològica, Ariel, Esplugues, 1968; COGLEY,]., La religión
en una época secular, Monte Ávila, Caracas, 1969; LUCKMANN, T., La religión invisi­

ble, el problema de la religión en ta sociedad moderna, Sígueme, Salamanca, 1973.
88



FONAMENTS EL DESVETLL'\?\·IEi\'f DEL SAGRAT EN LA POSTSECULl,RITZACIÓ

metafísiques i en altres textos s esforça per demostrar I'existència
de Déu, d'un Déu que és concebut com a substància eterna i espí­
ritualt-.

Des d'aquest punt de vista, es pot ben dir que en el pensa­
ment filosòfic daquests primers segles de la Modernitat hi ha la

presència de Déu, però d'un Déu que ja no s'identifica amb el Déu
revelat de l'Antic i del Nou Testament, sinó amb un ésser suprem,
causa última i principal del cosmos. El divorci entre el que Pascal

anomenava el Déu dels filòsofs i el Déu dels profetes comença a

produir-se de manera notòria en la primera Modernitat i arriba a la

seva màxima culminació quan fins i tot el Déu racional, construït
pels pensadors racionalistes, és negat per l'ateisme del segle XIXI3.

Hi ha un segon moment en aquest procés de secularització

que correspon al segle XIX. En aquest segle, la ferida oberta pel
divorci entre fe i cultura arriba a la màxima coïssor. És el segle dels

ateismes. L'ateisme decimonònic no és un moviment puntual, ni
una escola filosòfica determinada, ni la reacció instintiva al teisme

imperant en els segles XVII i XIII, sinó que és un moviment que
arrela en multitud d'ambients, tan intel.lectuals com populars, i es
pot considerar encertadament paradígrna hermenèutic, per defini­
ció, del segle passat.

L'ateisme decimonònic és un fenomen que té manifestacions
ben diverses en sectors de la cultura ben allunyats. Així doncs, és

possible parlar de diferents tipus d'ateisme: hi ha l'ateisme cíentí­

fic, encapçalat primerament per A. Comte i posteriorment, en el

segle XX, per altres analítics i neopositivistes com B. Russell i

Ayer>: hi ha I'ateisme vitalista, genialment representat per
Nietzsche i recuperat després de la primera guerra mundial per
l'existencialisme francès»: hi ha l'ateisme psicoanalític que forja

11 Vegeu: B. SPINOZA, Etica, Alianza Editorial, Madrid, 1987. Diu Spínoza: "Per
Déu concebo un ser absolutament infinit, això és, una substància que consta d'infi­
nits atributs, cadascun dels quals expressa una essència eterna i infinita" (op. cit.,
pàg.45).

12 Vegeu: R. DESCARTES, Meditaciones metafisicas, Aguilar, Madrid, 1980. Diu

Descartes: "Sota la denominació de Déu concebo una substància infinita, indepen­
dent, que sap i pot en el més alt grau, i per la qual jo mateix he estat creat amb tota

la resta que existeix, si és que existeix quelcom més" (op, cit., pàg. 49).
n Sobre aquesta distinció vegeu: H. BECK, El Dios de los sabios y de los pensado­

res, Gredas, Madrid, 1968.
14 Sobre aquest ateisme vegeu: RUSSELL, B., Por qué no say cristiana y otros ensa­

yos relacionados con la religión, Sudamericana, Buenos Aires, 1972; IDEM, Religión y
ciencia, FCE, México, 1974.

IS Sobre aquesta modalitat d'ateisme vegeu: PRINI, P., Historia del existencialis­

/'1'10, El Ateneo, Buenos Aires, 1976; ROUBICZEK, P., El existencialismo, Labor,
Barcelona, 1970.

89



FR¡\NCF.5C TORRALBA TRíPODE

Freud i que té diferents lectures ulteriors entre les quals destaca

Lacan, Fromm, Jung, Adler i Reich16; hi ha Iateisme marxista,
representat en el segle XIX per Marx i Engels fonamentalment i

després en el segle XX per moltes altres pensadors, entre ells:

Lenin, Plenajov, Trotsky, Gramsci!": i hi ha també l'ateisme estruc­

turalista, que es forja en ple segle XX i que té a Levi-Strauss com a

màxim exponent. Hi ha a més a més altres formes d'ateisme que
no assoliren la categoria de moviment filosòfic, però que existiren
a nivell individual.

El tercer moment d'aquest procés de secularització correspon
a la postmodernitat, és a dir, al moment històric en què els ideals

d'igualtat, llibertat i fraternitat, els pressupòsits de la ll.lustració i

la confiança en la racionalitat europea són posats sota sospita. En
aquesta situació històrica en la qual encara ens trobem avui, el

tema de Déu és pràcticament absent en la cultura. El Déu negat i

foragitat del segle XIX resta totalment al marge del pensament
postmodern. Paral.lelament a aquesta absència, però, es percep en

molts nivells la tendència cap a manifestacions plurals i diverses

del sagrat, manifestacions que, generalment, es produeixen al

marge de la institució tradicional. Per tant, és lícit parlar avui d'un
reviscolament del sagrat a nivell popular, juntament amb una

abència radical i indiferent de Déu a nivell inteLlectual i fílosòfícu.

Aquest procés de secularització, dividit en aquestes tres eta­

pes, mereixeria un estudi minuciós de cadascun dels fenòmens que
el fan possible i de les seves figures principals. Deixant de banda

aquesta empresa per un treball posterior, cal dir que el procés de

secularització implica de manera directa una pèrdua de religiositat,
o com a mínim, de la manifestació pública i exterior d'aquesta reli­
giositat; comporta també un ruptura amb el món medieval i la
seva simbologia judeocristiana, i finalment, produeix un efecte,
que M. Weber anomena el desencantament del món.

En efecte, el subjecte postmodern habita en un cosmos fred,
racional i organitzat, en un cosmos on la raó legitima qualsevol

16 Sobre aquest ateisme vegeu: PLE, A., Freud y la religión, Ed. Católica, Madrid,
1970; RICOEUR, P., Freud, una interpretación de la cultura, Siglo XXI, México, 1970,
ZAHRNT, H., Jesús de Nazaret y Sigmund Freud, simposio de psicoanálisis y teólogos,
Verbo Divino, Estella, 1974.

17 FULLAT, O., Marx y ta religión, Planeta, Barcelona, 1973; CLEMENT, M., El
comunismo frente a Dios, Marx, Mao y Marcuse; Speiro, Madrid, 1974; LENIN­
TROTSKY Y otros, Sobre la religión, Sígueme, Salamanca, 1975.

18 Sobre aquest punt vegeu: E. GELLNER, Posmodemismo, razón y religión,
Paidós, Barcelona, 1992.

90



FONAMENTS EL DESVlILLAME:'\.T DEL SAGRAT EN L4. POSTSECUI.ARITZACIÓ

temptativa i qualsevol iniciativa. En aquest univers glacial, on

l'home ocupa el centre de totes les accions i Déu és completament
absent, el subjecte se sent sol, inevitablement sol. El món secula­
ritzat ha perdut la seva dimensió transcendent. El subjecte se sent

sol i abandonat en una regió perduda de la Via Làctia.
P. Berger ho expressa en aquests termes: "Els éssers humans

passen del jardí encantat de la religiositat primigènia a la freda
comoditat de la moderna realitat. El pensament científic modern
coLloca l'home en un univers desproveït de presències sobrenatu­

rals, i la moderna tecnologia li concedeix la limitada comoditat

d'augmentar el control sobre l'univers, limitada perquè no pot
canviar ni tan sols les circumstàncies radicals de la finitud i la mor­
talitat humanes"!". Cal molta empenta i molt coratge per sobrepo­
sar-se a la desesperació i a rangoixa que deixa en I:esperit la mort
de Déu (F. Nietzsche).

Vegem, a contínuacíó, alguns trets heretats del procés de
secularització:

1. El criticisme

L'actitud crítica és un actitud típicament moderna. La filo­
sofia moderna neix sota el signe de la sospita i del dubte. El cogito
ergo sum cartesià és el símbol emblemàtic d'aquest tarannà modern
que parteix del dubte i de la cautela com a procediments bàsics en

la investigació de la realitat. La filosofia moderna no neix de la

Thaumadsein aristotèlica a de la contemplatio mundi de sant Tomàs,
sinó del dubte metòdic. Aquesta cautela vers els sentits exteriors i

interiors, aquesta sospita sistemàtica vers la tradició, vers els mes­

tres i les mateixes capacitats racionals de l'home, assoleixen el seu

punt més àlgid en la figura de D. Hume. El criticisme de Hume

desemboca, en darrer terme, en un nihilisme desesperançat on es

nega la possibilitat de conèixer res amb certesa.

I. Kant recupera el criticisme de Hume, però elabora un cons­

tructe inteLlectual sòlid, el subjecte dapercepció a priori, que li

permet defensar determinats coneixements, com són el coneixe­
ment matemàtic i el coneixement físic. En els Prolegòmens a tota

metafísica futura, el pensador de Konigsberg defensa la possibilitat
de construir proposicions sintètiques a priori en el si daquestes
disciplines. Aleshores el criticisme s orienta fonamentalment cap a

19 P. BERGER, Una gloria lejana, Herder, Barcelona, 1994, pàg. 43.
91



FRANCESC TORRALBA TRÍPODE

les veritats metafísiques, teològiques i religioses, perquè en aques­
tes disciplines és impossible construir, segons Kant, proposicions
amb sentit o amb garanties de cientificitat. Kant posa en dubte les

afirmacions de la metafísica racionalista de Wolff i de Baumgarten
i les afirmacions dogmàtiques de la religió cristiana. En la segona

part de la Critica de la raó pura, en la dialèctica transcendental, el
savi de Konigsberg sotmet a una severa crítica els arguments del

discurs cosmològic (que és el que es refereix al món globalment
considerat), psicològic (que és el que es refereix a l'ànima huma­

na) i teològic (que és el que discorre sobre Déu). En La religió dins

els límits de la raó Kant porta a terme una anàlisi racional del fet

religiós, reduint la revelació històrica del Déu judeocristià als con­

tinguts de la racionalitat. Aquest enfrontament crític amb la reli­

gió institucional, que ja apareix en Spinoza, en el seu Tractat teolò­

gica-polític i també en els idealistes alemanys, com per exemple en

Fichte amb la seva Crítica a tota revelació, anirà creixent de to pro­
gressivament durant el segle XIX i bona part del XX.

Davant d'aquest criticisme apareixeran formes de religiositat
molt properes al romanticisme i al sentimentalisme, formes que
podrien posar-se dins l'àmbit de les religions del cor. Aquesta reli­

giositat no cerca la coherència o I'argumentació lògica de les seves

proposicions, dels seus dogmes, sinó que se sosté en una espècie de

fideisme sense temptatives racionals. El gran inspirador d'aquesta
forma de concebre la religió és F. Schleiermacherv'.

2. L'emancipació
L'emancipació és un concepte típic de la Il.lustració. L'eman­

cipació és concebuda com un procés d'alliberament. El subjecte
modern és un subjecte que lluita pel seu alliberament, per la seva

identitat i personalitat. S'enfronta a tots aquells poders i instàncies

que, d'alguna manera, el controlen, el subjuguen i el mantenen

explotat o, per dir-ho amb L. Feuerbach, alienat. En el si de la

Modernitat, la religió institucional és concebuda bàsicament com

un poder coaccionador i limitador de la llibertat personal. En

aquest context secularitzat, emancipar-se vol dir desfer-se de tots

els postulats i principis ètics i polítics de la religió tradicional.

Al llarg de la Modernitat es poden detectar diferents

20 Vegeu: F. SCHLEfERMACHER, Sobre la religió, Ed. Proa, Barcelona, 1992.
92



FONAMENTS EL DESVETLI.AMENT DEl, SAGRAT EN LA POSTSECULARIT7i\Cl6

moments en què Iemancipació té un caràcter públic, manifest i
fins i tot violent. La revolució francesa de 1789 és interpretada, en
el moment inicial, com un moviment demancipació de rAncien

Régime i de les velles estructures de poder. Hegel i Kant saluden
amb optimisme aquesta fita històrica. Posteriorment, però, queda­
ran decebuts de la trajectòria que agafarà la història sota el pes del
terror i de l'imperialisme napoleònic.

La revolució soviètica de 1917 és interpretada per l
'

escolàsti­
ca marxista-leninista com un procés d'alliberament dels poders
destructors i imperialistes de la vella Rússia, del Tsar i la seva cort.

En la filosofia de la història darrel marxista s'interpretarà aquesta
data com un moment esteLlar en la història de la humanitat en el

seu camí laboriós envers la utopia, envers el Regne dels homes lliu­

res. La lectura que en Iactualitat es fa des de diferents perspectives
inteLlectuals daquesta fita històrica no deixa destar tenyida dun
cert cinisme i humor negre.

El maig del 68 és l'última fita emblemàtica d'aquest procés
demancipació. La revolta dels estudiants, els aldarulls en els
carrers de París, les manifestacions massives tot desafiant els

poders establerts, la proliferació de líders, de profetes i de lliberta­

dors, són l"expressió més simbòlica daquest crit dalliberament a

d'emancipació empeltat al cor de l'home modern. L'expressió
d'aquest desig de llibertat en la segona meitat del segle XX i parti­
cularment en els anys setanta es palesa en actituds contestatàries,
reaccionàries, en comportaments i formes de vida immerses en el

que es va anomenar el hippisme i tota la seva litúrgia quotidiana.
L'hermenèutica del maig del 68 a trenta anys vista resulta molt

menys idealista i molt més pragmàtica. El procés demancipació
col.Iectíva, Iafany de protagonisme i de responsabilitat del subjec­
te en el si de la història estan avui suspesos en una atmosfera pes­
simista i desencísadasi.

L'emancipació, a més ben dit, I'afany emancipador del sub­
jecte modern és una nota característica del procés de secularitza­

ció.

3. El racionalisme

El racionalisme és aquella tendència filosòfica que atribueix

21 Vegeu: R. M. RODRIGUEZ, La sonrisa de soturno. Hacia una teoría transmoder­
na, Anthropos, Barcelona, 1989.

93



FRANCF.5C TORRALBf\ TRÍPODE

a la raó un paper axial en l'anàlisi metafísica, ètica i política de la

realitat global i humana. Originàriament s'atribueix el nom de

racionalisme a aquell corrent filosòfic que es desplega durant els

segles XVII i XVIII i que té com a màxims representants Descartes,
Spinoza i Leibniz.

El racionalisme és un tret significatiu del procés de la

Modernitat, però no entès com un sistema filosòfic o com un

corrent ideològic, contraposat escolarment a l'empirisme clàssic

d'arrel anglo-saxona, sinó com una actitud, com una manera de

ser i de veure el món. El racionalisme entès d'aquesta manera és

un tarannà típic de la Il.lustració, plenament integrat en la forma

danalitzar i d'interpretar el món dels pensadors occidentals

moderns. La raó esdevé la clau hermenèutica de l'univers, la font

dels principis ètics de la moral autònoma ireix vertebrador de la

societat civil i de la comunitat política. El teocentrisme medieval

deixa lloc a un antropocentrisme, l'epicentre del qual no és

l'home globalment considerat sinó la seva racionalitat.

Pròpiament l'antropocentrisme modern és un raciocentrisme, atès

que la raó abandona la categoria d'instrument per esdevenir dees­

sa i rectora de la vida humana.

Aquesta actitud racionalista es palesa en una antropologia on

l'home és definit i concebut com un ésser pensat, com un ésser

estrictament i unilateralment racional. Es palesa igualment en una
filosofia on el sentiment, la passió, l'element dionisíac de la vida

humana és sistemàticament foragitat, amagat i marginat. Aquesta
actitud racionalista es posa de manifest igualment en una crítica a

la religiositat popular, a la dimensió festiva, mitològica i simbòlica

de la persona humana. La raó esdevé una espècie de far que
il.lumina determinats espais i n'amaga d'altres.

Aquesta actitud racionalista té, com es pot veure, elements

positius i elements negatius. El treball racional, lesforç de la

coherència i de l'argumentació és, sens dubte, un guany transcen­

dental en la història de la cultura occidental. El principi d'autori­
tat, el dogmatisme i l'obscurantisme queden òbviament malferits
pel racionalisme. Aquest és evidentment un element positiu
d'aquesta actitud. Ara bé, el racionalisme pres de manera unilate­

ral i autosuficient és reduccionista i empobridor. El racionalisme

bandeja aspectes propis de la vida humana com la consciència

simbòlica, la festa, l'instint, la passió, la mística que, encara que no

siguin purament racionals, són definidors de la condició humana

i només de la condició humana. Davant de la unilateralitat i de

l'imperialisme del racionalisme en la Modernitat s'han manifestat

94 molts pensadors descoles i de tradicions ben diferents. Un dels crí-



FONAMENTS EL DESVE.TlLAMENI DEL SAGRAT EN LA POSTSECULARITZAClÓ

tics més agosarats i subtils contra aquesta actitud racionalista és H.
Cox. Així descriu el pensador americà l'home occidental en Les fes­
tes dels folls: "L'hem empès de tal manera cap al treball útil i el càl­

cul racional, que ho té tot, però ha oblidat el goig de l'èxtasi fes­

tiu, les bufonades, la llibertat de la ímaginació'<e.
En definitiva, el racionalisme com a actitud i com a model

epistemològic és definidor de la Modernitat.

4. El cientisme

El cientisme, com el racionalisme, es tracta fonamentalment

d'una actitud hermenèutica, és a dir, d'una manera d'interpretar
el món. El cientisme es podria definir com aquella forma d'inter­

pretar l'univers en què s'atribueix a la ciència un valor, un pes

específic i un estatut prioritari i definidor. O dit d'una manera més

clara, el cientisme desautoritza epistemològicament altres maneres
de conèixer el món i l'home que no s adeqüen al mètode i als

límits racionals de la ciència. Des d'aquest punt de mira, la poesia,
rètica, rart, no tenen lloc en Iarbre de les disciplines fiables. El

cientisme, pròpiament parlant, és quelcom més que una mera

tendència inteLlectual, més aviat es tracta d'una fe, d'una con­

fiança cega en les possibilitats de la ciència, en el caràcter redemp­
tor de la ciència.

Així com l'expressió més emblemàtica de I:antropocentris­
me modern és el racionalisme, la manifestació més emfàtica del

racionalisme és el cientisme. Això vol dir que aquest culte a la raó,
aquesta confiança i fe en la raó es materialitza pròpiament en la

raó científica, és a dir, en la raó cenyida i limitada pels cànons de

la ciència. El racionalisme, per tant, s expressa a través del cientis­
me i obvia altres facetes a dimensions de la raó humana que no

són pròpiament científiques, una de les quals per exemple és la raó
simbòlica.

Tota la filosofia moderna, des dels seus inicis fins al neopo­
sitivisme lògic del segle XX, el màxim representant del qual és

Ayer juntament amb Russell, té una orientació clara: esdevenir un

mirall fidel de la ciència, a dit d'una altra manera, assolir un mèto­
de d'investigació de la realitat que tingui el mateix rigor, la matei­

xa exactitud i la mateixa solidesa que el coneixement científic i

particularment de la física i la matemàtica. L'expressió més pròpia

22 H. cox, Las fiestas de las locos, Taurus, Madrid, 1983.

95



FRANCESC TORRALBA TRÍPODE

del cientisme és el fisicalisme, és a dir, Iafany darticular tot conei­
xement, fins i tot el filosòfic, sota lesquema i el mètode de treball
de la física.

Trobem exemples prou eloqüents daquesta tendència si

fixem la mirada en alguns pensadors de la Modernitat. Descartes,
per exemple, en el Discurs del mètode, ens adverteix de la necessitat

de trobar un mètode en filosofia que tingui el mateix rigor de les

matemàtiques. El dubte universal va orientat cap aquest fi, a saber,
trobar una veritat fonamental, indubtable, sobre la qual es pugui
construir tot l'edifici filosòfic. D. Hume es vol erigir en el Tractat
de la naturalesa humana en el Newton de les ciències morals i, com
és obvi, fracassa en la seva temptativa. Spinoza, identificat plena­
ment amb el racionalisme més pur, escriu una ètica more geometri­
ca, és a dir, estructurada lògicament a partir de proposicions, teo­
remes, conclusions ... r una ètica que vol tenir un rigor i una for­
malitat típica del llenguatge matemàtic. 1. Kant es lamenta en el

pròleg de la primera edició de la Crítica de la raó pura del fracàs
solemne de la metafísica i de la filosofia en relació al desenvolu­

pament ferm i segur de la ciència moderna. I Hegel, en la

FenomenoLogia de l'esperit pretén atorgar a la filosofia un caràcter

eminentment científic per tal que abandoni el desig, l'anhel que la
caracteritza i esdevingui pròpiament saviesa, és a dir, coneixement
per causes i principis del que és la realitat.

L'actitud cientista està doncs integrada plenament en el pro­
jecte de la Modernitat i resulta impossible dissociar-la dell.

S. La mort de Déu

96

La mort de Déu es refereix bàsicament a la pèrdua de Iele­
ment diví en la cultura occidental. El màxim articulador d'aques­
ta tesi és Nietzsche en la metàfora de l'home boig de laforime CXXV
de La gaia ciència. Aquesta deserció de Déu, però, no es produeix
fins a la segona Modernitat, encara que, òbviament, és conse­

qüència directa del procés prolegomenal que es desenvolupa
durant la primera Modernitat, això és, durant els segles XVI, XVII
i XVIII.

El moment definitiu i culminant del procés de secularització
és la mort cultural de Déu, és a dir, l'adveniment d'aquell temps
en què el terme "Déu" deixa de tenir un referent clar, un pes
semàntic. La mort de Déu és una sentència que genera un multi­
tud enorme d'interpretacions. No és correcte llegir aquesta sentèn­
cia com el certificat de defunció del Déu de la religió. De fet, lafir­
mació de la mort de Déu pot referir-se a la mort del Déu especula-



FONAMENTS EL DESVETLLAMENI DEL S,ó,GIZAT EN LA POSTSECULARITZACIÓ

tiu, del Déu filosòfic erigit en la teologia racional moderna; pot
referir-se també a la necessària purificació del concepte de Déu, i
pot referir-se òbviament a I' oblit de tota la dimensió transcendent

de la persona humana.

En qualsevol cas, el final de la secularització a l'esgotament
de la secularització planteja certs interrogants sobre l'actualitat a

la inactualitat daquesta sentència lluminosa de l'home boig de

Nietzsche.

III. La fe judeocristiana davant de la secularització

La reacció de la fe judeocristiana davant daquest procés de

secularització no és monolítica, sinó heterogènia i diversa. Tal com

diu P. Berger a Una glòria llunyana, es poden distingir diferents

posicionaments davant de la Modernitat: l'atrinxerament cognos­
citiu, I' abdicació de la fe i la negociació intel.Iectuale.

1. L'atrinxerament cognoscitiu
Tractem de veure esquemàticament en què consisteix aques­

ta reacció. L'atrinxerament cognoscitiu es refereix al tancament de
la fe respecte a la cultura secularitzada de la Modernitat. L'ostra­

cisme de la teologia cristiana respecte de la cultura moderna és un
element característic daquest atrinxerament. Davant les ànsies
demancipació, de llibertat, de criticisme, el discurs religiós insti­

tucional tendeix a arraconar-se dins les pròpies fronteres, tendeix
a cloures dins el propi mur, per tal devitar la contaminació i per
tant, la pèrdua de les essències.

L'aïllament del discurs teològic és un fenomen molt típic de

la Modernitat. La prosa teològica segueix emprant una terminolo­
gia i un llenguatge propi de l'escolàstica decadent. Tret d

'

algunes
honroses excepcions, el discurs religiós institucional es manté atra­

pat en la nostàlgia del passat i és incapaç de reaccionar positiva­
ment, és a dir, críticament però també receptivament, al discurs de

la Modernitat. Aquest atrinxerament cognoscitiu, aquesta nostàl­

gia del passat gloriós, de la cosmovisió teocèntrica queda expressa­
da en molts textos i documents teològics i pontificis. És particu­
larment interessant un text de Lleó XIII sobre això: "Hi va haver
un temps en què la filosofia de l'Evangeli governava els Estats. En

aquella època Ieficàcia pròpia de la saviesa cristiana i la seva vir-

23 P. BERGER, op, cit., págs. 5855.

97



FRANCESC TORRALBA TRÍPODE

tut divina havien penetrat en les lleis, en les institucions, en la
moral dels pobles, tot filtrant-se en totes les classes i relacions de
la societat. La religió fundada per jesucrist estava coLlocada fer­
mament en el grau d'honor que li correspon i floria pertot gràcies
a l'adhesió benèvola dels governants i la tutela legítima dels magis­
trats">.

Aquesta actitud davant de la secularització es caracteritza per
la temença davant del desconegut i per la impossibilitat d'assumir
una situació cultural de fet.

2. eabdicació de la fe

Una segona forma de reacció és la que consisteix en l'abdi­
cació de la fe tradicional, és a dir, la que es basa en l'apostasia de
la fe. En aquest cas, el creient abandona la seva fe en Déu i en

l'Església, per orientar-la envers l'home i la racionalitat. L'huma­
nisme ateu dels segles XIX i XX, genialment descrit per H. de
Lubac en una obra clàssica, El drama de I 'humanisme ateu, és
lexpressió més significativa daquesta fe orientada envers l'home,
envers la seva capacitat de transformar racionalment el món.

Molts pensadors de la Modernitat van partir de postulats
creients, però abandonaren progressivament la fe dels seus pares.
Alguns dells, com per exemple Hegel, Feuerbach i Stirner entre

d'altres, van rebre una formació clarament teològica i en canvi

construïren uns sistemes filosòfics ben allunyats o del tot allunyats
de I' ortodòxia i del discurs oficial sobre la fe. La dissolució del Déu

judeocristià en lAbsolut hegelià, la reducció de la teologia a

rantropologia realitzada per Feuerbach i l'ateisme nihilista de
rúnic stirnerià, són tres operacions inteLlectuals suficientment
clares per justificar aquesta abdicació de la fe tradicional.

Aquesta deserció díntel.lectuals de la religió i de la fe cris­
tiana és un fenomen que s'ha anat repetint des del segle XVIII fins
a l'actualitat. Alguns autors moderns alenats per la seva nova fe en

la humanitat, han arribat a considerar la religió i la fe tradicional
com a quelcom superat, quelcom anquilosat, que pertanyia a una

etapa infantil de la humanitat. És iLluminador un text de
Nietzsche en què descriu les relacions entre cristianisme i cultura
amb aquests termes: /lÉs evident que l'Església s'ha convertit pro­
gressivament en quelcom groller i rústic, en quelcom que repugna
a una inteLligència sensible, a un gust realment modern. No s'hau-

24 LLEÓ XIII, Immottate Dei, & 9.
2S F. NIETZSCHE, Genealogia de la moral, M. E. Editores, Madrid, 1994, pàg. 59.

98



FONAMENTS EL DESVETI.LAME:-..'T DEL SAGRAT EN LA POSTSECUlARITZAClÓ

ria de refinar una mica? perquè avui, lluny de seduir, provoca
rebuig">.

3. La negociació inteLlectual

Aquesta tercera actitud que P. Berger bateja amb aquesta
expressió, "la negociació íntel.lectual", es refereix bàsicament a la

voluntat de diàleg, a l'esforç d'integració entre la fe i la cultura. Els

teòlegs reunits al voltant del Concili Vaticà II mostraren aquesta
preocupació clara per la inculturació de la fe. Aquesta fita històri­

ca vindria a representar simbòlicament la voluntat eclesial de tren­
car la ferida oberta des del Renaixement i preocupantment agreu­
jada al llarg de la segona Modernitat.

Hi ha un text de la Gaudium et Spes que és especialment síg­
nificatiu per mostrar aquesta voluntat de diàleg: "Cal que els fidels,
doncs, visquin ben estretament units amb els altres homes con­

temporanis seus, i que procurin de conèixer a la perfecció les seves

maneres de pensar i de sentir tal com s expressen en la seva cultu­

ra. Que estableixin un lligam entre la coneixença que tenen de les

ciències i doctrines modernes com també de les troballes més

recents d'un costat, i la moral i els ensenyaments de la doctrina

cristiana de I:altre, a fi que la seva cultura religiosa i la seva ober­

tura de cor no estiguin a menys altura que el seu coneixement de

les ciències i que la tècnica en constant progrés. És així com seran

capaços de valorar i interpretar totes les coses amb un esperit
genuïnament cristíà"> .

IV. Valoració final del procés de secularització

No és correcte fer una anàlisi monodireccional del procés de

secularització de la Modernitat. És un desencadenament històric

irreversible que ha comportat una sèrie de canvis i de trastorns res­

pecte de la cultura tradicional i la fe, però que segurament també
inclou una sèrie d:elements plenament recuperables i integrables.
És necessari trobar un terme mig entre el panegíric sistemàtic de la

Modernitat i de tots els seus elements inalienables i l'atac insultant

a tot el procés filosòfic que es vertebra del segle XVII ençà.
El procés de secularització pot ser interpretat encara d'una

altra manera: com una catarsi en el si del subjecte modern.

Intentem esquematitzar aquestes tres formes valoratives de la

següent manera:

26 GS., & 62

99



FRANCESC TORRALBA TRíPODE

1. La crònica duna desfeta

Des de diferents àmbits del filó tradicionalista i fins i tot rege­
neracíonísta, el procés de la Modernitat i la seva inseparable secu­

larització és contemplat com la crònica d'una desfeta metafísica,
moral i política de les societats occidentals.

Des d'aquesta postura intel.lectual, que tendeix a mitificar la

Christianitas medieval, s observa el procés de la Il.lustració com

un procés decadent de pèrdua valors i de sentit en el si del món

europeu. La desfeta té, com hem dit més amunt, tres cares: una

desfeta metafísica que es refereix a la pèrdua d'un Fonament amb

majúscules, és a dir, d'un Fonament transcendent. En segon lloc hi
ha la desfeta moral que es refereix a la pèrdua d'uns valors ètics tra­

dicíonals, agrupats al voltant de la trilogia: Déu, pàtria, família. I
en tercer lloc hi ha la desfeta política, que significa el descrèdit del
Poder tradicional fonamentat en Déu i la gènesi d'un poder que
emergeix del poble, d'una sobirania popular. Les tres cares de la
desfeta pivoten entorn de la desfeta metafísica, és a dir, la pèrdua
d'un Fonament global del món.

Des d'aquesta perspectiva intel.lectual, la Modernitat és con­
siderada com un temps de retrocés, a per dir-ho més eufemística­

ment, com un temps estancat, contraproduent i que cal bandejar,
i recuperar els principis del teocentrisme.

2. La victòria de l" estadi positiu
Una segona forma de valorar aquest procés de secularització

clarament contraposada a l'anterior és la que enalteix extraor­

dinàriament la Modernitat i els seus mites: la racionalitat, l'eman­

cipació, la responsabilitat política, ... Segons aquesta postura, la

Modernitat i el procés de secularització significa l'assoliment de la

majoria d'edat, significa l'abandonament d'un temps espiritual­
ment pobre i infantil.

Des daquesta postura inteLlectual, la secularització és ente­
sa com un camí d'alliberament. Per dir-ho amb el llenguatge
simbòlic de Nietzsche: la secularització és aquell procés a través del

qual l'home abandona els seus complexos, les seves pors, la seva

covardia, la moral dels esclaus, per autoafirmar-se com a subjecte
lliure, omnipotent, com a superhome.

100



mNAMENTS EL DE5VETI.LA)\'IE\"T DE.L SAGHAT E:-.J LA POSTSECULARITZ;\C1Ó

3. El dolor de la catarsi

La tercera forma d'interpretar la secularització és ambivalent,
això significa que es distancia tant de la lectura panegírica com de

la lectura tremendista. Dins d'aquesta tercera forma, en la qual em
sento molt còmode, s'interpreta la secularització com un procés
dolorós que implica canvis, pèrdues, però també guanys en l'àmbit

mateix de la fe.

El llegat de la Modernitat, a més concretament de la ILlus­

tració és extremadament útil per repensar el discurs de la fe amb

una actitud nova, crítica, dialogant i sobretot lliure. El creient

modern és un creient que sautoqüestíona la fe des de la racionali­

tat, des de la seva postura crítica. Aquest qüestíonarnent causa

dolor, causa sofriment, però també implica una maduresa i un

heroisme molt notoris. El creient modern ha de justificar la seva fe

als ulls del món i cal que ho faci amb humilitat, amb senzillesa,
amb un llenguatge adient i crític. Aquest esforç dínculturació és

extremadament positiu pel discurs de la fe.
En aquest sentit, el creient modern és un subjecte solitari,

que dialoga amb una cultura que creix en la penombra de l'agnos­
ticisme i de Iateisme. Aquesta divergència demana l'esforç dapro­
ximació i d'autocrítica. P. Berger descriu el creient modern com un

creient solitari en el món de la cultura, com un individu que res­

salta per la seva singularitat i per les seves conviccions. Per a Berger
un dels exemples més significatius de creient solitari és Simone

Wei)27. També podríem afegir-hi el nom de Kierkegaard, de

Dostoievski, d'E. Stein, de G. Marcel, de M. de Unamuno entre

d'altres.

V. El context de la postsecularització
El procés de secularització en aquells països en què la Il.lus­

tració i per tant, el projecte de la Modernitat, tal com el descriu J.
Habermaszs. hi va quallar de manera intensa, sembla que travessa

un moment mort, un punt d'inflexió, en què és lícit parlar ja de

postsecularització. En d'altres països, com el nostre o Itàlia, per

exemple, en què la Il.lustració tingué un ressò posterior per òbvies

27 Diu P. Berger de Simone Weil: "En realidad, cabe decir que la figura de S. Weil

es paradigmática del creyente solitario en la situación moderna" (op. cit., pàg. 133).
28 Vegeu: J. HABERMAS, El diSCI/ISO filosófico de to modernidad, Taurus, Madrid,

1989.

101



FRANCESC TORRALBA TRÍPODE

circumstàncies històriques, el procés de secularització està en

plena efervescència, fins a tal extrem, que podria resultar contra­
dictori afirmar que en aquestes coordenades culturals entrem en

un període de postsecularització.
Com el mateix Berger posa de manifest, en aquests països del

sud d'Europa, en què la Il.lustració fou més lenta i lleugera, segu­
rament a causa del poder inquisitorial, el procés de secularització
està vivint moments de gran efervescènciass. No cal dir que la resta

del món experimenta el mateix fervor religiós de sempre, a tal
volta més. Trobem la tenaç persistència de la religió tradicional en

vastes multituds de persones en gairebé totes les regions no occi­
dentals: rest, el sud-est asiàtic (tret dellapó), de manera igualment
intensa en el sud dÀsia, i en tot el món musulmà, lÀfrica subsa­
hariana i l'Amèrica Llatina.

Cal fer aquestes consideracions geogràfiques per tal de situar

el més exactament possible el context de la postsecularització en el
lloc que se li escau. Aquest enclavament se situa fonamentalment
a l'Europa nòrdica i en alguns indrets dels Estats Units. Només en

alguns espais del nostre propi país és possible respirar també el

mateix procés cultural.
Aquesta postsecularització que està íntimament relacionada

amb la crisi de la Il.lustració, amb el declivi del cientisme i de les

ideologies decimonòniques, no significa el retorn immediat i dià­

fan vers la religió tradicional, sinó que propicia un desvetllament
del sagrat que té dues característiques claus, a saber, el fet de ser

plural i el fet de ser multiforme.
D'altra banda, aquesta pretès ressorgiment del sagrat en els

països postil.lustrats respon més aviat a una necessitat psicològica,
a una necessitat afectiva, sentimental, que no pas a una indigència
metafísica a ontològica. Berger ho expressa molt bé amb aquests
termes: "També pot ser cert que els ressorgiments religiosos es pro­
dueixin per raons més psicològiques que no pas ontològiques: és
veritat que la realitat resulta freda i poc acollidora, però els éssers
humans busquen ser confortats i, un cop rere Ialtre, estan disposats
a abraçar iLlusions que els confortín?w. Tractem, a continuació, de
veure esquemàticament les formes que pren aquest desvellament.

29 Així ha expressa Berger: "Lo interesante es que, en la actualidad, el mismo

proceso de secularización parece haberse apoderado de la Europa meridional, sobre
todo Italia y España" (op. cit., pàg. 46).

30 P. BERGER, op. cit., pàg. 44.
102



FONAMENTS EL DESVETUAMENl' DEL SAGRAT Et\ LA POSTSECULAItITZi\CIÓ

VI. Un desvetllament plural i multiforme

El desvetllament del sagrat en les darreries del segle XX
inclou unes formes expressives molt diverses i suggerents, tan sug­
gerents que fins i tot resulten contradictòries i difícils de situar en
un esquema preestablert. El creixement progressiu de grups pseu­
do-religiosos a parareligiosos en el si de les societats postindus­
trials, especialment en aquests darrers vint anys, és un fenomen

digne de ser estudiat sociològicament i que sens dubte té una

implicació clara en aquesta ebullició del sagrat en el si de les grans
metròpolis postmodernes.

Limitem-nos, per ara, a examinar sense ànim valoratiu algu­
nes d'aquestes manifestacions que afloren pertot, tractant de veure
quin impacte a influx poden tenir sobre la fe tradicional.
Analitzem-les a partir dels següents blocs:

1. El sincretisme groller
Hi ha un conjunt de discursos de procedència molt diversa i

de naturalesa igualment diversa que adopten una prosa religiosa a

parareligiosa amb un fort contingut soteriològic i que beuen de
diferents fonts, tant de la tradició occidental com de la tradició
oriental. Aquest tipus de textos a de narracions tenen un poder de
seducció extraordinari, especialment entre els joves, i el tenen pre­
cisament perquè sota una vestimenta exòtica connecten amb les

inquietuds, els problemes i les pors del subjecte occidental. L'ele­
ment soteriològic hi és present de manera insistent. La promesa
d'una salvació eterna, d'una redempció del sentit del món i de la

pròpia existència ocupa bona part d'aquest discurs sincrètic. Es
tracta, en molts casos, d'un sincretisme groller, perquè juxtaposa
textos i tradicions ben allunyades amb la intenció derigir-se com

una religiositat universal, oberta i cosmopolita. Són mescles ide­

ològiques, sense cap personalitat.
Aquest tipus de discursos sincrètics omplen un buit que la

religió institucional no omple des del seu discurs. Són discursos
d escassa originalitat, i alguns dells amaguen interessos polítics i

econòmics. En ells es pot respirar una espècie debullició a

d'interès pel sagrat, per bé que és molt eteri, impersonal i sobretot
acrític.

103



FRANCESC TORRALBA TRÍPODE

2. L'esnobisme inteLlectual

Hi ha una altra actitud del subjecte postmodern que es podria
expressar amb tres paraules: atracció pel novum, és a dir, atracció

per allò que és nou, pel sol fet de ser nou, per allò que és diferent

pel sol fet de ser diferent». Aquesta atracció també es produeix en

matèria religiosa. El subjecte postmodern prefereix consumir

objectes nous, prefereix alimentar-se de narracions noves, de mites

nous i de discursos redemptors, que no pas orientar la seva mirada

cap a la mitologia tradicional dencuny judeocristià, que atribueix

a les generacions més grans.
Aquesta atracció vers allò nou té també una traducció en el

camp intel.lectual que es manifesta en rexercici de Iesnobisme i

que es fa explícit en un model d'intel.lectual, de polític, d'actor a
desportista, que opta per cultures, tradicions i formes religioses
ben diferents de les arrels d'Occident, precisament perquè són

diferents i causen seducció. Darrera aquesta actitud esnobista, que
és molt criticable i preocupantment superficial, pot amagar-s'hi
també una certa nostàlgia pel sagrat32.

3. El fetitxisme urbà

El fetitxisme és una modalitat religiosa ben antiga i àmplia­
ment analitzada pels fenomenòlegs de la religió, especialment per
M. Elladeu. El fetitxisme es caracteritza, entre d'altres coses, per

atorgar a un determinat objecte, persona, a ésser viu, un caràcter

màgic, una energia transformadora, fins i tot salvadora a guarido­
ra.

Determinats objectes, determinades vestimentes i persones
encimbellades pels mitjans de comunicació tenen avui un caràcter

plenament totèmic. Davant d'aquestes persones a objectes, hi ha
manifestacions de vertadera atracció i follia. Aquest fetitxisme

urbà sacralitza determinades actituds, posats a formes de vida,
això vol dir que són considerades sagrades a salvades.

31 Sobre els trets de la postmodernitat vegeu: F. JAMESON, Postmodcmism or the

Cultural Logic ofLate Capitalism, Duke University Press, Brunswick, 1991.
32 Sobre l'esnobisme vegeu: W. THACKERAY, E/libra de los snobs, Mondadori,

Madrid, 1990.
33 Vegeu: M. ELIADE, Trotado de Historia de Ins religiones, Cristiandad, Madrid,

1981.

104



FONAMENTS EL DESVETLLAMENT DEL SAGR1\T E.N LA POSTSECULAIUTZACIÓ

4. La gnosi postmoderna
La gnosi és un fenomen antic en el continent occidental que

pren força en els orígens del Cristianisme, però subsisteix sota
diverses formes al llarg de la història del Cristianisme. La data i el
lloc del gnosticisme però, resten inconeguts, i la combinació dels
seus elements, ben problemàtica. Tal com com diu E. Vilanova,
"no queda exclòs que el geni grec, en el curs dels grans sincretis­
mes de la seva història, hagi pogut assimilar (almenys parcialment)
elements de provinença ben diversa">. Els primers pares apologe­
tes del cristianisme ataquen ja la gnosi com a quelcom herètic i

perillós per la integritat de la fe35.

Les característiques de la gnosi són difícils de delimitar, atès
que es tracta d'un moviment extremadament complex i críptic.
Podem tractar desbossar-lo a grans trets. En primer lloc, loposició
eterna entre el Déu transcendental i la matèria informe, concebu­
da com rorigen del mal. D'aquí es desprèn un clar dualisme

ontològic, que té connotacions ètiques i òbviament espirituals. En
el marc social, la gnosi postmoderna es desenvolupa en un menys­
preu i fàstic envers el món, envers tot allò humà i terrenal, i en una
fuga mundi de caràcter espiritual, hermètic i grupal. El segon ele­
ment típic de la gnosi tradicional és la teoria dels eons a ínterme­
diaris entre el Ser suprem i el món. Aquests eons, en el nostre con­

text actual, poden prendre forma en determinats líders a caps que
tenen un poder destructor sobre els altres. El tercer element carac­
terístic és la doctrina soteriològica que parteix del coneixement
com a autèntic camí d'alliberament. És una salvació selectiva i
reservada a les intel.ligències subtils que formen part del grup, dels
ritus esotèrics.

Les afinitats entre la gnosi tradicional i les manifestacions del
sagrat en aquest final de segle taquicàrdic, fan parlar amb propie­
tat d'una gnosi postmoderna, entesa com un sistema de salvació

per via del coneixement, que maleeix el món i la criatura humana
i totes les seves activitats: socials, polítiques, cíviques, ètiques ...

Són interessants les paraules d'Ortega y Gasset sobre la gnosi

34 E. VILANOVA, Història de la Teologia cristiana, vol. I, Herder, Barcelona, 1984,
pàg. 118.

35 Segons Llorca, les primeres manifestacions de la gnosi varen tenir lloc a Síria,
Palestina i posteriorment a Alexandria. Els màxims representants gnòstics foren:
Simó Mag, Valentí, Marcíó, entre d'altres. Vegeu: N. BROX, Historia de la Iglesia pri­
mitiva, Herder, Barcelona, 1986.

105



FRANCESC TORRALBA TRÍPODE

en aquest context nostre: "El hombre gnóstico parte, desde luego,
de un profundo asco hacia 'este mundo'. Este tremendo asco hacia

todo lo sensible ha sido uno de los fenómenos más curiosos de la

Historia. Ya en Platón se nota la iniciación de tal repugnancia, que
va a ir subiendo como una marea indomable. En el siglo I todo el

Oriente del Mediterráneo está borracho de asco a lo terrenal y
busca por todas partes, como una bestia prisionera, el agujero para
la evasión. Las almas tienen una acomodación a lo ultramuro para
la evasión">.

VII. Consideracions finals

Davant daquestes manifestacions tan variades i tan qüestio­
nables del sagrat cal adoptar, segons el meu parer, una postura
receptiva, però igualment crítica. En aquesta atmosfera postpositi­
vista i postmaterialista que està penetrant l'Occident europeu, el

desvetllament d'una religiositat a parareligiositat farcida dele­

ments irracionals, gnòstics, totèmics i exòtics és, en certa manera,

comprensible. Després d'un temps de captiveri sota el pes del cien­

tisme i de la tecnotendència, l'esperit obre la gàbia i s agafa on pot
per donar sentit al món i fer més càlid l'univers que l'envolta.

Aquest desvetllament però, genera una sèrie d'incerteses i de
dubtes al discurs tradicional de la fe. Què cal esperar d'aquest des­
vetllament? Es tracta realment d'un desvetllament? Quina entitat

té? Pot vincular-se a la religió institucional? De quina manera? El

rosari de preguntes que genera la situació històrica que vivim és
inacabable.

Davant d'aquesta ebullícíó, la fe tradicional no pot fer els
ulls clucs, però tampoc no pot adoptar una postura triomfalista, ni
denunciadora.

La indiferència no és pròpia del discurs de la fe. Si el missat­

ge cristià té la intenció d'encarnar-se en el món, no pot obviar les
circumstàncies d'aquest món, per complexes i difícils que siguin.
Això vol dir que el discurs tradicional ha d'aproximar-se a aquesta
ebullició amb cautela, amb atenció i criticisme.

La postura triomfalista tampoc no és escaient, perquè el des­

vetllament del sagrat, si realment existeix, es manifesta en unes

coordenades i en uns ambients ben diferents de la Institució mul­

tisecular. Això vol dir que no es pot, ni s'ha d'interpretar aquest

36 ORTEGA y GASSET, op. cit., pàg. 157.
106



FONAMENTS EL DESVETU_A)vjEl\'T DEL SACHAr EN LA POSTSECULAIUTZACIÓ

desvetllament com un retorn directe, transparent i clar vers la reli­

gió tradicional, no es pot interpretar com una espècie reconciliació
entre la Modernitat i la religió. El subjecte postmodern no és el fill

pròdig de la Modernitat que torna als braços del Pare etern perquè
Iaculli. És un subjecte que sent I'ebullició del sagrat, però en una

òrbita ben diferent.
En darrer lloc, la postura denunciadora tampoc no és perti­

nent perquè és possible que aquest reviscolament tingui elements
positius i respongui a la profunda necessitat humana de donar sen­

tit a lexistència. La religió no és un fenomen antropològic uni­

versal, però el que sí que és universal és Iespai antropològic dels

sentits de la vida, i la seva configuració simbòlica en les diverses

cultures humanes. L'arrel antropològica de la religió resideix, més
aviat, en la seva capacitat per generar una configuració simbòlica
unitària del sentit de la vida. El caràcter unitari, còsmic i sistemà­
tic de les representacions religioses constitueix la clau de volta

d'una experiència de la vida percebuda com a unitat del sentit.

Podria molt ben ser que aquesta ebullició respongués a aquesta
necessitat de sentit impresa en allò més profund, com diu V.

Pranklv, de la condició humana.

Per tot plegat, es fa necessari, avui més que mai, afinar la
mirada crítica per tal de poder de discernir quin pes, quin sentit i

quina transcendència té aquesta ebullició a pretesa ebullició post­
moderna del sagrat en el nostre món, a fi de veure quins desafia­
ments planteja a la fe tradicional.

37 Vegeu: V. FRANKL, El hombre en busca del sentido, Herder, Barcelona, 1990.

107


