
Tripodos, número 7, Barcelona 1999

MÚSICA I COMUNICACIÓ (I):
EL DISCURS MUSICAL

Jaume Radigales

Music is the art of time and, undeniably, a vehicle ofcommunica­
tion, As a language, its starting point is a dialectical relationship
between the objective and the subjective, and it is exempt, in itself
from meaning. Its expressive ability comes from the aesthetic expe­
rience of the composer and the receptive dimension of the listener,
which is also linked to a particular and non-transterrable aesthetic

experience.

Jaume Radigales és professor d'Estètica a la Facultat de Ciències

de la Comunicació Blanquerna.



JAUr-,,¡¡:. RADIGALFS TRlpODOS

La música és un fenomen sense el gual,
per a molts homes i dones, aquest planeta

turmentat i el nostre pas per ell

resultarien insuportables.
(George Steiner)

La música, tan maltractada per la nostra societat, és sentida

però no escoltada. El bombardeig continu de ritmes i melodies en

tots els àmbits quotidians genera indiferència davant del contin­

gut i de l'esquelet de les obres musicals. A això ha contribuït la

"reproductibilitat tècnica" materialitzada en les gravacions
fonogràfiques que desborden la demografia dels nostres mercats. I

tot plegat ens fa oblidar els trets que caracteritzen la música com a

llenguatge, les respostes pròpies de la percepció i la decodificació

que tot receptor ha de fer de la música entesa com a comunicació.

En aquest article es posen les bases del que és el discurs musical.

Un proper text analitzarà les seves aplicacions en el terreny audio­
visual i, més en concret, en el cinema.

LA MÚSICA COM A LLENGUATGE

La música pot definir-se com a llenguatge. I només es pot
explicar com a tal, perquè la seva estructura lògica i interna només

li permet l'argumentació lingüística, d'acord amb la metodologia
wittgensteiniana.

La música és un llenguatge que compta amb una morfolo­

gia (les anomenades "formes musicals"), una sintaxi (l'harmonia i

el contrapunt) i unes fonts emissores (els instruments, entre els

quals cal comptar amb la veu humana) que li són pròpies, tal com
afirma Enrico Fubini quan diu:

La música se serveix d'un llenguatge creat per a un ús exclusiva­

ment artístic i gue compta, en base a això, amb una estructura i una

sintaxi pròpies només per a ella.l

Un aspecte ignorat per Gillo Dorfles, que en el seu cèlebre

assaig Il divenire delle arti? també passa per alt la ínstantaneïtat de

la música, derivada de la seva dimensió temporal: la música és l'ú­
nic art que depèn exclusivament del temps. Desvincular, per tant,
la música del temps és, com digué Stravinsky en la seva segona

1 FUBJNJ, Enrico. Música y lenguaje en la estética coutemporánea. Madrid: Alianza,
1994 (Música, 67), p. 58. Citat a partir d'ara com a MlÍsica y ïengua}« ...

2 N'utilitzem la versió castellana: DORFLES, Gillo. El devenir de las artes. Mèxic:

F.C.E., 1986.



FONAMENTS MlISICA I COMUNICACiÓ (I): El. DISCURS MUSICAL

lliçó de poètica musical a Harvard, ínímagínable.ê Amb tot, però,
Dorfles encerta de ple la comparació que fa entre música i arqui­
tectura, per l'abstracció d'ambdós llenguatges i per llurs relacions

amb el número, aspecte ja intuït (en relació a la música) per l'a­

cadèmia pitagòrica.
Ara bé, la consideració de la música com a llenguatge no

sempre ha tingut el vistiplau de tots els seus teòrics. Ja en ple segle
XVIII, Jean-Jacques Rousseau, enfrontat a jean-Philíppe Rarneau,
demostrà la unitat de la música i la llengua parlada, a través de la

seva voluntat de mostrar la primacia de la melodia per damunt de

l'harmonia. El filòsof francès exemplificà les seves teories amb la

defensa a ultrança del melodisme i la inventiva de la música ita­

liana, en contraposició a l'academicisme de la música francesa. Fou

així com es generà la primera de les dues Querelles des bouftons+

1. Formes, idees i signes
L'article "The Language of Musíc", publicat a Oxford per

Derick Cooke el 1959 i comentat per Enrico Fublni.> atribuïa ele­

ments semàntics a la música, que, segons el teòric anglès, compta­
va amb un vocabulari específic. Fubini, a partir d'aquests pres-

supòsits, arriba a qüestionar Cooke, perquè l'italià creu en la con- E
creció de les formes, mentre que la música compta amb formes no

concretes. Cal afegir, a més, que Cooke exemplifica les seves tesis

amb una esforçada hermenèutica del sistema harmònic (segura-
ment influït per Aristòtil, com veurem més endavant) i sempre a

partir de la música tonal.

Ningú no pot negar que la música és un sistema de signes, i

per això serà un llenguatge, d'acord amb les tesis de l'estructura­

lisme. Leonard Meyer, en el seu estudi "Emotion and Meaning in

Music" publicat el 1956 a la Universitat de Chícago.s parla de la

recerca del significat de la música. Un significat, segons Meyer,
inherent a l'home, no pas des de la passivitat sinó des d'un procés
actiu propi de la psicología, desitjosa d'una resolució que posi fi a
l'ambigüitat del missatge musical. S'inverteix, així, el lògic procés

3 STRAVINSKY, Igor. Poética musical. Madrid: Taurus, 1987 (Humanidades), p.
32.

4 El Rousseau lingüista en relació amb la problemàtica musical ha estat sufí­
cientment estudiat en l'excel.lent i recent monografia de MEDINA, David. Jean­
Jacques Rousseau: tengua¡e, música y soledad. Barcelona: Destino. 1998. (Ensayos, 39).
Especíalment les pàgines 177-415.

5 FUBINl. Música y lenguaje ... p. 53-57.
6 Comentat igualment per FUBINI a Música y Iengno¡« ... , p. 79



JAUME RADICALES TllfPODOS

cornunicatiu, tal com havia apuntat Claude Lévi Strauss en Le cru

et Ie cuit (1964) quan es referia al fet que la música es viu a si matei­

xa a través del qui l'escolta, i aixíaquest oient s'escolta a si mateix

a través de la música.
Dorfles s'enfronta a Calogero, el qual afirmava que la músi­

ca és un llenguatge que suggereix sentiments purs sense imatges'?
A hores d'ara, en una època en què la imatge sembla invadir-ho tot
com a punt de referència i com a garantia de la credibilitat, no

podem més que estar d'acord amb Calogero, ja que la música no té en si

mateixa imatges apriorísticament, tot i que a posteriori pot gene­
rar idees associatives.f perquè aquesta és una capacitat inherent a

l'home. En conseqüència, i sempre d'acord amb Calogero, davant
de la música no hi hauria un component eidètic sinó patètic. El
component eidètic -psicològicament parlant- vindrà donat en un

segon estadi, el propi de la capacitat perceptiva inherent a la con­

dició humana. Però aquest, insistim, seria un segon estadi, no el

que presenta la música en ella mateixa. En tot cas, els aspectes
semàntics seran estudiats més endavant. La música tindrà una

potencialitat mnemotècnica, com elleit-motiv wagnerià o la banda

sonora d'una pel.lícula quan l'escoltem sense veure'n les imatges.
La música es pot comprendre, però no es pot explicar, al

marge de les explicacions c1'4tiques o descriptives de la seva sinta­

xi, la seva morfologia o la seva font sonora. Fora d'aquests ele­

ments, la música només s'entén en funció del sentiment que expe­
rimentem a través seu. Per això estaríem d'acord amb Charles
Rosen quan diu:

El plaer per la música és justament senyal que el comprenem; és la

prova segons la qual ens és més íntel.lígíble i que el gust dels altres

se'ns fa accessible.9

2. Llenguatge i llibertat

Si abans ens referíem a la dimensió temporal de la música

(quelcom que la diferencia de la resta de llenguatges artístics, com
la ja citada arquitectura -lligada a la dimensió espaial- a què feia

referència Dorfles), cal que ens detinguem ara en un dels aspectes
que també caracteritza de manera molt específica aquest llenguat-

7 DORFLES, G. O]'. cit., p. 281.
8 KANDINSKY, Wassily. De lo espiritual en el arte. Colòmbia: Labor, 1995.
9 ROSEN, Charles. Al/X confins du sens. Propos sur la musique. Évreux: Sell il. 1998

(Trad. de The Frontiers o(Meaning. Three lnfotma] Lectures orMusic), p. 12.



FONMI,·!ENTS MÚSICA I CDMUNICAClLí (I): EL DISCUllS ¡vlllSle\L

ge: la seva dimensió de llibertat, gràcies a la dialèctica que s'esta­

bleix entre el subjectiu i l'objectiu musicals. El mateix George
Steiner, que considera la música com a metallenguatge, la situa en

el principi i la fi (l'alfa i l'omega) de la pròpia condició de ser, i, per
tant, li confereix una dimensió de llibertat total.'?

En aquest sentit, la música dodecafònica seria el clar exem­

ple que il.lustraria aquest aspecte, però no seria l'únic.

2.1. El dodecafonisme í el subjectivisme

D'ençà del tractat d'harmonia d'Arnold Schonberg (1923),
que posava en evidència la crítica de la tonalitat a partir del siste­
ma conegut com a dodecafonisme, ha plogut molt, fins al punt

que, setanta anys després, les tesis del músic vienès han entrat en

crisi en el món compositiu. Antics dodecafonistes convençuts
retornen a la tonalitat, molts d'ells amb un caire penedit, com si el

seu pas per l'atonalitat hagués de ser reconegut com una malesa de

joventut. Dimonitzar el dodecafonisme és fer mal a una de les

aportacions més enginyoses de la concepció harmònica occiden­

tal, i, al mateix temps, això suposaria qüestionar una obra tan

fonamental com El clavecí ben temperat de ].S. Bach, que posa les

bases de la futura revolució tonal schonbergiana. Durant molt de

temps, i sobretot a causa de la defensa a ultrança que Theodor W.

Adorno féu de Schonberg i de l'atonalitat, aquest sistema s'enten­

gué com a sinònim de llibertat i, fins i tot, d'objectivitat. Pel que
fa al primer aspecte, el de la llibertat, el mateix Adorno arribà a dir:

Un autor serà lliure com més estret sigui el contacte amb el seu

material. El qui actuï sobre ell des d'un exterior arbítrarí, com si no

expliqués res de si mateix, li permet la caducitat, substítuint-lo pel
que sembla indicar un nou estadi de la seva historicitat quant a

exigències materials al voltant d'una suposada llibertat. Però el que
se subordinà a l'obra mateixa i no emprèn res més que el seu servei

en el sentit que aquella reclama, desenvolupa la constitució històri­

ca de l'obra, tal com en la mateixa es planteja la problemàtica i l'e­

xigència, amb una resposta i una plenitud de realitat noves que no

responen exclusivament a la sola estructura històrica de l'obra i la

força de la qual, en estricta resposta a l'estricta problemàtica d'a­

quella, represents la veritable llibertat del composlror.U

10 STEINER, George. Ermta. El examen de una vida. Madrid: Siruela, 1998, p. 87
i ss.

11 ADORNO, Theodor W. Reoccion y progreso. Barcelona: Tusquets, 1984

(Cuadernos marginales, 9), p. 15-16.



JAUME RMJIGALE5 TRlpODOS

Sembla com si, després dels horrors de l'Alemanya nazi,
Adorno es mostrés com un defensor del músic que trenca motlles
i que viu per i per a l'obra musical. Per això defensa el dodecafo­

nisme, des del compromís i en pro de la recerca de la llibertat:

El que fa [el compositor] ho fa en allò infinitament petit i es realit­
za en l'execució d'allò que la seva música exigeix objectivament
d'el!. Però per emmotllar-se a aquesta obediència, el compositor
necessita una desobediència total, amb la més gran independència
i espontaneïtat possibles. Fins a aquest punt és dialèctic el movi­

ment del material musícal.l-'

El problema és que aquesta "desobediència total" pot dur a

l'esclavisme del músic, i aleshores la llibertat no és tal. El pensador
alemany, per les circumstàncies de la postguerra en què escriu el

text, creu més en el paper expressiu de la música que com a testi­

moni de la impotència de l'home. De tota manera, i malgrat les

aferrissades defenses d'Adorno, la llibertat de l'acte musical no està
tan sols en el dodecafonisme: després de la crisi de la tonalitat s'ha

esdevingut, com apuntàvem abans, la crisi de l'atonalitat, per bé

que calgui reconèixer que les noves tendències tonals, com el
minimalisme a el new age, s'han estancat a nivell d'invenció melò­
dica: ambdues tendències tenen com a traducció musical un retorn

a la forma, però amb una simplicitat mal amagada sota les cone­

gudes reiteracions de cèl.lules rítmiques i melòdiques.
La llibertat del dodecafonisme en relació a la seva objecti­

vitat ja va ser qüestionada per Thomas Mann, que escriví la seva

obra El doctor Faustus influït per Adorno i prenent com a prota­
gonista Adrian Leverkühn, metàfora del mateix Schonberg. Mann
anuncia la fi de l'exclusivisme dodecafònic, ja que en el fons arri­
ba a qüestionar que aquest sistema sigui realment lliure i objec­
tiu:

Però dir llibertat és dir subjectivitat, i ve un dia que s'acaba, arriba
el moment en què deixa de creure en la possibilitat d'ésser fecunda
per si mateixa i cerca protecció i seguretat en l'objectiu. La llibertat
té tendència a fer capgirells dialèctics. Ben aviat es reconeix a si

mateixa en l'obligació, es realitza plenament en la subjecció a la llei,
la regla, la coacció, el sistema. Que s'hi realitzi plenament no vol

pas dir que per això deixi d'ésser llibertat.l i

12 ADORNO, T.W. Filosofín de In nueva m1Ísica. Buenos Aires: Sur, 1966. p. 36.
13 MANN, Thomas. El doctor Faustus. Barcelona: Edicions 62, 1992. (Les millors

obres de la literatura universal, 63), p. 201.



FONAMENTS MllSICA I COMUNICACIt'l (I): EL DISCURS I-.UI'sICAI.

En el prefaci de la seva Filosofia de Ia nova música.n Adorno

parlà del dodecafonisme de Schonberg com "l'única [escola] que
respon a les actuals possibilitats objectives del material musical i

l'única que, sense concessions de cap tipus, afronta les dificultats

d'aquest material".

3. Música i objectivitat

L'opció pel dodecafonisme és lliure, però mai objectiva. El

compositor tria, lliurement, un sistema harmònic determinat, però
amb una clara intencionalitat. A més, la percepció no resulta mai

objectiva (ni tampoc unitària davant d'un auditori) si es té en

compte l'ús -de vegades indegut- que el cinema ha fet del dode­

cafonisme, particularment en el gènere de terror.

En l'article "L'equivoco dell'oggetivismo e il senso positi­
VO",l5 Massimo Mila critica amb raó l'objectivitat musical.

Efectivament, l'asemanticitat de la música (que serà tractada més

endavant), no està renyida amb la seva subjectivitat. La música no

és mai objectiva, en tant que és la materialització d'una experièn­
cia estètica (la del compositor). Per això sabem distingir l'estil d'un

compositor respecte el d'un altre, per bé que ambdós siguin de la

mateixa època. No distingirem la música de Debussy de la de Ravel

per una qüestió expressiva (ni, per tant, semàntica), sinó per una

qüestió subjectiva i d'acord amb l'experiència estètica de cada

compositor.

MÚSICA I EXPRESSIÓ

La música és un art mitjançant el qual es poden generar

expressions concretes. I no s'ha d'oblidar que la música conté les

inquietuds expressives del seu compositor. Però això no vol dir

que, en si mateixa, sigui expressiva.]a el 1581, i en el seu Dialogo
della musica antica e della moderna, Vincenzo Galilei afirmava que
els compositors havien d"'expressar les concepcions de la ment

( ... ) dels qui l'escolten".16 Però, insistim, això no vol dir que la

música expressi per si sola. El debat sobre la qüestió va ser intens,

particularment durant el segle XVIII.

14 ADORNO (1966). Op. cit., p. 8.
15 A MILA, Massimo. L'esperienza musicate e I'estetica, Torí: Einaudi, 1981.

(Piccola Biblioteca, 56), p. 105-116.
16 HARMAN, Alec. "Ópera y mascarada barroca". A: ROBERTSON-STEVENS. eel.

Historic genera! de In música. Madrid: Istmo, 1985, 4 vals. Vol. 11, p. 384.



JAUME R ..\DIGAlES Tn!PODt)S

1. El debat sobre música i expressió durant el segle XVIII

Ludovico Antonio Muratori fou un dels primers autors que
posà damunt de la taula el tema de l'expressió musical quan el
1706 escriví Della perfetta poesia italiana, en què ataca les reitera­
cions musicals pròpies del da capo provinent de les òperes.!? A

banda del tractat de Gian Vincenzo Gravina Della tragedia publicat
el 1715, en el qual es condemnen els abusos escènics, cal parlar de
Benedetto Marcello, qui ell720 publicà II Teatro alia moda. L'autor
recomana que el compositor llegeixi tota l'òpera per expressar amb

propietat les idees contingudes en el text.

Finalment cal comptar amb la figura de Christoph Willibald
Gluck (1714-1787), qui, a partir de la seva estada a París i sobretot
de la seva revisió c'Alceste, propugnava un retorn a la simplicitat i
la submissió de la música al text. En el pròleg de la partitura de la
citada òpera, el músic declarà:

Quan em vaig posar a fer la música d'A/ceste em vaig proposar des­

pullar-la completament de tots aquells abusos que, introduïts per la
mal compresa vanitat dels cantants o per l'excessiva complaença
dels compositors, han desfigurar des de fa molt l'òpera italiana fent,
del més pompós i més bell de tots els espectacles, el més ridícul i

avorrit [espectacle]. Vaig pensar de restringir la música a la seva

autèntica fita de servir la poesia per l'expressió i per les situacions
de l'argument, sense interrompre'n l'acció o refredar-la amb inútils
i superflus ornaments, i vaig creure que li calia una correcta i ben

disposada planificació de vivacitat de colors, a més d'un reeixit con­
trast de llums i ombres que servissin per animar les figures sense

alterar-ne els contorns. (oo.) He cregut també que el meu més gran
treball havia de reduir-se a la recerca d'una bella simplicitat; i he
evitat de fer pompa de la dificultat en perjudici de la claredat; no he

jutjat com a preciosa la descoberta d'alguna novetat si no era natu­

ralment subministrada per la situació i per l'expressió; i no hi ha

hagut regla d'ordre que no hagués sacrificat de grat en pro de l'e­
fecte (00.).18

Gluck, per tant, es mostra com un defensor acèrrim de l'ex­

pressivitat feta música, però avui en dia cal matisar i distanciar-se
de les seves teories, per bé que resultin perfectament vàlides des de

l'òptica dramatúrgica.

17 Però el mateix podríem dir de Violetta Valéry o de Mimi que, respectiva­
ment, moren l'una tuberculosa a La tmviata (Verdi) i l'altra tísica a La bohème
(Puccini). De fet, cal pensar que l'efecte de distanciament brechtià
(Verfrenrlullgseffefkt) té una clara inspiració en la lírica.

18 Extret de l'apèndix de MUÑOZ PÉREZ, Antonio. Gluck. Su vida y sus obras.
París: Casa Editorial Franco-Ibero-Americana, sid.



FON!\MENTS MÚSICA I COMUN1CACJÒ (I): EL DISCUIl'i MUSICI\!.

El compositor alemany basa les seves teories en el text, de

manera que per a ellia música resultarà secundària, i sempre apa­
reixerà com a serventa del vers. Gluck no parla de la música en si

mateixa, sinó de la música com a mitjancera. En aquest aspecte,
l'encert és total, encara que la voluntat expressiva-objectiva de

Gluck sigui relativa. Com es veurà més endavant, Hanslick i Mila

hi diran la seva.

En conseqüència, cal reconèixer que en la reforma gluckia­
na el veritable reformador seria Calzabigi, que el 1755 havia escrit

Dissertazione su le Poesie Drammatiche del Sigo Abate Pietro

Metastasio. En aquesta obra criticava els llibrets, als quals oposava

l'esperit de la tragédie lyrique francesa, oposada a la dolcezza, i la

musicalità excessivament antidramàtiques (llegiu-hi no expressi­
ves) de Metastasio.

No cal dir que les aportacions gluckianes van provocar serio­
sos enfrontaments entre els partidaris del compositor francès

(gluckistes) i els de la música italiana, de caire més ornamental i

que basava les seves teories en la submissió del text a la música.

Entre aquests darrers s'hi comptaven els piccinistes, al voltant del
compositor Piccini. L'escenari tingué el nom comú de la segona
Ouerelte <les bouffons. �
1.1. De Mozart a Steiner

Els influxos de Gluck aviat es farien sentir. Mozart planteja­
va també el problema de l'expressivitat musical en algunes de les

seves òperes. El cas més emblemàtic és el de la seva reacció durant

la composició de El rapte al serrall, i més concretament en l'ària
d'Osmin "Solche hergelauf'ne Laffen". En una carta escrita al seu

pare el 26 de setembre de 1781, Mozart declara:

Les passions, violentes o no, mai no han d'expressar-se fins al
mal gust, i la música, fins i tot en la situació més espantosa, mai no
ha d'ofendre l'orella sinó procurar sempre plaer, ja que la música

sempre ha de ser múslca.I?

D'alguna manera, Mozart ja intueix la dificultat, com a

compositor, d'expressar sentiments psicològics (en el cas que
comenta, de ràbia i mal geni). Per això, la frase segons la qual "la
música sempre ha de ser música" (die Musick allzeit Musick bleiben

muss, d'acord amb la peculiar ortografia mozartiana), marca un

19 MOZART, W.A. Correspondence. París: Flammarion (Harmoniques). 1989.
Vol. III (1778-1781), p. 261.



JAUME R·\DIGALES THfrODOS

dels principis, no tan sols de l'estètica de Mozart, sinó que resu­

meix bona part de les idees musicals de tots els temps, des de la

cosmogonia pitagòrica fins a les peculiars apreciacions de

Stravinsky, passant per Hanslick.
El mateix esperit, aparentment irreconciliable, entre text i

música és posat també de manifest per George Steiner, per a qui
"quan les paraules es transformen en música, quan es compon
música per a un text, el conflicte primigeni està garantit",20 perquè
"el llenguatge no és capaç d'oferir sinó abstraccions a imatges. El

cant és, simultàniament, la més carnal i la més espiritual de les rea­

litats (oO.) [que] ens situa més a la vora de l'animalitat que qualse­
vol altra manifestació".21 No deixa de ser paradoxal, en definitiva,
que l'eminent pensador jueu prengui com a punt de partença
exemplificador Orfeu, el mític poeta i músic.

2. Massimo Mila. Objectivitat-subjectivitat expressives
La idea mozartiana sembla recollida per Massimo Mila,22 tot

i que atribueix a la música una "qualitat profundament espiritual,
que es determina històricament i també psicològicament en la per­
sonalitat de cada compositor". Per a Mila, les expressions seran

musicals, sense que això vulgui dir que la música esdevingui
expressiva. Tot i que Mila arriba fins i tot a dubtar de l'existència

dels sentiments en si mateixos ("l'alegria no existeix. Existeixen

tan sols persones alegres"),23 el musicòleg fa referència a les objec­
tivacions abstractes de què seran objecte els sentiments a través de

l'art, denominant així temes com expressió musical en música a

expressió pictòrica en pintura, a través de la figura de l'artista (una
figura que, per cert, Hanslick havia ignorat).

3. Experiència estètica i música

L'actitud de l'oient davant de la música -però també la del

compositor- produeix una experiència estètica, d'acord amb la

definició que en proposa Wolfgang Henckmann, segons la qual
aquella "manifesta en si mateixa una experiència fonamental pos­
sible de la unitat sensible-espiritual de l'home, una experiència
que posseeix el seu valor en si mateixa. Per tant, l'experiència estè-

20 STEINER. Op. cit., p. 91.
21 tu«, p. 92.
22 MILA, Massimo. "Capire la musica". A: Op. cit., p. 49-71.
23 A MILA. Of'. cit., p. 63.



FONM.,.lENTS MOsle\ I COMUNICACIÓ (I): EL DISCURS �WS[CAI.

tica es justifica a si mateixa o no pot ser justificada".24
Henckmann, per tant, recolza sobre aquesta idea la subjec­

tivitat inherent a tota composició musical, proposada més amunt,
la gual cosa s'enfronta amb la recerca de l'objectivitat sense forma

propugnada per Kandinsky i que ens sembla del tot errònia.
El mateix podríem aplicar d'acord amb el concepte d'expe­

riència estètica proposat per Tatarkiewicz, per a qui "comprèn
ambdues experiències de caire actiu i passiu, ambdues experiències
contenen un factor clarament intel.lectual i un altre purament
emocional: engloba ambdós estats de contemplació i de pau, així

com una interna emoció. Totes es troben en el concepte comú

d'experiència estètica, i totes tenen dret al nom d'experiència estè­

tica. Es manté que l'experiència estètica és eufòria, però només per
a una part de les experiències que comprèn el terme; l'actitud s'as­

sembla a la de la teoria de la contemplació (oo.) que només signifi­
ca concentrar-se en l'objecte que ha de generar l'experiència estè­
tica" .25

La música és un mitjà comunicatiu expressiu (si es vol un

llenguatge), en tant que incideix (o pot incidir) en l'ànim de

l'oient. També es "'pot definir com a expressió d'una experiència
estètica, en clau sonora, que no expressa res es si mateixa però que �
pot engendrar d'altres experiències estètiques i, si s'escau, nous

modes expressius.

4. Hanslick

Eduard Hanslick escriví en Sobre el bell en la música (1854)26
que aquesta ni expressa sentiments ni descriu res. Per això, les

idees expressades pel compositor "són, sobretot, purament musi­
cals" .27 La música, segons el pensador alemany, "pot reproduir el
moviment d'un procés psíquic, segons els seus moments: presto,
adagio, forte, piano, crescendo, diminuendo. Però el moviment no

és més que una particularitat, una fase del sentiment i no el senti­

ment mateix".28 Per això Hanslick rebutja la música vocal, ja que,
segons el pensador, aquesta no pot dur, en si mateixa, l'expressivi-

24 HENCKMANN, Wolfgang; LOTTEH, Konrad. Diccionario de estética.
Barcelona: Crítica, 1998 (Filosofía, 32), p. 95.

25 TATAHKIEWICZ, Wladyslaw. Historia de seis ideas. Madrid: Tecnos, 1996, p.
375.

26 I-IANSLICK, E. De /0 bello en ln música. Buenos Aires: Ricordi, 1947.
27 Ibid., p. 26.
28 Ibid., p. 27.



JAUME RADIGALES TIÜPODOS

tat concreta d'un text. I ho exemplifica amb l'ària 'Tai perdu mon

Eurydice", la versió francesa de l'ària d'Orfeu al tercer acte d'Orrea
ed Eurídice de Gluck. Segons Hanslick, l'ària es podria cantar igual­
ment amb una lletra que mostrés no pas el dolor d'Orfeu després
d'haver perdut Eurídice, sinó la joia per haver-la retrobada, tot

oposant al "l'ai perdu mon Eurydice" un "l'ai trouvé mon

Eurydice". En conseqüència, doncs, la veritable música serà per a

Hanslick la instrumental, ja que l'òpera és un gènere excessiva­

ment eclèctic, la qual cosa enfronta Hanslick amb la idea de la

fusió de les arts propiciada per Hegel i duta a la pràctica per

Wagner.
Hanslick, de fet, reprèn la idea de Schopenhauer per a qui la

música, com veurem més endavant, no descriu res. A més, Hanslick

positiva Kant, segons el qual l'art que no representa cap concepte
(com la música), mereix el darrer lloc en la jerarquia artística.è?

L'article de Massimo Mila "Hanslick, pro e contro",30 escrit

l'any 1934, dubta de l'actualitat del discurs de Hanslick. El musicò­

leg italià valora tanmateix la reacció antiromàntica, valenta i deci­

dida, antisentimentalista i oposada al concepte d'unitat de les arts

hegeliana. Un concepte, d'altra banda, aplicat per Wagner, el qual
amb el seu leit-motiv donava, conseqüentment, valor semàntic a la

música. Hanslick deia que l'expressió de sentiments no està con­

tinguda en la música, i a partir d'aquí Mila vol anar més enllà, rei­
vindicant el sentiment de l'artista)! L'italià comenta les aprecia­
cions que Hanslick fa del "Che farò senza Euridice" (Mila pren l'o­

riginal en italià, d'acord amb la seva primera versió en italià estre­

nada al Burgtheater de Viena el 1762). El musicòleg italià vol

desemmascarar Hanslick, i es funda en el fet que el filòsof alemany
es basà en la versió francesa de l'obra, que traeix la mètrica origi­
nal de les frases musicals. Però el professor italià oblida la tradició

en què s'emmarca el Gluck d'abans de Ia seva reforma musical.

Segurament el 1762 Gluck encara no es plantejava les qüestions
expressives que sorgiran durant la seva etapa parisenca, de mane­

ra que l'ària tan discutida responia a la idea de l'òpera entesa com

a espectacle de lluïment per al castrat, en el cas del primer Orfeu el

29 KANT, I. Crítica riel juicio. Madrid: Espasa Calpe, 1995 (Austral, 167).
Especialment 1,2 (Sl), p. 278-285.

30 A MILA. Op. cit., p. 13-23.
31 Ja hem dit abans que aquest era un personatge bandejat per Hanslick, així

com l'oient, titllat de filisteu còmode i burgès. Una càrrega considerada insultant en
el seu moment, i d'un impacte semblant a les reaccions antiromàntiques de
Baudelaire.



f-ON¡\¡"'IENTS MÚSICA ¡ COMUNIC¡\Clú (1); EL DISCURS I'o.WSICAL

prim'uomo Gaetano Guadagni, que estrenà l'obra a Viena.

Cal convenir, a més, en el fet que el fragment triat s'em­
marca en el context de l'experiència estètica (i per tant subjectiva)
del compositor. Discutir la seva voluntat expressiva no és del tot

lícit, per bé que sigui indubtable que el fragment pot suscitar deter­
minades i variades experiències estètiques i sentiments diversos

entre els seus oients, al marge de si coneixen o no el significat de
les paraules en què es basa.

S. Kierkegaard o la música com a experiència eròtica

En una línia semblant a la de Schopenhauer, Soren

Kierkegaard teoritzà, a la primera part d'Enten-Eller,32 sobre la

música. El filòsof danès en parla com a expressió, tendent a l'ano­

menat eròtic immediat, perquè es dirigeix directament als senti­

ments. Cal advertir, però, que Kierkegaard exemplifica les seves

argumentacions a través d'una única obra, el Don Giovanni de

Mozart, que és una òpera, és a dir, una composició musical amb

text, de manera que la fascinació de Kierkegaard no és només d'or­

dre musical, sinó també poètic. Diu el pensador danès:

Els mitjans abstractes pertanyen tant a l'arquitectura com a l'es­

cultura, la pintura i la música ( ... ) La idea més abstracta que hom pugui
imaginar és la genialitat sensual. A través de quin mitjà es pot expres­
sar? Únicament a través de la música ( ... ), que posseeix essencialment

un element de clurada,33 per bé que no s'escoli en el temps si no és en

un sentit figurat. No pot pas expressar el que és històric en el temps.34

El segon pas de Kierkegaard és fer comprendre que la sen­

sualitat, entesa com a principi i introduïda pel cristianisme, recla­
ma una expressió, i aquesta és la música.

La música, dirigida a l'oïda (com el llenguatge), actuarà de

manera espontània, i aquesta espontaneïtat serà la que actuarà en

l'esperit. D'aquí el caràcter eròtic (que actua damunt dels sentits)
de la músíca.ê>

32 Tot i haver-n'hi una versió en castellà, Irem optat per la francesa: Ch. KIERKE­

GAARD, Seren. all bien ... 01/ bien ... París: Gallírnard. 1943 (reed. 1995) (Tel, 85), p. 39-105.
33 De nou s'apunta aqu! a la dimensió temporal de la música, tal i com fa també

Hegel.
34 KIERKEGAARD. Op. cit., p. 48.
35 No m'estenc més en el comentari sobre Kíerkcgaard i la música perquè l'es­

tat cic la qüestió sobre el tema l'ha treballat prou bé Francesc Torralba a "La esencia
ele la música según Kierkegaard", separata c'Estndio: Filosóficos, n." IZO, vol. XLII,
maig-agost ele 1993, p. 363-380.



JAUME K\DIGALES TRIPODOS

6. Adorno

Segons Th. W. Adorno! la música és comunicativa i expres­
siva.36 Amb tot! el filòsof de l'Escola de Frankfurt percep la trivia­

litat en què ha caigut la comunícacíó, excessivament aferrada a la

industrialització i al fetitxisme. Per això Adorno defensa una músi­
ca deslligada del que ell anomena "elements humans II

(expres­
sius?) i justifica i defensa les opcions preses per Schonberg amb el

seu sistema dodecafònic. Això fa que Adorno mateix acabi fins i tot

reconeixent que la música no és un llenguatge! en tant que està

desproveïda d'intencíons (que la música no tingui intencions no li
treu la seva dimensió lingüística)! i d'aquí ve que (sempre tenint

present el dodecafonisme) compari la música amb un calidoscopi.
No obstant això! cal tenir en compte que les profètiques i

optimistes apreciacions d'Adorno cauran en un sac sense fons! si

tenim en compte la intencionalitat que el cinema ha donat al

dodecafonisme schonbergià: la música atonal! a la gran pantalla!
ha engendrat suggeridores i efectives seqüències terrorífiques. Una
nova tradició! la que vincula música i imatge! s'ha imposat tot des­
mentint les teories d'Adorno.

En l'article "L'envelliment de la Música Novall37 Adorno

adverteix de la crisi espiritual de la música dodecafònica, per bé

que aprofita per remarcar la diferència entre dodecafonia i dis­

sonància! posant com a exemple les Cinc peces per a quartet de corda
op. 5 d'Anton Webern, dissonants però no dodecafòniques.
Adorno entén que els esforços ja no serveixen per a res. En peces
com aquella! diu! "ha desaparegut la seva substància! la seva força
expressiva, la seva relació amb el subjecte, i a més avui en dia

ningú no s'irrita contra el dodecafonisme, que té accés a totes les
solemnitats musicalsll,38 Quan Adorno escriu aquests mots! el
1954 (Schonberg havia mort tres anys abans)! no està en realitat

intuint ja la càrrega inexpressiva de la música! més enllà de l'ús

que se'n pugui fer, amb més o menys propietat?

MÚSICA I SIGNIFICAT

Des de sempre! però en particular a partir del romanticisme,
l'home ha cercat les analogies musicals -justament per la dimen-

36 A FUBIN!. La estética musical desde Ia Antigiíedati hasta el siglo XX. Madrid:

Alianza, 1994 (Música, 31), p. 415-425.
37 Inclòs a ADORNO, Theodor W. Disonancias. Música en el rnundo dirigido.

Madrid: Rialp, 1966 (Libros de música, 8), p. 156-190.
38 Ibid., ¡J. 166.



FON:\MENTS M(JSlc!\ I COMUNIC:\CIl"> (I): EL DISCURS MUSIC!\L

sió eidètica a què abans es feia referèncía-, engendrant-se així les

visions contingudistes, que busquen significat a la música. En con­

traposició, el formalisme (propiciat per Hanslick) ha rebutjat sem­

pre la semàntica musical.

La música entesa com a llenguatge té unes capacitats de

caire simbòlic i sernàntíc.ê? Però la semàntica musical sovint es

vincula a la seva sintaxi, és a dir, a l'harmonia i al contrapunt, el
ritme i el timbre, de manera que el punt de suport és insuficient.
És ben cert que determinats acords, vinculats per tradició occiden­

tal a diferents estats d'ànim, suscitaran sentiments concrets o faran

que l'hermenèutica de la composició musical vagi dirigida cap a

una determinada via resolutiva concreta. És així, per exemple, com
les tonalitats menors aniran lligades a sentiments de melanconia,
tristor o desesper, mentre que les majors s'associaran a sentiments

d'alegria, humor o triomf. Però aquesta és una capacitat potencial­
ment simbòlica, no pas semàntica, a no ser que la semanticitat

sigui a posteriori. Un simbolisme que es pot relacionar amb el

caràcter poètic que en si mateixa pot tenir la música, si partim de

les tesis de Roman ]akobson, que relaciona sonoritat lingüística
amb sentit poètíc.w

Les associacions analògiques han fet, doncs, que atribuïm �
determinades tonalitats a estats d'ànim. I fins i tot s'han arribat a

establir analogies musicals simbòliques en l'animalística pròpia de

les mitologies extíngides+t Aquest error, d'origen molt antic (com
veurem amb més detall, els orígens es remunten a la Grècia clàssi-

ca), ens ha impedit entendre (o viure mitjançant l'experiència estè-

tica) la notació musical per se. Per això estem d'acord amb Goethe

quan digué: "No busqueu darrera de les notes, elles mateixes són

la doctrina".42
Abans d'entrar en alguns autors concrets, cal remarcar les

paraules d'Enrico Fubini quan declara que "qualsevol terme que

tinguem al nostre abast ha de seguir posseint el significat assignat
en el vocabulari; tanmateix, en un context poètic, cada frase tindrà

d'altres significats, al.lusions, referències secretes".43 El que passa

39 Cfr. MILA. "La musica e illinguaggio musicale". A: Op. cit., p. 75-86.
40 ]AKOBSON, Roman. "Lingüística i poètica". A: Lingiiística i poètica i altres

assaigs. Barcelona: Edicions 62,1989 (Clàssics del pensament modern, 46), p. 39-78.
41 Vegeu per exemple l'esforçat, però al nostre entendre poc efectiu, estudi de

SCHNEIDER, Marius. El origen musica! de los animales-sitnbolos en la mitoïogia y la

escultura antiguas. Madrid: Siruela, 1998 (El árbol del Paraíso, 12).
42 Citat a ROSEN. 01'. cit., p. 146.
43 FUBIN!. Música y tengua¡e ... p. 57.



JAUME i{ADlGALES TRIPODOS

és que la unitat bàsica del llenguatge poètic sempre serà la parau­
la, escrita o parlada, però no pas el so, considerat com un ens abs­

tracte. La paraula és el pas segon per a designar un objecte, a par­
tir del primer estadi (la idea). En música, al principi hi ha el so, que
preexisteix; després vindrà la idea, concretada sota una forma

(compositor); i finalment aquesta idea serà percebuda a partir de la
mateixa forma o bé (i això és el que cal tenir en compte quan diem

que la música no té en si mateixa significat) d'una altra (auditor).
Per això és totalment erroni parlar també de "música des­

criptiva". Normalment aquesta es basa en clixés prefixats, la qual
cosa engendra confusions: la famosa "tempesta" del quart movi­
ment en fa menor de la simfonia n.? 6 "Pastoral" de Beethoven no

és la descripció d'un cataclisme meteorològic concret, sinó la tra­

ducció en llenguatge musical dels sentiments que suscita en

Beethoven un estat tempestuós, moral o físic. El mateix exemple
es pot aplicar a d'altres famoses composicions amb intencions des­

criptíves: els concerts de violí sobre poemes dedicats a les quatre
estacions de Vivaldi, les obres de Respighi, les simfonies temàti­

ques de Berlioz, etc. Per això estem d'acord amb Stravinsky quan
declara:

El perill no rau a adoptar un clixé ... El perill rau a fabricar-los i

a imposar-los per força de llei, tirania que no és més que una mani­

festació d'un romanticisme decrèpít.t?

I el mateix, segurarnent. pensava E.M. Forster quan en la seva

novel.la Howards End proclama en boca de Margaret la voluntat

que la música sigui considerada pura i deslligada dels referents

semàntics que la relacionen, per inèrcia, amb la pintura.s>

1. Els 'culpables': Plató i Aristòtil

Els antics grecs comptaven amb set modes, que en realitat no
eren més que escales a partir d'un to concret. Es tracta dels modes

hipodori, hipofrígí. hipolidi, dori, frigi, lidi i mixolídi.sè Alguns
autors, tanmateix, han parlat d'un vuitè mode, l'hipermixolidi.

En el dotzè capítol del tercer llibre de la República, Plató atri­
bueix virtuts morals a la música, disciplina escaient a l'educació
dels joves, ja que el ritme i l'harmonia s'introdueixen en l'ànima.

44 STRAVINSKY. Op. cit., p. 82.
45 FORSTER, E.M. Howards End. Barcelona: Edicions 62, 1988 (MOLU, 24), p. 45.
46 DE CANDÉ, R. Diccionari de la música. Barcelona: Edicions 62, 1982 (El can-

gur, 68), p. 125.



FONAMENTS MÚSICA I COMUNICACió (I); El. D!SCUll'i MUSICAl.

En el desè capítol del mateix llibre, Glaucó i Sòcrates dialoguen
sobre els tipus d'harmonia (modes) que calen per a determinats

estats d'ànim i, a partir d'aquests, quins modes són permissibles en
la república utòpica sobre la qual es discuteix tot alllarg delllibre:

- Doncs quines són les harmonies llastimoses? Digues, perquè tu ets

músic.
- La lídia mixta, la lídia tensa -va dir [Glaucó]- i algunes altres com

aquestes ( ... )
- I quines harmonies pertoquen a la mol.lície i a la borratxera?
- Varietats de la jònia i de la lídia que normalment anomenem

Iaxes.s?

Aristòtil, molt sensible a la musica i netament influït per
Plató, s'hi refereix en els quatre darrers capítols del cinquè llibre de

la seva Política. Novament s'atribueixen virtuts educatives a la

música. A banda de les seves recomanacions per a una paideïa com­

pleta, i del caràcter de la música com a element complementari de
la moral i del plaer, Aristòtil es refereix als modes, donant-los una

significació ètica:

La música és evidentment una imitació directa de les sensa­

cions morals. Sempre que les harmonies varien, les impressions dels

oients també canvien i les segueixen en llurs modificacions. En

escoltar una harmonia llastimosa, com la del mode anomenat

mixoJidi, l'ànima s'entristeix i es comprimeix; d'altres harmonies

entendreixen el cor, i són les menys greus; entre aquests extrems

n'hi ha una altra que proporciona a l'ànima una calma perfecta, i

aquest és el mode dòric, l'únic que, pel que sembla, ens omple d'en­

tusiasme. Aquestes diverses qualitats de l'harmonia han estat ben

compreses pels filòsofs que han tractat sobre aquest aspecte de l'e­

ducació, i llur teoria no es recolza més que en el testimoni dels fets.

Els ritmes no varien menys que els modes. Els uns calmen l'ànima,
els altres la commouen; podent ser les formes d'aquests últims més

a menys vulgars, de millor a pitjor gust.
És per tant impossible, atesos aquests fets, no reconèixer el

poder moral de la música; i, atès que aquest poder és ben cert, és

absolutament necessari fer que la música formi part de l'educació

dels joves.48

El setè capítol, a tall de conclusió, reprèn el tema del mode

dòric, titllat de més varonil i moral en relació amb la resta de

47 PLATÓ. Diàlegs. Vol. X: "La República" (Ill, 10). Trad. de Manuel Balasch.

Barcelona: Fundació Bernat Metge, 1989, p. 120-121.
48 De la traducció castellana de la Política d'Aristòtil. Edició de Carlos García

Gual traduida per Patricio de Azcárate. Madrid: Espasa Calpe, 1997 (Austral, 274), p.
206.



JAUME RADICALES TH[PODOS

modes, i en resposta a les idees socràtiques recollides a la República
platònica, segons el qual el mode dòric duu a l'embriaguesa.

En els Problemes musicals, Aristòtil es refereix novament als

ritmes i al cant, que segons el filòsof grec semblen tenir caràcter

moral, contràriament als altres mitjancers sensuals (sabors, olors i

colors), perquè els sons esdevenen moviment, com els actes

humans, al contrari del sentiments produïts pel gust, l'olfacte i la

vista. Diu Aristòtil:

Per què el so que l'oïda ens fa escoltar és l'única de les nostres

sensacions que produeix un efecte moral? Perquè una tonada, fins
i tot sense paraules, pot tenir quelcom de moralment remarcable,
mentre que ni el color, ni l'olor, ni el gust no tenen un efecte sem­

blant. No serà perquè és aquí tan sols on hi ha un moviment, que
no és més que el moviment que ens transmet el mateix so? Perquè
hi ha també part d'aquest moviment en les altres sensacions; i, per
exemple, el color mou la vista; però el que es fa escoltar és el movi­

ment que sentim de seguida, després del so. Aquest moviment s'as­
sembla als ritmes i a l'ordre successiu dels tons greus i aguts ( ... J Els
moviments del so empenyen a l'acció; i és per les accions que es

manifesta el caràcter moral de la gent49

2. Música i significat a l'Alemanya del segle XIX

L'Alemanya romàntica donaria una importància cabdal a les

idees musicals en relació al significat. La música era considerada

com un dels motors de l'idealisme, i les figures de Hegel,
Schopenhauer, Wagner i Hanslick són cabdals per entendre els

principals conceptes entorn de la música i la semàntica. Veurem
ara els tres primers autors. Els Tonend bewegte Formen (sons sense

forma) de Hanslick ja han estat vistos en un apartat anterior, ja
que les referències del citat pensador giren a l'entorn de la música
entesa com a expressió, i no tant com a significat.

2.1. Hegel: música i subjectívitat-?

Segons Hegel, la música expressa la interioritat mitjançant
una forma sensible: el so. Aquest mira cap al subjectiu i tendeix a

la idealitat de la matèria, atesa la intangibilitat del so, el qual es

mou en una dimensió no pas espaial, sinó temporal. Així doncs, la

49 A ARISTOTE. Les probtèmes. Trad. francesa de ]. Barthé Leny-Saint Hilaire.
París: Hachette, 1891. Vol. II, p. 57-58.

SO Les cites d'aquest apartat han estat extretes de HEGEL, G.W.F. Lecciones de
estética. Madrid: Akal, 1989 (Arte y estética, 13). Els apunts sobre música estan con­

tinguts de manera específica a Ill, 3.2, p. 645-693.



FONAMEN1"S M(IS1CA ! COMLlN!C/\C!L1 (I): EJ. D1SCU!lC; MUSICAL

música serà el punt de repòs en la inflexió entre les arts de l'espai
i la forma artística pura: la poesia, màxima aspiració de l'art

romàntic i que dóna ple sentit (semàntic, per tant) al so.
El filòsof idealista, tot i no veure específicament contingut semàn­
tic en la música, hi veu la tendència:

[La música] és l'art de l'ànim que immediatament es dirigeix a

l'ànim mateix ( ... ) El seu contingut és en si mateix subjectiu i l'ex­

teriorització no duu igualment a una objectivitat especialment per­
manent, sinó que, mitjançant la seva lliure i inestable oscil.lació,
mostra que és una comunicació que, lluny de tenir per a si mateixa

una subsistència, només hi ha de ser sostinguda per l'intern i el sub­

jectiu i només per l'intern i subjectiu.è!

Per a Hegel, la música tendeix a una volguda semanticitat,
en funció de les combinacions sonores:

La música té en ella mateixa la més gran possibilitat d'alliberar­
se no només de qualsevol text efectivament real, sinó de l'expressió
de qualsevol contingut determinat, per acontentar-se merament

amb una successió en si, conclosa a base de combinacions, altera­

cions, oposicions i mediacions que incideixen en el domini pura­
ment musical dels sons. Però aleshores la música resulta buida,
carent de significat i, atès que li manca un dels principals aspectes
de tot art, el contingut i l'expressió espirituals, no ha de titllar-se

encara, pròpiament, d'art. Només quan l'espiritual s'expressa ade­

quadament en l'element sensible dels sons i de la seva múltiple
figuració, s'eleva també la música a veritable art.52

La música, doncs, es dirigeix al subjectiu, perquè s'adreça a

la interioritat, al sentiment. Ara bé, sembla com si Hegel volgués
atribuir a la música una tasca censuradora a polidora d'aquests
sentiments, com si els hagués d'ordenar. Per això parla de la músi­

ca elevada a categoria artística quan esdevé interjecció cadenciada.

Una concepció, per tant, moral, d'innegables arrels platòniques i

aristotèliques, a la qual s'oposaria Schopenhauer.

2.2. Schopenhauer: la música universalrtzada='

Per a Arthur Schopenhauer la música és un símbol d'aspec­
te irracional de la ment humana, de la voluntat. No és la repre­
sentació d'aquesta voluntat, sinó la voluntat mateixa i, al mateix

51 Ibid., p. 647.
52 Ibid., p. 654.
53 Vegeu SCHOPENHAUER, A. El mundo COIrIO voluntad y represcntoción. Mèxic:

Porrúa, 1997. Especialment llI, 52, p. 203-211.



),\llMI:: Ri\DIG.'\I.E."i Tulrouos

temps, imatge no pas de les idees, sinó de la citada voluntat.

En conseqüència, i superant les idees hegelianes, per a

Schopenhauer la música no és una imitació, sinó una llengua uni­

versal. Partint de les apreciacions de Leibniz, que depurà la música
a partir del seu aspecte extern, el filòsof de Danzig parteix de l'e­

fecte estètic que li produeix la música. Així doncs, per a

Schopenhauer la música és independent del món fenomènic i

podria existir i subsistir per ella mateixa fins i tot si el món no exis­

tís, ja que prové de la voluntat d'objectivitat inherent al món de les

idees. Una voluntat objectiva que en ella mateixa no és tal, ja que
només existeix l'objectiu com a tendència. Així, mentre la resta

d'arts "només reprodueix ombres, [la música] reprodueix essèn­
cies".54

Tot fent abstracció (í en certa manera també una depuració)
de les idees aristotèliques de la Política al voltant de la relació entre

els modes i els estats anímics, Schopenhauer veu en els tons aguts
o greus els graus superiors o inferiors de la voluntat. Així, les

modulacions que van dels tons greus de l'escala als aguts són la

metàfora dels estats anímics ascendents de la voluntat humana:

Mitjançant aquestes evolucions, la música ens pinta les innom­
brables formes dels desigs humans i expressa també el seu acompli­
ment, tornant a un grau harmònic i, encara millor, al to fonamen­

talo tònica55

En el fons, i objectivant la música i la seva relació entre tons

i estats anímics, Schopenhauer està lligant determinades infle­

xions musicals a estats d'ànim, com ja havia fet Aristòtil. Per tant,
hi ha la voluntat de dotar la música d'una certa significativitat
expressiva, per molt que Schopenhauer es parapeti en el que ell

anomena relació mediata, referint-se a aquestes analogies. El filòsof
alemany, doncs, vol deixar clar que la música no descriu ni expres­
sa aquests sentiments, sinó la seva essència, en abstracte, per bé
que els comprenguem d'una forma concreta. Però això esclavitza
tot principi subjectiu inherent a l'experiència estètica.

Schopenhauer ataca la música vocal com a mitjà de subordinació
de la música a la paraula, excepte en el cas que "el compositor ha
sabut expressar en el llenguatge de la música les agitacions de la
voluntat que constitueixen el nucli d'un esdeveniment; aleshores
la melodia de la cançó o de la música de l'òpera estan plenes d'ex-

54 lbid., p. 204.
55 tu«, p. 206.



FON.'\t\IENTS M(1S1CA I COMUNICAC!Ó (I): El. D1SCll!l<; MUSICAL

pressíó+.v' En aquest cas el compositor ha de conèixer l'essència

del món, altrament es cauria en una voluntat descriptiva que

Schopenhauer censura de ple, atacant així els magnífics oratoris de

Haydn, Les estacions i La creació. En aquest darrer, el músic intentà

"descriure", en la primera part de l'obra, el pas de la foscor a la

llum a través d'un radiant acord major en fortissimo.

2.3. Wagner: entre Schopenhauer i Nietzsche

Richard Wagner, que a més de ser compositor va deixar un

bon nombre d'obres teòriques sobre música, i fins i tot una

hagiogràfica autobiografia, es justifica en els seus escrits pel fet de
tenir en compte l'origen de la música lligada al drama, en forma

de dansa i cançó.>? El mateix propugnaria Friedrich Nietzsche

quan el 1871 escriu El naixement de la tragèdia, fruit de la seva

adrniració incondicional per Wagner, a qui posteriorment odiarà
visceralment. Per a Nietzsche s'estableix una lluita entre l'apol.lini
i el dionisíac. El primer seria d'ordre figuratiu i el segon, abstrac­

te, i l'enfrontament esdevindria motor engendrador de la tragè­
dia, una forma eminentment lligada a la música, que segons
Nietzsche havia de redimir l'home a través de la seva força dioni­

síaca, lliure i arrauxada.v'
Una de les aportacions més brillants de Wagner, a banda de

la seva idea de concebre el drama musical entès com a

Gesammtkunstwerk ("obra d'art total"), és la vertebració d'aquest
drama a través d'unitats melòdiques i rítmiques significants, els

anomenats leit motive ("motius conductors"). El recurs, que és

encertat des del punt de vista de la identificació de la música amb

un estat d'ànim, amb un objecte o amb un personatge, és erroni

des de la concepció de la semàntica. El leit-motiv no és una expres­
sió ni una materialització, sinó la representació formal d'un

impuls, amb una intencionalitat expressiva i descriptiva, però
sense una eficiència real.

A més, cal tenir en compte que el recurs serà només vàlid

quan s'adeqüi al ritme sil.làbic de la llengua per a la qual està pen­
sada, de manera que cal relativitzar-ne el vessant universalitzador.

Aquesta és la crítica que en va fer, valentment, Joan Maragall, que

56 Ibid., p. 208.
57 Cfr. WAGNER, R. Òpem i dranui. Barcelona: Institut del Teatre-Diputació de

Barcelona, 1995.
58 Cfr. NIETZSCHE, F. El nacimiento de ta tragedia. Madrid: Alianza, 1981

(Bolsillo, 456).



JAlHIH: RADIG!\LES TI{[PODOS

dubta de l'eficiència de Wagner com a músic dramaturg amb pre­
tensions universals:

¿Cambiaremos el valor de las notas para adaptarlas a la proso­
dia de nuestra palabra, a añadiremos a quitaremos notas, con apo­
yaturas, etcétera? Entonces, ¡adiós música de Wagner!S9

La crítica maragalliana era valenta perquè tenia lloc en una

Barcelona modernista i efervescent de wagnensme.w Maragall
oposa la figura de Mozart a la de Wagner. Per al poeta, la música
mozartiana és plena de contingut dramàtic i d'una intangible sig­
nificació subjectiva.

3. Semiologia i hermenèutica

Per al semiòleg Charles Morris, l'harmonia és una sintaxi

sense sígmñcat.e! Efectivament, i al contrari dels postulats platò­
nics i aristotèlics, les lleis harmòniques "no representen més que
funcions lògico-lingüístiques que regulen l'organització d'una

obra musical".62 L'harmonia, per tant, regula i vertebra la compo­
sició musical, sense donar-li significat, que en tot cas s'imposarà a

través de la tradició. Perquè, tal com diu Morris a través de les cites

d'Enrico Fubiní, "un signe és expressiu, això és significatiu, tan

sols si consta de la triple dimensió sintàctica, semàntica i pragmà­
tica".63 Per tant, podem dir novament que la música és un llen­

guatge perquè té sintaxi, però sense significat. En tot cas, es podria
parlar de la música com a llenguatge amb polisèmia figurada.
Polisèmia perquè la semanticitat vindrà condicionada pel jo sub­

jectiu del receptor (l'oient), i figurada perquè se suposa que aquell
serà capaç d'atribuir un significat a allò que escolta, d'acord amb
la tradició o amb el moment viscut alllarg de l'audició.

El musicòleg francès Jacques Chailley publicà el 1963 un

estudi sobre les Passions de J.S. Bach que Fubini comenta profusa­
ment.64 D'antuvi cal remarcar que Chailley es refereix a una forma
musical basada en un text, això és, en un llenguatge netament

S9 MARAGALL, J .. "Wagner fuera de Alemania". A: Obres completes, Vol. II.
Barcelona: Selecta, 1981, p.ns.

60 Cfr. RADIGALES i BABÍ,]. El pensament musical de loan Maragall, Barcelona:
Claret, 1995, (Quaderns Fundació Joan Maragall, 28),

61 Citat per FUBINI. Música y lenguaje .. , p, 58 i ss.
62 Ibid,
63 Ibirl" p, 62.
64 FUBINI. Música y lenguaje .. , p. 65-73.



FON:\�fEN'I'S MUSICA I COMUNICACIÓ (I): EL DISCUIl.S MUSICAL

semàntic. Per a Fubini entre musica i text existeix una perfecta
correspondència, i la raó que ho justifica estaria en l'anàlisi de

Chailley, que vincula les unitats melòdiques i el tractament que
Bach empra en les seves Passions. Però cal advertir -i Fubini no ho

fa- que aquest argument, vàlid musicològicament des d'una visió

merament descriptiva, no ho és antropològicament. Les significa­
cions atribuïdes a la música occidental només són interpretables a

Occident, i el drama humà que és en definitiva la passió de Crist

(musicada a no) només pot ser entès, en clau de significat, a

Occident. La prova del relativisme de les tesis de Chailley, lloades

per Fubini, rau en el fet que Albert Schweitzer -com reconeix el

mateix Fubini- féu una hermenèutica força diferent de les citades

obres de Bach.

Pert tant, convenim amb Fubini quan parla d'una semàntica

a posteriori. Per això és molt difícil atribuir a la música un sígnífí­
cat per se, que només serà figurat quan entri en contacte amb la

poesia, engendrant així formes teatrals com l'òpera, la cantata, l'o­
ratori o fins i tot ellied. I per això és impossible atribuir significats
a obres com l'Art de ta fuga, les Variacions Goldberg, l'Ofrena musical

a les sonates i partites per a instruments sol del mateix Bach.

Edward M. Forster se'ns apareix de nou, en aquest cas �
davant de l'opció per aquella música "que no es veu cenyida ni

contaminada per les al.lusions; la que ens apropa a la realitat".6S

CONCLUSIONS

La música és un llenguatge asemàntic que s'expressa en una

relació dialèctica objectiva-subjectiva i que té, com a unitat signi­
ficant, el símbol. L'hermenèutica d'aquest simbolisme, malgrat les
originals interpretacions del compositor, són a posteriori i tan

variades com receptors tingui el missatge emès per la font sonora.

La dimensió simbòlica de la música té un caràcter potencial, no

real. Per això la música és un llenguatge simbòlic subjectivament
tendent a l'eidètic, però de component essencialment patètic. El

símbol no és tangible, i la música utilitza com a unitat base el so,
material no tangible.

Potencialment, si bé la música no té vocabulari ni significat,
sí que és significable, de manera que li podem atribuir, legítima­
ment a per necessitat antropològica, significats. Però no per això

65 FORSTER, E. M. "Cuando la música no se oye". A: Ensayos críticos. Madrid:

Taurus, 1979, p. 133. Dec la font al professor Esteve Miralles, que em facilità una

fotocòpia de l'article.



JAUME RADICALES TR[rODOS

hem de caure en els exclusivismes propis dels qui encara parlen de

música descriptíva, fins i tot atribuint-li un caràcter ètic. D'aquí
vénen denominacions errònies, com quan es parla de la "música

religiosa". No hi ha una música per se religiosa (n'hi haurà de litúr­

gica, atesa la seva funcionalitat), sinó a posteriori i de manera molt

lliure, de manera que podem trobar religiosa una música sense

funcionalitat litúrgica i d'acord amb el component subjectiu de

cadascú i de la pròpia dimensió del religiós o del transcendent.

Com bé diu Fubini, "no es tracta de traduir l'obra ( ... ), sinó de for­
mular un discurs al seu voltant, que no pot ser més que metafí­
Sic".66 Metafísic i obert, d'acord amb la idea d' obra oberta propug­
nada per Umberto Eco.

Bibliografia

ADORNO, Theodor W. Disonancia.
Música en el mundo dirigido. Madrid:

Rialp, 1966.
-. Filosofía de la nueva música. Buenos
Aires: Sur, 1966.
-. Reacción y progreso. Barcelona: Tusquets,
1994 (Cuadernos marginales, 9).
ARISTOTE. Les problemes (Vol. 11). París:
Hachette, 1891.
ARISTÒTIL. Política. Madrid: Espasa­
Calpe, 1997 (Austral, 274).
DE CANDÉ, R. Diccionori de la música.
Barcelona: Edicions 62, 1982 (El cangur,
68).
DORFLES, G. El devenir de las artes.

Mèxic: F.C.E., 1986.
FORSTER, E.M. Ensayos críticos. Madrid:

Taurus, 1979.
-. Howards End. Barcelona: Edicions.

62, 1988 (MOW, 24).
FUBINI, E. La estética musicat desda la

Antigueiku! hasta el siglo xx. Madrid:

Alianza, 1994 (Música, 31).
-. Música y lenguaje en la estéticn con­

temporánea. Madrid: Alianza, 1994

(Música, 67).
HANSLlCK, Eduard. De lo bello en la
música. Buenos Aires: Ricordi, 1947.
HARMAN, Alee. "Ópera y mascarada
barroca". A: ROBERTSON-STEVENS (ed.)
Historia general de la música, vol. II.
Madrid: Istmo, 1985.

HEGEL, G.W.F. Lecciones de estética.

Madrid: Akal, 1989 (Arte y estética, 13).
HENCKMANN, Wolfgang; LOTTER,
Konrad. Diccionario de estética.
Barcelona; Crítica, 1988 (Filosofía, 32).
jAKOBSON, Roman. "Lingüística i poè­
tica" A: Lingüística i poètica i altres

assaigs. Barcelona: Edicions 62, 1989

(Clàssics del pensament modern, 46), p.
39-78.
KANDINSKY [Wassily]. De lo espirítual en
el arte. Colòmbia: Labor, 1995

KANT, Immanuel. Crítica del juicio.
Madrid: Espasa-Culpe, 1995 (Austral,
167).
KIERKEGAARD, Soren. 011 bien. 011

bien... [Trad. d'Enten-Eller] París:

Gallimard, 1943 (reed. 1995) (Tel, 85).
MANN, Thomas. El doctor Faustus.
Barcelona: Edicions 62, 1992. (Les millors
obres de la literatura universal, 63).
MARAGALL, Joan. "Wagner fuera de
Alemania" A: Obres completes (II).
Barcelona: Selecta, 1981, p. 115.
MEDINA, David. Jean-Jacques Rousseau:

tengua¡e, música y soledad. Barcelona:

Destino, 1998 (Ensayos, 39).
MILA, Massimo. L'esperienza musicale e

t'estetica. Torí: Eínaudí, 1981 (Piccola
Biblioteca, 56).
MOZART, W.A. Corrcspondance. Vol. III

(1778-1781). París: Flammanon, 1989

(Harmoniques).
MUÑOZ PÉREZ, Antonio. Gluck. 511 vida

66 FUBINI. Música y lengua]e ... p. 84.



FON¡\MENTS

y sus obras. París: Casa Ed. Franco-Íbero­
Americana, s/d.
NIETZSCHE, Friedrich. El nacimiento de
la tragedia. Madrid: Alianza, 1981

(Bolsillo, 456).
PLATÓ. "La República" (llI). A: Diàlegs.
Barcelona: Fundació Bernat Metge, 1989.

RADIGALES, Jaume. El pensament musi­
cal de Joan Maragall. Barcelona: Claret,
1995 (Quaderns Fundació Joan
Maragall, 28).
ROSEN, Charles. Aux confins du sens.

Propos sur la musique (Trad. de The
Frontiers of Meaning. Three Informal
Lectures of Music) Évreux: Éditions du

Seuil, 1998.

SCHNEIDER, Marius. El origen musical de

los animales-símbolos ell la mitología y ta

MUSICA I COMUN1CACJÚ (I): El DISCUILS MUSICAL

escultura antiguas. Madrid: Síruela, 1998
(El árbol del Paraíso, 12).
SCHOPENHAUER, Arthur. El mundo
como voluntad y representación. Mèxic:

Porrúa, 1997.

STEINER, George. Errata. El examen de

una vida. Madrid: Siruela, 1998.
STRAVINSKY, Igor. Poética musicat.

Madrid: Taurus, 1987 (Humanidades).
TATARKIEWICZ, Wladyslaw. Historia de

seis ideas. Madrid: Tecnos, 1996.
TORRALBA, Francesc. "La esencia de la

música según Kierkegaard" A: Estudios

Filosóficos (Separata), n.? 120, vol. XLII,
maig-agost de 1993, p. 363-380.
WAGNER, Richard. Òpera i drama.
Barcelona: Institut del Teatre-Diputació
de Barcelona, 1995.


