Tripodos, ndmero 7, Barcelona 1999

MUSICA 1 COMUNICACIO (I):
EL DISCURS MUSICAL

Jaume Radigales

Music is the art of time and, undeniably, a vehicle of communica-
tion. As a language, its starting point is a dialectical relationship
between the objective and the subjective, and it is exempt, in itself,
from meaning. Its expressive ability comes from the aesthetic expe-
rience of the composer and the receptive dimension of the listener,
which is also linked to a particular and non-transferrable aesthetic
experience.

73

Jaume Radigales és professor d'Estética a la Facultat de Ciéncies
de la Comunicaci6 Blanquerna.




Jaume RApiGaLes Tiironaos

La musica és un fenomen sense el qual,
per a molts homes i dones, aquest planeta
turmentat i el nostre pas per ell
resultarien insuportables.

(George Steiner)

La musica, tan maltractada per la nostra societat, és sentida
perd no escoltada. El bombardeig continu de ritmes i melodies en
tots els ambits quotidians genera indiferéncia davant del contin-
gut i de l'esquelet de les obres musicals. A aixd ha contribuit la
“reproductibilitat teécnica” materialitzada en les gravacions
fonografiques que desborden la demografia dels nostres mercats. 1
tot plegat ens fa oblidar els trets que caracteritzen la musica com a
llenguatge, les respostes propies de la percepci6 i la decodificacio
que tot receptor ha de fer de la musica entesa com a comunicacio.
En aquest article es posen les bases del que és el discurs musical.
Un proper text analitzara les seves aplicacions en el terreny audio-
visual i, més en concret, en el cinema.

LA MUSICA COM A LLENGUATGE

La musica pot definir-se com a llenguatge. I només es pot
explicar com a tal, perqué la seva estructura logica i interna nomeés
li permet I'argumentacio lingiistica, d’acord amb la metodologia
wittgensteiniana.

La musica és un llenguatge que compta amb una morfolo-
gia (les anomenades “formes musicals”), una sintaxi (I'harmonia i
el contrapunt) i unes fonts emissores (els instruments, entre els
quals cal comptar amb la veu humana) que li son propies, tal com
afirma Enrico Fubini quan diu:

La musica se serveix d'un llenguatge creat per a un 0s exclusiva-
ment artistic i que compta, en base a aixo, amb una estructura i una
sintaxi propies només per a ella.l

Un aspecte ignorat per Gillo Dorfles, que en el seu c¢lebre
assaig Il divenire delle arti2 també passa per alt la instantaneitat de
la musica, derivada de la seva dimensié temporal: la musica és I'G-
nic art que depén exclusivament del temps. Desvincular, per tant,
la masica del temps és, com digué Stravinsky en la seva segona

| FUBINI, Enrico. Miisica y lenguaje en la estética contempordnea. Madrid: Alianza,
1994 (Mdsica, 67), p. 58. Citat a partir d'ara com a Musica y lenguaje...

2 N'utilitzem la versio castellana: DORFLES, Gillo, El devenir de las artes. Méxic:
F.C.E., 1986.



FONAMENTS MUSICA | COMUNICACIO (1) EL DISCURS. MUSICAL

lligo de poetica musical a Harvard, inimaginable.3 Amb tot, pero,
Dorfles encerta de ple la comparacié que fa entre musica i arqui-
tectura, per I'abstraccié d’ambdés llenguatges i per llurs relacions
amb el nimero, aspecte ja intuit (en relaci6é a la musica) per l'a-
cadémia pitagorica.

Ara bé, la consideracié de la musica com a llenguatge no
sempre ha tingut el vistiplau de tots els seus teorics. Ja en ple segle
XVIII, Jean-Jacques Rousseau, enfrontat a Jean-Philippe Rameau,
demostra la unitat de la musica i la llengua parlada, a través de la
seva voluntat de mostrar la primacia de la melodia per damunt de
I’harmonia. El filosof francés exemplifica les seves teories amb la
defensa a ultranga del melodisme i la inventiva de la musica ita-
liana, en contraposicié a I’academicisme de la musica francesa. Fou
aixi com es genera la primera de les dues Querelles des bouffons.

1. Formes, idees i signes

L’article “The Language of Music”, publicat a Oxford per
Derick Cooke €l 1959 i comentat per Enrico Fubini, atribuia ele-
ments semantics a la musica, que, segons el teodric anglés, compta-
va amb un vocabulari especific. Fubini, a partir d'aquests pres-
suposits, arriba a qtiestionar Cooke, perqueé l'italia creu en la con-
crecio de les formes, mentre que la musica compta amb formes no
concretes. Cal afegir, a més, que Cooke exemplifica les seves tesis
amb una esforgada hermenéutica del sistema harmonic (segura-
ment influit per Aristotil, com veurem més endavant) i sempre a
partir de la musica tonal.

Ningti no pot negar que la masica és un sistema de signes, i
per aixo sera un llenguatge, d'acord amb les tesis de l'estructura-
lisme. Leonard Meyer, en el seu estudi “Emotion and Meaning in
Music” publicat el 1956 a la Universitat de Chicago,® parla de la
recerca del significat de la musica. Un significat, segons Meyer,
inherent a I’home, no pas des de la passivitat sin6 des d'un procés
actiu propi de la psicologia, desitjosa d'una resolucié que posi fi a
'ambigtiitat del missatge musical. S'inverteix, aixi, el logic procés

3 STRAVINSKY, Igor. Poética musical. Madrid: Taurus, 1987 (Humanidades), p.
32.

4 £l Rousseau lingiiista en relacié amb la problematica musical ha estat sufi-
cientment estudiat en 'excel.lent i recent monografia de MEDINA, David. Jean-
Jacques Rousseau: lenguaje, muisica y soledad. Barcelona: Destino. 1998. (Ensayos, 39).
Especialment les pagines 177-415.

2 FUBINL. Muisica y lenguaje... p. 53-57.

6 Comentat igualment per FUBINI a Miisica y lenguaje..., p. 79




76

Jaume RapiGaLes Trironos

comunicatiu, tal com havia apuntat Claude Lévi Strauss en Le cru
et le cuit (1964) quan es referia al fet que la muasica es viu a si matei-
xa a través del qui I'escolta, i aixi aquest oient s’escolta a si mateix
a través de la musica.

Dorfles s’enfronta a Calogero, el qual afirmava que la masi-
ca és un llenguatge que suggereix sentiments purs sense imatges.’
A hores d’ara, en una ¢poca en que la imatge sembla invadir-ho tot
com a punt de referéncia i com a garantia de la credibilitat, no
podem més que estar d’acord amb Calogero, ja que la musica no té en si
mateixa imatges aprioristicament, tot i que a posteriori pot gene-
rar idees associatives,® perque aquesta és una capacitat inherent a
I'home. En conseqiiéncia, i sempre d’acord amb Calogero, davant
de la musica no hi hauria un component eidétic sin6 patétic. El
component eidétic —psicologicament parlant- vindra donat en un
segon estadi, el propi de la capacitat perceptiva inherent a la con-
dicié humana. Perd aquest, insistim, seria un segon estadi, no el
que presenta la musica en ella mateixa. En tot cas, els aspectes
semantics seran estudiats més endavant. La miusica tindra una
potencialitat mnemotécnica, com el leit-motiv wagneria o la banda
sonora d'una pel.licula quan 'escoltem sense veure'n les imatges.

La musica es pot comprendre, perd no es pot explicar, al
marge de les explicacions cntiques o descriptives de la seva sinta-
xi, la seva morfologia o la seva font sonora. Fora d’aquests ele-
ments, la masica només s’entén en funcié del sentiment que expe-
rimentem a través seu. Per aixo estariem d’acord amb Charles
Rosen quan diu:

El plaer per la musica és justament senyal que ¢l comprenem; és la
prova segons la qual ens és més intel.ligible i que el gust dels altres
se'ns fa accessible.?

2. Llenguatge i llibertat

Si abans ens referfem a la dimensi6é temporal de la musica
(quelcom que la diferencia de la resta de llenguatges artistics, com
la ja citada arquitectura -lligada a la dimensio espaial- a qué feia
referéncia Dortles), cal que ens detinguem ara en un dels aspectes
que també caracteritza de manera molt especifica aquest llenguat-

7 DORFLES, G. Op. cit., p. 281.
8 KANDINSKY, Wassily. De lo espiritual en el arte. Colombia: Labor, 1995.

2 ROSEN, Charles. Aux confins du sens. Propos sur la musique. fvreux: Seuil, 1998
(Trad. de The Frontiers of Meaning. Three Informal Lectures of Music), p. 12.



FONAMENTS MUOSICA | COMURICACIO (1) EL DISCURS MUSICAL

ge: la seva dimensi6 de llibertat, gracies a la dialectica que s’esta-
bleix entre el subjectiu i I'objectiu musicals. El mateix George
Steiner, que considera la musica com a metallenguatge, la situa en
el principi i la fi (I’alfa i 'omega) de la propia condicio de ser, i, per
tant, li confereix una dimensi6 de llibertat total.!0

En aquest sentit, la musica dodecafonica seria el clar exem-
ple que il.lustraria aquest aspecte, perd no seria l"anic.

2.1. El dodecafonisme i el subjectivisme

D’enga del tractat d’harmonia d’Arnold Schonberg (1923),
que posava en evidéncia la critica de la tonalitat a partir del siste-
ma conegut com a dodecafonisme, ha plogut molt, fins al punt
que, setanta anys després, les tesis del misic vienes han entrat en
crisi en el mén compositiu. Antics dodecafonistes convenguts
retornen a la tonalitat, molts d’ells amb un caire penedit, com si el
seu pas per l'atonalitat hagués de ser reconegut com una malesa de
joventut. Dimonitzar el dodecafonisme és fer mal a una de les
aportacions més enginyoses de la concepcié harmonica occiden-
tal, i, al mateix temps, aix0 suposaria qiiestionar una obra tan
fonamental com EI claveci ben temperat de ].S. Bach, que posa les
bases de la futura revoluci6 tonal schonbergiana. Durant molt de
temps, i sobretot a causa de la defensa a ultranga que Theodor W.
Adorno féu de Schénberg i de I'atonalitat, aquest sistema s’enten-
gué com a sinonim de llibertat i, fins i tot, d’objectivitat. Pel que
fa al primer aspecte, el de la llibertat, el mateix Adorno arriba a dir:

Un autor serd lliure com més estret sigui el contacte amb el seu
material. El qui actui sobre ell des d"un exterior arbitrari, com si no
expliqués res de si mateix, li permet la caducitat, substituint-lo pel
que sembla indicar un nou estadi de la seva historicitat quant a
exigéncies materials al voltant d’una suposada llibertat. Perd el que
se subordina a I"obra mateixa i no emprén res més que el seu servel
en el sentit que aquella reclama, desenvolupa la constitucié histori-
ca de 'obra, tal com en la mateixa es planteja la problematica i I'e-
xigéncia, amb una resposta i una plenitud de realitat noves que no
responen exclusivament a la sola estructura historica de 'obra i la
forca de la qual, en estricta resposta a l'estricta problematica d'a-
quella, representa la veritable llibertat del compositor.11

10 STEINER, George, Errata. El examen de una vida. Madrid: Siruela, 1998, p. 87
iss.

1T ADORNO, Theodor W. Reaccidn y progreso. Barcelona: Tusquets, 1984
(Cuadernos marginales, 9), p. 15-16.

77




78

JAUME RADIGALES TripODOS

Sembla com si, després dels horrors de I’Alemanya nazi,
Adorno es mostrés com un defensor del music que trenca motlles
i que viu per i per a I'obra musical. Per aixo defensa el dodecafo-
nisme, des del compromis i en pro de la recerca de la llibertat:

El que fa [el compositor] ho fa en allo infinitament petit i es realit-
za en l'execucié d'alld que la seva musica exigeix objectivament
d’ell. Perd per emmotllar-se a aquesta obediéncia, el compositor
necessita una desobediéncia total, amb la més gran independéncia
i espontaneitat possibles. Fins a aquest punt és dialéctic el movi-
ment del material musical.12

El problema és que aquesta “desobediéncia total” pot dur a
I'esclavisme del music, i aleshores la llibertat no és tal. El pensador
alemany, per les circumstiancies de la postguerra en qué escriu el
text, creu més en el paper expressiu de la musica que com a testi-
moni de la impoténcia de I'home. De tota manera, i malgrat les
aferrissades defenses d’Adorno, la llibertat de I’acte musical no esta
tan sols en el dodecafonisme: després de la crisi de la tonalitat s’ha
esdevingut, com apuntavem abans, la crisi de l'atonalitat, per bé
que calgui reconéixer que les noves tendéncies tonals, com el
minimalisme o el new age, s’han estancat a nivell d'invencié melo-
dica: ambdues tendéncies tenen com a traduccié musical un retorn
a la forma, perd amb una simplicitat mal amagada sota les cone-
gudes reiteracions de cél.lules ritmiques i melddiques.

La llibertat del dodecafonisme en relaci6 a la seva objecti-
vitat ja va ser qliestionada per Thomas Mann, que escrivi la seva
obra EI doctor Faustus influit per Adorno i prenent com a prota-
gonista Adrian Leverkiihn, metafora del mateix Schénberg. Mann
anuncia la fi de I'exclusivisme dodecafonic, ja que en el fons arri-
ba a qtiestionar que aquest sistema sigui realment lliure i objec-
tiu:

Perd dir llibertat és dir subjectivitat, i ve un dia que s’acaba, arriba
el moment en que deixa de creure en la possibilitat d’ésser fecunda
per si mateixa i cerca proteccid i seguretat en I'objectiu. La llibertat
té tendéncia a fer capgirells dialectics. Ben aviat es reconeix a si
mateixa en l'obligacio, es realitza plenament en la subjecci6 a la llei,
la regla, la coaccid, el sistema. Que s'hi realitzi plenament no vol
pas dir que per aix0 deixi d’ésser llibertat.13

12 ADORNO, T.W. Filosofia de la nueva miisica. Buenos Aires: Sur, 1966. p. 36.

13 MANN, Thomas. El doctor Faustus. Barcelona: Edicions 62, 1992. (Les millors
obres de la literatura universal, 63), p. 201.



FoNAMENTS MUSICA | COMUNICACIO (1): EL DISCURS MUSICAL

En el prefaci de la seva Filosofia de la nova muisica,'* Adorno
parla del dodecafonisme de Schénberg com “I'inica [escola] que
respon a les actuals possibilitats objectives del material musical i
I"inica que, sense concessions de cap tipus, afronta les dificultats
d’aquest material”.

3. Masica i objectivitat

L’opcié pel dodecafonisme és lliure, perd mai objectiva. El
compositor tria, lliurement, un sistema harmonic determinat, pero
amb una clara intencionalitat. A més, la percepcié no resulta mai
objectiva (ni tampoc unitaria davant d’'un auditori) si es t¢ en
compte I'ts —de vegades indegut- que el cinema ha fet del dode-
cafonisme, particularment en el génere de terror.

En l'article “L’equivoco dell’oggetivismo e il senso positi-
vo”,15 Massimo Mila critica amb rad I'objectivitat musical.
Efectivament, Iasemanticitat de la musica (que serd tractada més
endavant), no esta renyida amb la seva subjectivitat. La musica no
és mai objectiva, en tant que és la materialitzacio d'una experién-
cia estética (la del compositor). Per aixo sabem distingir l'estil d'un
compositor respecte el d'un altre, per bé que ambdos siguin de la
mateixa eépoca. No distingirem la musica de Debussy de la de Ravel
per una qiiestié expressiva (ni, per tant, semantica), sind per una
qiiestioé subjectiva i d’acord amb l'experiéncia estética de cada
compositor.

MUSICA 1 EXPRESSIO

La musica és un art mitjancant el qual es poden generar
expressions concretes. 1 no s’ha d’oblidar que la musica conté les
inquietuds expressives del seu compositor. Perd aixo no vol dir
que, en si mateixa, sigui expressiva. Ja el 1581, i en el seu Dialogo
della musica antica e della moderna, Vincenzo Galilei afirmava que
els compositors havien d'”expressar les concepcions de la ment
(...) dels qui l'escolten”.16 Pero, insistim, aix0 no vol dir que la
musica expressi per si sola. El debat sobre la qliestio va ser intens,
particularment durant el segle XVIII.

14 ADORNO (1966). Op. cit., p. 8.

I5 A MILA, Massimo. Llesperienza musicale e Vestetica. Tori: Einaudi, 1981
(Piccola Biblioteca, 56}, p. 105-116.

16 HARMAN, Alec. ”(J[)era y mascarada barroca”. A: ROBERTSON-STEVENS. ed.
Historia general de la muisica. Madrid: Istmo, 1983, 4 vols. Vol. 11, p. 384,

79




80

Jauste RADIGALES TriroDOS

1. El debat sobre musica i expressiéo durant el segle XVIII

Ludovico Antonio Muratori fou un dels primers autors que
posd damunt de la taula el tema de I'expressié musical quan el
1706 escrivi Della perfetta poesia italiana, en que ataca les reitera-
cions musicals propies del da capo provinent de les operes.17 A
banda del tractat de Gian Vincenzo Gravina Della tragedia publicat
el 1715, en el qual es condemnen els abusos escénics, cal parlar de
Benedetto Marcello, qui el 1720 publica Il Teatro alla moda. L'autor
recomana que el compositor llegeixi tota I'6pera per expressar amb
propietat les idees contingudes en el text.

Finalment cal comptar amb la figura de Christoph Willibald
Gluck (1714-1787), qui, a partir de la seva estada a Paris i sobretot
de la seva revisio d’Alceste, propugnava un retorn a la simplicitat i
la submissié de la musica al text. En el proleg de la partitura de la
citada opera, el music declara:

Quan em vaig posar a fer la musica d’Alceste em vaig proposar des-
pullar-la completament de tots aquells abusos que, introduits per la
mal compresa vanitat dels cantants o per l'excessiva complaenga
dels compositors, han desfigurat des de fa molt I'0pera italiana fent,
del més pompos i més bell de tots els espectacles, el més ridicul i
avorrit [espectacle]. Vaig pensar de restringir la musica a la seva
auténtica fita de servir la poesia per I'expressio i per les situacions
de l'argument, sense interrompre’n 'accié o refredar-la amb indtils
i superflus ornaments, i vaig creure que li calia una correcta i ben
disposada planificaci6 de vivacitat de colors, a més d'un reeixit con-
trast de llums i ombres que servissin per animar les figures sense
alterar-ne els contorns. (...) He cregut també que el meu més gran
treball havia de reduir-se a la recerca d’una bella simplicitat; i he
evitat de fer pompa de la dificultat en perjudici de la claredat; no he
jutjat com a preciosa la descoberta d’alguna novetat si no era natu-
ralment subministrada per la situacio i per I'expressid; i no hi ha
hagut regla d’ordre que no hagués sacrificat de grat en pro de l'e-
fecte (...).18

Gluck, per tant, es mostra com un defensor acérrim de l'ex-
pressivitat feta musica, pero avui en dia cal matisar i distanciar-se
de les seves teories, per bé que resultin perfectament valides des de
I'dptica dramatirgica.

17 perd el mateix podriem dir de Violetta Valéry o de Mimi que, respectiva-
ment, moren l'una tuberculosa a La traviata (Verdi) i l'altra tisica a La bohéme
(Puccini). De fet, cal pensar que l'efecte de distanciament brechtia
(Verfrendungseffefkt) té una clara inspiracié en la lirica.

18 Extret de Vapéndix de MUNOZ PEREZ, Antonio. Gluck. Su vida y sus obras.
Paris: Casa Editorial Franco-Ibero-Americana, s/d.



FONAMENTS MUISICA | COMUNICACIO (1): EL DISCURS MUSICAL

El compositor alemany basa les seves teories en el text, de
manera que per a ell la musica resultard secundaria, i sempre apa-
reixera com a serventa del vers. Gluck no parla de la misica en si
mateixa, siné de la musica com a mitjancera. En aquest aspecte,
I'encert és total, encara que la voluntat expressiva-objectiva de
Gluck sigui relativa. Com es veura més endavant, Hanslick i Mila
hi diran la seva.

En conseqiiéncia, cal reconéixer que en la reforma gluckia-
na el veritable reformador seria Calzabigi, que el 1755 havia escrit
Dissertazione su le Poesie Drammatiche del Sig. Abate Pietro
Metastasio. En aquesta obra criticava els llibrets, als quals oposava
'esperit de la tragédie lyrique francesa, oposada a la dolcezza, i la
musicalita excessivament antidramatiques (llegiu-hi no expressi-
ves) de Metastasio.

No cal dir que les aportacions gluckianes van provocar serio-
sos enfrontaments entre els partidaris del compositor francés
(gluckistes) i els de la musica italiana, de caire més ornamental i
que basava les seves teories en la submissio del text a la musica.
Entre aquests darrers s’hi comptaven els piccinistes, al voltant del
compositor Piccini. L'escenari tingué el nom comu de la segona
Querelle des bouffons.

1.1. De Mozart a Steiner

Els influxos de Gluck aviat es farien sentir. Mozart planteja-
va també el problema de I'expressivitat musical en algunes de les
seves operes. El cas més emblematic és el de la seva reacci6 durant
la composicié de El rapte al serrall, i més concretament en l'dria
d'Osmin “Solche hergelauf'ne Laffen”. En una carta escrita al seu
pare el 26 de setembre de 1781, Mozart declara:

Les passions, violentes o no, mai no han d’expressar-se fins al
mal gust, i la musica, fins i tot en la situacié més espantosa, mai no
ha d’ofendre I'orella sind procurar sempre plaer, ja que la musica
sempre ha de ser musica.l?

D’alguna manera, Mozart ja intueix la dificultat, com a
compositor, d’expressar sentiments psicologics (en el cas que
comenta, de rabia i mal geni). Per aix0, la frase segons la qual “la
musica sempre ha de ser musica” (die Musick allzeit Musick bleiben
muss, d'acord amb la peculiar ortografia mozartiana), marca un

19 MOZART, W.A. Correspondance. Paris: Flammarion (Harmoniques), 1989.
Vol. 111 (1778-1781), p. 261.

81




JAUME RAMMGALES Trlropos

dels principis, no tan sols de l'estética de Mozart, sind que resu-
meix bona part de les idees musicals de tots els temps, des de la
cosmogonia pitagorica fins a les peculiars apreciacions de
Stravinsky, passant per Hanslick.

El mateix esperit, aparentment irreconciliable, entre text i
musica és posat també de manifest per George Steiner, per a qui
“quan les paraules es transformen en musica, quan es compon
musica per a un text, el conflicte primigeni esta garantit”,20 perque
“el llenguatge no és capag d’oferir siné abstraccions o imatges. El
cant és, simultaniament, la més carnal i la més espiritual de les rea-
litats (...) [que] ens situa més a la vora de I'animalitat que qualse-
vol altra manifestacio”.2! No deixa de ser paradoxal, en definitiva,
que l'eminent pensador jueu prengui com a punt de partenca
exemplificador Orfeu, el mitic poeta i music.

2. Massimo Mila. Objectivitat-subjectivitat expressives

La idea mozartiana sembla recollida per Massimo Mila,?2 tot
i que atribueix a la musica una “qualitat profundament espiritual,
que es determina historicament i també psicologicament en la per-
sonalitat de cada compositor”. Per a Mila, les expressions seran
musicals, sense que aixo vulgui dir que la musica esdevingui
expressiva. Tot i que Mila arriba fins i tot a dubtar de l'existéncia
dels sentiments en si mateixos (“l'alegria no existeix. Existeixen
tan sols persones alegres”),23 el musicoleg fa referéncia a les objec-
tivacions abstractes de qué seran objecte els sentiments a través de
'art, denominant aixi temes com expressié musical en miisica o
expressid pictorica en pintura, a través de la figura de l'artista (una
figura que, per cert, Hanslick havia ignorat).

3. Experiéncia estética i musica

L'actitud de l'oient davant de la musica —perd també la del
compositor- produeix una experieéncia estética, d'acord amb la
definicié que en proposa Wolfgang Henckmann, segons la qual
aquella “manifesta en si mateixa una experiéncia fonamental pos-
sible de la unitat sensible-espiritual de I'home, una experiéncia
que posseeix el seu valor en si mateixa. Per tant, I'experiéncia este-

20 STEINER. Op. cit., p. 91.

21 ppid,, p. 92.

22 MILA, Massimo. “Capire la musica”. A: Op. cit., p. 49-71.
23 A MILA. Op. cit., p. 63.



FUNAMENTS MUOSICA | COMUNICACIO (1): EL DISCURS MUSICAL

tica es justifica a si mateixa o no pot ser justificada”.24

Henckmann, per tant, recolza sobre aquesta idea la subjec-
tivitat inherent a tota composicié musical, proposada més amunt,
la qual cosa s’enfronta amb la recerca de l'objectivitat sense forma
propugnada per Kandinsky i que ens sembla del tot erronia.

El mateix podriem aplicar d'acord amb el concepte d'expe-
riéncia estetica proposat per Tatarkiewicz, per a qui “comprén
ambdues experiéncies de caire actiu i passiu, ambdues experiéncies
contenen un factor clarament intel.lectual i un altre purament
emocional: engloba ambdés estats de contemplacio i de pau, aixi
com una interna emocio. Totes es troben en el concepte comu
d’experiéncia estética, i totes tenen dret al nom d’experiéncia este-
tica. Es manté que l'experiéncia estética és euforia, perd només per
a una part de les experiéncies que compreén el terme; 'actitud s'as-
sembla a la de la teoria de la contemplacié (...) que només signifi-
ca concentrar-se en l'objecte que ha de generar 'experiéncia este-
tica”.25

La musica és un mitja comunicatiu expressiu (si es vol un
llenguatge), en tant que incideix (o pot incidir) en l'anim de
'oient. També es pot definir com a expressié d'una experiéncia
estética, en clau sonora, que no expressa res es si mateixa pero que
pot engendrar d’altres experiéncies estétiques i, si s’escau, nous
modes expressius.

4, Hanslick

Eduard Hanslick escrivi en Sobre el bell en la nuisica (1854)26
que aquesta ni expressa sentiments ni descriu res. Per aixo, les
idees expressades pel compositor “sén, sobretot, purament musi-
cals”.27 La musica, segons el pensador alemany, “pot reproduir el
moviment d'un procés psiquic, segons els seus moments: presto,
adagio, forte, piano, crescendo, diminuendo. Perd el moviment no
és més que una particularitat, una fase del sentiment i no el senti-
ment mateix”.28 Per aixo Hanslick rebutja la musica vocal, ja que,
segons el pensador, aquesta no pot dur, en si mateixa, l'expressivi-

83

24 HENCKMANN, Wolfgang; LOTTER, Konrad. Diccionario de estética.
Barcelona: Critica, 1998 (Filosofia, 32), p. 95.
e 25 TATARKIEWICZ, Wladyslaw. Historia de seis ideas. Madrid: Tecnos, 1996, p.
26 HANSLICK, E. De lo bello en la miisica. Buenos Aires: Ricordi, 1947,
27 Ibid., p. 26.
28 Ibid., p. 27.




84 |

JAUME RADIGALES Triropos

tat concreta d'un text. I ho exemplifica amb I'aria “J’ai perdu mon
Eurydice”, la versio francesa de I'aria d’Orfeu al tercer acte d’Orfeo
ed Euridice de Gluck. Segons Hanslick, I'dria es podria cantar igual-
ment amb una lletra que mostrés no pas el dolor d’Orfeu després
d’haver perdut Euridice, siné la joia per haver-la retrobada, tot
oposant al “J’ai perdu mon Eurydice” un “J'ai trouvé mon
Eurydice”. En conseqiiéncia, doncs, la veritable musica sera per a
Hanslick la instrumental, ja que 'Opera és un génere excessiva-
ment ecléctic, la qual cosa enfronta Hanslick amb la idea de la
fusid de les arts propiciada per Hegel i duta a la practica per
Wagner.

Hanslick, de fet, reprén la idea de Schopenhauer per a qui la
musica, com veurem més endavant, no descriu res. A més, Hanslick
positiva Kant, segons el qual l'art que no representa cap concepte
(com la musica), mereix el darrer lloc en la jerarquia artistica.2?

L'article de Massimo Mila “Hanslick, pro e contro”,30 escrit
I'any 1934, dubta de l'actualitat del discurs de Hanslick. El musico-
leg italid valora tanmateix la reacci6é antiromantica, valenta i deci-
dida, antisentimentalista i oposada al concepte d'unitat de les arts
hegeliana. Un concepte, d'altra banda, aplicat per Wagner, el qual
amb el seu leit-motiv donava, conseqiientment, valor semantic a la
musica. Hanslick deia que I'expressio de sentiments no esta con-
tinguda en la musica, i a partir d’aqui Mila vol anar més enlla, rei-
vindicant el sentiment de l'artista.3! L'italia comenta les aprecia-
cions que Hanslick fa del “Che fard senza Euridice” (Mila pren l'o-
riginal en italia, d’acord amb la seva primera versi6 en italia estre-
nada al Burgtheater de Viena el 1762). El musicoleg italid vol
desemmascarar Hanslick, i es funda en el fet que el filosof alemany
es basa en la versio francesa de I'obra, que traeix la métrica origi-
nal de les frases musicals. Pero el professor italia oblida la tradicio
en qué s'emmarca el Gluck d’abans de la seva reforma musical.
Segurament el 1762 Gluck encara no es plantejava les gliestions
expressives que sorgiran durant la seva etapa parisenca, de mane-
ra que l'dria tan discutida responia a la idea de I'0pera entesa com
a espectacle de lluiment per al castrat, en el cas del primer Orfeu el

29 KANT, 1. Critica del juicio. Madrid: Espasa Calpe, 1995 (Austral, 167).
Especialment 1,2 (51), p. 278-285.

30 A MILA. Op. cit., p. 13-23.

31 Ja hem dit abans que aquest era un personatge bandejat per Hanslick, aixi
com l'oient, titllat de filisteu comode i burges. Una cirrega considerada insultant en
el seu moment, i d'un impacte semblant a les reaccions antiromantiques de
Baudelaire.



FONAMENTS MUSICA | COMUNICACIO (1): EL DISCURS MUSICAL

prim’uomo Gaetano Guadagni, que estrena l'obra a Viena.

Cal convenir, a més, en el fet que el fragment triat s’em-
marca en el context de 'experiéncia estética (i per tant subjectiva)
del compositor. Discutir la seva voluntat expressiva no és del tot
licit, per bé que sigui indubtable que el fragment pot suscitar deter-
minades i variades experiéncies estétiques i sentiments diversos
entre els seus oients, al marge de si coneixen o no el significat de
les paraules en qué es basa.

5. Kierkegaard o la musica com a experi¢ncia erotica

En una linia semblant a la de Schopenhauer, Seren
Kierkegaard teoritza, a la primera part d’Enten-Eller,32 sobre la
miusica. El filosof danés en parla com a expressio, tendent a 'ano-
menat erotic immediat, perqué es dirigeix directament als senti-
ments. Cal advertir, perd, que Kierkegaard exemplifica les seves
argumentacions a través d'una Unica obra, el Don Giovanni de
Mozart, que €s una opera, és a dir, una composicié musical amb
text, de manera que la fascinaci6 de Kierkegaard no és només d’or-
dre musical, siné també poétic. Diu el pensador danes:

Els mitjans abstractes pertanyen tant a 'arquitectura com a l'es-
cultura, la pintura i la masica (...) La idea més abstracta que hom pugui
imaginar és la genialitat sensual. A través de quin mitja es pot expres-
sar? Unicament a través de la musica (...), que posseeix essencialment
un element de durada,33 per bé que no s'escoli en el temps si no és en
un sentit figurat. No pot pas expressar ¢l que és historic en el temps34

El segon pas de Kierkegaard és fer comprendre que la sen-
sualitat, entesa com a principi i introduida pel cristianisme, recla-
nia una expressio, i aquesta és la masica.

La musica, dirigida a 'oida (com el llenguatge), actuara de
manera espontania, i aquesta espontaneitat sera la que actuara en
l'esperit. D’aqui el caracter erotic (que actua damunt dels sentits)
de la musica.33

32 Tot i haver-n'hi una versio en castelld, hem optat per la francesa; Cfr. KIERKE-
GAARD, Saren. Ou bign... on bien... Paris: Gallimard, 1943 (reed. 1995) (Tel, 85), p. 39-105.

33 De nou sapunta aqui a la dimensio temporal de la misica, tal i com fa també
Hegel.

34 KIERKEGAARD. Op. cit., p. 48.

35 No m'estenc més en el comentari sobre Kierkegaard i la masica perque l'es-
tat de la qtiestio sobre el tema I'ha treballat prou bé Francesc Torralba a “La esencia
de la masica segan Kierkegaard”, separata d'Estudios Filosdficos, n.® 120, vol, XLII,
maig-agost de 1993, p. 363-380.




86

JAUME RapiGates TrIPODOS

6. Adorno

Segons Th. W, Adorno, la misica és comunicativa i expres-
siva.3¢ Amb tot, el filosof de ’Escola de Frankfurt percep la trivia-
litat en qué ha caigut la comunicacio, excessivament aferrada a la
industrialitzacio i al fetitxisme. Per aixd Adorno defensa una musi-
ca deslligada del que ell anomena “elements humans” (expres-
sius?) i justifica i defensa les opcions preses per Schonberg amb el
seu sistema dodecafonic. Aixo fa que Adorno mateix acabi fins i tot
reconeixent que la musica no és un llenguatge, en tant que esta
desproveida d'intencions (que la musica no tingui intencions no li
treu la seva dimensié lingtistica), i d’aqui ve que (sempre tenint
present el dodecafonisme) compari la misica amb un calidoscopi.

No obstant aixo, cal tenir en compte que les profétiques i
optimistes apreciacions d’Adorno cauran en un sac sense fons, si
tenim en compte la intencionalitat que el cinema ha donat al
dodecafonisme schonbergia: la miusica atonal, a la gran pantalla,
ha engendrat suggeridores i efectives seqiiéncies terrorifiques. Una
nova tradici6, la que vincula musica i imatge, s’ha imposat tot des-
mentint les teories d’Adorno.

En l'article “L'envelliment de la Musica Nova”37 Adorno
adverteix de la crisi espiritual de la musica dodecafonica, per bé
que aprofita per remarcar la diferéncia entre dodecafonia i dis-
sonancia, posant com a exemple les Cinc peces per a quartet de corda
op. 5 d’Anton Webern, dissonants perd no dodecafoniques.
Adorno entén que els esforcos ja no serveixen per a res. En peces
com aquella, diu, “ha desaparegut la seva substancia, la seva forga
expressiva, la seva relacié amb el subjecte, i a més avui en dia
ningd no s'irrita contra el dodecafonisme, que té accés a totes les
solemnitats musicals”.38 Quan Adorno escriu aquests mots, el
1954 (Schénberg havia mort tres anys abans), no esta en realitat
intuint ja la carrega inexpressiva de la musica, més enlla de 1'Gs
que se’n pugui fer, amb més o menys propietat?

MUSICA I SIGNIFICAT

Des de sempre, per0 en particular a partir del romanticisme,
I'home ha cercat les analogies musicals —justament per la dimen-

36 A FUBINL La estética musical desde la Antigiiedad hasta el siglo XX. Madrid:
Alianza, 1994 (Msica, 31), p. 415-425.

37 Inclos a ADORNO, Theodor W. Disonancias. Miisica en el mundo dirigido.
Madrid: Rialp, 1966 (Libros de musica, 8), p. 156-190.

38 Ibid., p. 166.



FONAMENTS MUOsICA | COMUNICACIO (1) EL DISCURS MUSICAL

si6 eidética a qué abans es feia referéncia-, engendrant-se aixi les
visions contingudistes, que busquen significat a la masica. En con-
traposicio, el formalisme (propiciat per Hanslick) ha rebutjat sem-
pre la semantica musical.

La musica entesa com a llenguatge té unes capacitats de
caire simbolic i semantic.3? Perd la semantica musical sovint es
vincula a la seva sintaxi, és a dir, a I'harmonia i al contrapunt, el
ritme i el timbre, de manera que el punt de suport és insuficient.
[s ben cert que determinats acords, vinculats per tradicié occiden-
tal a diferents estats d’anim, suscitaran sentiments concrets o faran
que I'hermeneéutica de la composicié musical vagi dirigida cap a
una determinada via resolutiva concreta. Es aixi, per exemple, com
les tonalitats menors aniran lligades a sentiments de melanconia,
tristor o desesper, mentre que les majors s'associaran a sentiments
d’alegria, humor o triomf. Perd aquesta és una capacitat potencial-
ment simbolica, no pas semantica, a no ser que la semanticitat
sigui a posteriori. Un simbolisme que es pot relacionar amb el
caricter poétic que en si mateixa pot tenir la musica, si partim de
les tesis de Roman Jakobson, que relaciona sonoritat lingiiistica
amb sentit poétic.40

Les associacions analogiques han fet, doncs, que atribuim
determinades tonalitats a estats d’anim. I fins i tot s’han arribat a
establir analogies musicals simboliques en 'animalistica propia de
les mitologies extingides.4! Aquest error, d’origen molt antic (com
veurem amb més detall, els origens es remunten a la Grécia classi-
ca), ens ha impedit entendre (o viure mitjangant l'experiéncia este-
tica) la notaci6é musical per se. Per aixo estem d’acord amb Goethe
quan digué: “No busqueu darrera de les notes, elles mateixes son
la doctrina” 42

Abans d’entrar en alguns autors concrets, cal remarcar les
paraules d’Enrico Fubini quan declara que “qualsevol terme que
tinguem al nostre abast ha de seguir posseint el significat assignat
en el vocabulari; tanmateix, en un context poetic, cada frase tindra
d’altres significats, al.lusions, referéncies secretes”.#3 El que passa

39 Cfr. MILA. “La musica e il linguaggio musicale”. A: Op. cit., p. 75-86.

40 JAKOBSON, Roman. “Lingiistica i potica”. A: Lingiiistica i poltica i altres
assaigs. Barcelona: Edicions 62, 1989 (Classics del pensament modern, 46), p. 39-78.

41 Vegeu per exemple l'esforgat, perd al nostre entendre poc efectiu, estudi de
SCHNEIDER, Marius. EI origen musical de los animales-simbolos en la mitologia y la
escultura antiguas. Madrid: Siruela, 1998 (El arbol del Paraiso, 12).

42 Citat a ROSEN. Op. cit., p. 146.

43 FUBINI. Miisica ¥ lenguaje... p. 57.

87




88

JAUME RADIGALES Triropos

és que la unitat basica del llenguatge poétic sempre sera la parau-
la, escrita o parlada, pero no pas el so, considerat com un ens abs-
tracte. La paraula és el pas segon per a designar un objecte, a par-
tir del primer estadi (la idea). En musica, al principi hi ha el so, que
preexisteix; després vindra la idea, concretada sota una forma
(compositor); i finalment aquesta idea serd percebuda a partir de la
mateixa forma o bé (i aixo és el que cal tenir en compte quan diem
que la musica no té en si mateixa significat) d’'una altra (auditor).

Per aixd és totalment erroni parlar també de “musica des-
criptiva”, Normalment aquesta es basa en clixés prefixats, la qual
cosa engendra confusions: la famosa “tempesta” del quart movi-
ment en fa menor de la simfonia n.° 6 “Pastoral” de Beethoven no
és la descripcio d’un cataclisme meteoroldgic concret, sind la tra-
duccié en llenguatge musical dels sentiments que suscita en
Beethoven un estat tempestuds, moral o fisic. El mateix exemple
es pot aplicar a d'altres famoses composicions amb intencions des-
criptives: els concerts de violi sobre poemes dedicats a les quatre
estacions de Vivaldi, les obres de Respighi, les simfonies temati-
ques de Berlioz, etc. Per aixo estem d’acord amb Stravinsky quan
declara:

El perill no rau a adoptar un clixé... El perill rau a fabricar-los i
a imposar-los per for¢a de llei, tirania que no és més que una mani-
festacio d'un romanticisme decrépit.*#

I el mateix, segurament, pensava E.M. Forster quan en la seva
novel.la Howards End proclama en boca de Margaret la voluntat
que la musica sigui considerada pura i deslligada dels referents
semantics que la relacionen, per inércia, amb la pintura.#3

1. Els ‘culpables’: Plato i Aristotil

Els antics grecs comptaven amb set modes, que en realitat no
eren més que escales a partir d'un to concret. Es tracta dels modes
hipodori, hipofrigi, hipolidi, dori, frigi, lidi i mixolidi.46 Alguns
autors, tanmateix, han parlat d'un vuité mode, ’hipermixolidi.

En el dotzé capitol del tercer llibre de la Repiiblica, Platé atri-
bueix virtuts morals a la musica, disciplina escaient a I'educacié
dels joves, ja que el ritme i I’harmonia s’introdueixen en l'anima.

44 STRAVINSKY. Op. cit,, p. 82,

45 FORSTER, E.M. Howards End. Barcelona: Edicions 62, 1988 (MOLU, 24), p. 45.

46 DE CANDE, R. Diccionari de la muisica. Barcelona; Edicions 62, 1982 (El can-
gur, 68), p. 125.



FONAMENTS MUOSICA | COMUNICACIO (1): EL DISCURS MUSICAL

En el desé capitol del mateix llibre, Glaucé i Socrates dialoguen
sobre els tipus d’harmonia (modes) que calen per a determinats
estats d’anim i, a partir d’aquests, quins modes son permissibles en
la republica utopica sobre la qual es discuteix tot al llarg del llibre:

- Doncs quines sén les harmonies llastimoses? Digues, perqueé tu ets
misic.

— La lidia mixta, la lidia tensa -va dir [Glaucd]- i algunes altres com
aquestes (...)

— 1 quines harmonies pertoquen a la mol.licie i a la borratxera?

— Varietats de la jonia i de la lidia que normalment anomenem
laxes. 47

Aristotil, molt sensible a la musica i netament influit per
Plat6, s’hi refereix en els quatre darrers capitols del cinqué llibre de
la seva Politica. Novament s’atribueixen virtuts educatives a la
misica. A banda de les seves recomanacions per a una paideia com-
pleta, i del caracter de la musica com a element complementari de
la moral i del plaer, Aristotil es refereix als modes, donant-los una
significacié ética:

La musica és evidentment una imitacié directa de les sensa-
cions morals. Sempre que les harmonies varien, les impressions dels
oients també canvien i les segueixen en llurs modificacions. En
escoltar una harmonia llastimosa, com la del mode anomenat
mixolidi, I'anima s'entristeix i es comprimeix; d'altres harmonies
entendreixen el cor, i son les menys greus; entre aquests extrems
n’hi ha una altra que proporciona a l'anima una calma perfecta, i
aquest ¢és el mode doric, I'inic que, pel que sembla, ens omple d'en-
tusiasme. Aquestes diverses qualitats de 'harmonia han estat ben
compreses pels filosofs que han tractat sobre aquest aspecte de l'e-
ducacio, i llur teoria no es recolza més que en el testimoni dels fets.
Els ritmes no varien menys que els modes. Els uns calmen I'anima,
els altres la commouen; podent ser les formes d’aquests altims més
o menys vulgars, de millor o pitjor gust.

Es per tant impossible, atesos aquests fets, no reconéixer el
poder moral de la misica; i, atés que aquest poder és ben cert, és
absolutament necessari fer que la misica formi part de I'educacié
dels joves.48

El seté capitol, a tall de conclusid, reprén el tema del mode
doric, titllat de més varonil i moral en relacié amb la resta de

47 pLATO. Dialegs. Vol. X: “La Republica” (111, 10). Trad. de Manuel Balasch.
Barcelona: Fundacid Bernat Metge, 1989, p. 120-121,

48 De la traducci6 castellana de la Politica d’Aristotil, Edicié de Carlos Garcia
Gual traduida per Patricio de Azcarate. Madrid: Espasa Calpe, 1997 (Austral, 274), p.
206.

89




90

JAUME RADIGALES Triropos

modes, i en resposta a les idees socratiques recollides a la Repiiblica
platonica, segons el qual el mode doric duu a 'embriaguesa.

En els Problemes musicals, Aristotil es refereix novament als
ritmes i al cant, que segons el filosof grec semblen tenir caracter
moral, contrariament als altres mitjancers sensuals (sabors, olors i
colors), perqué els sons esdevenen moviment, com els actes
humans, al contrari del sentiments produits pel gust, l'olfacte i la
vista. Diu Aristotil:

Per qué el so que l'oida ens fa escoltar és I'inica de les nostres
sensacions que produeix un efecte moral? Perqué una tonada, fins
i tot sense paraules, pot tenir quelcom de moralment remarcable,
mentre que ni el color, ni I'olor, ni el gust no tenen un efecte sem-
blant. No serd perque és aqui tan sols on hi ha un moviment, que
no és més que el moviment que ens transmet el mateix so? Perque
hi ha tamb¢ part d’aquest moviment en les altres sensacions; i, per
exemple, el color mou la vista; pero el que es fa escoltar és el movi-
ment que sentim de seguida, després del so. Aquest moviment s'as-
sembla als ritmes i a l'ordre successiu dels tons greus i aguts (...) Els
moviments del so empenyen a 'accid; i és per les accions que es
manifesta el caricter moral de la gent.49

2. Musica i significat a I’Alemanya del segle XIX

L’Alemanya romantica donaria una importancia cabdal a les
idees musicals en relacio al significat. La musica era considerada
com un dels motors de lidealisme, i les figures de Hegel,
Schopenhauer, Wagner i Hanslick sén cabdals per entendre els
principals conceptes entorn de la musica i la semantica. Veurem
ara els tres primers autors. Els Tonend bewegte Formen (sons sense
forma) de Hanslick ja han estat vistos en un apartat anterior, ja
que les referéncies del citat pensador giren a I'entorn de la musica
entesa com a expressio, i no tant com a significat.

2.1. Hegel: musica i subjectivitatS?

Segons Hegel, la musica expressa la interioritat mitjancant
una forma sensible: el so. Aquest mira cap al subjectiu i tendeix a
la idealitat de la matéria, atesa la intangibilitat del so, el qual es
mou en una dimensié no pas espaial, siné temporal. Aixi doncs, la

49 A ARISTOTE. Les problémes. Trad. francesa de J. Barthé Leny-Saint Hilaire,
Paris: Hachette, 1891. Vol. II, p. 57-58.

50 Les cites d’aquest apartat han estat extretes de HEGEL, G.W.F. Lecciones de
estética. Madrid: Akal, 1989 (Arte y estética, 13). Els apunts sobre masica estan con-
tinguts de manera especifica a 111, 3.2, p. 645-693.



FONAMENTS MUSICA | COMUNICACIO (1) EL IISCURS MUSICAL

musica serd el punt de repos en la inflexi6 entre les arts de I'espai
i la forma artistica pura: la poesia, maxima aspiracié de l'art
romantic i que doéna ple sentit (semantic, per tant) al so.

El filosof idealista, tot i no veure especificament contingut seman-
tic en la musica, hi veu la tendéncia:

[La musica) és l'art de 'anim que immediatament es dirigeix a
I'anim mateix (...) El seu contingut és en si mateix subjectiu i l'ex-
terioritzacio no duu igualment a una objectivitat especialment per-
manent, sind que, mitjangant la seva lliure i inestable oscil.laci6,
mostra que és una comunicacié que, lluny de tenir per a si mateixa
una subsisténcia, només hi ha de ser sostinguda per l'intern i el sub-
jectiu i només per l'intern i subjectiu.51

Per a Hegel, la musica tendeix a una volguda semanticitat,
en funcié de les combinacions sonores:

La musica té en ella mateixa la més gran possibilitat d'alliberar-
se no només de qualsevol text efectivament real, sind de l'expressio
de qualsevol contingut determinat, per acontentar-se merament
amb una successio en si, conclosa a base de combinacions, altera-
cions, oposicions i mediacions que incideixen en el domini pura-
ment musical dels sons. Pero aleshores la musica resulta buida,
carent de significat i, atés que li manca un dels principals aspectes
de tot art, el contingut i 'expressié espirituals, no ha de titllar-se
encara, propiament, d'art. Només quan 'espiritual s'expressa ade-
quadament en l'element sensible dels sons i de la seva muiltiple
figuracié, s'eleva també la musica a veritable art.52

La musica, doncs, es dirigeix al subjectiu, perqué s’adrega a
la interioritat, al sentiment. Ara bé, sembla com si Hegel volgués
atribuir a la musica una tasca censuradora o polidora d’aquests
sentiments, com si els hagués d’ordenar. Per aixo parla de la musi-
ca elevada a categoria artistica quan esdevé interjeccid cadenciada.
Una concepci6, per tant, moral, d’innegables arrels platoniques i
aristotéliques, a la qual s'oposaria Schopenhauer.

2.2. Schopenhauer: la masica universalitzada33

Per a Arthur Schopenhauer la musica és un simbol d’aspec-
te irracional de la ment humana, de la voluntat. No és la repre-
sentacié d’aquesta voluntat, sind la voluntat mateixa i, al mateix

51 bid., p. 647,
52 [bid., p. 654.

53 Vegeu SCHOPENHAUER, A. El mundo como voluntad y representacidn. Méxic:
Porrta, 1997. Especialment I11, 52, p. 203-211.

91




JAUME RamiGaLES TripODOS

temps, imatge no pas de les idees, sind de la citada voluntat.

En conseqliencia, i superant les idees hegelianes, per a
Schopenhauer la musica no és una imitacié, siné una llengua uni-
versal. Partint de les apreciacions de Leibniz, que depura la musica
a partir del seu aspecte extern, el filosof de Danzig parteix de I'e-
fecte esteétic que li produeix la musica. Aixi doncs, per a
Schopenhauer la miusica és independent del mon fenomeénic i
podria existir i subsistir per ella mateixa fins i tot si el mén no exis-
tis, ja que prové de la voluntat d’objectivitat inherent al mén de les
idees. Una voluntat objectiva que en ella mateixa no és tal, ja que
nomeés existeix I'objectiu com a tendéncia. Aixi, mentre la resta
d’arts “només reprodueix ombres, [la musica] reprodueix essén-
cies” 54

Tot fent abstraccio (i en certa manera també una depuracio)
de les idees aristoteliques de la Politica al voltant de la relacié entre
els modes i els estats animics, Schopenhauer veu en els tons aguts
o greus els graus superiors o inferiors de la voluntat. Aixi, les
modulacions que van dels tons greus de l'escala als aguts son la
metafora dels estats animics ascendents de la voluntat humana:

Mitjancant aquestes evolucions, la musica ens pinta les innom-
brables formes dels desigs humans i expressa també el seu acompli-
ment, tornant a un grau harmonic i, encara millor, al to fonamen-
tal o tonica.55

En el fons, i objectivant la musica i la seva relacio entre tons
i estats animics, Schopenhauer esta lligant determinades infle-
xions musicals a estats d’anim, com ja havia fet Aristotil. Per tant,
hi ha la voluntat de dotar la musica d'una certa significativitat
expressiva, per molt que Schopenhauer es parapeti en el que ell
anomena relacid mediata, referint-se a aquestes analogies. El filosof
alemany, doncs, vol deixar clar que la musica no descriu ni expres-
sa aquests sentiments, sin6 la seva esséncia, en abstracte, per bé
que els comprenguem d’una forma concreta. Perod aixo esclavitza
tot principi subjectiu inherent a l'experiéncia estética.
Schopenhauer ataca la musica vocal com a mitja de subordinacié
de la musica a la paraula, excepte en el cas que “el compositor ha
sabut expressar en el llenguatge de la musica les agitacions de la
voluntat que constitueixen el nucli d’'un esdeveniment; aleshores
la melodia de la can¢6 o de la musica de I'Opera estan plenes d'ex-

54 1bid., p. 204.
55 Ibid., p. 206.



FONAMENTS MUSICA | COMUNICACIO (1)) 1L IISCURS MUSICAL

pressi6”.36 En aquest cas el compositor ha de conéixer l'esséncia
del mon, altrament es cauria en una voluntat descriptiva que
Schopenhauer censura de ple, atacant aixi els magnifics oratoris de
Haydn, Les estacions i La creacid. En aquest darrer, el music intenta
“descriure”, en la primera part de 'obra, el pas de la foscor a la
llum a través d’un radiant acord major en fortissimo.

2.3. Wagner: entre Schopenhauer i Nietzsche

Richard Wagner, que a més de ser compositor va deixar un
bon nombre d’obres teoriques sobre musica, i fins i tot una
hagiografica autobiografia, es justifica en els seus escrits pel fet de
tenir en compte l'origen de la musica lligada al drama, en forma
de dansa i cang6.57 El mateix propugnaria Friedrich Nietzsche
quan el 1871 escriu El naixement de la tragedia, fruit de la seva
admiracié incondicional per Wagner, a qui posteriorment odiara
visceralment. Per a Nietzsche s’estableix una lluita entre I'apol.lini
i el dionisiac. El primer seria d’ordre figuratiu i el segon, abstrac-
te, i I'enfrontament esdevindria motor engendrador de la trage-
dia, una forma eminentment lligada a la miusica, que segons
Nietzsche havia de redimir ’'home a través de la seva for¢a dioni-
siaca, lliure i arrauxada.>®

Una de les aportacions més brillants de Wagner, a banda de
la seva idea de concebre el drama musical entés com a
Gesammtkunstwerk (“obra d’art total”), és la vertebracié d’aquest
drama a través d'unitats melodiques i ritmiques significants, els
anomenats leit motive (“motius conductors”). El recurs, que és
encertat des del punt de vista de la identificacio de la musica amb
un estat d’anim, amb un objecte o amb un personatge, és erroni
des de la concepcio de la semantica. El leit-motiv no és una expres-
si6 ni una materialitzacié, sin6é la representacié formal d'un
impuls, amb una intencionalitat expressiva i descriptiva, pero
sense una eficiencia real.

A més, cal tenir en compte que el recurs serd només valid
quan s’adeqii al ritme sil.labic de la llengua per a la qual esta pen-
sada, de manera que cal relativitzar-ne el vessant universalitzador.
Aquesta és la critica que en va fer, valentment, Joan Maragall, que

56 Ibid., p. 208.

57 Cfr. WAGNER, R, Opera i drama. Barcelona: Institut del Teatre-Diputacio de
Barcelona, 1995.

58 Cfr, NIETZSCHE, F. El nacimiento de la tragedia. Madrid: Alianza, 1981
(Bolsillo, 456).

93




94

JAUME RADIGALES TriroDpos

dubta de l'eficiéncia de Wagner com a miusic dramaturg amb pre-
tensions universals:

;Cambiaremos el valor de las notas para adaptarlas a la proso-
dia de nuestra palabra, o afiadiremos o quitaremos notas, con apo-
yaturas, etcétera? Entonces, jadi6s musica de Wagner!5?

La critica maragalliana era valenta perqué tenia lloc en una
Barcelona modernista i efervescent de wagnerisme.60 Maragall
oposa la figura de Mozart a la de Wagner. Per al poeta, la musica
mozartiana és plena de contingut dramatic i d’'una intangible sig-
nificacié subjectiva.

3. Semiologia i hermenéutica

Per al semioleg Charles Morris, I’harmonia és una sintaxi
sense significat.61 Efectivament, i al contrari dels postulats plato-
nics i aristotélics, les lleis harmoniques “no representen més que
funcions logico-lingiistiques que regulen l'organitzacié d'una
obra musical”.62 L’harmonia, per tant, regula i vertebra la compo-
sicié musical, sense donar-li significat, que en tot cas s'imposara a
través de la tradicio. Perqué, tal com diu Morris a través de les cites
d’Enrico Fubini, “un signe és expressiu, aix0 és significatiu, tan
sols si consta de la triple dimensio sintactica, semantica i pragma-
tica”.63 Per tant, podem dir novament que la musica és un llen-
guatge perqueé té sintaxi, per0 sense significat. En tot cas, es podria
parlar de la musica com a llenguatge amb polisemia figurada.
Polisemia perque la semanticitat vindra condicionada pel jo sub-
jectiu del receptor (I'oient), i figurada perqueé se suposa que aquell
sera capag d’atribuir un significat a allo que escolta, d’acord amb
la tradicié o amb el moment viscut al llarg de "audicio.

El musicoleg francés Jacques Chailley publica el 1963 un
estudi sobre les Passions de ].S. Bach que Fubini comenta profusa-
ment.%* D’antuvi cal remarcar que Chailley es refereix a una forma
musical basada en un text, aixd és, en un llenguatge netament

59 MARAGALL, J.. “Wagner fuera de Alemania”. A: Obres completes. Vol. 11,
Barcelona: Selecta, 1981, p.115.

60 Cfr. RADIGALES i BABI, J. El pensament musical de Joan Maragall. Barcelona:
Claret, 1995. (Quaderns Fundaci6 Joan Maragall, 28).

61 Citat per FUBINL Miisica y lenguaje... p. 58 i ss.
62 [bid.

63 Ibid., p. 62.

64 FUBINL Misica y lenguaje... p. 65-73.



FONAMENTS MUOSICA T COMUNICACID (1) EL DISCURS MUSICAL

semantic. Per a Fubini entre musica i text existeix una perfecta
correspondéncia, i la rad que ho justifica estaria en l'analisi de
Chailley, que vincula les unitats melodiques i el tractament que
Bach empra en les seves Passions. Pero cal advertir i Fubini no ho
fa— que aquest argument, valid musicologicament des d’una visio
merament descriptiva, no ho és antropologicament. Les significa-
cions atribuides a la musica occidental només sén interpretables a
Occident, i el drama huma que és en definitiva la passio de Crist
(musicada o no) només pot ser entés, en clau de significat, a
Occident. La prova del relativisme de les tesis de Chailley, lloades
per Fubini, rau en el fet que Albert Schweitzer -com reconeix el
mateix Fubini- féu una hermenéutica forca diferent de les citades
obres de Bach.

Pert tant, convenim amb Fubini quan parla d'una semantica
a posteriori. Per aixd és molt dificil atribuir a la musica un signifi-
cat per se, que només sera figurat quan entri en contacte amb la
poesia, engendrant aixi formes teatrals com I'Opera, la cantata, I'o-
ratori o fins i tot el /ied. 1 per aix0 és impossible atribuir significats
a obres com V'Art de la fuga, les Variacions Goldberg, I'Ofrena musical
o les sonates i partites per a instruments sol del mateix Bach.

Edward M. Forster se'ns apareix de nou, en aquest cas
davant de l'opcié per aquella musica “que no es veu cenyida ni
contaminada per les al.lusions; la que ens apropa a la realitat”.63

CONCLUSIONS

La musica és un llenguatge asemantic que s’expressa en una
relacio dialéctica objectiva-subjectiva i que té, com a unitat signi-
ficant, el simbol. L'hermenéutica d’aquest simbolisme, malgrat les
originals interpretacions del compositor, sén a posteriori i tan
variades com receptors tingui el missatge emés per la font sonora.
La dimensio simbolica de la mausica té un caracter potencial, no
real. Per aixo la musica és un llenguatge simbolic subjectivament
tendent a l'eidétic, perd de component essencialment patétic. El
simbol no és tangible, i la musica utilitza com a unitat base el so,
material no tangible.

Potencialment, si bé la musica no té vocabulari ni significat,
si que és significable, de manera que li podem atribuir, legitima-
ment o per necessitat antropologica, significats. Perd no per aixo

95

65 FORSTER, E. M. “Cuando la misica no se oye”, A: Ensayos criticos. Madrid:
Taurus, 1979, p. 133. Dec la font al professor Esteve Miralles, que em facilitd una
fotocopia de 'article.




JAUME RADIGALES Taiponos

hem de caure en els exclusivismes propis dels qui encara parlen de
musica descriptiva, fins i tot atribuint-li un caracter étic. D’aqui
vénen denominacions erronies, com quan es parla de la “musica
religiosa”, No hi ha una musica per se religiosa (n’hi haura de litar-
gica, atesa la seva funcionalitat), sin6 a posteriori i de manera molt
lliure, de manera que podem trobar religiosa una musica sense
funcionalitat litargica i d’acord amb el component subjectiu de
cadasct i de la propia dimensio del religios o del transcendent.
Com bé diu Fubini, “no es tracta de traduir l'obra (...), sind de for-
mular un discurs al seu voltant, que no pot ser més que metafi-
sic”.66 Metafisic i obert, d’acord amb la idea d'obra oberta propug-

96

nada per Umberto Eco.

Bibliografia

ADORNO, Theodor W. Disonancia.
Muiisica en el mundo dirigide. Madrid:
Rialp, 1966.

—. Filosofia de la nueva miisica. Buenos
Aires: Sur, 1966.

—. Reaccidn y progreso. Barcelona: Tusquets,
1994 (Cuadernos marginales, 9).
ARISTOTE. Les problémes (Vol. 1). Paris:
Hachette, 1891.

ARISTOTIL. Politica. Madrid: Espasa-
Calpe, 1997 (Austral, 274).

DE CANDE, R. Diccionari de la muisica.
Barcelona: Edicions 62, 1982 (El cangur,
68).

DORFLES, G. El devenir de las artes.
Mexic: F.C.E., 1986.

FORSTER, E.M. Ensayos criticos. Madrid:
Taurus, 1979,

—. Howards End. Barcelona: Edicions.
62, 1988 (MOLU, 24).

FUBINI, E. La estética musical desda la
Antigiiedad hasta el siglo XX, Madrid:
Alianza, 1994 (Musica, 31).

—. Miisica y lenguaje en la estética con-
tempordnea. Madrid:  Alianza, 1994
(Muisica, 67).

HANSLICK, Eduard. De lo bello en la
nuisica. Buenos Aires: Ricordi, 1947,
HARMAN, Alec. “Opera y mascarada
barroca”. A: ROBERTSON-STEVENS (ed.)
Historia general de la nuisica, vol. I
Madrid: Istmo, 1985.

HEGEL, G.W.F. Lecciones de estética.

Madrid: Akal, 1989 (Arte y estética, 13).
HENCKMANN, Wolfgang; LOTTER,
Konrad. Diccionario de  estética.
Barcelona; Critica, 1988 (Filosofia, 32).
JAKOBSON, Roman. “Lingtistica i poé-
tica” A: Lingiifstica i poética i altres
assaigs. Barcelona: Edicions 62, 1989
(Classics del pensament modern, 46), p.
39-78.

KANDINSKY [Wassily]. De lo espiritual en
el arte. Colombia: Labor, 1995

KANT, Immanuel, Critica del juicio.
Madrid: Espasa-Calpe, 1995 (Austral,
167).

KIERKEGAARD, Seren. Ou bien. ou
bien... [Trad. d’'Enten-Eller] Paris:
Gallimard, 1943 (reed. 1995) (Tel, 85).
MANN, Thomas. E! doctor Faustus.
Barcelona: Edicions 62, 1992. (Les millors
obres de la literatura universal, 63).
MARAGALL, Joan. “Wagner fuera de
Alemania” A: Obres completes (1I).
Barcelona: Selecta, 1981, p. 115.
MEDINA, David. Jean-Jacques Rousseau:
lenguaje, muisica y soledad. Barcelona:
Destino, 1998 (Ensayos, 39).

MILA, Massimo. L'esperienza musicale e
l'estetica. Tori: Einaudi, 1981 (Piccola
Biblioteca, 56).

MOZART, W.A. Correspondance. Vol. I
(1778-1781). Paris: Flammarion, 1989
(Harmoniques).

MUNOQZ PEREZ, Antonio, Gluck. Su vida

66 FUBINI. Mtisica y lenguaje... p. 84.



FONAMENTS

y sus obras. Paris: Casa Ed. Franco-fbero-
Americana, s/d.

NIETZSCHE, Friedrich. El nacimiento de
la tragedia. Madrid: Alianza, 1981
(Bolsillo, 456).

PLATO. “La Republica” (Ill). A: Dialegs.
Barcelona: Fundacié Bernat Metge, 1989.
RADIGALES, Jaume. El pensament musi-
cal de Joan Maragall. Barcelona: Claret,
1995 (Quaderns Fundacié Joan
Maragall, 28).

ROSEN, Charles. Aux confins du sens.
Propos sur la musique (Trad. de The
Frontiers of Meaning. Three Informal
Lectures of Music) Evreux: Editions du
Seuil, 1998.

SCHNEIDER, Marius. El origen musical de
los animales-simbolos en la mitologia y la

MUSICA | COMUNICACIO ()2 EL DISCURS MUSICAL

escultura antiguas. Madrid: Siruela, 1998
(El arbol del Paraiso, 12).
SCHOPENHAUER, Arthur. El mundo
como voluntad y representacion. Meéxic:
Porria, 1997.

STEINER, George. Errata. El examen de
una vida. Madrid: Siruela, 1998,
STRAVINSKY, lgor. Poética musical.
Madrid: Taurus, 1987 (Humanidades).
TATARKIEWICZ, Wladyslaw. Historia de
seis ideas. Madrid: Tecnos, 1996.
TORRALBA, Francesc. “La esencia de la
musica segin Kierkegaard” A: Estudios
Filosdficos (Separata), n.° 120, vol. XLII,
maig-agost de 1993, p. 363-380.
WAGNER, Richard. Opera i drama.
Barcelona: Institut del Teatre-Diputacié
de Barcelona, 1995.

o5




