
 

doi.org/10.1344/TempsEducacio2025.68.15 
ISSN (format paper): 0214-7351. ISSN (format digital): 2014-7627 
Creative Commons Reconeixement-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0) – © els autors, 2025 217 

Tem
ps d'Educació, 68, p. 217-230  (2025)  U

niversitat de Barcelona 

Kant i l’educació republicana 

Ramon Alcoberro* 

Resum 
Tot i que els textos kantians sobre pedagogia són poc coneguts, clarifiquen també l'estructura i els 
límits de l'autonomia, atès que l'home és un ésser que necessita ser educat per esdevenir lliure. L'ar-
ticle presenta alguns dels temes centrals en la pedagogia kantiana, que vincula l'autonomia moral 
amb l’exigència de rigor i disciplina a l’hora de bastir una ciutadania crítica. Des de les tesis bàsiques 
del republicanisme cívic la reivindicació és també una exigència de responsabilitat moral en educa-
ció. 

Paraules clau 
Autonomia, dignitat, bellesa, autoritat, responsabilitat, moral. 

Recepció original: 11 de març de 2025 
Acceptació: 20 de maig de 2025 
Publicació: 25 de juliol de 2025 

 

«L’home és l’única criatura suscep-
tible d’educació. Per educació s’en-
tenen les cures que reclama a la in-
fància, la disciplina que el fa home 
i, finalment la instrucció amb la cul-
tura.» 
Kant, Tractat de Pedagogia, § 441 

Introducció a la lectura d’un clàssic mig oblidat 

Un dels aspectes menys atesos. i tanmateix més interessants del pensament de Kant és 
el de la seva teoria pedagògica. No pot sorprendre aquest oblit perquè l’obra de Kant 
s’inscriu en un context general de reflexió sobre filosofia de l’educació que abasta tot el 
XVIII germànic que comptava amb antecedents significatius com Luter, Melanchthon o 
Friedrich August Wolf i, a més, competeix amb experiències pedagògiques rellevants 
com el Philanthropinum de Basedow a Dessau o amb els treballs sobre educació de Her-
der, Fichte i Schiller. Amb tot l’obra pedagògica de Kant continua essent significativa i 
convé revaluar-la ni que sigui com a contrapès clàssic a la pedagogia de base rousseau-
niana a la qual presenta una alternativa prou significativa.   

Kant va ser sempre un professor, fins i tot amb les seves manies. De fet, va ser el pri-
mer gran filòsof modern que visqué exclusivament del seu treball de professional de l’en-
senyament, d’antuvi com a preceptor i com a universitari posteriorment, obrint un camí, 
el de filòsof funcionari, que ha estat molt fressat d’ençà del XIX, però que no hauria resultat 
ni tan sols imaginable per a Rousseau, Diderot o Montesquieu, per dir uns pocs noms de 
la generació il·lustrada immediatament anterior. Per a Kant ser professor i participar en el 
nucli mateix del procés educatiu com a eina de racionalitat és molt més que un mer ofici; 
la tasca de l’educador s’ha d’entendre com una manera d’elevar l’ésser humà, perquè la 

 

(*) Ramon Alcoberro és professor jubilat de la Universitat de Girona i membre del grup d’investigació de la Cà-
tedra Ferrater Mora (UdG). Autor de les traduccions i edicions catalanes Sobre els extraterrestres (Salt, Re-
remús, 2020) i Resposta a una pregunta: Què és la Il·lustració? (Sabadell, Enoanda, 2024) d’Immanuel Kant. 
ORCID: 0000-0002-8525-6632. Adreça electrònica: alcoberro1957@gmail.com 



 

218  Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona 

Ra
m

on
 A

lc
ob

er
ro

 

capacitat crítica tan sols és possible si l’esperona la prèvia tasca educativa. En la tradició 
kantiana, el mestre cal que sigui un personatge altament moral perquè és qui de manera 
més òbvia subordina la seva consideració personal, l’amor per si mateix, a l’única meta 
valuosa per sí, val a dir, ser moral.  

És per l’educació que es fa possible el futur millor del gènere humà. Com escriu a la 
Pedagogia (§ 449), «La natura humana no pot acostar-se a poc a poc a la seva finalitat, si 
no és gràcies als esforços de persones dotades de sentiments prou arrelats, prou interes-
sades pel bé del món i que són capaces de concebre la Idea d’un estat millor com a pos-
sible en l’avenir.» El mestre «no ha d’educar els infants en referència a l’estat present de 
l’espècie humana, sinó segons un estat millor, possible en el pervindre, és a dir, segons 
l’idea de la humanitat i el seu enter destí.» En definitiva, el pedagog kantià seria el més 
aproximat al que un husserlià anomenaria «un funcionari de la humanitat», val a dir, algú 
que rescata el sentit de la humanitat i el posa al servei de la comunitat.  

És ben sabut que Kant va néixer en una família molt humil, a l’extrem que els seus 
pares van ser enterrats de caritat pública. Una de les seves germanes va treballar sempre 
de minyona i ell durant anys es va guanyar la vida com a preceptor d’infants, una feina 
poc més ben considerada que la de criat. Al llarg de la seva vida fou el Herr Professor Dok-
tor quasi de caricatura, tot i que al final  arribà a ser el professor més ben pagat de la 
universitat de Königsberg (Grapotte, 2016). Va experimentar, doncs, una doble experièn-
cia personal sobre el valor de la pedagogia: d’una banda l’havia practicada des de sota, 
com a ensenyant a les cases de diverses famílies de la noblesa i de l’alta burgesia; però, a 
més, era conscient que va ser a través de l’educació com ell mateix havia pogut alliberar-
se de la condició quasi servil que hauria estat el seu destí si no hagués pogut estudiar al 
Collegium Fridericianum, un centre del luteranisme pietista més exigent al que s’accedia 
a través d’exàmens molt rigorosos. Fins i tot sabem que el van marcar profundament di-
versos dels seus mestres, especialment el pietista Franz Albert Schultz, que havia arribat 
a ajudar la família de Kant comprant-los llenya pel foc. Com explica el biògraf de Kant 
Manfred Kuehn, Schulz era un personatge de gran ambició i posseït per una «geheime 
Cholera», una còlera amagada i irònica que Kant en bona manera heretà (Kuehn, 2003). 
Les referències a l’educació que es troben disperses en tota l’obra kantiana, i molt espe-
cialment a l’Antropologia i al breu text de la Pedagogia, tenen sovint un regust autobio-
gràfic —especialment pel que fa a l’alta estima que els pietistes tenien per la dignitat— i 
el lector atent difícilment pot evitar la temptació de pensar que rere moltes de les afirma-
cions kantianes, especialment quan fa referència a la necessitat de l’ordre escolar, al pa-
per del joc i al de la disciplina, hi ha una experiència personal poc dissimulada. 

Els problemes d’un text 

Kant, o més ben dit el seu deixeble el teòleg Friedrich Theodor Rinck (o Rank), va publicar 
l’any 1803 un llibret sobre filosofia de l’educació, Über Pädagogik, que avui es pot trobar 
en edició canònica al volum IX de les Kant’s Werke publicades per l’Acadèmia de Berlín (1ª 
ed., 1923), però que per raons fins i tot estilístiques i redaccionals és un text molt contro-
vertit i difícil de situar en el conjunt de l’obra kantiana. Sovint ni tan sols en cursos uni-
versitaris es fa esment d’aquesta obra, i fins i tot al món germànic s’ha avançat molt poc 
en el seu estudi des del clàssic Immanuel Kant und die Pädagigik (Weisskopf, 1970). No és 
un fet menor que la mateixa paraula pedagogia aparegui d’una manera més que margi-
nal en el conjunt del corpus kantià, on, en canvi, «educació», i «didàctica» resulten mots 



 

Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona  219 

Kant i l´educació republicana 

força més habituals. Però tot i tractar-se d’un text poc treballat, i que cal usar amb cautela, 
de cap manera no es pot considerar la Pedagogia com una mera curiositat històrica, per-
què Kant sosté tant a l’Antropologia com al Què és la Il·lustració? que no hi ha llibertat 
possible sense una tasca educativa continuada.  

Se sap que per pura contingència acadèmica, perquè la universitat anava curta de 
professorat, el filòsof es va encarregar de l’assignatura de pedagogia (tot i que ell sembla 
que s’estimava més anomenar-la «didàctica») els anys acadèmics 1776-1777, 1780, 1783-
1784, 1786-1787, però no són clars els criteris que van guiar Rinck en l’edició del text, on 
sovint es troben barrejats elements que provenen de l’Émile rousseaunià i dels Pensa-
ments sobre l’educació de John Locke, ni tampoc la data o l’objectiu del text finalment 
editat. No s’acostuma a esmentar gaire el paral·lel que existeix entre la valoració de la 
funció pedagògica que fa Kant i les afirmacions sobre l’educació d’Helvetius al De 
l’homme, que no debades porta com a subtítol «de les seves facultats intel·lectuals i de la 
seva educació», que comença amb una crítica directa a l’educació escolàstica (és a dir a 
l’ortodòxia catòlica) i una reivindicació de l’educació com eina d’alliberament que podria 
signar perfectament el Kant del Conflicte de les facultats: «El que desitja el supersticiós –
diu Helvetius– és que l’home sigui absurd; el que tem és que l’home s’il·lustri. A qui confia 
el treball de degradar-lo? als escolàstics. Entre tots el fill d’Adam aquests són els més es-
túpids i els més orgullosos». La laïcitat, com el cosmopolitisme, són elements essencials 
del pensament de les Llums i sens dubte hi ha molts elements en la teoria moral kantiana 
que l’acosten molt més al materialisme francès del que voldrien acceptar algunes lectu-
res postkantianes i edulcorades de l’idealisme. 

En tot cas, el que va editar Rink és un compendi d'axiomes, lemes i tesis, més que una 
exposició organitzada lògicament i des del punt de vista simplement estilístic resulta 
molt diferent a la resta de l’obra kantiana. Certament, aquesta barreja no ha fet cap favor 
a la possibilitat d’un debat sobre el kantisme com a pedagogia, alhora que ha servit per 
diluir la càrrega política de les seves tesis. Però aquestes consideracions, tot i que es po-
den qualificar d’amalgama, amaguen tanmateix intuïcions que encara avui són interes-
sants; encara hi copsa molt especialment la preocupació per qüestionar opinions i pràc-
tiques que en matèria d'educació concebeixen l’autonomia (avui i ahir) d’una manera poc 
compatible amb la ciutadania. 

Per situar les idees de Kant sobre educació en el context de la seva obra filosòfica (i 
política!) seria interessant poder establir alguns elements de crítica textual que a hores 
d’ara encara provoquen força dubtes entre els especialistes. No està clar quina mena 
d’origen té el que llegim avui com a Pedagogia, o de vegades com a Reflexions sobre l’edu-
cació, si seguim la proposta d’Alexis Philonenko en l’edició francesa: ¿es tracta d’uns 
apunts per a les classes tramesos fidelment o d’un refregit elaborat per Rinck? Són mate-
rials tardans, vinculats a la redacció del Conflicte de les facultats i als debats sobre la ins-
tauració del batxillerat a Prússia? La primera pregunta no té fàcil resposta, però per la 
data de publicació,1803, un any abans de la mort de Kant, és de veure que, donat el seu 
Alzheimer, degué tenir poc o cap control sobre el producte final. El mateix editor va ex-
plicar, a més, que va partir en el seu treball d’un quadern que no portava ni tan sols títol. 
La resposta a la segona qüestió és més òbvia: els textos que avui llegim han de ser clara-
ment tardans, perquè no hi ha cap resta dels escrúpols religiosos previs a la tercera Crítica, 
publicada el 1790. De fet, entre 1781 i 1798 per a Kant educar ja no és només allò que 
s'entén per instrucció en el sentit més restringit, sinó qualsevol procés d’autoafirmació 



 

220  Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona 

Ra
m

on
 A

lc
ob

er
ro

 

racional que deriva del fet ontològic que les persones es desenvolupen i creixen moral-
ment. Així va anar concebent cada cop més la seva filosofia política en termes educatius, 
com a eina del progrés i com un aprenentatge de la llibertat sense cap objectiu religiós, 
cosa que difícilment hagués pogut plantejar-se en moments anteriors. 

Els dubtes filològics i les dificultats per situar aquest text en el seu context històric 
han tingut, certament, un paper significatiu a l’hora de passar molt per alt les idees kan-
tianes sobre educació, fins i tot a Alemanya. I no cal dir que a França la tradició rousseau-
niana ha estat prou potent per prescindir de les aportacions germàniques. L’edició que 
va fer Alexis Philonenko buscant el màxim de paral·lels entre Rousseau i Kant ha ajudat 
molt a obviar l’especificitat del pensament pedagògic kantià. Però la pedagogia kantiana, 
contra el que de vegades es diu, només és moderadament rousseauniana. Kant defen-
sava, com Rousseau, una educació negativa especialment en els primers anys de l’infant 
i a un nivell més profund considera que viure d’acord a l’estat de naturalesa (és a dir, evi-
tant la maldat de la civilització) és un ideal polític i moral, alhora que simpatitza clarament 
amb el seu pacifisme. Però, en canvi, clarament considerava que la civilització significava 
un progrés respecte a la rusticitat i, sobre tot era clarament hobbesià pel que fa a la seva 
concepció de l’home que per a ell és fusta torçada, per recórrer a la frase tòpica.  

El que diferencia Kant de Hobbes, diem-ho en passant, no és el pessimisme antropo-
lògic sinó la confiança en la possibilitat que té l’home de superar la violència mitjançant 
la llei i l’educació moral del gènere humà. En definitiva, Kant no creu en la ingenuïtat en 
cap de les dimensions possibles del concepte. L’home que no és bo per naturalesa, es 
torna, bo per l’educació, a través de la qual interioritza la moralitat universal. En altres 
paraules, Kant al mateix temps que mantenia que la natura procura la felicitat, defensava 
que ho fa mitjançant la cultura i que no hi pot haver cultura sense llei moral ni disciplina, 
cosa que potser faria arronsar l’espatlla a algun contemporani. Potser en un moment de 
valors febles, la clara aposta kantiana per la disciplina contra el que anomena sense em-
buts «salvatgisme» és un fet que no s’hauria de passar per alt. 

Ja posats, cal dir que en el cas hispànic, a més, la primera traducció de la Pedagogia 
kantiana va fer-la l’any 1911 –val a dir tan sols un any i mig després de l’execució de Ferrer 
i Guàrdia– un socialista i home de la Institución Libre de Enseñanza, Lorenzo Luzuriaga 
(1889-1959), republicà i secretari tècnic del ministeri d’Instrucció pública durant la Repú-
blica i mort a l’exili a l’Argentina. Es vulgui o no, la vinculació del kantisme amb la repú-
blica espanyola i la tradicional oposició de l’estament eclesiàstic, i molt especialment dels 
jesuïtes, a les idees de Kant, han ajudat també a l’innegable oblit del text en la tradició 
nostrada.   

La pedagogia de Kant en el context del republicanisme cívic con-
temporani 

Si ens plantegem les raons per les quals les propostes kantianes sobre pedagogia no són 
tan generalment ateses ni divulgades com caldria, cal afegir encara que Kant, i en general 
les idees de la Il·lustració, no han estat especialment populars als darrers anys, quan la 
idea de progrés s’ha vinculat massa fàcilment a la de catàstrofe (ecològica i civilitzatòria). 
El model kantià d’educació no es limita a ser una qüestió d’instrucció. Forma part de l’edu-
cació del caràcter, del que clàssicament hom pot anomenar Bildung, val a dir, formació, 
construcció de la personalitat o de l’esperit un concepte que als darrers temps ha estat 



 

Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona  221 

Kant i l´educació republicana 

sovint bescantat per considerar-lo eurocèntric, restrictiu i poc democràtic (Scotton, 
2023). El projecte pedagògic kantià que inclou diversos sentits de la Bildung (simultània-
ment la del judici moral, la de la virtut i la de la personalitat o el caràcter) té límits obvis, 
però com diu el tòpic no hauríem de llençar el nen amb l’aigua bruta quan el banyem.  

Des que l’any 1996 el filòsof nigerià (igbo) nacionalitzat nord-americà Emmanuel 
Chukwudi Eze (1963-2007) va publicar a Race and Enlightenment, un article ja clàssic sobre 
el racisme de Kant, els estudis kantians han fet un gir considerable i cada vegada interes-
sen més els debats que el vinculen, sovint no gens favorablement, amb les qüestions de 
gènere i amb l’ecologia. Al cap i a la fi, les referències kantianes al que anomena bell sexe 
(i que identifica amb ser menor d’edat perpètua) no són el que hauria de més lúcid en el 
seu pensament. En la crítica d’arrel postmoderna, els escrits d’antropologia i de filosofia 
política, que fins no fa gaire eren menyspreats o considerats menors, han anat prenent 
una centralitat que hauria estat del tot insospitada en la generació que el llegia en clau 
existencialista o des de l’estructuralisme. Però la recuperació de tota una sèrie de textos 
que es vinculen a la tercera pregunta kantiana (què és l’home?) són inseparables de la 
seva pedagogia perquè, ara com sempre, l’home és l’animal que ha de ser educat. Els 
quatre compromisos cívics que es defensen des dels postulats republicans, a saber, l’exis-
tència d’obligacions cíviques, la centralitat del bé comú, la virtut cívica i l’exigència de 
deliberació en la vida pública, emanen clarament de la filosofia kantiana (Peterson, 2011).  

En el republicanisme cívic hi ha un element central que té el seu origen en la teoria 
moral kantiana: ens referim al paper de la bona voluntat vinculat a la universalitat del 
judici moral. Per a Kant, el judici de l'educador només s'ha de basar en el deure, ha d'ac-
tuar per deure, és a dir que la seva acció, les seves eleccions i les seves decisions estan 
impulsades per la llei moral inscrita en ell, la «bona voluntat», que prescriu el seu judici. 
Obeir la pròpia bona voluntat (que consisteix en la decisió racional d’orientar el voler en 
la línia del bé) és la naturalesa mateixa de la llibertat en Kant. És evident que aquí el ca-
ràcter moral de l'acció de l'agent moral no depèn de l'objectiu, assolit o no, l'acció, sinó 
del principi (màxima) que orienta un acte. Si transposem el raonament al nostre context 
com a pedagogs, la voluntat de bé significa actuar a l’aula proposant les activitats que 
millor s'adaptin als alumnes, però també que s'adaptin a les seves pròpies capacitats 
sense perdre mai l’horitzó de l’universalisme. A través de l’educació es realitza l’ideal re-
publicà (i cívic) d’aprendre a pensar «No n’hi ha prou amb ensinistrar un infant; importa 
sobre tot que aprengui a pensar (...) abandonant la moralització. Com n’és d’important 
ensenyar els infants a odiar el vici, no per la raó que Déu l’ha prohibit, sinó perquè és 
menyspreable per ell mateix.» (Pedagogia, §451). Que l’educació ha de ser un instrument 
de realització de la virtut, i no una simple inserció laboral, és un principi cívic que la pe-
dagogia de model kantià considera del tot central.  

El nucli del republicanisme cívic en filosofia política és la no dominació i l’eina per tal 
que els humans no siguin dominats és necessàriament l’educació del caràcter i l'aprofun-
diment en l’autonomia moral. La pedagogia de Kant és republicana perquè no confon la 
subjectivitat i l’autonomia, un dels principis de la pedagogia global actual, amb l’emoti-
vitat ni amb el subjectivisme. Que tots els homes són subjectes i que, en conseqüència, 
no s'han de considerar els uns als altres com a mitjans, ni com a entitats que valguin no-
més en la mesura que poden ser usats (en el procés productiu o en qualsevol altra relació) 
és el nucli  de la filosofia kantiana. Tota la teoria pedagògica d’arrel kantiana està al servei 



 

222  Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona 

Ra
m

on
 A

lc
ob

er
ro

 

d’una concepció del món que considera, en els termes del seu article Resposta a una pre-
gunta: què és la Il·lustració, que l’educació és l’eina que permet als éssers humans alliberar-
se de la tutela aliena i atrevir-se a pensar, actuant amb resolució moral. 

Pedagogia o estètica? 

Té sentit encara avui, en temps de relativisme moral, reflexionar sobre Kant i la pedago-
gia, o estudiar aquest tema s’ha convertit tan sols una curiositat històrica i en un entrete-
niment erudit? Ara que la pedagogia ha fet un gir cap a les competències i vivim en soci-
etats líquides, ¿paga la pena insistir sobre la significativat de la teoria de l’educació d’un 
filòsof nascut fa tres-cents anys que considerava l’educació com un procés substancial 
d’ensinistrament i de disciplina i la Il·lustració com un exercici de responsabilització? No 
estem parlat d’un paisatge conceptual que irremissiblement correspon al passat? Una 
educació de model kantià, centrada en el deure i en la formació del caràcter i que reivin-
dicava el paper de la memòria com a eina educativa ¿és viable en una societat centrada 
en els drets, que fuig dels imperatius i és molt escèptica sobre l’herència de la Il·lustració 
i, especialment, sobre la idea de progrés? 

En realitat, la pedagogia sempre ha estat kantiana sovint sense saber-ho, com Mon-
sieur Jourdain ignorava que parlava en prosa. I ho ha estat perquè la importància que es 
dóna a la subjectivitat és un dels principis de la pedagogia global actual. Això defineix els 
actors del procés de formació/educació com a finalitats en ells mateixos i subjectes als 
quals es prohibeix explotar-se mútuament, que són els principis més bàsics del kantisme. 
També per a Kant l’educació, tot i que pot fer necessària en la primera infància un cert 
nivell de domesticació (avui en diríem aprenentatge de l'autocontrol) no pot ser pura-
ment mecànica. Educar és ensenyar els infants i els joves a ser autònoms (concepte kan-
tià) i a no considerar les persones com a eines. Res tan contrari al kantisme com adoctri-
nament. Si la tasca educativa fos tan sols disciplinària estaria molt lluny de l’objectiu kan-
tià de la «rectitud moral» que impedeix instrumentalitzar ningú. Que tots els homes són 
subjectes i que no s'han de considerar els uns als altres com a mitjans, constitueix la 
quinta essència de la filosofia kantiana.  

Al cap i a la fi, la pedagogia ha de ser kantiana perquè ha de preparar els ésser humans 
per a l’autonomia, tot passant per la cura, la disciplina i la instrucció en un ordre creixent 
de complexitat. El que pretén el pedagog quan forma els seus alumnes i el que pretén 
també la teoria ètica de Kant és el compromís dels futurs ciutadans amb l’acció moral. La 
humanitat és un tot moral format per éssers que són al mateix temps heterogenis i com-
plementaris i la funció de l’educació és fer-los conscients al mateix temps de la seva dife-
rència, com a subjectes morals valuosos en ells mateixos, i de la unitat racional del gènere 
humà. 

Que cada home, arreu del món i en tot moment, constitueix una individualitat exis-
tencial elemental a considerar com un fi en si mateix, s'ha convertit des de Kant, i gràcies 
a ell en una idea regulativa en el sentit ple del terme, val a dir, de valor universal, que no 
podem ignorar i de la qual s'admet que ha de guiar la conducta dels homes. L'interès que 
la idea kantiana de la persona humana té per la pedagogia és, doncs, evident. Si la raó 
humana és finita però té una ambició de coneixement universal i infinita, necessita de 
l’educació per tal de progressar cap a millor. I anant encara més enllà de la pedagogia, si 
es considera que el dret i la política han de ser universalistes i racionals no podem ignorar 



 

Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona  223 

Kant i l´educació republicana 

la problemàtica que això implica en l’educació. Però el que avui molesta o estranya dels 
textos pedagògics kantians és que no separa l’autonomia, ni la llei de la disciplina (o si es 
vol de l’auto/disciplina) i que rebutja tota mena d’espontaneïsme o d’infantilització social 
com una forma de parany contra la racionalitat.  

Hi ha un concepte d’educació republicà d’arrel kantiana, el de l’educació de la lliber-
tat a través de la disciplina i del conreu dels hàbits, que es troba en el nucli mateix de la 
seva pedagogia i que té encara una significació fonamental en l’educació cívica en valors. 
Si Kant, conjuntament amb John Stuart Mill, és l’autor clàssic de referència en la filosofia 
moral de la modernitat i en la teoria política del republicanisme cívic és perquè afirma la 
centralitat de l’autonomia moral, el concepte sobre el qual s’organitza qualsevol concep-
ció política de la llibertat. Però és absolutament important destacar que l’autonomia kan-
tiana es realitza sempre dins la llei que garanteix la llibertat de cadascú; Kant no vol sacri-
ficar ni l’obediència ni la llibertat. Si hem de ser disciplinats i instruïts és en ordre a assolir 
l’autonomia. Cal obediència a la llei, perquè sense ella no és possible la llibertat, i, alhora, 
la llibertat tampoc es pot separar del coneixement reflexiu. La consciència del que encara 
ens impedeix actuar amb plena consciència del que Kant anomenava «regne dels fins» i, 
per tant, de la necessitat de progressar moralment és l’esperó de l’acte educatiu. Educar 
és fer possible que l’ésser humà progressi cap a millor i evitar que caigui en la desespe-
rança (Antropologia, Didàctica I, § 35), per això cal que se’ns ensenyi a preveure les con-
seqüències dels nostres actes (si cal aplicant el càstig); però és, molt especialment «acom-
panyar l’enteniment sa i establir el vincle entre ell i la raó» (Antropologia, Didàctica I, § 43). 
Per això mateix l’autonomia kantiana, i el model educatiu que proposa, és republicana i 
desatendre aquest fet pot portar greus conseqüències, que no són tan sols de caire teòric.  

Kant quan parla d’educació dels infants com a eina del progrés de les Llums, igual 
com Mill a Civilització (1836) quan pensa el paper de la universitat com a eina de canvi 
cultural en les condicions de la revolució industrial, ha de ser llegits en els seus propis 
termes. L’autonomia kantiana no es pot separar d’una banda del component d'aprenen-
tatge, ni tampoc d’una dimensió estètica de la vida. L’autonomia és un sentiment moral 
i és bella, no tan sols perquè constitueix un element de llibertat sinó perquè implica un 
sentiment d’esforç, de millora i d'autosuperació, val a dir, de construcció de la pròpia vida 
en tant que vida educada. L’autonomia obre el pas a la vida bella però no de qualsevol 
manera. Hi ha bellesa perquè l’acció lliure es fonamenta en el respecte a la llei – i això no 
és una paradoxa. Si, per dir-ho d’una manera ràpida, la vida és bella, ho és perquè és una 
vida apresa, cultivada a través de la memòria i de la imaginació que ens permeten cons-
truir judici moral reflexionat i una experiència subjectiva capaç de reivindicar també va-
lidesa universal. La bellesa i la moralitat tenen en comú el rebuig de la banalitat i per això 
en el seu grau més alt corresponen al sublim. 

Per a experimentar la bellesa de la vida no cal representar-se fets heroics (que Kant 
com a autor de La pau perpètua més aviat detestava), sinó actuar amb imaginació moral. 
La vida vella en Kant és exactament el contrari de la crueltat. Fins considera els entusias-
mes irracionals contraris al sentiment moral, perquè provoquen que la gent normal se 
senti incapaç d’assolir-los i es desmoralitzi, creient que no són cosa seva. El sentiment que 
va de l’admiració a la veneració, és essencial; ha de ser après des de l’edat més tendra i 
sense un fons estètic, sense la bellesa que s’expressa en els detalls, en l’harmonia i en les 
petites coses, no hi pot haver kantianament una resolució moral, tot i que la resolució 
moral vagi molt més enllà de l’estètica. 



 

224  Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona 

Ra
m

on
 A

lc
ob

er
ro

 

No hi ha autonomia ni educació sense llei 

Tot i ser un gran pensador de la ciència, Kant mai va considerar que l’educació pogués 
ser pensada com una ciència. És clarament un art, l’art de fer néixer en els infants al mateix 
temps la dignitat i el coneixement. A l’extrem, l’educació és un acte de fe en el destí de 
l’home i això, al moment actual caracteritzat per un «cientisme» creixent té un valor molt 
significatiu. Hi ha una metàfora molt coneguda a Què és la Il·lustració que pot servir per 
entendre el sentit kantià de l’educació. És la del nen que creix i s’aixeca. El nen que aprèn 
a caminar necessàriament ho fa caient i tornant-se a aixecar. Si volem protegir-lo massa 
(val a dir, si volem prohibir l’error) mai podrà caminar per ell mateix i això potser semblarà 
magnífic als tutors però és un desgràcia. I viceversa, si el fet que caigui i s’equivoqui no 
es corregeix donant-li instruccions clares i infonent-li confiança, tampoc anirem gaire 
lluny.  

Tan sols si s’educa els individus en el respecte a la llei i a l’ideal moral, tan sols si se’ls 
redreça amb idees clares i amb una organització i un programa clar, es pot assolir una 
vida on hi hagi bellesa i bondat, perquè a contrario senzillament no hi pot haver vida 
humana bella si es fonamenta sobre el mal o en l’error i si no es treballa amb rigor sobre 
la pròpia consciència. Com se’ns diu a la Pedagogia: «En l’educació tot depèn d’això: cal 
establir arreu els bons principis i fer-los susceptibles de ser entesos i admesos pels infants 
(...) Han d’aprendre a substituir la por als homes i als càstigs divins per la por a la pròpia 
consciència (...) i la devoció morosa, tímida i ombrívola per l’alegria i la pietat unides en 
el bon humor» (§492-493). L’autonomia moral que és l’objectiu que pretén aconseguir 
l’educació dels infants no cau del cel. Ben al contrari ha de ser treballada amb esforç i 
convertida en obra d’art gràcies a l’aprenentatge. Òbviament, per això mateix, l’educació 
kantiana no és un projecte que tingui cabuda en una època de valors febles, ni en l’emo-
tivisme pedagògic. Però això no converteix la pedagogia kantiana en un anacronisme 
sinó en un repte: el de reforçar l’autonomia en temps de submissió tecnològica. En qual-
sevol cas, Kant era optimista: un cop els éssers humans hagin caigut diverses vegades 
acabaran per aprendre a caminar, malgrat els esforços interessats d’alguns. 

Dotar els educands d’autonomia és el que, dins del moviment educatiu global, sem-
pre ha pretès la pedagogia. Però a diferència del que defensen moltes tesis pedagògi-
ques contemporànies, per a Kant resulta un principi axiomàtic que l’autonomia no és un 
a priori de la vida humana; ben al contrari, es construeix i es disciplina; neix de l'aprenen-
tatge i no de la natura. La seva posició en teoria educativa es troba gairebé als antípodes 
de l’espontaneïtat ingènua i rousseauniana, de tal manera que en el sistema kantià el que 
ell anomena «eudaimonia» o felicitat arriba fins i tot immoral o atemptatori contra la lli-
bertat si no se subordina a la dignitat. Ser digne de ser feliç implica incloure en la felicitat 
l’element d’universalitat sense el qual la llibertat i la felicitat d’uns es fonamentaria en 
l’opressió dels altres i, en conseqüència, seria immoral. Coneixem per tal d’actuar i no 
podem actuar moralment si no actuem per deure, cosa gens natural en els humans.  

Tan sols el dret permet l’autodesenvolupament i la moralitat autònoma. Si mitjançant 
l’educació, l’home: «ha d’adquirir una disposició [Gesinnung] a triar tan sols coses bones», 
com diu a la Pedagogia (§ 450), la persona realment educada amplia el mode de vida 
segons el dret a totes les relacions humanes, de manera que no hi ha cap dret que no 
tingui un correlat social. El postulat del dret privat (expressat al § 42 de la Doctrina del dret 
i a molts textos paral·lels) tan sols es pot fer valdre si està regit, al seu torn, pel postulat 



 

Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona  225 

Kant i l´educació republicana 

del dret públic que especifica el contingut universal de la legislació: «en raó de la relació 
de coexistència inevitable amb altres homes has de sortir d’aquest [de naturalesa], per 
entrar en un estat jurídic, és a dir en un estat de justícia distributiva» i és l’educació i el 
treball dels mestres el que ha de fer que l’educand assoleixi al mateix temps l’educació i 
l'accés a la llibertat comuna. 

Educació i autonomia 

Kant no va tenir mai una concepció idíl·lica de la infància. Més aviat al contrari i per això 
va escriure a la seva Pedagogia que els anys de la joventut «són els més penosos perquè 
s’està sotmès al jou d’altri, perquè difícilment es pot tenir un amic de debò i perquè en-
cara és més rar poder gaudir de llibertat» (§ 485). Convé recordar que pel que fa a la po-
lèmica sobre la naturalesa humana, Kant era més aviat hobbessià: per a ell la humanitat 
és, com diu una coneguda metàfora «fusta torçada» i correspon a l’educació el treball de 
construir el sentiment moral que permet redreçar-la i evitar l’egoisme i la famosa «inso-
ciable sociabilitat». De fet, havia estat Maquiavel el primer a dir que l’home no és exacta-
ment dolent, sinó que per naturalesa som individus ambiciosos. És l’ambició l’origen del 
mal, una tesi que Kant recollirà en el seu Projecte de pau perpètua. Ensenyar moralitat als 
infants, evitar l’egoisme i construir eines de vida en comú és un objectiu pedagògic que 
va contra el que Kant considera estructures molt profundes de la personalitat humana; i 
que, en conseqüència, no es poden aconseguir sense un esforç pedagògic de disciplina i 
d'interiorització.  

A l’autonomia (que és tant com dir a la vida bella) tan sols s’hi pot accedir interiorit-
zant l’ordre; si la cultura moral i l’educació tenen algun sentit és en la mesura que cons-
trueixen un caràcter moral. Conrear la llibertat només és possible quan la coerció externa 
s’ha abandonat i és l’ésser humà mateix qui construeix i interioritza una moralitat amb 
valors universals. Com deia Gabriel Ferrater «és art llarga fer-se decent/ i decent vol dir 
solitari», l’educació per a la sociabilitat serà un camí llarg i costós. Educar és perfilar i dar-
rera de cada pedagogia hi ha una determinada idea de l’ésser humà que es vol bastir. Si 
volem que els humans siguin autèntics «legisladors en el regne dels fins» caldrà que el 
procés pedagògic ensenyi destriar-los racionalment.  

Al seu article Què és la Il·lustració? Kant es planteja un tema de ressonància política i 
pedagògica realment substancial: quin ha de ser el paper dels que anomena «tutors» de 
la humanitat. Són tutors tots aquells que consideren que la humanitat viu en un estat 
d’infantilisme inevitable, de manca de capacitat per racionalitzar i de pura ingenuïtat. En 
conseqüència ells s’ofereixen per tal de guiar-nos i evitar que prenguem mal. Els tutors 
poden ser eclesiàstics, polítics o de qualsevol altra mena, però tenen en comú (fins i tot 
de bona fe) proposar-se ells mateixos com a instruments per tal de guiar-nos, això sí, 
mantenint-nos en un estat de minoria d’edat perpètua.  

Viure sota un tutor pot ser agradable («si puc pagar no em cal pensar») però la tutoria 
en Kant és exactament el contrari de la pedagogia. Necessitar un tutor és un signe d’in-
fantilisme («els infants són naturalment menors (...) però situar-se un mateix en situació 
de minoria, per degradant que això pugui ser resulta tanmateix molt còmode», Antropo-
logia, Didàctica I, § 49) i Kant no té cap problema a dir que «qui tan sols imita és un beneit.» 
Cal diferenciar curosament entre el que fa un pedagog i el que fa un tutor, especialment 



 

226  Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona 

Ra
m

on
 A

lc
ob

er
ro

 

en la manera d’enfocar la coacció: el pedagog reprimeix com a manera de conduir la hu-
manitat a la llibertat i de construir la facultat de jutjar en els seus alumnes, mentre el tutor 
tracta la humanitat com a un ramat incapaç d’autodeterminar-se i de créixer moralment. 
El més perillós per a l’educació i per al futur de la humanitat racional seria que, acceptant 
sotmetre’s voluntàriament als tutors, els humans decidissin simplement que no volen ser 
lliures. 

Educació i disciplina 

Agradi o no, l’ésser humà ha d’assumir que l’educació per a la llibertat té inevitablement 
un cert nivell de coacció i que si els humans ens hem d’alliberar de «l’estranya tutoria», 
val a dir de la gent que pretén impedir-nos pensar perquè ho considera un esforç perillós, 
ho hem de fer a través d’un treball, no necessàriament feliç, especialment en les primeres 
etapes, d’educació i d’autoeducació. Inevitablement, per escandalós que sembli, des del 
punt de vista d’una ètica kantiana (i de la política republicana que hi està associada) l’edu-
cació en origen ha de ser «negativa» és a dir, basada en prohibicions i no tan sols en re-
forços positius. Defensar que la cultura moral i la cultura intel·lectual són el complement 
normatiu de la disciplina i que la disciplina és el subsòl de l’educació ha convertit sovint 
Kant en un autor problemàtic i poc esmentat pels estudiosos contemporanis en filosofia 
de l'educació. Però potser cal tornar a llegir el seu vell tractat de pedagogia per evitar que 
un espontaneïsme radical desvirtuï el potencial del creixement moral. 

En una lectura kantiana, el nen que l'educador té la responsabilitat moral d'educar i 
elevar a la grandesa de la humanitat necessita ser protegit alhora de dos perills: d’una 
banda de tot intent de debilitar, banalitzar o deshumanitzar el coneixement, i de l’altra, 
de degradar la seva capacitat de pensar per ell mateix – i el mestre ha de ser una figura 
d’autoritat que guiï el procés de centrament de l’atenció fins que l’alumne assoleixi la 
capacitat de ser autònom i realitzi el seu propi procés de sapere aude. Per això sempre és 
millor educar mitjançant l’exemple que el simple càstig. En relació a la disciplina, el càstig 
com a tal no té sentit si el mestre no és capaç de demostrar a l’alumne que quan li està 
posant una limitació, això li resultarà útil en la mesura que el farà capaç d’utilitzar la seva 
pròpia llibertat.  

L'educació resulta absolutament imprescindible per al desenvolupament de la hu-
manitat i com que no existeix una espontaneïtat moral en l’ésser humà no hi pot haver 
acte educatiu sense introduir-hi ordre i disciplina. En altres paraules: «L’home tan sols pot 
esdevenir home per l’educació. És tan sols el que ella ens fa» (§ 443). Si no fóssim educats, 
si no treballessim disciplinadament la imaginació i la memòria, no superaríem l’estat na-
tural que, en el nostre cas en condemna biològicament a la més absoluta feblesa. 
«L’home té la necessitat de cura i de cultura. La cultura comprèn la disciplina i la instruc-
ció», ens diu (§ 443). És precisament perquè tots els homes tenen «tal inclinació a la lli-
bertat» (§ 442) que cal «acostumar-los aviat a complir les prescripcions de la raó» per tal 
d’evitar que la llibertat es torni contra nosaltres mateixos. L'home (terme genèric) no és 
sinó allò que l'educació en fa. Interioritzar l’ordre és l’altra cara de la satisfacció de ser 
lliure. L’aspecte positiu de disciplina i de la cultura (una cosa que els animals no necessi-
ten perquè viuen en l’instint) és que posa les condicions del creixement moral. Òbvia-
ment aquesta reflexió s’emmarca en una tradició humanista, que convencionalment es 
pot dir que prové de Montaigne i que valora la llibertat com a possessió d’un mateix a 
través del coneixement que ens permet millorar-nos (Assaigs, llibre I, XCVI) Montaigne que 



 

Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona  227 

Kant i l´educació republicana 

entenia que l’educació no servia de res si tan sols produïa «ases carregats de llibres», i 
encara «a fuetades» és el fons comú de tota la tradició pedagògica il·lustrada, però Kant 
hi afegeix una necessitat d’ordre, possiblement d’arrel pietista, que no es trobaria en el 
filòsof occità.  

Això planteja el problema de la relació entre llibertat i la coerció. L’educació per a 
Kant ha de tenir un element coactiu perquè espontàniament els humans no incloem els 
drets dels altres en el nostre plantejament dels drets personals i, en conseqüència, neces-
sitem ser educats per tal de superar la tendència a confondre felicitat amb egoisme i en-
totsolament. Però la coacció kantiana és, específicament, de caire moral i la pretensió que 
l’ha de moure és que els infants aprenguin a analitzar les accions i les paraules de les 
persones de forma raonada comprenguin que tots els éssers humans –i també ells quan 
es captenen de forma no adient– actuen de maneres, sovint qüestionables o poc racio-
nals.  

El conreu de la disciplina escolar és l’eina per tal que un dia pugui ser lliure i gestioni 
la seva autonomia a través de la mútua dependència de tots. O el que és el mateix sense 
dependre de les disposicions dels altres ni dels seus propis desitjos egoistes i subjectius. 
La coacció no té sentit com a imposició des de fora, que tan sols porta al fingiment, sinó 
com a reflexió en consciència sobre la pròpia activitat i sobre la implicació de la norma 
en la conducta quotidiana de cadascú. Pretén que sigui el propi alumne qui descobreixi 
la manca de sentit (o com diria Kant, la inconsistència) de les pròpies accions i reflexioni 
sobre la responsabilitat de les pròpies accions, de manera que no és necessàriament un 
càstig sinó una ajuda al progrés moral. Es tracta de promoure el respecte a l’aula, no de 
castigar físicament.  

Sobre la qüestió de la coerció educativa és necessari puntualitzar, a més, que per a 
Kant l’estat civil exigeix com a postulat de la raó l’exercici de la coacció legal, però que la 
coacció legal (si cal, la força) és quelcom fonamentalment oposat a la violència. Per dir-
ho en els termes d’André Tosel: la violència resulta «immanent a l’insociable sociabilitat 
de l’estat de natura» (Tosel, 1988), mentre que l’autoritat del mestre i la sanció, Kant les 
considerava necessàries precisament per barrar al pas a la tendència humana al desordre 
natural. L’estat de dret, com l’escola, tenen per funció civilitzar i, per tant, la seva coacció 
no es pot confondre amb la violència – sinó que estricament pretén prevenir-la. No es 
tracta d’educar en les «bones maneres» o en les convencions morals, sota un fons de cul-
pabilització, sinó d’ensenyar a viure en la llei moral universal, generant un interès moral 
compartit, basat en l’autoreflexió. Si l’home té com a destí ser lliure, ha d’adquirir consci-
ència de la llei moral i aquesta és una de les responsabilitats essencials de l’acte educatiu. 

Tal com testimonia el § 83 de la Crítica de la facultat de jutjar, que resumeix de manera 
prou clara el seu pensament sobre la història, Kant creia que la cultura és la finalitat dar-
rera que resulta possible atribuir a la natura i consisteix en el desenvolupament de l’apti-
tud que rau en cada ésser raonable per tal de proposar-se finalitats lliurement (tesi per-
fectament contemporània). Educar per a Kant és fornir als alumnes les eines que els per-
metin ser autònoms i, en conseqüència fugir de la feblesa a què ens condemna la natura 
i de les situacions de submissió i heteronomia moral que han causat els que a Què és la 
Il·lustració? anomena els «tutors dels gènere humà» que ens volen submisos al seu poder. 
Si d’alguna cosa desconfia Kant és de l’espontaneïtat. La natura, ens diu Kant a la Crítica 
de la facultat de jutjar, «és lluny d’haver afavorit l’home per sobre dels altres animals; l’ha 



 

228  Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona 

Ra
m

on
 A

lc
ob

er
ro

 

respectat tan poc com a qualsevol altre animal» i, en conseqüència, sense educació dis-
ciplinada la humanitat no podria ni tan sols sobreviure. Si algun autor està lluny de de-
fensar cap mena d'espontaneïtat, és el professor prussià partidari de «la cultura de la dis-
ciplina» que «consisteix a alliberar la voluntat del despotisme dels apetits». Això potser el 
fa poc contemporani, però al mateix temps el converteix en un autor significatiu en el 
debat actual sobre la relació entre llibertat i responsabilitat en l’educació.  

La qüestió de la disciplina: una resposta republicana 

En una lectura republicana la pedagogia d’arrel kantiana resulta especialment significa-
tiva en la mesura que la seva obra reivindica l’autonomia de l’alumne alhora que fa una 
crítica radical del subjectivisme, l’individualisme i l’emotivisme moral que considera in-
compatibles amb una educació per a la ciutadania madura i adulta. Això el porta, òbvia-
ment, a fer una lectura positiva de la disciplina no per ella mateixa sinó com a eina d’au-
tosuperació humana i considerada com l’instrument que permet sortir de la minoria 
d’edat, adquirint consciència de les finalitats de la raó humana. I no tan sols això: la disci-
plina de la raó (i, per tant compatible del tot amb la segona Crítica) és l’eina a través de la 
qual els humans entenen que és satisfactori actuar sense ser moguts pel plaer, perquè 
aprenen que hi ha valors incondicionats que van més enllà del gaudi del present. Aquest 
és un dels trets que per a molts pedagogs contemporanis resulta més antiquat i fins i tot 
anacrònic, en l’obra pedagògica. Precisament per això cal aturar-s’hi i reconsiderar-lo.  

Atès que l’home per naturalesa tendeix al mal, però per cultura pot alçar-se fins a la 
racionalitat i la moral, un dels problemes majors de la pedagogia, aleshores com ara, és 
precisament com portar a la llibertat a través de la coacció. A diferència dels nostres pe-
dagogs postmoderns, Kant i el republicanisme cívic sempre han valorat com a positiva i 
necessària la Erzwingung (coacció, obligació, contrainte en francès) en tant que forma 
d’accedir a l’aprenentatge de la llibertat. Senzillament: «qui no és disciplinat és un sal-
vatge.» 

Molt possiblement Kant, com molta altra gent de la seva època, coneixia la famosa 
frase atribuïda a Leibniz que diu que l’educació és tan poderosa que fins i tot és capaç de 
fer ballar els ossos. Però no pretenia educar ossos per ballar al so del pandero, sinó ciuta-
dans capaços de pensar per ells mateixos. Kant considerava que tan sols estem autorit-
zats a ser pessimistes si deixem que l’home segueixi el camí de les passions, sempre con-
tradictòries i irracionals, per comptes d’optar pel que ell anomenava el regne de la crítica.  

L’experiència del Kant preceptor d’infants i adolescents traspua en la seva Pedagogia 
quan escriu, per exemple, que «Els càstigs que s’infringeixen amb signes de còlera són 
equivocats. Els infants no hi copsen més que els efectes de la passió d’un altre i se senten 
ells mateixos víctimes (...) és absurd exigir als infants que són castigats que us ho agraei-
xin.»(§ 483). Per comptes de càstigs el que han de rebre els infants són exemples i, més 
específicament, expressions de veracitat que ells puguin imitar. La veracitat, en tant que 
tret del caràcter, permet que es construeixi confiança, mentre que «la pèrdua de l’estima 
és l’únic càstig que convé a la mentida.» (§ 486)    

Si ens cal la disciplina a l’aula (i en la vida de cada dia!) és per evitar la guerra de tots 
contra tots a què ens abocaria una subjectivitat relativista desfermada. L’antropologia 
kantiana, com és sabut, no considera –a diferència del que pensa Hobbes– que l’home 
sigui dolent per naturalesa, sinó que afirma simplement que els humans no tendeixen al 



 

Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona  229 

Kant i l´educació republicana 

bé per si mateix, ni a la bondat universal, sinó que han de menester lleis que els facin 
bons i, òbviament, la manera de transitar de l’estat de naturalesa i d’indiferència a l’estat 
de sociabilitat, de moralització i de cooperació és educar-lo. Per a Kant la llibertat és in-
destriable de les regles perquè altrament deriva en una violència que ofega precisament 
aquells a qui pretén alliberar. L’ús prudent de mesures pedagògiques és el que ens per-
met modelar una conducta moral i inclusiva. És necessària, doncs, una consideració po-
sitiva de la disciplina com a eina pedagògica com a eina de formació del caràcter i com a 
eina per construir en els éssers humans el deure de veracitat que és l’exigència del crei-
xement moral.   

Referències  
Canton, C. (2025) Kant. Vol. III. Filosofia religiosa, crítica del judici i doctrines menors. 

Sabadell, Enoanda, p. 219-224. 
Carnois, B. (1973) La cohérence de la doctrine kantienne de la liberté. Paris, Ed. du Seuil.  
Gambou, A, R. (2021) «La figure du pédagogue et les principes pédagogiques dans la 

pensée éducative de Kant». Penser l’éducation, núm. 48, p. 37-55. 
Grapotte, S. (2016) «Kant enseignant. Carrière académique, mode d’exposé et notes de 

cours», a Jean-François Goubet (Dir.), Kant et l'éducation. Arras, Artois Presses 
Universitaires, p. 13-30. 

Helvetius, C.-H. (1969) De l’homme. Introducció a les Œuvres complètes, vol. VII-VIII (edició 
d’Obres completes del 1795, reproduïda per Ed. Georg Olms, p. XXXVI).  

Kant, I. (2018) Kant's Werke, Vol. 9: Logik; Physische Geographie; Pädagogik. Classic Reprint. 
Edició de l’Acadèmia de Ciències de Berlín.  

Kuehn, M. (2003) Kant. Madrid, Acento Editorial [Ed. original, Kant a biography. Cambridge 
University Press, 2001].  

Peterson, A. (2011) Civic Republicanism and Civic Education. The Education of Citizens. 
Londres, Palgrave-McMillan, p. 76. 

Philonenko, A. (2018) «Éducation et métaphysique», a E. Kant, Réflexions sur l’éducation. 
Paris, Vrin, p. 33-58. 

Scotton, P. (2023) Bildung, educació i utopia. El lloc de la utopia en la filosofia de la Bildung, 
Sabadell, Enoanda.  

Séguy-Duclot, A. (2019) Emmanuel Kant, l’humain mesure de toutes choses. Paris, Belin. 
Stark W. (2016) «Kant Über Pädagogik, un cours comme les autres?», a Jean-François 

Goubet (Dir.), Kant et l’éducation. Arras: Artois Presses Université, p. 31-45. 

Tosel, A. (1988) Kant révolutionnaire. Droit et politique. Paris, PUF.  
Vincenti, L. (1992) Éducation et liberté, Kant et Fichte. Paris: PUF. 
Weisskopf, T. (1970) Immanuel Kant und die Pädagogik. Beiträge zu einer Monographie, 

Zurich Editio Acadèmica. EVZ-Verlag. Basler Beiträge zur Philosophie und ihrer 
Geschichte; Bd. 5.  

Williams, H. L. (Ed.) (1992) Essays on Kant’s political philosophy. Chicago, Chicago 
University Press. 

Zarka, Y. Charles i C. G. Lafaye (Sous la direction de…) (2008) Kant cosmopolitique. Paris, 
Éditions de l’Éclat.  

  



 

230  Temps d’Educació, 68, p. 217-230 (2025) Universitat de Barcelona 

Ra
m

on
 A

lc
ob

er
ro

 

Kant and republican education 
Abstract: Although Kantian texts on pedagogy are little known, they also clarify the structure and 
limits of autonomy, given that man is a being who needs to be educated to become free. This paper 
presents some of the central themes in Kantian pedagogy, which links moral autonomy with the 
requirement of rigor and discipline to build a critical citizenship. From the basic theses of civic re-
publicanism, the claim of Kantianism is also a demand for moral responsibility in education. 

Keywords: autonomy, dignity, beauty, authority, responsibility, morality. 

 

Kant y la educación republicana 
Resumen: Aunque los textos kantianos sobre pedagogía son poco conocidos, clarifican también la 
estructura y los límites de la autonomía, dado que el hombre es un ser que necesita ser educado 
para convertirse en libre. El artículo presenta algunos de los temas centrales en la pedagogía kanti-
ana, que vincula la autonomía moral con la exigencia de rigor y disciplina a la hora de construir una 
ciudadanía crítica. Desde las tesis básicas del republicanismo cívico, la reivindicación es también una 
exigencia de responsabilidad moral en educación. 

Palabras clave: autonomía, dignidad, belleza, autoridad, responsabilidad, moralidad. 

 

Kant et l'éducation républicaine 
Résumé: Même si les textes kantiens sur la pédagogie sont peu connus, ils apportent des précisions 
sur la structure et les limites de l'autonomie, étant donné que l'homme est un être qui a besoin d'être 
éduqué pour devenir libre. L’article présente quelques-uns des thèmes centraux de la pédagogie 
kantienne, qui lie l’autonomie morale à l’exigence de rigueur et de discipline dans le but de la cons-
truction d’une citoyenneté critique. Partant des thèses fondamentales du républicanisme civique, 
cette revendication est aussi une exigence de responsabilité morale dans l’éducation. 

Mots-clés: autonomie, dignité, beauté, autorité, responsabilité, moralité. 


