
«SIGNOS»:
PEIRCE Y MORRIS
ASUNCIÓN HERRERA
TERESA HONRUBIA

APROXIMACIÓN AL SIGNO:
EL «SIGNO» DE PEIRCE Y EL «SIGNO» DE MORRIS

Tanto la producción de Charles S. Peirce como la de
Charles Morris no se puede decir que sean breves, y
menos aún sencillas. Ambos autores experimentan cam-
bios en su pensamiento que naturalmente quedan plas-
mados en sus obras, y como consecuencia también su
concepción del «signo» —sobre todo en Peirce— sufre
modificaciones. Pretendemos simplemente realizar un
análisis de las definiciones de «signo» dadas por am-
bos autores, seleccionando aquellas que por una u otra
razón han sido o están siendo retomadas en la actuali-
dad; nuestra intención: ofrecer un análisis claro y, en la
medida de lo posible, sencillo. El boom de la semiótica
ha llegado a tal punto que no es extraño ver el término
«semiótica» ligado a la pintura, a la poesía, a las «be-
llas artes» en general, pero también a la comunicación,
a la ética... Sin ir más lejos, el mismo Rossi-Landi1 hace
referencia al estudio de Morris centrado en la semiótica
estética por oposición a una estética semiótica. Así la
semiótica se convierte en el término fuerte, ostentando
la primacía sobre la estética. Nuestro interés se centrará
en la proyección o incidencia de una teoría de los sig-
nos en el campo artístico.

Rossi-Landi nos apunta que Morris fue el primero en
referirse al proceso artístico como proceso de signos.
También M. Bense2 se remite al propio Morris en la Es-
tética de 1954, aunque evidentemente la relación que
encuentra Bense entre estética y teoría de los signos es
mucho más amplia que la presentada por Morris. Pero,
si nos preguntamos de dónde toma Morris esa teoría de
los signos, inevitablemente vamos a parar a Peirce: es
la obra de éste la fundadora de la semiótica como teo-
ría de los signos. Por todo ello consideramos oportuna
una revisión general, desde una perspectiva histórica,
de las definiciones de signo para así poder acercarnos y
comprender estudios posteriores de la semiótica aplica-
da a objetos artísticos.

Por lo dicho hasta aquí, se podría pensar en la se-
miótica como una teoría que en virtud de su aparente
neutralidad ontològica cumpliese ese viejo «ideal» po-
sitivista de una estética general científica basada en la
semiótica; pero esto no es así. Pretendemos mostrar có-
mo la semiótica para nada es neutral ontológicamente,
sino que caben «teorías del signo» alternativas, depen-
diendo de la crítica ontològica que quepa hacer en ca-
da caso; ésta es la tesis —que nosotros asumimos— de-
fendida por Ll. X. Alvarez en Signos estéticos y teoría.3

Los textos de Peirce —textos fundantes— efectiva-
mente dan pie a esas posiciones de neutralismo ontoló-
gico. Aunque evidentemente no podemos contemplar

ASUNCIÓN HERRERA
TERESA HONRUBIA
Licenciadas en Filosofía y miembros
del Seminario de Estética y Semióti-
ca de la Universidad de Oviedo.

1. Rossi-Landi, F., Semiótica e ideologia, Studi Bompiani, Milán,
1972.

2. Bense, M., Zeichen and Design. Semiotische Aesthetik, Agis, Badén
Badén, 1971.

3. Alvarez, Ll. X., Signos estéticos y teoría. Anth ropos, Barcelona,
1986.

Temes de ttsmy.lW/5, pp. 153-158



esos textos haciendo abstracción del contexto histórico
en el que se encontraba Peirce (oposición al idealismo
alemán).

La pretensión de Morris de una semiótica general co-
mo «organon» de las ciencias humanas y sociales en
las que se incluirían las «bellas artes», supondría un
método de análisis externo al material de esas discipli-
nas artísticas, tratando por igual a todos sus productos:
cuadros, poesías, edificios..., siendo imposible, desde
este análisis, la reconstrucción de sus elementos especí-
ficos (para ello sería necesario un método interno).

Esto nos lleva, en cuanto a ontologia se refiere, a la
siguiente cuestión: una ciencia general que englobe
la diversidad de disciplinas particulares tendría que
contar con alguna ontologia, sea la que sea; en caso
contrario cabría preguntarse con qué derecho actúa o
en qué se funda esa teoría general para aplicar el mis-
mo método de análisis a todas las ciencias humanas y
sociales.

En definitiva, hablar de una ontologia neutra preci-
samente para defender una ciencia que se pretende ge-
neral —ésta era la pretensión de Morris en cuanto a la
semiótica— es del todo inaceptable.

Antes de introducirnos en el «signo» propiamente
dicho, daremos unas notas sobre las teorías del conoci-
miento a las que estos autores se suscriben.

Peirce tiene cierta tendencia idealista donde el signo
posee una naturaleza autónoma e independiente:

[...] el puro origen de la concepción de realidad mues-
tra que su concepción implica esencialmente la no-
ción de una comunidad, sin límites definidos y capaz
de un incremento indefinido de conocimientos.4

Y, por otra parte, tiene una tendencia pragmática, en
los últimos años, en que está más interesado en la expe-
riencia como tal, como la entienden las ciencias natu-
rales: depuración mayor de conceptos y una delimita-
ción clara de las teorías de objeto y el interpretante que
dan base a una teoría de los signos ya adelantada. No
obstante, mantiene la concepción de la realidad como
aquello que hace verdadera una opinión.

En Morris5 se une pragmatismo y empirismo lógico
(logicismo). Aparece claramente un rechazo de toda fi-
losofía de carácter especulativo. El empirismo lógico
tiende a la adopción de una doctrina conductista o se-
miconductista. Así, Morris adopta cosas del conductis-
mo, pero siempre entendido en un sentido próximo al
pragmatismo, llegando a establecer la distinción entre
dos tipos de semiótica:

• La mentalista (psicológica), según la cual el intér-
prete del signo es el espíritu y el interpretante un con-
cepto.

4. Kloesel, C. J. W. (ed), Writings of Charles Peirce, 1968.
5. Morris, Ch. W., Foundations of the Theory of Signs, University or

Chicago Press. Chicago, 1938. (Trad, española: Fundamentos de la teo-
ría de los signos, Paidós Comunicación, n.° 14, Barcelona, 1985.)

6. «Pobre es la noción de las categorías que puede transmitirse en

• La conductista, según la cual el intérprete es un
organismo y el interpretante una secuencia conductista.

La semiótica defendida por Morris es, pues, la con-
ductista. Expuestas de forma sucinta las leonas del co-
nocimiento de los autores que estudiamos, pasamos a
las categorías de la semiótica propiamente dichas.

¿Qué podemos decir de la teoría de Morris en rela-
ción con la teoría del conocimiento de Peirce (dentro
de la cual incluiremos su estudio de las categorías)?
¿Qué supone el pragmatismo más avanzado que con-
duce directamente al conductismo de Morris frente a
Peirce?

En un principio parecería oportuno manifestar la di-
ferencia encontrada entre el pragmatismo conductista
de Morris y la teoría de las categorías de Peirce. El estu-
dio de la «primeridad» (leyes psíquicas), de la «segun-
didad» (leyes físicas) y de la «terceridad» (incluye la
concepción de la mediación, aquello que pone en rela-
ción un primero y un segundo) conduce a Peirce en su
última etapa a una «ontologia neutra» (independencia
entre las leyes físicas y psíquicas). El campo semiótico
es en el que podemos estudiar las tres categorías sin
que ninguna de ellas pierda su independencia. En una
de sus últimas formulaciones Peirce nos presenta una
«terceridad» como la relación triádica que encontra-
mos entre un signo, su objeto y el pensamiento inter-
pretante; en este sentido podemos ver la obra Funda-
mentos de la teoría de los signos de Morris como capaz de
recoger este ámbito de la «terceridad» como relación
triádica frente a su obra La significación y lo significativo,
donde parece recoger el pragmatismo (pragmaticismo)
de Peirce; las dimensiones de la acción determinarán
todo el análisis de su obra; este pragmatismo parece, a
su vez, «chocar» con la teoría de los tres universos o
categorías presentadas por Peirce. La «ontologia neu-
tra» de Peirce frente a cualquier dualismo parece ser
rechazada por Morris. El pragmatismo le ha conducido
incluso al olvido del papel prioritario de una «terceri-
dad» como relación triádica. De este modo separa sig-
nificación/valor, llegando a olvidar también la división
tripartita kantiana que tanto había influido en el mis-
mo Peirce.6

Nos centramos en una primera definición de signo.
Empezando por Peirce, el problema es que tiene nume-
rosas definiciones de signo. Aunque el criterio pueda
ser criticable, solventamos la cuestión citando en pri-
mer lugar la que consideramos más intuitiva, una de
las más citadas v además —como expondremos a con-
tinuación— muy relacionada con la ofrecida por Mo-
rris en Fundamentos de la teoría de los signos.

Peirce nos dice lo siguiente del signo:

una lección. Tiene que desarrollarse en la mente [...], se necesita largo
tiempo para que el fruto madure [...]. En Kant, llegan en su enfoque a
la lucidez» (Peirce, Ch. S., Collected Papers. Harvard University Press,
Cambridge, Mass., 1931-35, pp. 1521-1522).



Un signo, o representamen, es algo que está para al-
guien en lugar de algo en algún respecto o capaci-
dad.?

Esta definición nos conduce a la dada posteriormen-
te por Morris:

S es un signo de D para I en la medida en que I tome
en consideración D en virtud de la presencia de S.8

Ambas definiciones nos remiten al típico triángulo
semiótico, si bien es cierto que la de Morris tiene una
presentación más formal que la de Peirce. De todas for-
mas, el proceso semiótico está ahí relacionando tres o
cuatro factores que constituyen un rasgo característico
de este tipo de procesos.

1. Representamen = Vehículo sígnico = Signo

2. Objeto = «Designatum>:
o «Desígnala»

3. Interpretante

Este es el triángulo semiótico de Pierce, al que hemos
superpuesto la terminología morrisiana.

Aunque la yuxtaposición no coincide plenamente, la
usaremos un poco como instrumento pedagógico para
ver las similitudes entre ambas terminologías.

T. PEIRCE

1. Representamen o signo
2. Objeto
3. Interpretante

T. MORRIS

Vehículo sígnico
«Designatum»
Interpretante

La equivalencia parece evidente en el análisis de la
relación OBJETO/SIGNO - «DESIGNATUM»/VEHÍCULO SÍG-
NICO (1 y 2). Para ambos no es necesaria la existencia
real del objeto o «designatum» para el propio proceso
semiótico:

La palabra «signo» será usada para señalar un objeto
perceptible o solamente imaginable o aun en cierto
sentido inimaginable.9

Un signo debe tener un «designatum»; y, sin embar-
go, obviamente, no todo signo se refiere en la práctica
a un objeto real.10

Queremos señalar el error al que nos conduciría el
considerar ambas terminologías plenamente idénticas.
En los pasajes anteriormente citados aparecen térmi-

7. Peirce, Ch. S., op. cit., p. 2228.
8. Morris, Ch. W., op. cit. (trad, española p. 28).
9. Peirce, Ch. S., op. cit., p. 2230.

nos como «objeto perceptible», «objeto existente», «ob-
jeto inimaginable»..., que no son términos que se carac-
tericen precisamente por su claridad, sino que, más
bien, su nota sería la ambigüedad y que fueron caballo
de batalla en las teorías lingüísticas iniciadas ya a prin-
cipio de siglo (Frege, Meinong, Russell...), pero el análi-
sis de estas matizaciones supondría revolver presupues-
tos que nos desviarían del propósito de este artículo.
Por tanto, supondremos que la idea o ideas que subya-
cen a estas definiciones son semejantes.

Ahora bien, la diferencia se nos presenta en el tercer
término (INTERPRETANTE), a causa del pragmatismo
sostenido por Peirce frente al conductismo de Morris.

En Fundamentos de la teoría de los signos, Morris, man-
teniendo su posición conductista, reduce sin más el in-
terpretante al intérprete. Morris tomará en cuenta funda-
mentalmente el interpretante de Peirce en cuanto hábito
de la acción:

Charles S. Peirce, cuyo trabajo no tiene parangón en
la historia de la semiótica, llegó a la conclusión de
que, en último término, el interpretante de un símbo-
lo ha de buscarse en un hábito y no en la reacción fi-
siológica inmediata que el vehículo sígnico evocó o
en las imágenes o emociones concomitantes."

El conductismo de Morris considera necesario redu-
cir sin más el mentalismo presente en determinados es-
critos de Peirce; el sentido de este rechazo es obvio en
el siguiente pasaje de Morris, que presentamos como
concluyente:

El intérprete de un signo es un organismo; el interpre-
tante es el hábito del organismo de responder, a causa
del vehículo sígnico, a objetos ausentes relevantes pa-
ra una problemática situación actual como si éstos es-
tuvieran realmente presentes.12

Estos rasgos de la dimensión pragmática de Morris
son sacados por el propio Morris no sólo del pragma-
tismo de Peirce, sino también de la línea pragmatista
de George H. Mead y del instrumentalismo de John
Dewey, instrumentalismo presentado por Morris como
la versión generalizada del énfasis pragmatista en el
funcionamiento instrumental de los signos.

Esta postura parece enfrentarse con una interpreta-
ción peirceana donde el intérprete no ocupa un lugar
prioritario. Es decir, un signo es alguna cosa que es po-
sible interpretar, de la que hay algún interpretante posi-
ble. Así nos lo explica Peirce:

Se dirige [el signo] a alguien, es decir, crea en la men-
te de esa persona un signo equivalente o, quizás aún,
más desarrollado. A este signo creado, yo lo llamo el
Interpretante del primer signo. El signo está en lugar
de algo, su Objeto. Representa este Objeto no en to-
dos sus aspectos, sino con referencia a una idea que

10. Morris, Ch. W., op. cit. (trad, española p. 29).
11. Morris. Ch. W., op. cit. (trad, española p. 69).
12. Morris. Ch. W., op. cit. (trad, española p. 70).



he llamado a veces del Fundamento del Representa-
men.13

El predominio del intérprete frente al interpretante
en el caso de Morris permite que la conducta sea el nú-
cleo principal de la semiosis.

Así pues, salvando la distancia que media entre la
concepción pragmatista de Peirce y la conductista de
Morris, la cuestión queda así: la concepción de la se-
miótica como teoría de los signos presentes en los tra-
bajos de Peirce deja huella en la obra de Morris, quien
posteriormente elaborará algunas de esas ideas con el
propósito de cumplir el ideal de los positivistas lógicos
(una sola ciencia). Por tanto, la función que ambos le
asignan a la semiótica es la misma.14

INCIDENCIA EN EL CAMPO ARTÍSTICO

NIVEL TEÓRICO

Los estudios semióticos de Morris han servido de
guía y orientación a estudios posteriores en muy dife-
rentes ramas.

De estos análisis creemos interesante el realizado por
Max Bense, quien en Estética de la información15 con-
juga la «semiótica estética» y la «estética informacio-
nal». Es precisamente la primera de ellas la que tiene
como punto de partida y referencia la obra de Charles
S. Peirce y fundamentalmente el análisis posterior, en
el propio campo estético, realizado por Charles W.
Morris. La teoría de Bense profundiza en el tema y le
da un sentido más amplio frente a un Morris que redu-
jo todo signo estético al signo ¡cónico:

Signo ¡cónico es aquel que denota un objeto que tie-
ne algunas propiedades que el mismo signo posee.
Así, el dibujo de un centauro es un signo ¡cónico en
este sentido.16

No trataremos la «estética informacional» propia-
mente dicha, si bien sí analizaremos posteriormente la
parte primera, dedicada a la «semiótica estética».

Como hemos dicho, Morris puede ser considerado
como el introductor de una «semiótica estética» cuyo
alcance y relevancia deben ser subrayados. Con este fin
citamos la obra de Ferrucio Rossi-Landi Semiótica e
ideología', en ella hace hincapié en la necesidad de dife-
renciar una «semiótica estética» y una «estética semió-
tica», siendo la primera la propuesta por Morris.

Vamos a explicar un poco en qué consiste esta dife-

rencia. Como afirma Rossi-Landi, lo que Morris ha pro-
puesto siempre no es una estética que sea semiótica, si-
no una semiótica como ciencia o teoría general de los
signos, la cual comprende las tres dimensiones funda-
mentales (sintáctica, semántica y pragmática) y al mis-
mo tiempo es estética en cuanto que se aplica al campo
del arte:

No tendría que ocuparme ahora de demostrar que la
obra de arte siempre es un signo, pero los argumentos
de la posición contraria no me parecen convincen-
tes.17

En tanto en cuanto la obra de arte es signo, o, al me-
nos, incluye signos en ella, la estética, como estudio
del arte, poseerá aspectos semántico y sintáctico; y en
tanto en cuanto la estética trata también sobre el ori-
gen, usos y efectos de la obra de arte, tendrá su aspec-
to pragmático.18

En La significación y lo significativo aparece la obra de
arte «incorporando» un valor o valores, valores que no
niega que puedan estar significados en tanto en cuanto
que la obra de arte es un signo. En el artículo de 1939
«Aesthetics and the Theory of Signs» mantiene la exis-
tencia en toda percepción estética de una conciencia
del valor inmediata (a través del vehículo sígnico) y
otra mediata (reflejada por el signo).

La validez de estos supuestos ya es puesta en entre-
dicho en la obra Signos estéticos y teoría de Lluís X. Al-
varez, donde se reconoce la utilidad del planteamiento
siempre y cuando se suponga que hay una «aprehen-
sión directa de las propiedades de valor» que las obras
de arte significan e igualmente cómo el «factum» de las
artes abstractas puede desarmar estas posiciones.

Retomando a Max Bense, podemos poner como ejem-
plo claro y significativo de la influencia recibida de
Peirce y Morris su apartado dedicado a la semiótica
abstracta; citaremos este ejemplo sin extendernos en
ulteriores consecuencias; aparece como muestra de una
influencia sin mayores pretensiones.

Bense, tras señalar la coordinación existente en algo
que se ha declarado signo, considera triádico el carác-
ter de esta coordinación:

1. «Relación triádica del signo» (Rs) (véase la figura
de la columna siguiente).

2. «Función triádica del signo», que nos determina-
rá las tres funciones del signo (realización, comunica-
ción y codificación).

3. Las funciones corresponderían a la «referencia del
objeto», «referencia del medio» y «referencia del inter-
pretante» respectivamente.

13. Peirce, Ch. S., op. cit., p. 2228.
14. Pretendemos recalcar las semejanzas, pero sin olvidar ciertos

matices diferenciadores en cuanto a la función que ambos autores
otorgan a la semiótica. Así, a Peirce podríamos verlo como defensor
de una ontologia neutra que da paso a una nueva filosofia (semiótica),
mientras Morris propugnaría una ciencia (semiótica) de las ciencias.

15. Bense, M., Einführung in die informationstheoretische Aesthetik,

Rowholt Taschenbuch. Reinteck bei Hamburg. 1969. (Traducción es-
pañola: Estética de la información, Paidós Comunicación, Madrid, 1972.)

16. Morris, Ch. W., Signification and Significance, Mil. Cambridge.
Mass., 1963. (Trad, española: La significación y lo significativo. Paidós
Comunicación, Madrid, 1974.)

17. Morris, Ch. W., op. cit. (trad, española p. 109).
18. Morris, Ch. W., op. cit. (trad, española pp. I07-108).



Medio

Objeto Interpretante

4. La aplicabilidad de los signos es condicionada por
las tres «operaciones sígnicas» (adjunción, iteración, su-
perización).

5. Al igual que en Morris, hablamos de «dimensio-
nes del signo» (sintáctica, semántica y pragmática).

Sin llevar más lejos este esquema de la semiótica abs-
tracta expuesta por M. Bense, podemos comprender de
qué influencias hablábamos anteriormente.

Basta como punto concluyente citar la correcta ano-
tación de Simón Marchan Fiz presente en la traduc-
ción del libro de Bense. Para Marchan, Bense se apoya
en las consagradas «dimensiones» de Charles Morris y
en las clasificaciones de los signos de Charles Peirce.
De tal modo que la «dimensión sintáctica» correspon-
de a la «referencia de medio», la «semántica» a la «re-
ferencia de objeto», y la «pragmática» a la «referencia
de interpretante».

De igual modo, cuando Bense asigna a cada referen-
cia de la relación triádica tres «referencias semióticas
precisas» (icono, índice y símbolo para la «referencia
de objeto»; qualisigno, sinsigno y legisigno para la «re-
ferencia de medio»; y rema, dicente y argumento para
la «referencia de interpretante»), la influencia peircea-
na es patente. Bense está teniendo en cuenta la famosa
clasificación de Peirce de los signos.

N I V E L PRÁCTICO: MIRAR UN CUADRO, COMPRENDER UNA POESÍA

Hemos comenzado con generalidades siempre con el
miedo de ser demasiado formalistas, pero también con
la preocupación de recortar demasiado la teoría y luego
no poder mostrar en los casos concretos los elementos
de esa teoría que precisamente hacen interesantes as-
pectos de esa producción singular como puede ser crear
un cuadro o inventar una poesía.

La elección de estas «bellas artes», no es un propósi-
to original, sino que se debe a la reciente publicación
en nuestro país de dos obras que en una u otra forma
toman la teoría semiótica de Peirce como base de sus
pretensiones. Nos referimos a Los placeres del parecido
(1988) de Francisca Pérez Carreño19 y a Semiótica y crea-
tividad (1988) de Ángel Herrero.

Veremos primero la obra pictórica. La pretensión de
la autora de Los placeres del parecido es ofrecer un análi-

19. Pérez Carreño. F.. Los placeres del parecido. Icono y representa-
tion. Ed. Visor, Oviedo. 19X8.

sis unitario de la interpretación de imágenes en general
y de las pictóricas en concreto, proporcionándole la se-
miótica de Peirce esta unidad de estudio. En este caso
la semiótica se toma como metodología. Recordemos
ahora aquella definición primera de signo que dimos
de Peirce: «aquello que está en lugar de algo para al-
guien», y recordemos también la clasificación de los
signos en iconos, índices y símbolos. Pues bien, un cua-
dro es una imagen, y por tanto se acopla perfectamente
a esa definición de signo; pero además es un icono, es
decir, representa a algo que es necesario interpretar. De
esta manera ya tenemos el triángulo semiótico. ¿Por qué
es un icono?

Ya que estamos con imágenes, vamos a ejemplificar
con ellas aprovechando la próxima olimpíada que se
celebrará en Barcelona. Pensemos en la imagen visual
que simboliza esta olimpíada. Nadie pondrá en duda
que eso es una imagen, y que es también un signo (está
en lugar de algo). Pero ¿qué tipo de signo será? Pues es
un símbolo porque sólo representa, y su representación
se debe a la existencia previa de una interpretación con-
vencionalmente admitida. Todo el mundo sabe que las
anillas así dispuestas son signo de olimpíada, esto es,
simbolizan la Olimpíada. «Barcelona 92» es irrelevan-
te (por supuesto, para el tema que tratamos y no como
acontecimiento deportivo), es decir, no quita ni pone
nada al símbolo. Incluso si por un error de imprenta se
olvidasen de poner «Barcelona 92», todo el mundo lo
daría por supuesto. No importa la ciudad ni el año que
figure debajo de las anil las para que éstas sean «símbo-
lo de»; de hecho, el año nunca será el mismo y las ciu-
dades van alternándose. Además, la cuestión que ahora
nos ocupa son las imágenes y no las palabras.

Si bien es cierto que las ani l las en el pasado tendrían
un momento de icono. En el instante de su creación
seria sólo símbolo para su creador pero para nadie más;
los otros tendrían que interpretar hasta que su interpre-
tación fuese convencionalmente admitida, convirtién-
dose así en símbolo para todos.

Otro ejemplo actual que nos viene a la cabeza y
también relacionado con la celebración de la próxima
olimpíada en Barcelona es la mascota de Barcelona 92,
que es «la mascota» porque así se comunicó pública-
mente y. por tanto, no hay interpretación, o, mejor di-
cho, su interpretación es una convención admitida. He-
mos quedado en que un cuadro es un icono y, por tanto,
requiere interpretación. Hay dos modos de interpretar:
según reglas y según hipótesis.

A los iconos les conviene la interpretación según hi-
pótesis. Y aquí entra otra de las piezas clave que acom-
paña a la teoría semiótica de Peirce: la lógica abductiva,
un tipo de razonamiento que sigue un proceso inverso
al razonamiento deductivo (el propio de las ciencias).
Para no formalizar demasiado este aspecto citaremos
unos párrafos de Dewey:

Hay una confluencia de tendencias de la naturaleza
humana que convierten el objeto de deseo en una rea-
lidad antecedente [...]. La imaginación se apoderó de



la idea de una nueva disposición de las cosas existen-
tes que daría lugar a objetos nuevos. La nueva visión
no surge de la nada, sino que emerge del ver, en tér-
minos de posibilidades, es decir, de la imaginación,
cosas viejas en nuevas relaciones que sirven a un nue-
vo fin [...]. Los hechos se suelen observar en relación a
un fin, y ese fin se representa sólo imaginativamente
[...] la idea imaginativa, no personal. El mundo limi-
tado de nuestra observación y de nuestra reflexión se
convierte en universo gracias sólo a esta extensión
imaginativa.20

Abducir es, pues, anticiparse. Y la abducción es una
de las características de toda creación. Pensar o actuar
racionalmente según reglas prefijadas no es creativo.
Pero todo conocimiento fue en su origen abductivo.

Se entiende ahora por qué la interpretación de una
obra pictórica, como creación que es, tiene que ser se-
gún hipótesis abductivas.

Quedan muchos aspectos sin señalar de la obra pic-
tórica, como puede ser la doble naturaleza de las imá-
genes: pueden asemejarse al objeto que representa y
pueden connotar valores (esto último es lo que entien-
de Morris). También el carácter individual o general
que pueden representar... En fin, quedan muchas cues-
tiones en las que se implican otras muchas teorías de la
imagen y también otros supuestos más generales en tor-
no a la concepción de la estética. Pero nuestro propósito
era indicar que la teoría semiótica de Peirce y su defini-
ción de signo como aquello que está en lugar de algo
para alguien pueden tener, y de hecho tienen, aplica-
ciones concretas, reproduciendo el proceso semiótico
en algo particular como es una obra pictórica. La se-
miótica sirve en este caso como metodología que une
de alguna manera los diversos aspectos que se presen-
tan en la visión de un cuadro.

En la segunda de las obras citadas, Semiótica y creati-
vidad, la pretensión del autor es

devolver a la poesía su condición de «saber» y su ca-
pacidad de signficar, esto es, de referirse al mundo, a
lo externo, para «raptarlo» allí donde más (se) nos
reservaba.21

Para esta reivindicación se sirve de la teoría semióti-
ca de Peirce pero subrayando el valor de esa lógica
abductiva que es en cierto aspecto la desencadenante
de la semiótica como teoría de los signos y, por otra
parte, también siempre implícita en todo pragmatismo
(anticipar el fin imaginativamente).

Así toda creación, como proceso semiótico, sigue siem-
pre el orden lógico de las inferencias abductivas. Un
texto poético, como creación que es, puede adoptar ese
orden abductivo como fórmula general. Se parte de unos

hechos desconocidos, sorprendentes, se relacionan con
la hipótesis interpretativa, y posteriormente se someten
a prueba las consecuencias de esta asignación.

Lo que pretende el autor de Semiótica y creatividad es
que la teoría de la abducción sirva ante todo para com-
prender un poco más la poesía, quedando en segundo
lugar el valor metodológico (que sí lo tiene) de dicha
teoría:

La teoría de la abducción cobra su mayor sentido, no
en la aplicación escolar, no en la presunción acadé-
mica de su eficacia, sino cuando nos enfrentamos a
aquellos casos literarios, a aquellas alturas poéticas
ante las que la crítica ha venido reconociendo el don
sublime de lo casi divino, de lo humanamente inefa-
ble. Tal es el caso de la poesía de san Juan de la
Cruz.22

En la última parte de la obra hace un análisis muy
interesante de la poética de san Juan de la Cruz siguien-
do el orden abductivo: parte de unos hechos familiares
y a la vez sorprendentes en torno a la obra del poeta,
ofrece una hipótesis o generalización extraída de las ra-
zones que de ella da su propio autor, y relaciona ésta y
aquéllas con la experiencia de la lectura poética...

Creemos que el lector puede formarse una idea de
qué es la semiótica y para qué sirve. Su carácter general
y la posibilidad de aplicaciones concretas explican en
parte el boom actual de esta teoría.

20. Dewey, J.. Una fe común, Losada, Buenos Aires. 1964, pp. 23-61.
21. Herrero. A.. Semiótica y creatividad. La lógica abductiva, Ed. Ate-

nea. Madrid. 1988. p. 164.
22. Herrero. A., op. cit.. p. 137.




