
13

es de fa molts anys he anat recollint
informació de comunidors (amb aquest nom
i d’altres equivalents), fins a tenir-ne
documentats més de dos-cents, la majoria

d’ells al Principat de Catalunya.
Des que visc a Canet de Mar m’han cridat l’atenció

les al·lusions al carreró sense nom que ressegueix la
façana posterior del temple parroquial, que en
documents municipals referits a l’Odèon o a la plaça
Colomer apareix com a «Carrer del Comunidor» (a
vegades «Carrer Comunidor» o «Passatge del
Comunidor»). És freqüent trobar aquesta
denominació a pobles on hi ha o hi ha hagut
comunidor, però mai no havia sentit parlar ni havia
llegit que Canet de Mar fos un d’ells.

Comunidor i comunir

Per a aquells a qui la paraula els soni estranya,
avanço que comunidor1 (comenidor, comanidor,

El comunidor de Canet de Mar
Francesc Fabre

Centre d’Estudis Canetencs

Ritual catòlic d’origen popular que
pretenia exorcitzar  e ls  fenòmens
meteorològics de caràcter destructiu.
Inicialment se celebrava a les portes
de les esglésies però va donar lloc a la
creació de construccions específiques
externes,  ja  foss in  a   l ’entorn o
sagrera, o adossat a l’edifici del temple
amb accés exterior propi.
Comminava o comunia un sacerdot amb
recolzament  coral dels fidels masculins
sota la pluja i els femenins pregant a
l’interior del temple i es feia a creu
alçada, amb creus processionals que
pretesament contenien  relíquies de la
Vera Creu i revestiment de l’oficiant
amb roquet i casulla.
Simultàniament s’esventaven totes les
campanes alhora per propiciar  la
dispersió dels núvols amb la intensitat
del seu so sagrat.

Paraules clau: exorcitzar el temps, comunidor, comanidor,
comenidor, comminar, Vera-Creu, Lignum-Crucis, creu de
Caravaca.

The conjuratory of Canet de Mar.

D comonidor) té dos sentits: aquell que comuneix i el
lloc des d’on es comuneix. En aquest segon sentit
funcional, quan es converteix en peça arquitectònica
-deixant ara de banda els llocs genèrics des d’on
s’ha comunit al llarg dels segles- és una construcció
coberta i oberta als punts cardinals destinada a
acomodar l’oficiant i acompanyants quan procedien
a comunir el mal temps en format d’acte litúrgic per
les festes de la Vera Creu, o a servir d’aixopluc si es
comunia expressament quan es tenia a sobre la
pedregada o altres calamitats climatològiques. Estès
per tot el Principat de Catalunya, més freqüent com
més a prop del Pirineu -que traspassa en alguns
punts- la seva presència arriba fins a Aragó i Navarra
per l’oest i fins a Múrcia pel sud (on pren diferents
noms, derivats tots ells de «conjurador»). No és
objecte d’aquesta nota oferir un estudi sobre la rica
litúrgia i antropologia que es va generar durant més
de vuit segles al voltant de la cerimònia de comunir
(que, simplificant, significa «comminar, foragitar de

These Catalan terms (for conjuratory or exconjuratory
in English) refer to a Catholic ritual of popular origin
which had the objective of driving away
meteorological phenomena of a destructive nature.
Initially these rituals were performed at the entrances
of churches but, eventually, specially dedicated
external structures were constructed either in the
sacred space around a church building or as an annex
to such buildings with its own independent external
access.
The priest warded off bad weather with the support
of a choir consisting of the male section of the
faithful, stationed outside the church in the rain and,
in the interior of the church, with the prayers of the
female section of the faithful. The priest performed
the ritual with a raised cross (processional crosses
which allegedly contained relics of the True Cross)
and wearing full vestments of rochet and chasuble.
At the same time, all the bells of the church were
rung to encourage the dispersal of the clouds with
the intensity of their sacred sound.

Key words: weather exorcism, True Cross, Lignum-Crucis, Cross of
Caravaca.

El Sot de l’Aubó · XVI · 52 (2015) · p. 13-21 © Centre d’Estudis Canetencs



14 El Sot de l’Aubó · XVI · 52 (2015) Francesc Fabre

les tempestes els mals esperits que les fan perilloses
i destructives»). Serà suficient dir que seguint
l’evolució d’un hàbit de pregària i imprecació
originàriament molt proper al de batre enèrgicament
les campanes, amb el temps es convertí en un
protocol exhaustiu i ritualitzat d’exorcismes, càntics,
pregàries, salms i conjurs contra els esperits del mal
que poblaven les tempestes (bruixes i dimonis).
Seguint l’evolució d’aquest ritual litúrgic s’anà
passant del campanar a una planta expressa per
sobre o per sota de les campanes en la mateixa torre,
o bé a una segona torre quan existia o que es
construïa amb aquesta finalitat i nom. Amb moltes
modalitats, variacions, adaptacions i canvis d’usos
s’observa com amb el temps el comunidor es va
aïllant i allunyant del temple, buscant de protegir
els fidels -dones i nens que hi restaven durant la
cerimònia- del perill d’infiltració dels mals esperits,
tot evitant que hi hagués cap comunicació amb les
parts més sacres del temple. És curiós d’observar
com a algunes d’aquestes torres de comunir
diferenciades del campanar només s’hi accedia des
de l’exterior o des de la porxada, mentre que els
campanars solien comunicar amb el cor o directament
amb la planta del temple. Però fins i tot això
esdevenia arriscat i de les torres i les porxades, on
al començament es comunia, es va passar a bastir
les construccions típiques que s’ha convingut en
anomenar comunidors exempts, o sigui separats de
l’edifici del temple. Coberts, sovint fets de materials
humils i poc treballats artísticament però buscant
una certa coherència amb el temple, formats per
quatre columnes amb teulada i un muret de protecció
dels laterals o bé prenent la forma de casetes amb
finestres obertes als quatre vents. Amb un altaret o
pedró al centre rematat per una creu ritual amb
reliquier, o bé sense quan la por a robatori
aconsellava amagar les relíquies entre les pedres o
custodiar-les a la sagristia.

Un altre àmbit delicat pel que fa a la seguretat
física i espiritual dels feligresos era el cementiri o
sagrera, que es protegia i separava de l’església pel
pedró o pedronet, on també amb l’ajut de la creu,
de relíquies de sants o fins i tot amb estelles de la
Vera Creu (quan la riquesa local o algun benefactor
ho permetien) es duien a terme les imploracions amb
finalitats protectores o d’auxili i benedicció. De mica
en mica van acabar confluint els ritus de comunir
amb la resta de pregàries i rogatives que tenien lloc
al voltant dels pedrons i de les creus de terme. I així
és fàcil veure com en molts comunidors hi ha pedrons
a l’interior que probablement restaven abans a l’aire
lliure, i també és molt freqüent observar com un
comunidor exempt s’ha aixecat recolzat parcialment
sobre una de les tanques del cementiri o en una
cantonada, com si els crèduls constructors volguessin
matar dos ocells d’un tret: comunir els malvats
esperits de les tempestes i protegir la comunitat de
les ànimes perdudes que solen rondar pels cementiris.
Tot sota la protecció de la Vera Creu, amb relíquia
autèntica o amb el succedani de ser beneïda amb

aquesta finalitat, amb butlla papal d’autentificació
i benedicció si s’ho podien permetre o, en cas
contrari, amb la benedicció i dedicació expressa del
bisbe corresponent.

Sense voler entretenir-me en la litúrgia de comunir,
només remarcaré les característiques indispensables
d’un comunidor com cal: obertura als quatre punts
cardinals (qui sap per quin costat poden atacar els
dimonis i les bruixes quan es desferma la tempesta)
i aixopluc per als oficiants. Els quatre punts cardinals
podien quedar reduïts a tres si el que faltava coincidia
amb la porxada del temple que, en cas de necessitat
per aquella banda, ja cobria prou bé la necessitat
d’aixopluc i protecció i no era considerada lloc sagrat
pròpiament. En les porxades i en alguns comunidors
especialment grans s’hi podia protegir més gent,
però el més comú era que hi hagués espai just per al
capellà, els escolans o acòlits, alguna autoritat, el
sagristà... i el campaner allà on no pervivia el costum
de seguir batent les campanes un cop fets els tocs
de mal temps o de comunir (en alguns llocs els
anomenaven «de bon temps»). Completaven el
quadre els homes de la vila, que aguantaven
pacientment el xàfec coberts amb caputxes i sacs o
amb els grans paraigües estesos, i les dones i els
nens que, com ja he dit, romanien a l’interior del
temple protegits del mal temps i, sobretot, de les
trapelleries i malvestats dels mals esperits. No

Comunidor exempt de Sant Julià d’Unarre. Un dels comunidors
pirinencs típics, que forma part del clos exterior de l’església.
Actualment molt ben conservat.Fotografia de l’autor, 4 abril
2012.



15El Sot de l’Aubó · XVI · 52 (2015) Francesc Fabre

podem oblidar ni per un moment que
comunir, quan s’adreçava a una
tempesta concreta, era un acte
d’exorcisme pur, de tan alt risc com ho
podia ser l’exorcisme personal per
expulsar el diable d’algú. Milers
d’històries ho avalen. Algunes
d’innocents i anecdòtiques com la del
rector de Dosrius –per esmentar-ne una
de propera- que en el paroxisme de la
seva lluita amb els diables i les bruixes
va fer llançar una de les seves sabates
al bell mig de la tempesta. La sabata
no va aparèixer fins al cap d’uns quants
dies a l’altra banda de la riera, en un
pou de glaç del terme a molta distància
del comunidor. Potser la història més
dramàtica que he recollit -i aquesta té
molts punts per a ser real- és la del
comunidor d’Isil. En tenia referències
vagues que no podia acabar de
confirmar i vaig aprofitar una estada a
l’Alt Aran per veure què més en podia saber sobre el
terreny. Només un home, ja gran, me’n va saber
donar raó. Ell recordava de petit que n’hi havia un
al poble, just al costat esquerre del temple, però
que se’l va endur la crescuda del riu enmig d’un gran
aiguat2. Un temps després, buscant-ne un altre, vaig
trobar en un llibre d’excursions de començament del
segle XX una fotografia de l’església romànica d’Isil
al mig de l’illa que fa el riu partint en dos el poble.
Al seu costat, més cap a la riba de l’illa, s’hi veia
nítidament el comunidor exempt que tant se m’havia
resistit. En veure’l vaig entendre amb tot el seu
dramatisme les paraules del vell que encara
recordava el comunidor i que me n’havia parlat tot

apuntant amb el dit al bell mig de l’aigua. En la lluita
titànica entre els rectors i els seus exorcismes contra
el diable i el poder desfermat en l’aiguat, o qui sap
si perquè en algun moment havien deixat de
comunir, al final va vèncer el diable i es va endur el
ferreny comunidor de pedra, per sempre més, riu
avall.

Canet de Mar

Tornem a Canet. Després d’algunes consultes vaig
poder saber que el nom del carreró, oficial o no,
tenia a veure amb un balcó des del qual, temps
enrere, s’havia comunit (o comenit/comanit, com

Potser la fotografia més antiga que es conserva del comunidor de Canet. El
fragment que publico és l’ampliació del detall del temple en l’extraordinària
vista general de Canet de Frederic Flos i Gibernau. No disposem de la data
precisa, però el Centre Excursionista de Catalunya, que la conserva en els
seus arxius, la situa entre els anys 1916 i 1937. La visió del comunidor, a la
part posterior del temple, malgrat l’ampliació és completament nítida. He
d’agrair a Sergi Alcalde, del Centre d’Estudis Canetencs, que m’hagi donat
coneixement de l’existència d’aquesta fotografia.

Postal de principis del segle XX facilitada per Carles Sàiz, del Centre d’Estudis Canetencs. La visió del comunidor, encara que
llunyana, és nítida i indiscutible. Val a dir que també n’ha facilitat una des de l’altre costat que no està tan definida, però
serveix per comprovar que, per l’altre costat, el comunidor també tenia finestra oberta.



16 El Sot de l’Aubó · XVI · 52 (2015) Francesc Fabre

és més habitual pronunciar aquí). Fins i tot vaig
trobar en una meritòria publicació del CEIP
Misericòrdia3 de Canet de Mar, en un estudi conjunt
d’instituts del Maresme, aquesta indicació:

«Toc de comunir, era l’avís amb el qual els
camperols demanaven la benedicció dels camps que
es feia des del balcó de darrera l’església de cara a
tramuntana.»

Malgrat algunes indicacions més en aquest sentit
era evident que el balcó que hi ha ara no responia a
cap dels elements necessaris per atribuir-li la condició
de comunidor, sobretot perquè no està a cobert.

Per altra banda, la idea d’un balcó és suggestiva
perquè aquest recurs s’ha fet servir poques vegades,
gairebé sempre amb un toc de provisionalitat o de
reaprofitament. Igual que en la utilització de les
porxades, que podien ser beneïdes per a la funció de
comunir perquè donaven aixopluc i no formaven part
del sagrat, però no donaven als quatre punts cardinals
i això és una limitació severa. Un balcó al darrera de
l’església de Sant Pere de Canet només podia donar,
en el millor dels casos, al nord, a migjorn i a ponent,
però quedaven per protegir les llevantades. Malgrat
ser una limitació, no és inusual trobar comunidors
que no estan oberts als quatre vents sinó a tres. La
raó pràctica en aquests casos era que el punt cardinal
«no protegit» es podia cobrir bé des del porxo o des
de la portalada del temple. Pel que he anat veient, el
comunidor de Canet seria un d’aquests casos, atès
que el portal de l’església està encarat a llevant i
durant molt de temps disposava d’una porxada
avançada i recolzada en la façana, tal com s’ha anat
transmetent per tradició oral i com es va poder
constatar per les restes de forats per sustentar bigues
exteriors en documents del moment que es va repicar
tota la façana per esgrafiar-la de nou4.

Una primera recerca a la biblioteca Gual i Pujadas
em va permetre descobrir en una fotografia antiga
de la façana posterior del temple (al llibre de
l’ajuntament sobre el patrimoni arquitectònic de
Canet5), quan el passeig de la Misericòrdia encara
no estava edificat, com un petit quadrat a mitja
paret, molt difícil d’apreciar per la llunyania de la
vista. Al mateix temps, en Carles Sàiz i en Sergi
Alcalde, del Centre d’Estudis Canetencs, em
facilitaven unes altres fotografies antigues de la
mateixa façana, en unes preses laterals del temple
més properes, on ja es distingia el quadrat amb més
relleu, apareixia com una petita construcció que
sobresortia de la paret a mitja alçada i ells m’ho
presentaven ja directament com el comunidor o
comenidor. Més tard, i amb el mèrit que possiblement
sigui la fotografia més antiga de què disposem, en
Sergi Alcalde em feia arribar una fotografia de
Frederic Flos i Gibernau (1890-1949) que es conserva
a l’arxiu del Centre Excursionista de Catalunya6 sense
precisar-ne la data, que situa entre 1916 i 1937.
També és una vista de Canet de Mar amb la fotografia
de l’església presa des del costat dret per la part
posterior. Ja s’hi aprecia nítidament la posició i la
forma del balcó comunidor cobert.

La inestimable ajuda dels membres del CEC que,
quan van saber del meu interès, es van multiplicar
per obtenir i facilitar-me tota la informació que
tenien i que van poder obtenir sobre el comunidor
de Canet (en la versió, en el seu cas, de «comenidor»)
va completar la informació disponible fins a aquest
moment, amb l’aportació destacada de dues
fotografies de primer terme fetes per Tomàs
Carreras i Artau amb l’esment explícit que es tracta
del «comanidor» de Canet de Mar. I és així que
finalment he pogut ingressar el comunidor de Canet,
amb tots els honors, en la meva col·lecció.

Aquestes dues fotografies7 de primer pla m’han
permès documentar el comenidor/comanidor/
comunidor de Canet de Mar amb tota exactitud en
el seu estat l’any 1920, car és l’any que consta que
les va prendre el fotògraf, concretament el 19 de
juliol. Totes les indicacions d’aquesta nota respecte
a aquest comunidor s’han d’entendre situades a
l’entorn d’aquest any que, amb les fotografies de
Tomàs Carreras i Artau custodiades al Centre
Superior d’Investigacions Científiques, m’han
permès documentar-lo gràficament en aquell
moment, i per les seves notes documentar també
que encara era viva la pràctica de comunir. Totes les
informacions orals condueixen a què l’any 1936, en
la crema i posterior enrunament de bona part del
mur posterior de l’església de Sant Pere de Canet de
mar, va ser destruït el comunidor i ja no es va tornar
a reconstruir. Amb paciència i buscant documentació
als arxius municipals i parroquials, esperant en
aquest cas que estiguin digitalitzats i disponibles,
es podrà seguir obtenint informacions més antigues
(any de construcció, època i referències de quan es
comunia, destinació prèvia, habitual o esporàdica a
altres usos...). Aquesta investigació, en aquest
moment, no l’he fet i tampoc tinc coneixement que
l’hagi fet ningú. I no cal dir que qualsevol informació
que algú recordi o obtingui i me la pugui facilitar o
la faciliti al CEC ajudarà a precisar els detalls
històrics i a completar la fitxa del Comunidor «de
balcó» de Canet de Mar.

Què tenim en aquest moment del comunidor de
Canet?

Algunes fotografies disperses, de començament
del segle XX, que ens mostren amb major o menor
detall la façana posterior de l’església de Sant Pere
de Canet de Mar.

A més a més de la fotografia de Frederic Flos i
Gibernau que ja he esmentat més amunt,
reprodueixo en aquest article les més significatives,
amb indicació de qui me les ha facilitat. La majoria
pertanyen a documents o postals d’aquell temps,
sense que en consti reserva de drets. En elles es
distingeix la construcció a mitja alçada en la paret
posterior del temple d’una caseta («garita») que
sobresurt de la vertical.

S’hi endevinen finestres i una teulada a dues
aigües. Totes donen fe de l’existència d’aquella



17El Sot de l’Aubó · XVI · 52 (2015) Francesc Fabre

construcció però no permeten, per la poca qualitat
o per la llunyania, avançar gaire en la seva
identificació o en la descripció arquitectònica.

Les fotografies de Tomàs Carreras i Artau (19
de juliol de 1920)

Tomàs Carreras i Artau fou un prolífic estudiós de
l’antropologia i folklore catalans. Al llarg dels seus
viatges a començaments del segle XX va anar
recollint una gran quantitat de fotografies que
guardava meticulosament ordenades i, en molts
casos, documentades en els Quaderns de Fotografia
que sempre duia juntament amb la càmera. En els
seus viatges segur que es va trobar amb molts
comunidors que, en aquells temps, encara estaven
aixecats i, per dir-ho així, funcionant. Però no n’hi
ha gaire de retratats8. El seu interès versava més
sobre la gent, sobre els oficis, sobre les eines i sobre
els paisatges. Però estranyament, i gairebé d’una
forma insòlita, va dedicar més d’una placa al
comunidor (comanidor en els seus Quaderns) de
Canet de Mar. Què hi va trobar d’especial que li va
cridar tant l’atenció com per dedicar-hi aquest
esforç? Sabem que l’obtenció, el transport del
material sensible i la mateixa presa de la fotografia

no eren fàcils, i que moltes vegades es retenia de
repetir i donava per bona una presa encara que
mentre la prenia li passés pel davant algun despistat.
Anotava al quadern una cosa semblant a «potser en
aquesta fotografia s’hi veurà una ombra» i no la
repetia confiant que quan la revelés el desastre no
fos massa greu. En canvi al comunidor de Canet li
va dedicar, com a mínim que s’hagin conservat, tres
fotografies. Gairebé tantes com les que va dedicar
als bastoners de Sant Pol i Sant Iscle que l’havien
d’interessar molt més pel contingut. Potser la
resposta a aquest excés de zel en retratar aquest
comunidor la trobem en una de les seves peculiaritats
més sorprenents: ho semblava tot, menys un
comunidor. M’explico.

Per les fotografies i les notes al Quadern de
Fotografia de Tomàs Carreras i Artau al seu pas per
Canet de Mar i alguna altra indicació oral, textual i
fotogràfica sabem que fins l’any 1936 va haver-hi a
la paret posterior del temple de Sant Pere de Canet
de Mar una construcció a mitja alçada, sustentada
robustament en tres escaires de pedra (permòdols)
que formen el voladís, és a dir que permeten que la
construcció tingui volum cap enfora i, per tant,
visibilitat endavant, a dreta i a esquerra a través
de les finestres. S’hi accedia, hem de suposar perquè

A l’esquerra, la vista més detallada de què disposem del comunidor de Canet. En la fotografia de Tomàs Carreras i Artau (núm.
112775 del catàleg del CSIC, Col·lecció Milà i Fontanals) hi apareixen ben definits els permòdols que el sustenten, la coberta,
els finestrons i una petita espitllera lateral que hem de considerar simètrica a l’altre costat. També s’hi veuen per sota les
tres finestretes que encara existeixen (tapiades) perquè quan va ser derruït el mur la destrucció no va arribar fins a la seva
part més inferior. A la imatge de la dreta, hi podem veure una vista més allunyada però més frontal del mur posterior de
l’església (també de Tomàs Carreras i Artau, núm. 112765 del catàleg del CSIC, Col·lecció Milà i Fontanals) i s’hi aprecia
perfectament la part frontal, amb una finestra de les mateixes mides que les laterals i unes espitlleres o troneres que
completaven el sistema defensiu de la construcció que, per altra banda, es veu prou elevada sobre la base del mur
(aproximadament a l’alçada de l’actual rosetó). No té res d’estrany que el fotògraf ens indiqués en les seves notes que
estava construït sobre un matacà.



18

no es veu cap escala en les fotos, a través del mur
de l’església. A les fotografies disponibles s’hi
aprecien algunes espitlleres, coberta a dues aigües
seguint la simetria de la teulada de la nau i una mena
de finestrons que permetien tancar les obertures.

Si no fos perquè la construcció no està a la part
més alta del mur (encara que prou alta com per no
ser accessible), que no podem comprovar si està
foradada per la part de sota, que les finestres que
s’aprecien al mur, a sota de la construcció (que encara
s’endevinen actualment, tapiades, en la part baixa
del mur que es va conservar) no eren un element
estratègic a vigilar i que no està adossada al mur
d’una fortalesa sinó a la façana posterior d’una
església, diríem que estàvem davant d’un matacà o
lladronera, element defensiu passiu que permetia
observar l’aproximació del perill, i també actiu
perquè amb la protecció que procurava es podien
repel·lir petits atacs amb relativa seguretat. Però
amb la informació visual de què disposem amb
aquestes fotografies (les més precises que hem pogut
aconseguir) només podem afirmar que tant pot ser
una cosa com l’altra. Potser va ser aquesta, si ens
posem a especular, la característica que va atreure
tant l’atenció de Tomàs Carreras i Artau.

És ell mateix qui ens dóna fe que en el cas de
Canet realment es tracta d’un comunidor, encara que
amb elements més propis d’un matacà. Tal com es
recull en la compilació i extracte de les seves
fotografies al «Catàleg de materials gràfics de l’Arxiu
d’Etnografia i Folklore de Catalunya»9, les paraules
que va escriure al Quadern de Fotografia són les
següents:

Les notes al Quadern de Tomàs Carreras i Artau

«Comanidor» vist de costat.<<El «comanidor» de
l’església parroquial de Canet de Mar. Em diu una
dona que encare «comaneixen» i que fa tres
setmanes que ho han fet10. Està aixecat sobre un
matacà (l’església en la part alta està espillerada).
Pot comanir-se en 3 direccions, vers on hi hagi el
grop de la tempesta. Comaneixen amb la vera creu
(que té relíquies).>>

La nota al quadern referent a aquestes fotografies
l’acaba amb una al·lusió a Arenys de Munt on no
tenien comunidor i un home recorda que ho feien
des del campanar. Aquestes, juntament amb la
fotografia del comunidor de l’església de Corró de
Munt i una fotografia del doble campanar d’Arenys
de Mar són pràcticament les úniques al·lusions a
«comanir» que he sabut trobar en les fotografies i
les notes de Tomàs Carreras i Artau. Certament no li
passà desapercebut aquest aspecte defensiu del
comunidor i de la façana posterior del temple (i
potser és això que li va cridar tant l’atenció), però
fidel al seu realisme investigador, si la senyora li va
dir que era un «comanidor», que feia tres setmanes
s’hi havia «comanit», i que quan «comanien» ho
feien amb la Vera Creu amb relíquies, allò era un
«comanidor». I per a nosaltres també ho ha de ser.

Potser no hem pogut veure dempeus tants comunidors
com devia veure ell, no tindrem mai ocasió de veure’l
de tan a prop com el va veure ell, però tenim molta
més informació que ell  -probablement-  sobre l’ús
civil i religiós d’aquestes construccions, moltes
vegades compartint les tasques de vigilància i
defensa amb les tasques de protecció enfront dels
mals esperits i les calamitats. Que no estem parlant
del mateix, en definitiva? Aquí seria massa llarg
d’explicar i abusaria de l’hospitalitat que tan
generosament m’han ofert els editors, però son
innombrables les ocasions en què s’observen
fenòmens de simbiosi i d’intercanvi entre els
comunidors i els elements de vigilància i defensa.
Comunidors que han ocupat el lloc d’una torre de
guaita, vigilants situats en torres de comunir, molt
més «laiques» a aquests efectes que un campanar,
referències sovintejades d’acords per a la mútua
utilitat... Probablement  -i insisteixo que ara ja estic
en el terreny de les hipòtesis de treball- el comunidor
de Canet es va fer en un moment que al mateix
temps de vigilar les tempestes calia vigilar els atacs
inesperats de tropes enemigues durant les guerres
carlines. En altres documents es parla d’un càrrec
públic, el «vigilant» que tenia per missió aguaitar
des del campanar de Canet un cop la torre de guaita
del davant havia quedat privada de visibilitat per la
mateixa construcció del temple. De la parròquia en
amunt, seguint el passeig de la Misericòrdia fins al
Santuari, tot eren camps i no s’ha de descartar que
amb el matacà/comunidor es volgués garantir una
vigilància i defensa efectiva de tot aquest sector
tan vulnerable. Així ho indiquen les espitlleres o
troneres que s’endevinen en el mur i en el comunidor
i a què el mateix Tomàs Carreras al·ludeix.

Els permòdols de la construcció s’endevinen molt
forts, excessivament forts, més pensats per oferir
una bona resistència a un atac per sota que no
necessaris per sostenir el pes relativament lleuger
d’un balcó. No sabem si es van tallar expressament
o es van aprofitar d’alguna altra construcció o de la
mateixa església en les seves reformes d’ampliació
culminades el 1789, però ofereixen un bon suport i
qui sap si permetien l’obertura de la plataforma en
cas de necessitar-se una defensa in extremis contra
l’atac a l’edifici per ponent. Les finestres, que en
un comunidor han d’estar franques i no cal que es
tanquin mai, aquí presenten una mena de finestrons
que indiquen o bé que la vigilància hi era permanent
i els finestrons protegien de la intempèrie, o bé que
eren prou sòlids fins i tot per resistir un atac. Podem
dir, mentre no obtinguem documentació més precisa
que ens informi dels possibles usos anteriors o
simultanis de la porxada de llevant en els rituals de
comunir, que cap a finals del segle XVIII el clero i la
guàrdia o l’ajuntament es van posar d’acord per
construir a la part més desprotegida de l’església
un matacà que pogués servir de comunidor quan
calgués, o un comunidor tan protegit i tan eficaç
per a la defensa com un matacà. I que aquest acord
va permetre durant un segle i mig repartir-se l’espai

El Sot de l’Aubó · XVI · 52 (2015) Francesc Fabre



19

per atendre, segons les necessitats del moment, tant
els ritus de comunir com les accions de vigilància i
defensa. Un cas peculiar, certament únic, en tota la
col·lecció de comunidors que tinc ressenyats.

 El Lignum Crucis, la Vera Creu

Un element totalment indestriable de la litúrgia
de comunir, i en molts casos fins i tot del mateix
comunidor, és la Vera Creu que rebia aquest nom
d’estar dotada d’una estella autèntica, el Lignum
Crucis, portada pels croats o certificada pel bisbat o
per la Cúria romana, de la creu on va morir Jesús.

Aquesta qüestió ens portaria també molt lluny si
l’haguéssim d’estudiar detingudament. Serà
suficient dir que es calcula que amb les estelles
existents de la Vera Creu per tot el món, no quadren
els números si les referim a una sola creu. Però això
no tenia cap importància en un món on la credulitat
suplia totes les incongruències. Els pobles competien
per qui posseïa la Vera Creu amb relíquia més
autèntica, i els que no tenien la possibilitat
d’adquirir-ne una de les de debò es conformaven
amb una benedicció, preferiblement papal,
certificada per la butlla corresponent (degudament
pagada «per a les necessitats de la Santa Seu») que
s’aplicava a la creu més preuada de què podien
disposar, fixa o processional, però sempre beneïda
pel bisbe que la dedicava a les finalitats protectores
que estipulaven els rituals litúrgics. Si els era possible
fins i tot l’encarregaven a orfebres de renom per
treballar-la amb els materials més valuosos que es
poguessin permetre. Era aquesta creu la que, amb

peregrinació a Roma o sense, tenia reservat
especialment un espai per contenir el reliquier, vas
o capseta que contenia la preuada relíquia del Lignum
Crucis.

Pel que respecta als comunidors, ja he descrit
abans com la Vera Creu podia estar fixada en el pedró
o pedronet interior, quan n’hi havia, o podia portar-
s’hi la que era transportable i servia a tots els efectes
de Creu Processional. En alguns casos també era una
bona solució amagar el reliquier amb el Lignum
Crucis entre les pedres del comunidor o del pedró,
en un foradet esculpit especialment per a mantenir-
lo discret i protegit del pillatge. En un cas o l’altre
La Vera Creu i el Lignum Crucis eren presents i actius
durant tota la cerimònia de comunir, fos la cerimònia
ritual a la primavera i a la tardor, fos la cerimònia
d’emergència quan la tempesta es veia venir o ja la
tenien a sobre. Independent del comunidor o
compartint-ne les funcions, la mateixa creu o relíquia
era utilitzada per a la resta d’actuacions de
benedicció, imprecació i protecció a favor del
benestar espiritual i material dels fidels i en les
rogatives contra totes les desgràcies que podien
assolar unes comunitats que vivien totalment
subjectes a les veleïtats de les forces de la
naturalesa, especialment en els àmbits més rurals:
quan no havien d’implorar aigua («ad petendam
pluviam»), havien d’allunyar la pedregada o l’aiguat,
les temudes plagues, les collites perdudes, la fam i
la guerra i, per sobre de tot, la pesta. Allò que en la
cultura i la superstició popular pretenien resoldre
les creus de calç, les carlines, els ganivets creuats,
les pedres punxegudes i les destrals amb el tall

Vista posterior, llunyana, del temple de Sant Pere de Canet amb el Passeig de Misericòrdia que es començava a edificar a
començament del segle XX. A la façana posterior, perfectament definida, s’hi endevina el comunidor. Arxiu Centre d’Estudis
Canetencs

El Sot de l’Aubó · XVI · 52 (2015) Francesc Fabre



20

enlaire, les candeles beneïdes, els palmons i rams
de llorer beneïts, els sortilegis i tantes altres
pràctiques adreçades especialment a allunyar les
bruixes de l’àmbit vital de cadascú, en el circuït més
col·lectiu, ortodox i ritualitzat de la litúrgia catòlica,
apostòlica i romana es resolia amb la Vera Creu, el
salpasser, les relíquies i l’asperges. I arribava al seu
clímax en les cerimònies de comunir, els protocols
de les quals omplien tot un llibre ritual dedicat
expressament. Sortosament tots els pobles en aquell
temps de tanta necessitat, fos quina fos la seva
riquesa, podien comptar amb la presència d’un
capellà disposat a seguir cerimonialment el ritual
adequat a la situació i amb la presència omnivalent
de la Vera Creu i les altres relíquies locals. Tots els
capellans, des de primers de maig fins a finals de
setembre, estaven obligats a romandre a prop de la
seva feligresia per si calia córrer a prendre els estris
i procedir a lluitar contra les tempestes que eren
freqüents en aquesta època i era quan podien fer
més mal. En un venerable ritual de comunir
d’Ullastrell que vaig tenir a les mans, gruixut i ple
de tota mena d’oracions i exorcismes, quan el
capellà arribava al final en una tempesta
especialment llarga i virulenta es trobava amb
aquesta indicació que recordo, gairebé diria,
textualment:

Si al final d’eixos exorcismes la tempestat no
cessa, es podran repetir o tots o en part fins que
s’allunyi definitivament, acabant sempre amb lo Te
Deum d’Acció de Gràcies.

Certament una frase així ens pot semblar en
aquests moments enginyosa i crèdula, però posada
en el context religiós de l’època era la conseqüència

inevitable d’haver dipositat en la creença religiosa
totes les esperances materials de la comunitat. Per
més que durés la tempesta, per més que la
resistència sota l’aigua es fes insuportable, per més
que les mans i els peus estiguessin ja insensibles i
balbs de fred, calia resistir fins al final, tornant a
començar si calia, fins que el diable fos vençut
definitivament. No podien afluixar, no podien deixar
perdre tot l’esforç que havien fet. Els hi anava la
vida i la pervivència de la comunitat. Senzillament
no s’ho podien permetre.

I, per acabar, falta la referència a la Vera Creu de
Canet. En Tomàs Carreras ens diu, ho hem vist més
amunt, que a Canet «comaneixen amb la Vera Creu
(que té relíquies)». Encara que no ho digui
explícitament, no pot ser altra cosa que estigui
parlant de la Vera Creu, molt especial també, de
què gaudien els canetencs, no amb una relíquia del
Lignum Crucis, sinó amb dues. Algunes versions ens
parlen d’un llegat d’un bon frare caputxí que va donar
dues estelles del Lignum Crucis a Canet en una Creu
de Caravaca11. A mi em complau molt més la versió
potser més llegendada i per això menys fidel però
més atractiva, de la donació de les estelles per a
inserir-les en una creu nova o per engalzar uns
reliquiers en una creu que ja tenien. Com que no
podien amuntegar senzillament els dos lignum crucis
en un mateix reliquier van decidir encarregar a un
joier de Barcelona que preparés una creu amb dos
reliquiers diferents i per això quedà convertida en
una creu de dos braços, o Creu de Caravaca, un per
a cada estella. Canet era un poble que, en aquell
moment, s’ho podia permetre i va encarregar a dos
homes de confiança que fessin la gestió. Tot va anar

Una vista completa i molt cridanera del Canet de començament del segle XX. Molt llunyà, però nítidament, s’hi aprecia el
comunidor al mur posterior de l’església. Gentilesa del Centre d’Estudis Canetencs.

El Sot de l’Aubó · XVI · 52 (2015) Francesc Fabre



21

bé fins al dia de recollir-la, que en el viatge de
tornada, a l’alçada de Vilassar, van ser atacats pels
bandolers. Un dels homes va morir en la trifulca i
l’altre, més mort que viu, encara va tenir forces per
arribar a Canet amb la preuada creu sana i estàlvia.
Aquesta deu ser la Vera Creu de què ens parlen Mossèn
Comerma i també Tomàs Carreras «que conté
relíquies», dues concretament. Llegenda o no, alguna
cosa d’especial devia tenir en el seu disseny (fruit
de la necessitat d’encabir les dues relíquies) que ha
quedat documentada com a Creu de Caravaca i que
devia servir d’inspiració per al disseny i factura de
la Creu del Santuari i de la Creu de Pedracastell.
Història o llegenda, la Vera Creu de Canet no havia
de ser gaire diferent de les que s’estilaven a l’època,
gòtica, adornada amb les quatre flors de lis que
simbolitzaven els quatre evangelistes i amb alguna
composició especial per diferenciar les dues estelles
del mateix Lignum Crucis. En aquest sentit, i per la
clara referència a la proximitat de la Vera Creu amb
el cerimonial de comunir, és interessant de rellegir
el comentari de Xavier Mas, del Centre d’Estudis
Canetencs, a l’article «Les creus domenequianes de
Pedracastell»12 on parla de les possibles referències
de Domènech i Montaner a la Vera Creu de Canet en
el seu primer disseny de la creu de Pedracastell,
encara que consti –com indica més endavant el
mateix Xavier Mas- que el model concret el va treure
de la creu pro-cessional de santa Eulàlia, conservada
a la Catedral de Barcelona. Diu, referint-se al
projecte de la primera creu de Pedracastell:

L’estètica venia a ser la d’una creu de terme
monumental vint-i-quatre vegades més gran i
reproduïa l’estil gòtic de les antigues creus
processionals. A diferència de les dels altres regnes
hispànics, que eren d’una gran diversitat, les creus
processionals gòtiques de l’antiga Corona d’Aragó
eren totes semblants i solien dur la flor de lis als
extrems i lòbuls quadrilobulats en els braços. I per
això, segurament, també s’assemblava a la creu
processional que contenia el lignum crucis o una
estella de la Vera Creu que, des del segle XVII,
portaven els comparets (vinyaters) de Canet de Mar
a les processons com a distintiu propi i que també
servia per a comunir el mal temps.

En citació a peu de pàgina13, l’autor afegeix una
descripció resumida del ritual de comunir que m’ha
cridat molt l’atenció pel cenyiment a la memòria
històrica concreta del peculiar cas del comunidor de
Canet de Mar, atès que fa una referència a la talaia
o balcó orientats generalment a N o a NW. A gairebé
tots els més de dos-cents comunidors, vius o morts,
que tinc localitzats, se’ls pot aplicar la descripció
de talaia (orientada als quatre vents), però la de
«balcó orientat generalment a N o a NW» només es
pot aplicar, com hem vist, al desaparegut comunidor
de Canet i a pocs més. Valgui, doncs, com a
reconeixement a una característica molt interessant
d’aquest comunidor.

Totes les fonts coincideixen que la Vera Creu,
finalment, va ser beneïda i destinada a la pública

El Sot de l’Aubó · XVI · 52 (2015) Francesc Fabre

veneració i a la funció que li era pròpia pel Bisbe de
Girona Fr. Alonso de Balmaseda, l’any 1674. Va
desaparèixer el 1936 en la destrucció del temple,
igual que el comunidor.

[1] Encara que el terme «comunidor» pot adoptar diferents
formes i pronúncies en funció del territori, reconegudes o
no en els diccionaris normatius, en tota la nota utilitzaré la
forma més popularitzada, que conserva la fidelitat semàntica
i litúrgica. Excepte aquells casos que les referències
històriques m’obliguin a ser fidel al text. A Canet de Mar
concretament (i potser per això no hi havia topat mai), tant
els textos antics com la memòria històrica que encara perviu
es refereixen al comunidor, la majoria de vegades, amb el
nom i la pronúncia de «comenidor/comanidor».

[2] Cal suposar que es referia als aiguats del 1937 que van
fer molt de mal al poble. Es van endur cases i van negar
completament els camps més propers al riu. L’església, en
l’illeta al mig del riu, es va salvar amb prou feines de la
destrucció després que l’aigua esbotzés el mur septentrional
i circulés lliurement pel seu interior pressionant sobre la
portalada del mur meridional, que també va cedir. De passada,
la riuada es va endur part del cementiri i el comunidor tot
sencer.

[3] CEIP Misericòrdia. «El Maresme la nostra comarca / Els
nostres campanars». http://www.xtec.cat/maresme/
Campanars/fitxes/canet/15302/15302.htm

[4] Informació facilitada pel Centre d’Estudis Canetencs,
que va estudiar aquell període.

[5] «Canet de Mar. Història i arquitectura – El Patrimoni
catalogat», p. 237. 2009. Ed. Ajuntament de Canet de Mar,
Centre d’Estudis Canetencs i Edicions Els 2 Pins. Col·lecció
Estudis del Patrimoni.

[6] Centre Excursionista de Catalunya, Arxiu Fotogràfic.
Identificador: AFCEC_FLOS_X_3416.

[7] CSIC. Col·lecció Milà i Fontanals, arxiu fotogràfic de
Tomàs Carreras i Artau, publicades al «Catàleg de materials
gràfics de l’Arxiu d’Etnografia i Folklore» en les pàgines 77 i
94, fitxes 0309 i 0390 respectivament. Les fotografies
publicades aquí han estat facilitades directament pel CSIC.

[8] Un altre dels pocs comunidors que va retratar Tomàs
Carreras i Artau és el de Corró de Munt (o d’Amunt).

[9] A cura de Lluís Calvo i Calvo. En aquesta publicació es
recullen, entre altres, moltes de les fotografies de Tomàs
Carreras i Artau, els clixés originals de les quals estan
dipositats i custodiats amb gran cura en les dependències
del Consell Superior d’Investigacions Científiques (CSIC) dintre
de la Col·lecció Milà i Fontanals.

[10] Per la data d’arxiu de les fotografies, 19 de juliol de
1920, tant es podria referir a les accions rituals de comunir
pròpies de la festa primaveral de la Vera Creu com a alguna
de les tempestes pròpies de començament d’estiu.

[11] Mossèn Comerma i Vilanova, Rector de Canet, en un
escrit que dedica a la «Santa Pastoral Visita» del Bisbe de
Girona el 16 de novembre de 1935: «Frai Josep de Canet
caputxí i guardià del Convent de Mataró, donà a l’església de
Canet uns trossets del Lignum Crucis dins una creu de
Caravaca, i el Bisbe de Girona Alonso de Balmaseda, en 1674,
manà que es posessin a la pública veneració. És la Santa
Relíquia que tanta veneració ha tingut a la vila i amb la quan
encara avui es va a comunir el mal temps.»

[12] Revista Domenechiana, Vol. 5, abril 2015, p. 161,
editada per CEDIM (Centre d’Estudis Lluís Domènech i
Montaner) de Canet de Mar.

[13] En la mateixa pàgina de l’article citat: El ritual de
comunir o comminar el mal temps consistia en un ritual per
exorcitzar les tempestes que amenaçaven amb destruir els
conreus. Es feia des d’una talaia o balcó generalment de
cara a N o NW des del qual l’oficiant, amb revestiment menor
de roquet i estola i a creu alçada, persignava la tempesta
comminant al mal temps a desfer-se amb exorcismes,
admonicions, advocacions i invocacions i a ensems
s’esventaven totes les campanes perquè existia la creença
que les ones sonores també desfeien la tempesta.


