
L’obtenció del perdó en Ben Sira
i en Filó d’Alexandria

Damià ROURE

Per a un estudi de l’obtenció del perdó en el judaisme hel·lenístic, Ben
Sira i Filó d’Alexandria són dos exponents significatius. De fet, diversos
estudis estan dedicats per separat al tema del perdó en el Siràcida i en
Filó.1 Així mateix, les afinitats dels dos autors han estat assenyalades de
manera global: Filó «inscriu el seu nom en l’autèntica tradició religiosa
d’Israel, la mateixa que trobem expressada en el Siràcida i en la Saviesa de
Salomó. En ell trobem temes anteriors conduïts a la seva més plena con-
clusió».2 Per a Thyen, en el tema del perdó, «la tradició sapiencial jueva és
la que possibilita Filó de fer el pas vers una posició més filosòfica».3 També
la Septuaginta, com a Bíblia de l’escriptor alexandrí, prepara el camí de la

Damià ROURE, «L’obtenció del perdó en Ben Sira i en Filó d’Alexandria»,
en Perdó i reconciliació en la tradició jueva (ScrBib 4, Barcelona: PAM – ABCat 2002, pp. 209-221)

1. Pel que respecta a Ben Sira, vegeu Johannes MARBÖCK, «Sündenvergebung bei Jesus Sirà-
cida: eine Notiz zur Theologie und Frömmigkeit deuterokanonischer Schriften», ZKTh 116
(1994) 480-486. Roland E. MURPHY, «Sin, Repetance, and Forgiveness in Sirach», en R. EGGER-
WENZEL – I. KRAMMER (eds.), Der Einzelne und seine Gemeinschaft bei Ben Sira (BZAW 270), Ber-
lín: Walter de Gruyter 1998, pp. 261-269. Núria CALDUCH-BENAGES, «Abans perdonar que guar-
dar rancúnia: estudi de Sir 27,30-28,7», en aquest mateix volum de Scripta Biblica 4: aquest
estudi resulta especialment aclaridor pel fet que a Sir 27,30-28,7 trobem una acumulació de ter-
minologia pròpia del tema que ens ocupa. Una versió castellana d’aquest article va ser publica-
da amb el títol «Es mejor perdonar que guardar rencor: estudio de Sir 27,30-28,7», en Greg 81
(2000) 419-439. D’altra banda, Hartwig THYEN, Studien zur Sündenvergebung im Neuen Testa-
ment und seinen alttestamentlichen und jüdischen Voraussetzungen (FRLANT 96), Göttingen:
Vandenhoeck und Ruprecht 1970, pp. 98-130 dedica una atenció especial a Filó d’Alexandria.

2. Alain LE BOULLUEC – Pierre SANDEVOIR, L’Exode. Traduction du texte grec de la Septante
(La Bible d’Alexandrie), París: Cerf 1989, p. 30. Sobre la relació de Filó amb la tradició sapien-
cial, vegeu J. LAPORTE, «Philo in the tradition of Biblical Wisdom literature», en R. L. WILKEN

(ed.), Aspects of Wisdom in Judaism and Early Christianity, Londres: University of Notre Dame
Press  1975, pp. 103-141.

3. THYEN, Studien zur Sündenvergebung, 105.



seva teologia en el tema que ens ocupa.4 Tal com afirma, E. R. Goodenough
és convenient contextualitzar Filó, el qual «com qualsevol ésser humà no
pot ser comprès de manera isolada».5

De fet, Ben Sira i Filó se situen en dos moments importants del judais-
me hel·lenístic. Mentre l’obra del Siràcida «oferia un punt d’arribada de la
cultura de l’antic Israel»,6 el fet que aquest escrit fos traduït al grec oferia
uns elements de saviesa que més tard Filó i altres desplegarien en les cir-
cumstàncies ambientals del món hel·lenístic. Ben Sira havia quedat limi-
tat, però el contacte de Filó amb la religió tradicional en les circumstàn-
cies diferents de la diàspora podia suposar una represa de l’herència del
Siràcida en el marc de la seva exegesi. No es tracta, naturalment, d’una de-
pendència servil, sinó del fet que en les posicions de Ben Sira sobre el
tema del pecat, la gràcia i el perdó, Filó podia trobar-hi propostes afins als
seus plantejaments. Un exemple significatiu el dóna Völker quan afirma
que «la declaració del Siràcida en el capítol 2,11 podria venir de la ploma
del nostre alexandrí: “el Senyor és compassiu i benigne, i perdona els pe-
cats”».7

Tot i que les referències explícites a passatges de Siràcida no són molt
nombroses en Filó d’Alexandria, algun cas és prou significatiu perquè ens
permet d’observar la tradició que comparteixen i desenrotllen: aquest és el
cas que serà presentat més endavant de Sir 44,16 i Abr 17-18, dedicat a la
figura d’Henoc i la meta,noia.8

A més, un notable teixit de relacions queda visible en l’estudi de la ter-
minologia que fan servir els dos autors quan presenten les pràctiques d’ob-
tenció del perdó. Per això volem preguntar-nos fins a quin punt Ben Sira
és una de les fonts de Filó en el tema que ens ocupa i, també, fins a quin
punt Filó desenrotlla les tradicions del Siràcida que té a la base.

Seguirem un camí en dues etapes: primer centrarem l’atenció en el
vocabulari emprat pels dos autors i, tot seguit, destacarem de manera com-
parativa les concepcions desenrotllades per cada un d’ells. 

D. ROURE210

4. G. BERTRAM, «Theologische Prägungen von a`marti,a in LXX», en G. J. KITTEL – G. FRIE-
DRICH (eds.), ThWNT, vol. I, pp. 288-290.

5. Citat per THYEN, Studien zur Sündenvergebung, 193-194.
6. Oda WISCHMEYER, Die Kultur des Buches Jesus Sirach (BZNW 77), Berlín: Walter de

Gruyter 1995, p. 301.
7. W. VÖLKER, Fortschritt und Vollendung bei Philo von Alexandrien. Eine Studie zur Ges-

chichte der Frommigkeit (TU 49.1), Leipzig: Hinrichs 1938, p. 108. Sobre el rerefons bíblic de
Sir 2,11, vegeu Núria CALDUCH-BENAGES, En el crisol de la prueba. Estudio exegético de Sir 2,1-
18 (ABE 32), Estella: Verbo Divino 1997, pp. 142-147.

8. Sobre l’ús que Filó fa de l’Escriptura, vegeu Biblia Patristica. Supplément. París: CNRS
1982.



I. Terminologia

Prenem com a punt de partida la terminologia més emprada per Ben
Sira en la Septuaginta, i realitzem tot seguit una verificació del mateix
vocabulari en Filó. Recollim així una part significativa de terminologia que
Siràcida i Filó tenen en comú, i esmentem algunes paraules que només usa
un dels dos autors.9

Camps semàntics en comú

(evx)i`la,skomai: Sir 3,3.30; 5,6; 16,7; 20,28; 28,5; 34,19; 45,16; 45,23. Filó,
Poster 70 en cita de Lv 16,10. 

Filó prefereix i`la,skomai: Leg III,174; Plant 162; Mutat 235; Abr 129; Mos
II,24.201; Spec I,116.234.237; Praem 56.

evxilasmo,j: Sir 5,5; 16,11; 17,29; 18,12.20; 35,3, terme no usat per Filó,
que fa servir i`lasmo,j: Leg III,174; Poster 48 (on, amb una tendència a des-
tacar l’aspecte ètic, parla de l’acte d’humilitat com a resultat d’un ple domi-
ni de si mateix, que és també un acte propiciatori, en funció del nombre
perfecte de deu, en relació amb Lv 23,27); Plant 61 (on parla del dia de l’ex-
piació i el que hi té lloc); Her 179; Congr 89.107.

avfi,hmi: Sir 2,11; 6,3.27; 15,14; 23,1; 27,19; 28,2; 39,32. En Filó podem
comptabilitzar 63 usos d’aquesta paraula; per exemple a Spec I,237 després
de l’oferiment de la víctima per obtenir l’apaivagament (i`la,skesqai% cal anar
al temple per tal d’implorar la remissió dels pecats (a;fesij%.

lu,w: Sir 28,2. En Filó 44 vegades.
i;asij: Sir 28,3. Filó Leg II,79; III,106; Sacrif 4.127; Deter 43; Poster 10.
evpikalu,ptw: Sir 39,22; 47,15; Filó Leg II,58; Sobr 56; Fug 190; Quaest Gn

2,29.
suggnw,mh: Prol Sir v. 18; Sir 3,13. Filó 16 vegades.

Terminologia usada només per Ben Sira o bé per Filó

Petició de perdó amb deo,mai: Sir 17,25; 21,1; 28,2.4; 39,5; 50,19. No
emprat per Filó.

avpalla,ssw és usat 46 vegades per Filó i cap per Ben Sira.
mesi,thj: Filó: Somn I,142.143; Mos II,166. Mesiteu,w també tres vegades

en Filó i no usat per Siràcida.

L’OBTENCIÓ DEL PERDÓ EN BEN SIRA I EN FILÓ D’ALEXANDRIA 211

9. MARBÖCK, «Sündenvergebung bei Jesus Siràcida», 481. P. BORGEN – K. FUGLSETH – R.
SKARSTEN, The Philo Index. A Complete Word Index to the Writings of Philo of Alexandria, Leiden
– Grand Rapids, MI: Brill – Eerdmans 2000.



avmnhsti,a: Filó: Spec I,187; II,24; Mos II,24.166; Somn II,292; Fug 99;
Congr 109.

avpo,lusij: Filó: Mutat 228; Spec I,215.
Altres paraules que tenen relació amb el procés de conversió, com

meta,noia i cari,zomai o bé ca,rij, sortiran en el curs de la recerca.
Aquesta comparació terminològica permet observar uns enfocaments

inicials comuns entre els dos autors sobre el tema. A partir d’aquí, una
comparació de les constants, variacions i desenrotllaments entre ells dos
ens permet fer-nos càrrec del tractament de l’obtenció del perdó en dos
moments del judaisme hel·lenístic. Les principals línies que inicialment
resulta útil remarcar són: els dos autors estableixen una relació important
entre el perdó i el culte però, alhora, l’actitud ètica és altament remarcada
tant per l’un com per l’altre. En segon lloc, per a ells el perdó ha de menes-
ter —com una condició essencial— la conversió i la pregària: la necessitat
i les funcions de la meta,noia constitueixen un eix molt important del seu
pensament. En tercer lloc, la intercessió dels patriarques, que apunta en el
material de Ben Sira, és un tema que Filó desenrotlla de manera significa-
tiva. I, finalment, el Déu amb qui en definitiva s’encaren, el Déu de la
Bíblia, és el Déu de la gràcia del perdó.

Resseguim, doncs, aquests temes amb les seves peculiaritats en cada
autor.

II. El sacrifici pel pecat i l’actitud ètica

Dins els paràmetres de la tradició sapiencial, Ben Sira manté tot el vigor
possible a la tensió entre ritualisme i justícia social.10 Una de les carac-
terístiques de Siràcida és, però, la de considerar la temàtica cultual com a
digna de ser considerada —característica pràcticament inexistent en els
altres autors sapiencials—, si bé per a Ben Sira són necessaris els correc-
tius ètics perquè l’activitat sacrificial sigui antropològicament operativa. 

En dos grans passatges podem observar tant la integració del domini
cultual com els correctius ètics: en Sir 34,18-26, d’una banda, el culte veri-
table no pot coexistir amb la impietat ni amb qualsevol pràctica d’opressió,
però, d’altra banda, a Sir 35,1-18 queden amplament justificats els sacrifi-
cis de l’home just. Citem per exemple aquests versets: «Obeir els mana-
ments és com oferir un sacrifici de comunió» (Sir 35,2). «Apartar-se del

D. ROURE212

10. Víctor MORLA ASENSIO, Libros sapienciales y otros escritos (Introducción al Estudio de
la Biblia 5), Estella: Verbo Divino 1994, pp. 247-248. Núria CALDUCH-BENAGES, «El servicio cul-
tual en el Sirácida: estudio del vocabulario», EstB 57 (1999) 147-162.



mal és agradable al Senyor, apartar-se de la injustícia val tant com un sacri-
fici expiatori» (Sir 35,5). «El sacrifici que ofereix l’home just plau al Se-
nyor, i el Senyor no l’oblidarà mai» (Sir 35,9). En un registre pròxim hem
de considerar també Sir 38,10-11: «Allunya’t de les teves faltes, actua
correctament i purifica el teu cor de tot pecat. Ofereix a Déu encens i un
memorial de flor de farina; fes ofrenes generoses […]». 

Aquesta dinàmica és assumida de ple per Filó, qui considera necessà-
ria l’actitud interior de penediment: així quan parla de tres animals oferts
en holocaust vol mostrar tres formes de sacrificis estretament emparen-
tats: l’home que fa penitència és salvat (to.n metanoou/nta sw,|zesqai), l’home
salvat de les malalties de l’ànima es converteix (metanoei/n) i l’un i l’altre
posen el seu zel a aconseguir l’entera i perfecta disposició interior, de la
qual l’holocaust del sacrifici n’és el símbol (h` o`lo,kautoj qusi,a su,mbolon)
(Spec I,253).

Un dels punts en què el culte és cabdal per al perdó el trobem en la festa
del Iom Quipur. Ben Sira destaca amplament a Sir 50,5-21 la gran ce-
lebració del summe sacerdot Simó en la litúrgia del temple d’aquest dia
de festa.11 I Filó anomena aquesta festivitat dia d’expiació (i`lasmo,j) i dia de
dejuni (nhstei,a), tot destacant la doble dignitat de la diada en tant que dia
de festa i en tant que dia de purificació (ka,qarsij) i d’alliberament dels
pecats. El perdó (avmnhsti,a) de les faltes és donat per la gràcia del Déu mise-
ricordiós, la qual honora el penediment (meta,noia) de manera igual a la per-
fecta innocència (Spec I,187). Es tracta d’una jornada «del tot dedicada a
les súpliques i imploracions […] per a les quals els fidels sol·liciten amb fer-
vor la benvolença divina, implorant l’absolució dels pecats (to.n qeo.n evxeume-
ni,zesqai parai,thsin a`marthma,twn aivtou,menoi) voluntaris (e`kou,sioj) o involunta-
ris (avkou,sioj), i posant la seva esperança no en els seus mèrits propis sinó
en la natura misericordiosa d’aquell que prefereix el perdó (suggnw,mh) al
càstig (ko,lasij)» (Spec II,196). En aquest cas es fa servir la paraula suggnw,mh
que també trobem a Sir, en el pròleg 18 i a Sir 3,13 en passatges que desig-
nen benvolença i comprensió.

En tot cas, el sacrifici no substitueix una compensació del mal fet. Pri-
mer cal desagreujar l’ofès i només després és possible obtenir el perdó: el
pecador ha de reparar i quan, per exemple, haurà afegit una cinquena part
de més en restitució del perjudici comès, llavors haurà d’anar al Temple per
implorar la remissió dels pecats (aivthso,menoj w-n e`xh,marten a'fesin) i oferir una
víctima (Spec I,237).

L’OBTENCIÓ DEL PERDÓ EN BEN SIRA I EN FILÓ D’ALEXANDRIA 213

11. CALDUCH-BENAGES, «El servicio cultual en el Sirácida: estudio del vocabulario», 148-
150; F. Ó. FEARGHAIL, «Sir 50,5-21: Yom Kippur or the Daily Whole-Offering?», Bib 59 (1978)
301-316.



El sacrifici pel pecat abasta tothom, «fins l’home perfecte, el qual, donat
que és una criatura, no s’escapa del pecat. El sacrifici de salvació és impor-
tant perquè reconeix que Déu és la causa de la salvació, el veritable salva-
dor» (Spec I,252).

Un segon àmbit en què Ben Sira i Filó d’Alexandria mostren un acord
d’entrada és la consideració donada a la figura d’Aaron, en tant que rela-
cionat amb el culte i l’expiació. El llarg passatge de Sir 45,6-22 indica la
preeminència que el Siràcida dedica a Aaron, un text força més extens que
el dedicat a Moisès en Sir 45,1-5. «D’entre tots els homes, el Senyor escollí
Aaron, perquè presentés sobre l’altar l’encens i el perfum de l’ofrena de
memorial i perquè fes el ritu d’expiació a favor del poble» (Sir 45,16).

Filó d’Alexandria, per la seva part, seguint Ex 4,16; 7,1, considera Aaron
com la boca, l’intèrpret i el profeta del seu germà Moisès (Deter 39). En
tant que levita, Aaron és capaç d’interpretar els pensaments que són el fruit
d’una ànima perfecta (Deter 132), és el i`ereu,j i el seu nom significa «mun-
tanyenc» (ovreino,j) perquè eleva els seus pensaments vers les altures, i lla-
vors pot pujar a l’altar a realitzar els sacrificis, amb tota sobrietat (Ebr 127-
129). La figura d’Aaron, molt menys destacada que la de Moisès, exerceix
però també una funció mediadora i intercessora enmig del poble (Somn
II,235).

Al costat del paper donat a Aaron, els dos autors concedeixen també
una funció —menys preeminent— a Finehès (hebreu: Pinhàs). Ben Sira el
considera com «el tercer en glòria, pel zel que va mostrar en el respecte al
Senyor: quan el poble es revoltà, ell va aguantar ferm, amb un gran corat-
ge i noblesa d’ànima, i va obtenir que Israel fos perdonat […]. D’aquesta
manera, li fou concedit, a ell i als seus descendents, de ser perpètuament
grans sacerdots» (Sir 45,23-24). I, per la seva part, Filó —en un registre
més al·legòric— el considera capaç d’eliminar la part irraonable de l’home
(simbolitzat en el madianita) i llavors l’ànima rep una doble herència: la
pau i el sacerdoci (Leg III,242; Poster 182).

III. El camí de la conversió i l’exemple d’Henoc

Tant Ben Sira com Filó destaquen el valor enorme de la conversió per a
l’obtenció del perdó de les faltes. El principal vocabulari que empren és
evpistre,fw (Siràcida 6x; Filó 33x), evpistrofh, (només Siràcida 3x), meta,noia
(Siràcida 1x; Filó 30x), metanoe,w (Siràcida 2x; Filó 35x). Dins aquest voca-
bulari podem destacar-ne dos grans aspectes: el primer és el que situa l’ho-
me en un procés de creixement en què li cal rectificar i adreçar-se a Déu si
en el seu caminar fa un pas en fals; la pregària hi juga un paper important

D. ROURE214



(proseuch,: 9x en Siràcida i 19x en Filó). El segon és el que queda exemplifi-
cat en la figura d’Henoc, que és exemple de conversió.12

L’home en procés de creixement

En aquest apartat, els nostres dos autors presenten unes posicions en
bona part comunes amb el fons sapiencial bíblic, segons les quals l’home
es troba amb tota mena d’obstacles per menar una vida d’acord amb el
Senyor. L’home savi és el qui està més ben situat per aconseguir aquest
objectiu. Uns obstacles són de caràcter físic: la naturalesa vulnerable de
l’home, les malalties, la tendència a la ira, l’ofuscació davant la veritat i l’er-
ror, les males companyies. Altres són de caràcter religiós. Aquestes difi-
cultats han d’ajudar a obrir els ulls. Per això, el Siràcida encoratja a no
esperar a estar malalt per a humiliar-se, i, si l’home peca, que s’afanyi a
mostrar el seu penediment (Sir 18,21). Per a Filó, les malalties afecten les
ànimes fins que es penedeixen dels actes passats i descobreixen que tot el
bé que existia s’escapava als seus ulls, fins que arribaven a percebre el seu
desajustament (Ios 87). Tota mena de factors condicionen les males deci-
sions de l’home ofuscat: la ira (Deus 72) o la dolenteria a què empenyen
certes males companyies (Sir 21,6). Quan l’home no ha estat encara pres
pel mal, li és concedit, si es converteix, de retornar, com vers una pàtria, a
la virtut de què ha estat exclòs (Cher 2). Els dos autors subratllen la neces-
sitat de buscar la saviesa: quan el savi ha fet una falta, no la deixa anar tan
lluny com ho fa el dolent (Leg II,60), i així com és propi de Déu no come-
tre cap falta, és propi del savi penedir-se, amb el benentès que penedir-se
és molt difícil i costa força descobrir-ho (Fug 147). L’home que escruta la
saviesa, «obre els llavis i comença la pregària, demana perdó pels pecats
que ha comès» (Sir 39,5-6). «Als qui es penedeixen (metanoou/sin), Déu els
dóna l’ocasió de retornar a ell, i anima la perseverança dels qui defalleixen»
(Sir 17,24). Per a Ben Sira, la pregària és indispensable per obtenir la savie-
sa (Sir 51,13).

En la mateixa línia, el «qui venera el Senyor es converteix de cor» (Sir
21,69). En Filó aquesta veneració de Déu (fo,boj) va junta amb l’amor
(Deus 69). És un gran escull en aquest sentit la idolatria, que pot desviar
el poble i que cal que sigui extirpada (Sir 49,2). Segons Filó, quan l’ànima
ha fet un pas en fals en el camí de la recta raó Déu els concedeix un temps

L’OBTENCIÓ DEL PERDÓ EN BEN SIRA I EN FILÓ D’ALEXANDRIA 215

12. D. LÜHRMANN, «Henoch und die Metanoia», ZNW 66 (1975) 103-116. J. MARBÖCK,
«Henoch – Adam – der Thronwagen. Zu frühjüdischen pseudepigraphischen Traditionen bei
Ben Sira», BZ NF 25 (1981) 103-111. Jacques CAZEAUX, «Philon d’Alexandrie, exégète», en
ANRW II 21 (1984) 156-226.



per al penediment (di,dwsi cro,non eivj meta,noian), la guarició i l’alçament de
les seves caigudes (Leg III,106). Dins d’aquest àmbit, Filó fa una analogia
entre la meta,noia i aquell motiu de Dt 30,11-14, segons el qual «la llei dona-
da no és massa difícil» i en el De virtutibus afirma que «són admirables
en veritat els preceptes que comprometen a la conversió, pels quals apre-
nem a transformar l’ordre de la nostra vida i a fer-lo passar del desordre
a un estat millor». D’acord amb Dt 30,11-14, es tracta d’aconseguir una
harmonia per la qual hom plau a Déu i esdevé alhora amic de Déu i esti-
mat de Déu (qeofilh.j kai. filo,qeoj)» (Virt 184). I Filó continua afirmant que
és esplèndida la reciprocitat d’aquesta elecció: l’home s’esforça a servir
l’Ésser per excel·lència i Déu acull aquell qui suplica entre els seus fami-
liars. En aquest sentit, el veritable home que serveix i prega, fins si només
és un sol home, pel fet que és escollit, és com si fos tot el poble sencer
(Virt 185).

Henoc, exemple de conversió

Ben Sira i Filó d’Alexandria destaquen una figura bíblica com a para-
digma de conversió: es tracta de la figura d’Henoc. 

Per a Siràcida «Henoc va plaure al Senyor i fou transportat; és un
exemple de conversió (u`po,deigma metanoi,aj 44,16)». L’expressió citada és
pròpia de la Septuaginta, tradició en la qual resulta significativa la men-
ció d’Henoc a l’inici i a la fi de la presentació dels homes piadosos i savis
d’Israel a Sir 44,16 i 49,14.13 Per al nostre estudi aquesta menció resulta
interessant per la coincidència entre la tradició de Ben Sira (LXX) i la
tradició que va conèixer Filó d’Alexandria. Per a aquest autor, comentant
Gn 5,24 en el De Abrahamo, Henoc exemplifica el penediment i la con-
versió, així com en el mateix tractat Enoix personifica l’esperança i Noè
la justícia (vegeu Sir 44,17). El transportament d’Henoc, «que no va ser
trobat», és la forma visible del canvi o conversió d’una persona, fruit
també de la providència de Déu. Henoc personifica el doble moviment
que va de Déu als homes i dels homes a Déu. La meta,noia d’Henoc és un
dels casos en què Déu s’avança cap als homes (proapanta,w) i que ajuda a
realitzar allò que als homes és impossible (tema freqüent en Filó) (Abr

D. ROURE216

13. Segons LÜHRMANN, «Henoch und die Metanoia», no és segur que la menció d’Henoc
manqui en el text de Massada, com proposa Yadin. Aquesta menció es troba, però, al Ms B, edi-
tat per Pancratius C. BEENTJES, The Book of Ben Sira in Hebrew. A Text Edition of all Extant
Hebrew Manuscripts and A Synopsis of all Parallel Hebrew Ben Sira Texts (Suppl VT 68), Leiden
– New York: Brill 1997, p. 78. Sobre el problema textual, vegeu MARBÖCK, «Henoch – Adam –
der Thronwagen», 103-105.



17-18). I una de les raons per les quals Filó explica el fet que «Henoc no
fou trobat» (vegeu Gn 5,24) ve del seu canvi d’orientació, en tant que
passa de la ignorància a la instrucció, de la impietat a la pietat (Abr 24).
Per això la conversió (meta,noia) té el segon lloc després de la perfecció,
igual com en un cos el segon lloc, després de l’absència de la malaltia, l’o-
cupa el pas de la feblesa a la salut (Abr 26). La figura d’Henoc, és doncs,
el gran exemple de pas d’una vida dèbil a una de coratjosa, d’una vida dei-
xada a una de ben orientada, de la portada per l’amor de la glòria a la que
no és vanitosa (Abr 24). Per això Déu el va desplaçar lluny de la vida mor-
tal fins a les ribes de la immortalitat: avpo. Qnhtou/ bi,ou pro.j to.n avqa,naton
(Mutat 38).

IV. De l’elogi dels Pares a la intercessió dels Patriarques

A partir de c. 44 el Siràcida fa l’elogi dels Pares. Es tracta d’una secció
dedicada a presentar la Saviesa en la història (Sir 44-49). Aquests capítols
mostren que la Saviesa divina, present en la realitat creada (Sir 42-43), es
manifesta també en la vida del poble escollit, heretat del Senyor. Les grans
figures d’aquest poble exemplifiquen aspectes diversos de la saviesa: valor,
consell, profecia, govern, composició musical, fidelitat. D’entre ells, els
grans intercessors són les figures levítiques, com Aaron, Fineès (Pinhàs) i
els seus descendents (Sir 45,6-26).

En Filó és molt important la intercessió dels patriarques, començant
per la pregària d’Abraham, el savi, en el moment en què la terra de Sodo-
ma es veu amenaçada. Per «la gent de Sodoma», Filó entén que «en reali-
tat es tracta de l’ànima feta estèril envers el que és Bell i encegada en la
seva raó». Abraham comença demanant a Déu per cinquanta justos que
s’hi puguin trobar (cinquanta és entès com a xifra de l’alliberament), i s’a-
tura amb el número deu (xifra entesa com a límit de la redempció (teleu-
tai,an avpolu,trwsin, Congr 109).14 El mateix episodi és comentat a Sacrif 122;
Mutat 228-229. A les Questiones et solutiones in Genesim, Abraham, vist
com a exemple del servent que prega, i es manté davant d’aquell qui hau-
ria de fer venir el càstig damunt els impius, per tal que el gènere humà no
sigui destruït completament. Per això Déu li donà la intel·ligència, perquè
no anava pas a pregar sense el consentiment de la Providència de Déu. Déu
fa servir el savi com a fonament, per poder fer bé als qui mereixien de tro-

L’OBTENCIÓ DEL PERDÓ EN BEN SIRA I EN FILÓ D’ALEXANDRIA 217

14. Monique ALEXANDRE, en PHILON D’ALEXANDRIE, De Congressu eruditionis gratia. París:
Cerf 1967, p. 181, notes 2 i 3.



bar el bé, i per mostrar el poder de dos virtuts: la sobirania invencible i el
judici just, temperats, com cal, per la dolcesa i l’afabilitat (IV,25).15

V. El Déu de la gràcia i del perdó

La posició de Ben Sira sobre el perdó diví queda visible en diversos tex-
tos que mostren tant la finitud humana com la misericòrdia de Déu envers
el qui ha caigut.16 Alguns temes constitueixen les etapes necessàries d’a-
quest procés: l’home ha de comptar amb el fet que el Senyor perdona però
que també sap castigar (Sir 5,5; 16,11) i per això és indispensable procedir
amb veneració (temor) envers el Senyor (fobei/sqai to.n ku,rion Sir 1,14) com
a camí vers la saviesa.17 El moviment temàtic que avança a partir de la con-
dició mortal de l’home, que es troba amb la misericòrdia del Senyor, el seu
perdó i la seva pietat el podem seguir en dos textos especialment significa-
tius: Sir 17,24-29 i 18,11-13. En aquestes circumstàncies, Déu és immen-
sament pacient amb els homes i aboca damunt d’ells la seva misericòrdia
(e;leoj). Llavors, aquesta actitud compassiva de Déu envers l’home motiva la
compassió de l’home envers el seu semblant (Sir 28,4).18

Per part de Filó d’Alexandria, el punt de partença és el fet que tota criatu-
ra, fins virtuosa, es troba implicada en el pecat (Mos II,147). I la gràcia de Déu
(ca,rij i e;leoj) sense desplaçar el sentit de justícia actua de diverses maneres.19

D. ROURE218

15. Vegeu també Sacrif 124-125: «Quan veig un home virtuós que viu en una casa o en una
ciutat, considero feliç aquesta casa o aquesta ciutat, i penso que el bé que en treuen dels béns
presents serà durable […] i demano en les meves pregàries que els homes virtuosos visquin el
més llargament possible, ja que és impossible de no envellir. I penso que els béns del gènere
humà es mantenen mentre aquests homes poden viure. Així, quan veig o m’assabento que un
d’ells mor, en quedo ben trist, i ploro menys per ell que pels qui resten vius, […] perquè aquests
es troben privats de la mà forta i poderosa, amb el recolzament de la qual podien conservar-se
sans i estalvis. Llavors, un cop abandonats a ells mateixos, els surten molt de pressa els mals
que els són propis, a menys que surtin d’altres homes virtuosos».

16. CALDUCH-BENAGES, En el crisol de la prueba. Estudio exegético de Sir 2,1-18, 107-112.
17. O. WISCHMEYER, Die Kultur, 278-286 destaca el caràcter central per a la concepció reli-

giosa del Siràcida de la veneració del Senyor (Gottesfurcht). Vegeu J. HASPECKER, Gottesfurcht
bei Jesus Sirach (AnBib 30), Roma: PIB 1967, pp. 48-50.

18. Núria CALDUCH-BENAGES mostra la dinàmica narrativa i el sentit pedagògic de Sir 28,3-5:
«Exigir salvació, misericòrdia i perdó a Déu, quan hom nega totes aquestes coses al germà, no tan
sols denota mancança de coherència (és a dir, mancança de seny, de saviesa), sinó també man-
cança de sentit religiós. I el que és pitjor, aquestes exigències, desproveïdes de tota lògica huma-
na i religiosa, constitueixen un autèntic repte per al Senyor». Vegeu el seu article en aquest mateix
volum de Scripta Biblica, «Abans perdonar que guardar rancúnia: estudi de Sir 27,30-28,7».

19. Dieter ZELLER, Charis bei Philon und Paulus (SBS 142), Stuttgart: Katholisches Bibel-
werk 1990, pp. 55-59.



L’home és convidat a mantenir els dons que Déu ens ha fet, sense desfigu-
rar-los, conservant-los intactes i irreprotxables, perfectes i sencers (Her
114). Per això l’esperança de l’home es troba posada sobretot en «la natu-
ra misericordiosa d’Aquell qui prefereix el perdó al càstig» (Spec II,196).
Però Filó insisteix en el fet que l’home ha de buscar i demanar els béns de
la gràcia, tal com Moisès suplicava Déu per obtenir els béns que no pos-
seïa, sabent que les fonts de les seves gràcies són inesgotables, però que no
són pas atorgades a tots sinó només als qui supliquen (i`ke,tai), i aquests són
els qui tenen set de saviesa i són persones de valor moral (oi` kalokavgaqi,aj
evro/ntej) (Virt 79). En particular, és la gràcia —i l’únic dispensador de la grà-
cia (Somn I,90-91)— el que fa possible el penediment (meta,noia). En casos
concrets, Déu convida els seus servidors a un àpat donant-los primer una
absolució total (avmnhsti,a) (Spec I,242). Per això els convidats —en el cas
citat— reben la convicció que el penediment (metame,leia) dels seus pecats té
com a font la benvolença de Déu (i[lew to.n qeo.n e;cousin). O, com llegim en
Prov 116, «Déu es fa misericordiós (i[lewj) amb els qui es penedeixen i pas-
sen de la disbauxa a la temprança […] i tendeixen a la serenitat i a la pau
de la vida».

VI. Conclusió

A partir de les anàlisis realitzades, és possible afirmar que Filó segueix
com una de les seves fonts principals la tradició sapiencial representada
per Ben Sira en el tema que ens ocupa, malgrat la distància temporal que
separa els dos escriptors. També ha quedat ben visible que sobre cada un
dels camps semàntics destacats —tal com ho hem posat de manifest en l’a-
preciació del rerefons terminològic— Filó realitza notables desenrotlla-
ments d’acord amb els seus propis posicionaments filosòfics i culturals.

Així, tot i compartir amb el Siràcida l’estima envers les pràctiques sacri-
ficials necessàriament complementades amb l’actitud èticament correcta,
Filó es confronta amb els diferents moments de les pràctiques sacrificials
—i principalment la festa de l’expiació— tot destacant-ne els components
simbòlics: l’holocaust del sacrifici, per exemple, és símbol de les diverses
etapes de la disposició interior de la persona, així com de la seva conver-
sió. A més, en els diferents components antropològics que configuren la
persona humana, Filó en destaca aspectes que no són desenrotllats per Ben
Sira.

D’altra banda, mentre la tradició sapiencial que desplega el Siràcida
dóna un relleu especial a l’exemple dels patriarques, Filó situa els avant-
passats d’Israel en un pla que se situa en el món immaterial i celestial de

L’OBTENCIÓ DEL PERDÓ EN BEN SIRA I EN FILÓ D’ALEXANDRIA 219



la intercessió. Així, les figures de Moisès o d’Abraham en aquest nivell
tenen una activitat quasi soteriològica.20

L’exemple de la conversió d’Henoc és un dels temes en comú entre els
dos autors, però mentre Ben Sira en parla com d’una tradició ja coneguda,
Filó entra a buscar explicacions al fet que «Henoc no fos trobat» i en des-
plega en diversos registres un conjunt d’equivalències al·legòriques. Henoc
és, doncs, un símbol que representa la conjunció entre la voluntat proviso-
ra i regeneradora de Déu i l’itinerari de l’home caigut, el seu canvi d’orien-
tació i de maduració a partir dels contratemps que viu.

El punt de contacte entre els dos autors sobre el valor de la misericòr-
dia de Déu (e;leoj) dóna a Filó d’Alexandria una força d’inspiració de forta
arrel bíblica que li permet de prendre posicionaments més rics i comple-
xos que els que deriven de les seves afinitats amb corrents filosòfics del
moment: és així com participant de visions pròpies del judaisme bíblic en
el tema de la gràcia i del perdó pot superar per una part de manera signi-
ficativa l’absolutisme ètic dels estoics21 i desplegar, per altra part, la seva
exegesi en termes i concepcions de la filosofia grega. Com observa P. Bor-
gen, «en Filó, exegesi bíblica i filosofia són inseparables: és un exegeta
dotat filosòficament, i un filòsof impregnat de la Bíblia».22

Damià ROURE (acabat en data 12.10.2001)
Abadia de Montserrat
08199 MONTSERRAT
CATALONIA (Spain)

Sumari

Sobre el tema de l’obtenció del perdó en el judaisme hel·lenístic, són
confrontades en aquest estudi les posicions de Ben Sira i de Filó d’Alexan-
dria. El treball intenta esbrinar si, en les posicions de Ben Sira, Filó podia
trobar-hi propostes afins als seus propis plantejaments. Hi ha casos en què
és possible observar la mateixa tradició en els dos autors. A més, un nota-
ble teixit de relacions queda visible en l’estudi de la terminologia. Realitzat

D. ROURE220

20. THYEN, Studien zur Sündervegebung, 125, nota 5.
21. THYEN, Studien zur Sündervegebung, 130.
22. P. BORGEN, «Philo of Alexandria», en M. E. STONE (ed.), Jewish Writings of the Second

Temple Period. Apocrypha, Pseudepigrapha, Qumran Sectarian Writings, Philo, Josephus (CRINT
2/2), Assen – Philadelphia: Van Gorcum – Fortress 1984, p. 264.



aquest estudi de vocabulari, el treball examina de manera comparativa les
concepcions desenrotllades per cada un dels autors en els següents apar-
tats: 1) relació entre el sacrifici pel pecat i l’actitud ètica; 2) el camí de la
conversió i l’exemple d’Henoc; 3) de l’elogi dels Pares a la intercessió dels
Patriarques; 4) el Déu de la gràcia i del perdó. En la conclusió s’ofereixen
els resultats de l’estudi, destacant fins a quin punt Ben Sira és una de les
fonts de Filó en el tema que ens ocupa i, també, fins a quin punt Filó, d’a-
cord amb els seus propis posicionaments filosòfics i culturals, desenrotlla
les tradicions del Siràcida que té a la base.

Summary

Ben Sira and Philo of Alexandria’s positions are compared on the topic
of receiving pardon in Hellenistic Judaism. The purpose of this study is to
discover whether Philo could find proposals close to his questions in Ben
Sira’s position. There are cases in which it is possible to observe the same
tradition in both authors. Besides, a notable weave of relations remains
visible in the study of their terminology. Once a vocabulary analysis is per-
formed, the study examines comparatively the concepts developed by each
one of the two authors in the following sections: 1) relation between sacri-
fice for the sin and an ethical attitude; 2) the path to conversion and the
example of Enoch; 3) from the example of the Fathers to the intercession of
the Patriarchs; 4) God of grace and pardon. The results of this study are offe-
red in the conclusion, emphasizing to what extent Ben Sira is one of the
sources of Philo in the theme that occupies us and, also, to what extent
Philo, in agreement with his cultural and philosophical positions, develops
some traditions from Ben Sira.

L’OBTENCIÓ DEL PERDÓ EN BEN SIRA I EN FILÓ D’ALEXANDRIA 221




