
El confl icto: fi losofía y política

RESUM: EL CONFLICTE: FILOSOFIA I POLÍTICA
El confl icte, element constitutiu de les societats humanes, ha de ser integrat en les con-

cepcions polítiques, ja que d’aquesta única manera es pot accedir a la democràcia, entesa 
com a forma dins la qual és possible combatre les formes de dominació que sempre volten les 
relacions socials.

Paraules clau: confl icte, democràcia, política, diàleg.

RESUMEN: EL CONFLICTO: FILOSOFÍA Y POLÍTICA
El confl icto, elemento constitutivo de las sociedades humanas, debe ser integrado en las 

concepciones políticas, pues de esta única manera se puede acceder a la democracia, entendida 
como forma en la que es posible combatir las formas de dominación que acechan siempre las 
relaciones sociales.

Palabras clave: confl icto, democracia, política, diálogo.

ABSTRACT: THE CONFLICT: PHILOSOPHY AND POLITICS
The confl ict, a constitutive element of the human societies, must be integrated in political 

conceptions, since, only by doing this it is possible to achieve the democracy, understood as the 
way to fi ght the domination forces that are always threatening the social relationships.

Key words: confl ict, democracy, politics, dialog.

JORDI RIBA
Filòsof

jriba12@yahoo.com

Ripacurtia 4, pp. 17-24



18

Hay en este escrito, igual que en el título que da origen a este número, 
un deseo de desmarcarse del sentido negativo que habitualmente acompaña 
al concepto de confl icto. Cuando mucho, existe la voluntad de presentar el 
sentido paradójico que el correlato confl icto y diálogo poseen; pero en ningún 
caso existe el propósito de superación del concepto por medio de soluciones 
que se aparten de la idea que el confl icto no solo es propio de la vida humana, 
tal como Isaiah Berlin ha escrito:

“La posibilidad del confl icto —y de la tragedia— no puede ser eliminada com-
pletamente de la vida humana, tanto en la personal como en la social.”

...Sino que también, y de manera esencial, el confl icto nos da vida. De ahí 
su pertinaz permanencia.

El confl icto es la contraposición de dos alternativas provocando una oposi-
ción de elementos, o de sentimientos contrarios. Antagonismo, confl agración, 
desacuerdo, discordia, lucha, son algunas de las formas sinónimas que posee. 
También hablamos de confl ictos de intereses, de confl ictos pasionales, de 
confl ictos de deberes, o de confl ictos de ideas. Los confl ictos generacionales 
están siempre a la orden del día y las luchas de clases no hace mucho que 
han desaparecido del lenguaje político. 

El confl icto, como su contrario el acuerdo, la concordia, la entente, son una 
muestra más del dualismo en el que los humanos nos movemos. Intérpretes 
y actores, a veces los dos a la vez, constituyen la esencial conjunción en la 
que aparece y desaparece el confl icto entre los humanos.

Confl icto y diálogo son dos formas análogas de mostrar la confrontación 
dentro de la cual los humanos vemos transcurrir el devenir propio y el ajeno. 
Sea en diálogo consigo mismo o en oposición, establecemos el vínculo esencial 
que nos aproxima y aleja a la vez. Y es que sucede que, tal como ha señalado 
el sociólogo Georg Simmel,1 competencia y concordia son necesarias para la 
cohesión social.

No se puede pensar lo social, ni lo político, sin apelar a ambas. Con-
frontar es ya llegar a una solución, que por no ser defi nitiva, no deja de ser 
solución.

1. SIMMEL Georg, Le confl it, Circé, París, 1995.



19

Tal como se ha repetido hasta la saciedad, en estos tiempos de globali-
zación, vivimos momentos especialmente difíciles que representan un reto 
para todos. Por ello, no debería parecer desacertado adentrarse en la confl ic-
tividad general que tal hecho comporta. Primero, mediante la constatación 
de la insufi ciencia de instrumentos teóricos que poseemos, que se hace más 
notoria si realizamos una aproximación individualizada a las tradiciones de 
pensamiento político. Y segundo, que nos encontramos frente a un fenómeno 
que afecta también a las propias ideas y a su trasiego. 

En este proceso de análisis es necesario establecer una delimitación pre-
cisa. Gilles Deleuze, en su libro ¿Qué es la fi losofía?, afi rma que la fi losofía 
es la construcción de conceptos. La confrontación entre éstos. Su dinámica 
interna dentro de cada una de las tradiciones. Su problematización en cada 
autor y la refl exión consecuente que da lugar en otros autores. 

La reformulación de algunos de los principales conceptos de la teoría 
política se presenta como inequívocamente necesaria. Desde la perspectiva 
que nos situamos en este escrito, debemos hacer mención a una serie de 
autores actuales que han realizado el esfuerzo de pensar lo político desde la 
fi losofía, y bajo la perspectiva que lo político es el marco privilegiado desde 
el cual observar la realidad social. 

Herederos de una concepción de la teoría política que tiene su origen en 
Sócrates y su confl icto con la ciudad, Miguel Abensour, Jacques Rancière, 
Chantal Mouffe y antes Maurice Merleau-Ponty y Hannah Arendt, acometen 
la ardua tarea de repensar lo político, entendido como espacio agonístico y 
en el cual difícilmente hay lugar para el sosiego y el reposo; manifestándose 
de forma tangible la esencial confl ictividad que la relación yo/tú posee y 
que da origen a una forma opuesta de entender la relación entre fi losofía y 
política que tiene su origen en Platón y que llega hasta nosotros en autores 
como John Rawls o Jürgen Habermas.

Aristóteles, recogiendo la experiencia acaecida a Sócrates, explica cómo 
una comunidad no está compuesta por iguales, sino que, contrariamente, se 
encuentra formada por gente diferente y desigual. El elemento que iguala 
es el que da origen a la comunidad. Para que ello sea posible, Aristóteles 
continúa, es necesaria, no la justicia, tal como defendió Platón, sino la 
amistad. La genial intuición de La Boétie en el Discurso de la servidumbre 
voluntaria, cobra vigor inusitado en estos autores, que quieren ver la política 



20

como el espacio superador de la dominación y en la que el antagonismo sea 
sustituido por el agonismo. Tal como diría Chantal Mouffe: “no hay enemigos, 
solo adversarios”.2 

Pero también, especialmente en la obra de Rancière, aparece como ele-
mento nuevo, pero tan actual, el hecho insuperable de la imposible comuni-
cación entre los humanos, a pesar de hacer uso de lenguajes comunes. Aquello 
que Rancière ha mostrado magistralmente en su obra La Mésentente. 

La cuestión planteada por Rancière encierra elementos que para la temática 
que en este texto desarrollamos no son desdeñables. Se podría pensar que el 
aparente escepticismo fundado en los hechos de habla, a los cuales se refi ere 
Rancière, encaminará a afi rmar la imposible comunicación, y por lo tanto la 
imposible comunicación democrática. No se trata de esto. El requerimiento 
confl ictual que en los actos de habla los humanos poseemos, nos encamina 
más hacia la perspectiva política de la compartición del espacio confl ictual. El 
diálogo democrático se presenta, a la vez, como necesario e incompleto, pero 
esta incompletud no debe ser motivo de retraimiento, todo lo contrario, sin 
este diálogo democrático la democracia no existiría. La negación de la palabra 
por los regímenes totalitarios así lo avala. Pero el cese voluntario del diálogo 
tampoco es elemento que disponga la desaparición del confl icto.

En esta línea de argumentación, Lefort y Gauchet afi rman:

“El gesto inaugural sobre el que se funda el régimen democrático consiste 
en el reconocimiento de la legitimidad del confl icto en la sociedad.”3

Democracia es sinónimo de lo político; o, dicho de otra forma, no puede 
haber política sino en democracia. Pensar lo político desde la fi losofía nos 
lleva a responder con un mismo concepto, el de democracia, a las preguntas 
por el sentido de las cosas políticas y por el mejor de los regímenes políticos 
que Léo Strauss se planteara en su texto ¿Qué es la fi losofía política? 4 

El pensamiento de lo político es el pensamiento de la indeterminada 
(e indeterminada porque es, cada vez, diferente) confi guración del nexo 

2. MOUFFE Chantal, “Pluralismo agonista: la teoría ante la política”, entrevista en Revista Inter-
nacional del Filosofía Política, 8, Madrid, 1996, p. 140.

3. LEFORT Claude y GAUCHET Marcel, “Sur la démocratie: le politique et l’institution du social, 
(I)”, en Textures, 2-3, 1971.

4. STRAUSS Léo, ¿Qué es la fi losofía política?, Guadarrama, Madrid, 1970, p. 14.



21

invisible que une a los hombres. La política es el espacio de la visibilidad, de 
la revelación, de la apariencia.5 No podemos (y no queremos) pensar en una 
fi losofía ajena a esta potencia reveladora, a esta demanda de redescubri-
miento incesante. El advenimiento de una forma política no crea un estado 
de no-retorno que garantice, para siempre, la persistencia de esa forma. 
Por eso entendemos que la refl exión fi losófi ca es, esencialmente, refl exión 
sobre la democracia en cuanto forma que conlleva la inagotable exigencia 
del volver a pensar.

Esta nueva manera de pensar lo político desde la fi losofía entra en confl ic-
to con el principio de realidad desde el momento en el que la forma Estado 
permanece ahí, como representación del conjunto social y, al mismo tiempo, 
como máquina que no sabe adecuarse a la modulación que el proyecto de-
mocrático le ofrece. Frente a esta rigidez, la fi losofía hace virtud de la crisis 
fi losófi ca y de la democracia el modo de institución de lo social que puede 
responder a su inagotable exigencia de volver a pensar. 

Partiendo del modelo de democracia salvaje propuesto por Claude Lefort, 
Miguel Abensour, en su texto “Démocratie sauvage et principe d’anarchie”,6 pre-
tende mostrar que la verdadera esencia de la democracia se encuentra, preci-
samente, en una disolución de referentes que desemboca en la indeterminación 
de los fundamentos del poder, de la ley y del saber. Nuestro autor evoca en 
este trabajo el horizonte conceptual desde el que surge el concepto lefortiano 
de democracia salvaje: la afi rmación de la división irreducible de lo social 
y su identidad enigmática, la imposibilidad de llegar al conocimiento de la 
heterogeneidad de lo social o la constatación de su radical indeterminación. 

De todo ello se deduce la espontánea aparición de la democracia salvaje, 
potencia extraña a toda arkhé y a toda autoridad. La democracia salvaje es, 
esencialmente, una muestra de libertad que rechaza cualquier forma de sumi-
sión al poder establecido. A la hora de establecer la dimensión ontológica de 
la democracia salvaje, Abensour se sirve de la obra de Reiner Schürmann Le 
principe d’anarchie.7 A partir de una interpretación inédita del pensamiento 

5. MERLEAU-PONTY Maurice, “Note sur Machiavel”, en Éloge de la Philosophie et autres essais, 
Folio Gallimard, 1960, París, p. 296.

6. ABENSOUR Miguel, “Démocratie sauvage et principe d’anarchie”, en Cahiers de Philosophie, 
18, Les Choses Politiques, Lille, 1984, pp.125-149.

7. SCHÜRMANN Reiner, Le principe d’anarchie. Heidegger et la question de l’agir, Éditions du 
Seuil, París, 1982.



22

heideggeriano, en esta obra se intenta fi jar la no fundamentada fundamen-
tación de la democracia. 

La democracia, para Abensour, no es ni una forma cristalizada ni una orga-
nización de los poderes, sino un movimiento sin fi n. La democracia, sostiene 
Abensour, “es la institución determinada de un espacio confl ictivo, de un 
espacio contra, de una escena agonística en la que se enfrentan dos lógicas 
antagonistas, la de la autonomización del Estado en cuanto forma, y la de la 
vida del pueblo en cuanto acción, actuar político.”8 

Las defi niciones de democracia “salvaje”, democracia “radical” y demo-
cracia “insurgente” encuentran una raíz común en el impulso antiestático 
marxista e, incluso más allá de éste, en la lucha contra el Estado que surge 
de toda revolución moderna. Marx es quien, en clara adecuación a esta sen-
sibilidad, abre una tercera vía frente a una alternativa, que se suele plantear 
como disyuntiva, entre el ejercicio temperado de la democracia (la reducción 
de ésta a la condición de marco político insuperable) y la ilusión democrá-
tica (que entiende la democracia como una forma de dominación tanto más 
perniciosa cuanto se esconde bajo la apariencia de libertad). 

La propuesta de Marx, la “verdadera democracia”,9 permite alejarse tanto 
de los que han optado por la moderación como de los que han preferido el 
rechazo. Todo ello, sin recurrir al esencialismo y desde la perspectiva de una 
refl exión sobre el destino de la democracia en la modernidad.

Si pasamos esta idea marxista por el tamiz schürmanniano, se sigue que 
la democracia se manifestaría allí donde surja una cesura entre dos formas 
políticas, puesto que ese es el lugar en el que pueden aparecer formas de 
acción ajenas a todo tipo de principio o referencia. Se suspende por un tiem-
po el princeps, el gobierno, y el principium, el sistema que aquel impone y 
sobre el que reposa. “En tales cesuras —afi rma Schürmann— el campo político 
ejerce, de manera plena, su papel de revelador: manifi esta, a los ojos de 
todos, que el origen del actuar, del hablar y del hacer no está en el ser (su-
jeto, estar-ahí, o devenir; que no es un principio que domina y organiza una 
sociedad, sino que es la simple aparición de todo lo que es presente). Tales 

8. ABENSOUR Miguel, “Lettre d’un ‘révoltiste’ à Marcel Gauchet converti à la ‘politique normale’”, 
en Réfractions, Démocratie, la volonté du peuple?, 12, París, 2004, pp. 7-8.

9. MARX Karl, Critique du droit politique hégélien, Ed. Sociales, París, 1975, p. 70.



23

cesuras muestran que, con el origen, no comienza nada, es decir, que la pa-
reja de nociones ‘arkhé-telos’ no agota el fenómeno del origen. Tales cesuras 
también muestran que el origen no funda nada, que no es un ‘porqué’ fi rme 
e indudable, a partir del cual la razón pueda derivar unas máximas”.10

Nuestro autor sostiene que la lógica de la democracia salvaje no es, ne-
cesariamente, anti-Estado. En primer lugar, porque el califi cativo de salvaje 
hace referencia a una crisis de fundamento de la que no se extraen todas las 
consecuencias posibles. En segundo lugar, porque existe el peligro de aproxi-
mar la idea de democracia salvaje a la de derecho y, más específi camente, 
a la lucha por el mantenimiento de los derechos adquiridos y a la conquista 
de unos nuevos. 

Sin acercar la idea de derecho a la de dominación y reconociendo que esta 
lucha presenta ciertos aspectos de resistencia, Abensour entiende que 
esta dinámica acaba convirtiéndose en una batalla por el reconocimiento y 
la sanción de los derechos por parte del Estado, posibilitando así el reforza-
miento y la reconstrucción permanente de éste.

El esquema lefortiano acoge la formulación individual del confl icto (la del 
ciudadano frente a los poderes) sin llegar a plantear el confl icto primero, el 
de la comunidad de ciudadanos contra el Estado. Y, precisamente, éste es el 
confl icto que emerge con la democracia insurgente. La asunción de la poli-
ticidad primera supone la formulación en plural de este contra fundamental. 
Ello no debe llevarnos a confundir la democracia insurgente con una de las 
variantes de la democracia confl ictiva, puesto que lo característico “de la 
democracia insurgente es desplazar, sensiblemente, los problemas. En lugar 
de concebir la emancipación como la victoria de lo social (una sociedad civil 
reconciliada) sobre lo político, entrañando, al mismo tiempo, la desaparición 
de lo político; esta forma de democracia hace surgir, contribuye a hacer surgir, 
en permanencia, una comunidad política contra el Estado”.11 Esta defi nición 
comporta una nueva experiencia del nexo humano, la conciencia de que la 
esencia del hombre se encuentra en el “estar juntos” y no en la simple unión 
del hombre con el hombre, o la afi rmación de que la elevación propia de la 
política impregna todas las esferas de la vida humana. 

10. SCHÜRMANN Reiner, Le principe..., p. 107.
11. ABENSOUR Miguel, La démocratie contre l’Etat, Le Félin, París, 2004, p. 199.



24

La polis no puede pensarse como una sociedad liberada de la cuestión 
política; sino, muy al contrario, como una sociedad en permanente entre-
construcción, como un nosotros que exige a la fi losofía su inscripción en el 
movimiento sin fi n que persigue un enigma irresoluble, la emancipación.

Y si bien es cierto que hablando (a diferencia de lo que dice el refrán) la 
gente no se entiende, no podemos dejar de hacerlo porque somos animales 
de habla y porque la negación de la palabra o la cesación voluntaria de ella, 
como intento de acabar con el confl icto, no son soluciones reales del confl icto 
sino que, como la historia se ha encargado de explicar, las consecuencias que 
de ello se produce son todavía peores que las que la confl ictividad acarrea. 

En defi nitiva, el confl icto es esencial a lo social y confi gura lo político. 
Sin confl icto no podemos hablar de democracia y sin ésta desaparece toda 
posibilidad de diálogo.

BIBLIOGRAFÍA

ABENSOUR Miguel, La démocratie contre 
l’État, Le Félin, París, 2004.

— Hannah Arendt contre la philosophie po-
litique? Sens & Tonka, París, 2006.

ARENDT Hannah, La condición humana, Pai-
dós, Barcelona, 1993.

— Filosofía y política seguido de Heidegger y el 
existencialismo, Besatari, Bilbao, 1997.

BERLIN Isaiah, El sentido de la realidad, 
Taurus, Madrid, 1996.

DELEUZE Gilles, Qu’est-ce qu’est la philoso-
phie? Minuit, París, 1991.

LA BOÉTIE Etienne de la, Discurso de la ser-
vidumbre voluntaria, Tecnos, Madrid, 
2001.

RANCIÈRE Jacques, La Mésentente, Galilée, 
París, 1995.

— La haine de la démocratie, La Fabrique, 
París, 2005.

SIMMEL Georg, Le confl it, Circé, París, 1995.


