El conflicto: filosofia y politica

JORDI RiBA
Filosof
jriba12@yahoo.com

RESUM: EL CONFLICTE: FILOSOFIA | POLITICA

El conflicte, element constitutiu de les societats humanes, ha de ser integrat en les con-
cepcions politiques, ja que d’aquesta Unica manera es pot accedir a la democracia, entesa
com a forma dins la qual és possible combatre les formes de dominacié que sempre volten les
relacions socials.

Paraules clau: conflicte, democracia, politica, dialeg.

RESUMEN: EL CONFLICTO: FILOSOFIA Y POLITICA

El conflicto, elemento constitutivo de las sociedades humanas, debe ser integrado en las
concepciones politicas, pues de esta Unica manera se puede acceder a la democracia, entendida
como forma en la que es posible combatir las formas de dominacion que acechan siempre las
relaciones sociales.

Palabras clave: conflicto, democracia, politica, dialogo.

ABSTRACT: THE CONFLICT: PHILOSOPHY AND POLITICS

The conflict, a constitutive element of the human societies, must be integrated in political
conceptions, since, only by doing this it is possible to achieve the democracy, understood as the
way to fight the domination forces that are always threatening the social relationships.

Key words: conflict, democracy, politics, dialog.

Ripacurtia 4, pp. 17-24



s

Hay en este escrito, igual que en el titulo que da origen a este nimero,
un deseo de desmarcarse del sentido negativo que habitualmente acompana
al concepto de conflicto. Cuando mucho, existe la voluntad de presentar el
sentido paradodjico que el correlato conflicto y didlogo poseen; pero en ninglin
caso existe el proposito de superacion del concepto por medio de soluciones
que se aparten de la idea que el conflicto no solo es propio de la vida humana,
tal como Isaiah Berlin ha escrito:

“La posibilidad del conflicto —y de la tragedia— no puede ser eliminada com-
pletamente de la vida humana, tanto en la personal como en la social.”

...Sino que también, y de manera esencial, el conflicto nos da vida. De ahi
su pertinaz permanencia.

El conflicto es la contraposicion de dos alternativas provocando una oposi-
cion de elementos, o de sentimientos contrarios. Antagonismo, conflagracion,
desacuerdo, discordia, lucha, son algunas de las formas sinonimas que posee.
También hablamos de conflictos de intereses, de conflictos pasionales, de
conflictos de deberes, o de conflictos de ideas. Los conflictos generacionales
estan siempre a la orden del dia y las luchas de clases no hace mucho que
han desaparecido del lenguaje politico.

El conflicto, como su contrario el acuerdo, la concordia, la entente, son una
muestra mas del dualismo en el que los humanos nos movemos. Intérpretes
y actores, a veces los dos a la vez, constituyen la esencial conjuncion en la
que aparece y desaparece el conflicto entre los humanos.

Conflicto y dialogo son dos formas analogas de mostrar la confrontacion
dentro de la cual los humanos vemos transcurrir el devenir propio y el ajeno.
Sea en dialogo consigo mismo o en oposicion, establecemos el vinculo esencial
que nos aproxima y aleja a la vez. Y es que sucede que, tal como ha sefalado
el sociologo Georg Simmel,' competencia y concordia son necesarias para la
cohesion social.

No se puede pensar lo social, ni lo politico, sin apelar a ambas. Con-
frontar es ya llegar a una solucion, que por no ser definitiva, no deja de ser
solucion.

1. SIMMEL Georg, Le conflit, Circé, Paris, 1995.



Tal como se ha repetido hasta la saciedad, en estos tiempos de globali-
zacion, vivimos momentos especialmente dificiles que representan un reto
para todos. Por ello, no deberia parecer desacertado adentrarse en la conflic-
tividad general que tal hecho comporta. Primero, mediante la constatacion
de la insuficiencia de instrumentos tedricos que poseemos, que se hace mas
notoria si realizamos una aproximacion individualizada a las tradiciones de
pensamiento politico. Y segundo, que nos encontramos frente a un fenomeno
que afecta también a las propias ideas y a su trasiego.

En este proceso de analisis es necesario establecer una delimitacion pre-
cisa. Gilles Deleuze, en su libro ;Qué es la filosofia?, afirma que la filosofia
es la construccion de conceptos. La confrontacion entre éstos. Su dinamica
interna dentro de cada una de las tradiciones. Su problematizacion en cada
autor y la reflexion consecuente que da lugar en otros autores.

La reformulacion de algunos de los principales conceptos de la teoria
politica se presenta como inequivocamente necesaria. Desde la perspectiva
que nos situamos en este escrito, debemos hacer mencion a una serie de
autores actuales que han realizado el esfuerzo de pensar lo politico desde la
filosofia, y bajo la perspectiva que lo politico es el marco privilegiado desde
el cual observar la realidad social.

Herederos de una concepcion de la teoria politica que tiene su origen en
Socrates y su conflicto con la ciudad, Miguel Abensour, Jacques Ranciére,
Chantal Mouffe y antes Maurice Merleau-Ponty y Hannah Arendt, acometen
la ardua tarea de repensar lo politico, entendido como espacio agonistico y
en el cual dificilmente hay lugar para el sosiego y el reposo; manifestandose
de forma tangible la esencial conflictividad que la relacion yo/tU posee y
que da origen a una forma opuesta de entender la relacion entre filosofia y
politica que tiene su origen en Platon y que llega hasta nosotros en autores
como John Rawls o Jurgen Habermas.

Aristoteles, recogiendo la experiencia acaecida a Socrates, explica como
una comunidad no esta compuesta por iguales, sino que, contrariamente, se
encuentra formada por gente diferente y desigual. El elemento que iguala
es el que da origen a la comunidad. Para que ello sea posible, Aristoteles
continlia, es necesaria, no la justicia, tal como defendio Platon, sino la
amistad. La genial intuicion de La Boétie en el Discurso de la servidumbre
voluntaria, cobra vigor inusitado en estos autores, que quieren ver la politica

O



a0

como el espacio superador de la dominacion y en la que el antagonismo sea
sustituido por el agonismo. Tal como diria Chantal Mouffe: “no hay enemigos,
solo adversarios”.?

Pero también, especialmente en la obra de Ranciére, aparece como ele-
mento nuevo, pero tan actual, el hecho insuperable de la imposible comuni-
cacion entre los humanos, a pesar de hacer uso de lenguajes comunes. Aquello
que Ranciére ha mostrado magistralmente en su obra La Mésentente.

La cuestion planteada por Ranciére encierra elementos que para la tematica
que en este texto desarrollamos no son desdefnables. Se podria pensar que el
aparente escepticismo fundado en los hechos de habla, a los cuales se refiere
Ranciére, encaminara a afirmar la imposible comunicacion, y por lo tanto la
imposible comunicacion democratica. No se trata de esto. El requerimiento
conflictual que en los actos de habla los humanos poseemos, nos encamina
mas hacia la perspectiva politica de la comparticion del espacio conflictual. El
dialogo democratico se presenta, a la vez, como necesario e incompleto, pero
esta incompletud no debe ser motivo de retraimiento, todo lo contrario, sin
este dialogo democratico la democracia no existiria. La negacion de la palabra
por los regimenes totalitarios asi lo avala. Pero el cese voluntario del dialogo
tampoco es elemento que disponga la desaparicion del conflicto.

En esta linea de argumentacion, Lefort y Gauchet afirman:

“El gesto inaugural sobre el que se funda el régimen democratico consiste
en el reconocimiento de la legitimidad del conflicto en la sociedad.”?

Democracia es sinonimo de lo politico; o, dicho de otra forma, no puede
haber politica sino en democracia. Pensar lo politico desde la filosofia nos
lleva a responder con un mismo concepto, el de democracia, a las preguntas
por el sentido de las cosas politicas y por el mejor de los regimenes politicos
que Léo Strauss se planteara en su texto ;Qué es la filosofia politica?*

El pensamiento de lo politico es el pensamiento de la indeterminada
(e indeterminada porque es, cada vez, diferente) configuracion del nexo

2. Mourre Chantal, “Pluralismo agonista: la teoria ante la politica”, entrevista en Revista Inter-
nacional del Filosofia Politica, 8, Madrid, 1996, p. 140.

3. LEFORT Claude y GAUCHET Marcel, “Sur la démocratie: le politique et Uinstitution du social,
(I)”, en Textures, 2-3, 1971.

4. STRAUSS Léo, ;Qué es la filosofia politica?, Guadarrama, Madrid, 1970, p. 14.



invisible que une a los hombres. La politica es el espacio de la visibilidad, de
la revelacion, de la apariencia.> No podemos (y no queremos) pensar en una
filosofia ajena a esta potencia reveladora, a esta demanda de redescubri-
miento incesante. El advenimiento de una forma politica no crea un estado
de no-retorno que garantice, para siempre, la persistencia de esa forma.
Por eso entendemos que la reflexion filosofica es, esencialmente, reflexion
sobre la democracia en cuanto forma que conlleva la inagotable exigencia
del volver a pensar.

Esta nueva manera de pensar lo politico desde la filosofia entra en conflic-
to con el principio de realidad desde el momento en el que la forma Estado
permanece ahi, como representacion del conjunto social y, al mismo tiempo,
como maquina que no sabe adecuarse a la modulacion que el proyecto de-
mocratico le ofrece. Frente a esta rigidez, la filosofia hace virtud de la crisis
filosofica y de la democracia el modo de institucion de lo social que puede
responder a su inagotable exigencia de volver a pensar.

Partiendo del modelo de democracia salvaje propuesto por Claude Lefort,
Miguel Abensour, en su texto “Démocratie sauvage et principe d’anarchie”,® pre-
tende mostrar que la verdadera esencia de la democracia se encuentra, preci-
samente, en una disolucion de referentes que desemboca en la indeterminacion
de los fundamentos del poder, de la ley y del saber. Nuestro autor evoca en
este trabajo el horizonte conceptual desde el que surge el concepto lefortiano
de democracia salvaje: la afirmacion de la division irreducible de lo social
y su identidad enigmatica, la imposibilidad de llegar al conocimiento de la
heterogeneidad de lo social o la constatacion de su radical indeterminacion.

De todo ello se deduce la espontanea aparicion de la democracia salvaje,
potencia extrafia a toda arkhé y a toda autoridad. La democracia salvaje es,
esencialmente, una muestra de libertad que rechaza cualquier forma de sumi-
sion al poder establecido. A la hora de establecer la dimension ontologica de
la democracia salvaje, Abensour se sirve de la obra de Reiner Schiirmann Le
principe d’anarchie.” A partir de una interpretacion inédita del pensamiento

5. MERLEAU-PONTY Maurice, “Note sur Machiavel”, en Eloge de la Philosophie et autres essais,
Folio Gallimard, 1960, Paris, p. 296.

6. ABENSOUR Miguel, “Démocratie sauvage et principe d’anarchie”, en Cahiers de Philosophie,
18, Les Choses Politiques, Lille, 1984, pp.125-149.

7. SCHURMANN Reiner, Le principe d’anarchie. Heidegger et la question de [’agir, Editions du
Seuil, Paris, 1982.

T2



o

heideggeriano, en esta obra se intenta fijar la no fundamentada fundamen-
tacion de la democracia.

La democracia, para Abensour, no es ni una forma cristalizada ni una orga-
nizacion de los poderes, sino un movimiento sin fin. La democracia, sostiene
Abensour, “es la institucion determinada de un espacio conflictivo, de un
espacio contra, de una escena agonistica en la que se enfrentan dos logicas
antagonistas, la de la autonomizacion del Estado en cuanto forma, y la de la
vida del pueblo en cuanto accién, actuar politico.”®

Las definiciones de democracia “salvaje”, democracia “radical” y demo-
cracia “insurgente” encuentran una raiz comun en el impulso antiestatico
marxista e, incluso mas alla de éste, en la lucha contra el Estado que surge
de toda revolucion moderna. Marx es quien, en clara adecuacion a esta sen-
sibilidad, abre una tercera via frente a una alternativa, que se suele plantear
como disyuntiva, entre el ejercicio temperado de la democracia (la reduccion
de ésta a la condicion de marco politico insuperable) y la ilusion democra-
tica (que entiende la democracia como una forma de dominacion tanto mas
perniciosa cuanto se esconde bajo la apariencia de libertad).

La propuesta de Marx, la “verdadera democracia”,’ permite alejarse tanto
de los que han optado por la moderacion como de los que han preferido el
rechazo. Todo ello, sin recurrir al esencialismo y desde la perspectiva de una
reflexion sobre el destino de la democracia en la modernidad.

Si pasamos esta idea marxista por el tamiz schiirmanniano, se sigue que
la democracia se manifestaria alli donde surja una cesura entre dos formas
politicas, puesto que ese es el lugar en el que pueden aparecer formas de
accion ajenas a todo tipo de principio o referencia. Se suspende por un tiem-
po el princeps, el gobierno, y el principium, el sistema que aquel impone y
sobre el que reposa. “En tales cesuras —afirma Schiirmann— el campo politico
ejerce, de manera plena, su papel de revelador: manifiesta, a los ojos de
todos, que el origen del actuar, del hablar y del hacer no esta en el ser (su-
jeto, estar-ahi, o devenir; que no es un principio que domina y organiza una
sociedad, sino que es la simple aparicion de todo lo que es presente). Tales

8. ABENSOUR Miguel, “Lettre d’un ‘révoltiste’ a Marcel Gauchet converti a la ‘politique normale’”,
en Réfractions, Démocratie, la volonté du peuple?, 12, Paris, 2004, pp. 7-8.
9. MarRx Karl, Critique du droit politique hégélien, Ed. Sociales, Paris, 1975, p. 70.



cesuras muestran que, con el origen, no comienza nada, es decir, que la pa-
reja de nociones ‘arkhé-telos’ no agota el fenomeno del origen. Tales cesuras
también muestran que el origen no funda nada, que no es un ‘porqué’ firme
e indudable, a partir del cual la razon pueda derivar unas maximas”."

Nuestro autor sostiene que la logica de la democracia salvaje no es, ne-
cesariamente, anti-Estado. En primer lugar, porque el calificativo de salvaje
hace referencia a una crisis de fundamento de la que no se extraen todas las
consecuencias posibles. En segundo lugar, porque existe el peligro de aproxi-
mar la idea de democracia salvaje a la de derecho y, mas especificamente,
a la lucha por el mantenimiento de los derechos adquiridos y a la conquista
de unos nuevos.

Sin acercar la idea de derecho a la de dominacion y reconociendo que esta
lucha presenta ciertos aspectos de resistencia, Abensour entiende que
esta dinamica acaba convirtiéndose en una batalla por el reconocimiento y
la sancion de los derechos por parte del Estado, posibilitando asi el reforza-
miento y la reconstruccion permanente de éste.

El esquema lefortiano acoge la formulacion individual del conflicto (la del
ciudadano frente a los poderes) sin llegar a plantear el conflicto primero, el
de la comunidad de ciudadanos contra el Estado. Y, precisamente, éste es el
conflicto que emerge con la democracia insurgente. La asuncion de la poli-
ticidad primera supone la formulacion en plural de este contra fundamental.
Ello no debe llevarnos a confundir la democracia insurgente con una de las
variantes de la democracia conflictiva, puesto que lo caracteristico “de la
democracia insurgente es desplazar, sensiblemente, los problemas. En lugar
de concebir la emancipacion como la victoria de lo social (una sociedad civil
reconciliada) sobre lo politico, entrafando, al mismo tiempo, la desaparicion
de lo politico; esta forma de democracia hace surgir, contribuye a hacer surgir,
en permanencia, una comunidad politica contra el Estado”." Esta definicion
comporta una nueva experiencia del nexo humano, la conciencia de que la
esencia del hombre se encuentra en el “estar juntos” y no en la simple union
del hombre con el hombre, o la afirmacion de que la elevacion propia de la
politica impregna todas las esferas de la vida humana.

10. SCHURMANN Reiner, Le principe..., p. 107.
11. ABENSOUR Miguel, La démocratie contre [’Etat, Le Félin, Paris, 2004, p. 199.

T



24

La polis no puede pensarse como una sociedad liberada de la cuestion
politica; sino, muy al contrario, como una sociedad en permanente entre-
construccion, como un nosotros que exige a la filosofia su inscripcion en el
movimiento sin fin que persigue un enigma irresoluble, la emancipacion.

Y si bien es cierto que hablando (a diferencia de lo que dice el refran) la
gente no se entiende, no podemos dejar de hacerlo porque somos animales
de habla y porque la negacion de la palabra o la cesacion voluntaria de ella,
como intento de acabar con el conflicto, no son soluciones reales del conflicto
sino que, como la historia se ha encargado de explicar, las consecuencias que
de ello se produce son todavia peores que las que la conflictividad acarrea.

En definitiva, el conflicto es esencial a lo social y configura lo politico.
Sin conflicto no podemos hablar de democracia y sin ésta desaparece toda
posibilidad de dialogo.

BIBLIOGRAFiIA

ABENSOUR Miguel, La démocratie contre
U’Etat, Le Félin, Paris, 2004.

— Hannah Arendt contre la philosophie po-
litique? Sens & Tonka, Paris, 2006.

ARENDT Hannah, La condicién humana, Pai-
dos, Barcelona, 1993.

—Filosofiay politicaseguido de Heideggery el
existencialismo, Besatari, Bilbao, 1997.

BERLIN Isaiah, El sentido de la realidad,
Taurus, Madrid, 1996.

DELEUZE Gilles, Qu’est-ce qu’est la philoso-
phie? Minuit, Paris, 1991.

LA BOETIE Etienne de la, Discurso de la ser-
vidumbre voluntaria, Tecnos, Madrid,
2001.

RANCIERE Jacques, La Mésentente, Galilée,
Paris, 1995.

— La haine de la démocratie, La Fabrique,
Paris, 2005.

SIMMEL Georg, Le conflit, Circé, Paris, 1995.



