RCatT XXIX/1(2004) 19-33 © Facultat de Teologia de Catalunya

UNA ALIANCA MILLOR, UN POBLE MILLOR?

Jordi CERVERA I VALLS

1. 8tabnxn al Nou Testament

No deixa de cridar I’atencid que el concepte d’alianga aparegui quasi en 300
textos de 1’ Antic Testament, mentre que dins el Nou Testament tan sols apareix
en 33 passatges,' 7 dels quals sén citacions de 1’ Antic Testament. La distribucié
correspon a Pau (9x), Sindptics (4x), Actes (2x), Apocalipsi (1x), Hebreus
(17x!).2 L’ escassa al-lusié al Nou Testament, llevat d’Hebreus, d’un concepte tan
important per a la teologia de 1’ Antic Testament, contrasta tanmateix amb el fet
que aparegui en textos forga rellevants com la institucié eucaristica (Mt 26,28;
Mc 14,24; Lc 22,20; 1Co 11,25). Si ens endinsem en aquests textos eucaristics
i en els altres passatges del Nou Testament que parlen de 1’alianga, constatem que
no hi ha cap originalitat teoldgica, i menys encara cap pretensié d’aprofundir en
aquest concepte. Sols en la carta als Hebreus trobem un s del concepte d’aliancga
que serveix d’excusa per a parlar de Jesucrist com a garant d’una alianga nova.

a) 0taOnxn en Pau

Rm 9,4. «Com a israelites, els pertanyen la gracia de ser fills, la gloria de Déu, les
aliances (ai duoBTjxau), la Llei, el culte i les promeses»

Rm 11,27. «I aquesta sera la meva alianca (Y] a@’ ot duaBnum) amb ells, quan per-
donaré els seus pecats»

1Co 11,25. «I havent sopat féu igualment amb la copa, tot dient: “Aquesta copa és la
nova alianga (1] xowvy) duaBnxn) segellada amb la meva sang. Cada vegada que en
beureun, feu aixo, que és el meu memorial”»

1. Cf. «Alianza», en L. COENEN — E. BEYREUTHER — H. BIETENHARD, Diccionario Teoldgi-
co del Nuevo Testamento, I (4 vols.), Salamanca 1990-1994, p. 86.

2. «duOnxn», en H. BALZ — G. SCHNEIDER, Exegetical Dictionary of the New Testament
(EDNT), 1, Gran Rapids 1994, p. 299.



20 JORDI CERVERA I VALLS

2Co 3,6. «Ell ens ha fet capacos de ser servidors de la nova alianga (xouvfig
SLa0Mxng), que no és la de la lletra de la Llei, siné la de I’Esperit. Perqué la lletra
mata, perd I'Esperit déna vida»

2Co 3,14. «Perd a ells se’ls va ofuscar I’enteniment, i fins al dia d’avui, quan llegeixen
I’ Antic Testament (tfjc maialdg duaBnxne), el vel continua encara posat, ja que
només desapareix gracies a Crist»

Ga 3,15. «Germans, ja sabeu que entre els homes ningi no pot anul-lar o modificar un
pacte (SLafMxnv) tancat validament»

Ga 3,17. «Per aixd jo dic: Déu havia fet un pacte (daBMxunv) valid amb Abraham, i la
Llei, que va arribar quatre-cents trenta anys després, no podia invalidar-lo ni podia
anul-lar la promesa»

Ga 4,24. «Tot aixd té un sentit figurat. Les dues dones representen dues aliances (dvo
draBfnan) de Déu. La primera alianga (pia), que ve de la muntanya del Sinai, és
representada per Agar, que infanta esclaus»

Ef 2,12. «En aquell temps vivieu separats de Crist, privats de la ciutadania d’Israel,
forasters a la promesa i a les aliances (t@v StaBnx®dv Tig Emayyehiag). Vivieu en el
mon sense esperanca i sense Déu»

Pau, en les seves al-lusions a 1’alianca, és hereu dels seus continguts vetero-
testamentaris aix{ com de 1'ds legal del mot dua@nxm. Tan sols en 1Co 11,25
i en 2Co 3,6 parla de la «nova alianga» (xouwvr) dtaBnumn); perd, més que donar
nous continguts, la seva intencié és fer una «comparacié per superacié» de
’antiga alianga amb la nova.

En 2Co 3,6, quan diu que la nova alianga anira marcada per 1'Esperit,’ en
contrast amb la vella caracteritzada per la lletra escrita, esta recordant la nova
alianca de Jr 31,31ss, de la qual veu ara I’acompliment.*

Igualment en Ga 4,24, quan parla de les dues aliances (300 dtaBfjxa) uti-
litza la tipologia d’Agar i de Sara per a expressar dues alianges diferents: la
del Sinai (Agar), filla de I’ esclav1tud i que porta a I’esclavitud; 1 la celestial
(Sara), que porta a la llibertat.’ Es curiés de veure que Pau s’entreté més a ex-
plicar ’alianga del Sinai, delxant gairebé a 1’aire I’alianca de la «Jerusalem
detl cel».

3. Cf. P. vaN ImscHooT, «L’Esprit de Jahvé et 'alliance nouvelle dans I’ Ancien Testa-
ment», Ephemerides Theologicae Lovanienses 2/13 (1936) 9-220.

4. Sobre Jr 31,31-34, cf. J. CoPPENS, «La nouvelle alliance en Jér 31,31-34», Catholic Bibli-
cal Quarterly 25 (1963) 12-21; P. Buis, «La Nouvelle Alliance», Vetus Testamentum 18 (1968)
1-15; H. WEIPPERT, «Das Wort vom Neuen Bund in Jeremia XXXI, 31,34», Vetus Testamentum
29 (1979) 336-351; W. THIEL, «Die Rede vom “Bund” in den Prophetenbiichern», Theologische
Versuche 9 (1977) 11-36; M. WEINFELD, «Jeremiah and the Spiritual Metamorphosis of Israel»,
Zeitschrift fiir die Alttestamentliche Wissenschaft 88 (1976) 17-56.

5. Cf. G. KirTeL, Theological Dictionary of the New Testament (TDNT), I1 (10 vols.), Gran
Rapids 1964-1976, p. 130.



UNA ALIANCA MILLOR, UN POBLE MILI.OR? 21

En 1Co 11,25 parla explicitament de 1] xowvy) SuaBnxn per dir-nos que la
sang (la mort) de Jesds estableix una nova alianca i que el vi de la Cena del
Senyor és la representacié d’aquesta nova alianga.®

A les mans de Pau, el concepte veterotestamentari d’alianca csdevé més
punxegut i concis quan es refereix a una unica acci6é divina 1 a una absoluta
validesa per als destinataris de les seves cartes. Pau I'utilitza com una «arma de
combat» per a afirmar la superioritat del Cristianisme sobre el Judaisme.’

b) dtaBnxn en els Sinoptics

Mt 26,28. «Que aixd €s la meva sang, la sang de I’alianga (T6 atud wov g
dLa07une), vessada per tothom en remissio dels pecats»

Mc 14,24. «Els digué: “Aixd és la meva sang, la sang de 1’alianca (10 oiud pov g
dLaBMung), vessada per tothom”»

Le 1,72. «Mogut pel seu amor als nostres pares i pel record de ’alianga santa
(SrobMung Gylag)»

Lec 22,20. «I, havent sopat, féu igualment amb la copa, tot dient: “Aquesta copa és la
nova alianga (1] ®awvy) dtadnxn) segellada amb la meva sang, vessada per vosal-
tres”»

Deixem de banda Lc 1,72 i els altres dos textos de la tradicié lucana (Ac
3,25; Ac 7,8) que expressen uns continguts clarament veterotestamentaris de
I’alianga, i centrem-nos en els textos eucaristics i les seves connotacions amb
I’alianca. Als tres textos sinoptics hi haurem d’afegir el text de Pau (1Co
11,25). Podem agrupar els quatre passatges en dues parelles: Mc i Mt ens par-
len de la sang de I’alianca (aipa Tfig Stadjung),® mentre que Lc i 1Co diuen
nova alianga (xouwvn SLaBnxm).

Malgrat els matisos, els quatre textos parlen o bé de la «sang de ’alianga»
o bé de la «nova alianga segellada amb la sang». Al darrere d’aquests textos hi ha
Ex 24,88, a fi d’establir una correspondéncia entre els dos actes d’expiacio,'

6. Cf. J. R. LunDpBOM, «New Covenant», en D. N. FREEDMAN (ed.), The Anchor Bible Dic-
tionary, vol. 4, New York 1992, pp. 1088-1094. També, Moshe WEINFELD, «Covenant», en
C. RoTH (ed.), Encyclopaedia Judaica, vol. 5, Jerusalem 1978, cols. 1012-1022. .

7. TDNT, 11, 130.

8. CfI. Jeremias, La Ultima Cena. Palabras de Jesiis, Madrid 1980, p. 248, n. 49; J. GNIL-
KA, El Evangelio segiin San Marcos. Mc 8,27-16,20, vol. 11, Salamanca 1986, p. 287.

9. «Llavors Moisés va aspergir el poble amb la sang i va dir: “Aquesta és la sang de
I’alianga (n™2an17) que el Senyor conclou amb vosaltres d’acord amb totes les paraules d’aquest
document.”»

10. Diez Macho explica que en el TgO i en ¢l TgPsJon d’Ex 24,8 hi trobem ’afegit «expia
pel poble», potser com a réplica a la doble dimensié del sacrifici de la nova alianga que €s alhora
d’expiaci6 i de comunid. El TgO i el TgPsJon deuen voler evitar confusions dient que la sang
del sacrifici fet al Sinaf procedeix d’un sol sacrifici d’expiaci6 (cf. Ex 24,8, en A. Dfez MacHo,



22 JORDI CERVERA 1 VALLS

perd quan es fa referencia a la nova alianga, indubtablement hi ha una al-lusié
alr31,31-33.1

Aquesta «nova alianga» expressada en el relat de la institucié de 1’eucaristia
€s quelcom determinant dins la primitiva teologia cristiana, que paradoxalment
contrasta amb el poc s d’aquest mot en tot el Nou Testament. ;Com es pot
harmonitzar un concepte tan poc citat ens els evangelis amb la seva aplicacié
en uns textos tan nuclears com els del darrer sopar?'? Behm afirma que la
nowvy) duoBrun és correlativa amb la Baotheion ToD 0eob.' Jeremias utilitza
aquest argument per a dir que Jesus presenta la seva propia mort com un sacri-
fici pasqual escatoldogic que déna eficacia a I’dltima redempcid, a la nova
alianga amb Déu (Jr 31,31-33)."

2. dtabrjxn en Hebreus®

L’autor d’Hebreus ajunta al terme S1a0vjx1 una série de matisos que ens
ajuden a veure la seva intencié: ens parla de la «primera alianga» (1] QTN
dLa0MxM)'® en contraposicié a una alianga nova (Sta®fqunv xouviv)'.
Aquesta «nova alianga» és, per a ’autor d’Hebreus, la materialitzacié de
I’alianca anunciada per Jeremies (Jr 31,31-33)" i que té, igual que la prime-
ra, la sang com a signe visible. L.a sang de Jesds esdevé ara la «sang de

Targum Palaestinense in Pentateuchum: Additur Targum seudojonatan ejusque hispanica
versio, vol. II: Exodus, Madrid 1977-1988, p. 195.

11. EDNT, 1, 300. Els profetes, com Jeremies, insisteixen en la «instauracié» del Regne de
Déu. Aquesta esperanga és una part essencial del seu missatge. Es en aquesta linia que Jeremics
anuncia una nova alianga (m5n n*3) al poble. Per a ell la consumaci6 de ’alianga s’esdevé en
la instauracié del Regne de Déu. Aleshores I’activitat sacerdotal ja no té cap sentit: els seus fins
i propdsits ja han estat superats en ser presentats d’una forma nova gracies a Jesds, nou sacerdot
per sempre (W. EICHRODT, Teologia del Antiguo Testamento, I, Madrid 19735, pp. 395 i 440).

12. Les expressions «sang de I’alianga» i «nova alianca segellada amb la meva sang» esde-
venen ben aviat termes rituals usats per la primitiva comunitat.

13. TDNT, 11, 134.

14. Jeremias, La Ultima Cena, 248.

15. «La duaOnun, en la carta als Hebreus, és una manifestacié lliure de 1'amor divi, institu-
cionalitzada en una “economia” I’estabilitat i la consumacié de la qual sén garantides per una
ratificacié ciiltica, la mort sacrificial de Jests, i 1’objectiu de la qual és fer que els homes visquin
en comunié amb Déu, concedir-los el tresor de la gracia i ’heréncia eterna. Aleshores nouvny
Sta0nxn i tereiwoig sén correlatius» (P. ELLINGWORTH, The Epistle to the Hebrews. A Com-
mentary on the Greek Text, Gran Rapids 1993, p. 388, trad. propia).

16. He 8,7; 9,1.15.18. Flusser relaciona 1} it duabnxn d’He 9,15 amb 1'alianga al Sinaf
dels avantpassats —lit. dels primers— de Lv 26,45 (TM: owuxa nm™a; LXX: %) Sta@1un 1
mpoTEQQ). Cf. el seu interessant article: The Dead Sea Sect and Pre-Pauline Christianity, en
D. FLUSSER, Judaism and the Origins of Christianity, Jerusalem 1988, pp. 23-74, esp. p. 45.

17. He §,8.13; 9,15; 12,24.

18. He 8,10; 10,16.



UNA ALIANCA MILLOR, UN POBLE MILLOR? 23

I’alianga» (10 atpo Thg Sabnung)'® i «sang de I'alianga eterna» (v alpaTt
dtadnung aiwviov).” La intencié de ’autor és dir-nos que la nova alianga
de la qual Jesus és el mitjancer (geoitng)®’ és una «alianc¢a millor»
(xgeitTovog duabnxrng)™. npeitTwy com a adjectiu comparatiu de superiori-
tat de &yaB0g expressa que la nova alianga és comparativament superior a la
primera.

3. xpeitTovos 61tabnxns en Hebreus

Volem detenir-nos en 1’expressid «alianga millor» perque la trobem tan sols
en Hebreus (7,22 i 8,6) i perqué la comparacié €s una estratégia literaria de
I’autor™ tant en el discurs de la carta, en general, com en les explicacions que
fa de la nova alianga, en particular.”

xpelttwv és poc utilitzat en el Nou Testament (19x, dels quals 13x en He),
perd curiosament sols apareix en Hebreus com a comparatiu d’un substantiu.
L’autor d’Hebreus ens paria d’un lloc millor (1,4), millors disposicions {(6,9),
una esperanga millor (7,19), una alianga millor (7,22; §,6), unes promeses
millors (8,6), uns sacrificis millors (9,23), béns millors (10,34), una ciutat
millor (11,16), una vida millor (11,35), una sort millor (11,40), una sang millor
(12,24).

Una primera afirmaci6 €s que quan s’insisteix tant a dir que el que hom pro-
posa és millor, €s perqué aquesta pretesa superioritat €s giiestionada.” De fet,
de les 13 citacions, 7 apareixen en el nucli doctrinal de la carta (5,11-10,39),
on vol argumentar la superioritat de Crist com a tnic i gran sacerdot. La carta
als Hebreus és una constant argumentacié de la divinitat de Jesus davant el
quiestionament d’aquest fet per part d’alguns membres de la comunitat a qui
s’adrega aquest escrit.”®

19. He 9,20; 10,29.

20. He 13,20.

21. He 8,6; 9,15; 12,24.

22. He 7,22; 8,6.

23. La primera regla d’exegesi rabinica de Hillell ("M 5p) apareix en diferents textos
d’Hebreus. Schréger cita: 2,1-3; 3,3; 7,4; 7,20; 8,6; 9,13ss; 10,28.29; 11,7; 11,8-10; 12,9;
12,25.26 (F. SCHROGER, Der Verfasser des Hebréerbriefes als Schriftausleger, Regensburg
1969, p. 258). Cf. també R. KiEFFER, «Une relecture de 1’ Ancien Testament», Lumiére et Vie
217 (1994) 92; G. W. BUCHANAN, 7o the Hebrews, New York 1972, p. XXIV.

24. «In speaking of the new covenant, the comparative element is more persistent: the new
covenant is typically described as “better”» (ELLINGWORTH, The Epistle to the Hebrews, 386).

25. Cf. ibidem.

26. Cf. J. CERVERA, Esaii, el rebutjat de la comunirat. Tradicions jueves a He 12,16-17,
Barcelona 1999, p. 69.



24 JORDI CERVERA 1 VALLS

a)He 7,22

w0t Too0TTo Reelttovog dabnxng yéyovev Eyyuog "Inoods («Per tant, ara Jesis
garanteix una alianga millor»)

Aquest verset el trobem en ple discurs de Jesis com a gran sacerdot a sem-
blanga de Melquisedec que anuncia un sacerdoci superior al levitic. Schréger
diu que el capitol 7 és un «midraix pesher» sobre S1 110 (109 1L.XX),4” i sobre
Gn 14,17-20, que afirma que el Messies Jesus és la imatge ideal del gran sacer-
dot veterotestamentari.”® Aquest nou sacerdot ofereix i garanteix una alianga
nova qualificada aqui de «millor».” Per a entendre aquest «millor» hem d’anar
al v. 19, on es parla d’una «esperanga millor» que ens acosta a Déu.*® Aquest
pot ser també el significat d’una alianca millor: que ens acosti més a Déu.
Casey diu que I’alianga millor és una esperanca millor,”* que és 'entrada en la
proximitat amb Déu.> Segons He 7,24-25,%* a causa del sacerdoci etern, Jesds
pot salvar aquells que s’acosten a Déu a través d’ell.** En 7,22 I’autor intro-
dueix la idea de duBMun a la carta en un text centrat en la persona de Jesus
i el seu sacerdoci. L'ofici sacerdotal de Crist esdevé la garantia de la nova
alianca.®® Aleshores ’alianca és molt millor, és una esperanca millor que possi-
bilita als homes 1’apropament a Déu. Intimament unida al nou sacerdoci de
Crist, 1’alianca millor fa posible 1’apropament a Déu.*® El contrast que trobem

27. Buchanan diu que tot Hebreus és un midraix homilétic basat en el salm 110 (BucHA-
NAN, To the Hebrews, XIX).

28. SCHROGER, Der Verfasser, 156.

29. Cf. D. A. D SILVA, Perseverance in Gratitude, Gran Rapids 2000, pp. 272-273.

30. «Ja que la Llei no ha portat res a la plenitud; d’altra banda, és introduida una esperanga
millor (xgetrrovog EAnidog) que ens acosta a Déu» (He 7,19).

31. J. Casgy, Eschatology in Hebrews 12,14-29. An Exegetical Study, 11 (2 vols.), tesi doc-
toral presentada a la Katholieke Universiteit te Leuven, Leuven 1976, p. 394.

32. Segons W. L. Lane, la nova alianga és millor perqué és eficag: Papropament a Déu és
garantit per Jesls en la seva tasca de sacerdot etern (Hebrews 1-8, Dallas 1991, p. 188).
S. Lehne, citant Pretorius, diu que la nova alianga és millor en poder, funcionament i resultats,
perd no ho explica (The New Covenant in Hebrews, Sheffield 1990, p. 53).

33, «Perd Jesds, que viu per sempre, no traspassa a ningd el seu sacerdoci, Per aixd té el
poder de salvar definitivament els qui per ell s’acosten a Déu, ja que viu per sempre intercedint
a favor d’ells.»

34. Segons F. Manzi, Jests ha esdevingut garant d’una alianga millor en virtut del jurament
sense penediment que Déu fa en 7,21: «El Senyor no es desdiu del que jurd: Ets sacerdot per
sempre» (Melchisedek e I'Angelologia nell’Epistola agli Ebrei e a Qumran, Roma 1997,
p- 146).

35. L’originalitat d"Hebreus en la teologia de 'alianga és haver relacionat la dutf1xy) amb
el sacerdoci i el sacrifici (C. Spicq, L’Epitre aux Hébreux, 1L [2 vols.], Paris 1952, p. 294).

36. Segons T. H. Robinson, 1’autor d’Hebreus aprofita I’avinentesa de la destrucci6 del tem-
ple i tota Pactivitat cultual dels sacerdots per a afirmar que la revelaci6 divina no s’ha acabat
siné que continua d’una manera més perfecta que abans. Ara, amb la nova alianga, feta amb
Jests, ja no cal ni llei ni sacrificis. Ara, a través de la nova alianga tot resta en linterior i en el




UNA ALIANCA MILLOR, UN POBLE MILL.OR? 25

en He 12,18-24 entre aquells que, al Sinai, no van trobar Déu i aquells de la
nova alianga que «toquen el cel» és d’alguna manera suggerit en aquesta pri-
mera al-lusié a la nova alianga. En He §,6-13, que parla més especificament de
la SuaBru, s’hi explica com €s posible fer aquest acostament a Déu.

b) He 8,6

vuvi 8¢ dradogwtégag TETuyeY hettougylas, 0w xat xoelttovds oty dLabrxng
ueoiTng, frig &nl noeitrooty Enayyehialg vevouoBétntal («En canvi, al nostre gran
sacerdot li correspon d’oficiar en un cultc més excel-lent, ja que €s mitjancer d’una
alian¢a molt millor, fonamentada en promeses incomparablement millors»)

Ens trobem en la seccié central de la carta (8,1-9,26). Els vv. 1-6 fan una
comparanga entre el culte celestial que realitza el nou gran sacerdot i el culte
terrenal oficiat per sacerdots, que no €s més que una ombra del celestial. El
v. 6* clou la comparanga dient que aquesta superioritat ve expresada per
I’entrada de Jesis al santuari del cel com a mitjancer (pueoitng) d’una alianga
superior.®® He 8,6 és un verset tipus de la carta, ja que hi trobem tres compara-
tius de superioritat (dues vegades xQelTtoV i una SiadpoQWTEQOS) que mani-
festen un cop més les intencions teoldgiques de I’autor.*® Buchanan diu que,
segons el criteri de I’autor d’Hebreus, una nova religié implica un canvi en cada
aspecte: sacerdoci, llei i aliangca. En cadascun d’aquests aspectes, 1a religié de
Jests és considerada superior.*® En concret, 1’alianga és millor en virtut d’unes
promeses millors (xpeitToow émayyehiong).*! El terme émayyehio és utilitzat
repetidament en Hebreus tant per a designar les promeses de I’ Antic Testament
com les del Nou Testament.*? Efrem, Teodoret i altres Pares grecs expliquen que
la nova alianga és «millor» perque promet beneficis celestials 1 no pas terre-

cor (Jr 31,31-33) (The Epistle to the Hebrews, London 1964, p. 113). Cf. també CERVERA, Esaii,
42.

37. Segons Ellingworth, He 8,6 recorda 1,4 i ambdds passatges sén complementaris en els
seus continguts (The Epistle to the Hebrews, 409).

38. En Hebreus el terme peoitng sempre va associat amb la nova alianga (8,6; 9,15; 12,24;
també 7,22). La nova alianga requereix un nou mitjancer. A través de la seva vida de perfecta
obediéncia i de la seva mort, Jesiis ha inaugurat la nova alianga de Jr 31,31-34 (LANE, Hebrews
1-8, 208). Cf. també ELLINGWORTH, The Epistle to the Hebrews, 409.

39, S. BENETREAU, L’Epitre aux Hébreux, vol. 2, Vaux sur Seine 1990, p. 58.

40. BUCHANAN, To the Hebrews, 137.

4]. LANE, Hebrews, 1-8, 208.

42. &naryyehia apareix en He 4,1; 6,12.15.17; 7,6; 8,6; 9,15; 10,36; 11,9 (2x).13.17.33.39;
¢nayyérroual, en He 6,13; 10,23; 11,11; 12,26. Per a comentaris sobre quines sén aquestes
promeses, cf. CASEY, Eschatology in Hebrews 12,14-29, 402-406; ELLINGWORTH, The Epistle
to the Hebrews, 410-411; H. W. ATTRIDGE, The Epistle to the Hebrews, Philadelphia 1989,
p- 221.



26 JORDI CERVERA [ VALLS

nals.®® Els herois de I’ Antic Testament, diu el text d’Hebreus, van morir sense
rebre les promeses, malgrat que les van veure de lluny (11,13.39). La nova
alianca és una alianga millor per estar fonamentada en promeses millors, pero els
cristians també estan esperant 1’acompliment definitiu d’aquestes promeses
(10,36). Fins i tot després de ’experieéncia del trobament amb la nova alianga,
Déu encara promet de nou un esdeveniment escatoldgic final (12,26).* Kise-
mann considera bésica aquesta paraula en Hebreus com a fonamentadora de tota
I’existéncia cristiana entesa com a pelegrinatge. Diu que la «promesa» en
Hebreus esta fonamentada i constituida per la revelacié divina. També assenyala
que el concepte de promesa és purament escatologic: com a promesa infal-lible
apareix en el present com a donada i segura, 1 pot ser experimentada, perd alhora
és un indicatiu del futur com a objectiu del poble pelegri de Déu.* Spicq coinci-
deix amb K#semann dient que la promesa és la caracteristica essencial de la reve-
lacié divina i també que les promeses de la nova alianga sén millors perqué
rebran el seu acompliment gracies a Jesucrist, i res no en podra dificultar la realit-
zaci6, ni tan sols els pecats.*® Attridge diu en nota que, referent a la promesa, hem
de saber relacionar-la amb el tema d’heretat (cf. 4,1; 6,12-15 1 1,4.14), i que no és
endebades que ’heréncia promesa és garantida per la nova alianga (9,15-16)."

¢) La nova alianga. Per qué és millor?

Quan He 7,22 i 8,6 diuen que la nova alianca concretada per Jesus és millor,
¢cestan dient que 1’alianga primera, la del Sinai, és pitjor? On rau la diferéncia?

Cal, abans de fer comparances, no oblidar la clau hermenéutica de lectura
de les dues aliances, el pont natural entre I’'una i ’altra, que €s el text de Jr 31,
31-34. Una aproximacié adequada a aquest text pot ajudar a veure les diferen-
cies entre les dues aliances, perd també a constatar-ne les semblances.

D’entrada, criden I’atencié els pocs comentaris a Jr 31,31-34 que hi ha dins
la literatura jueva. El judaisme sembla haver mostrat una certa repugnancia
a utilitzar aquesta declaracié de Jeremies,* perd aquest silenci no és fruit ni de

43. ELLINGWORTH, The Epistle to the Hebrews, 410.

44. CaseY, Eschatology in Hebrews 12,14-29, 403.

45. E. KASEMANN, Das wandernde Gottesvolk, Gottingen 1961, pp. 11-19.

46. Cf. Spicq, L’Epitre aux Hébreux, 1,270,111, 239.

47. ATTRIDGE, The Epistle to the Hebrews, 221.

48. Ho indica una enquesta de R. Schreiber (Der Neue Bund im Spdtjudentum und Urchris-
tentum (Dissecrtation), Tiibingen 1954-1955). Ni els apocrifs i deuterocanonics ni els textos rabi-
nics no han conservat la tensié que existeix en els mots del profeta entre I’antiga i la nova
alianca, que sén alhora «entrelligats i distints». Cita concretament Ba 2,31; 3,5; Jub 1,16ss; 4Esd
5,20ss; Sifra Lev 26,9 i destaca dins el judaisme una tendéncia a remarcar 1’eternitat de 1’alianca.
Cf. R. MARTIN-ACHARD, «La Nouvelle Alliance, selon Jérémie», Révue de Theologie et Philo-
sophie 13 (1962) 81-92, esp. 81-82.



UNA ALIANCA MILLOR, UN POBLE MILLOR? 27

1’oblit d’aquest text ni del seu rebuig per I'Gs que els cristians en pugin fer. Per
al judaisme, la nova alianca no és essencialment nova;* és la mateixa alianga
del Sinaf viscuda d’una nova manera.” Els lligams entre 1’alianga de Jeremies
i la del Sinai s6n evidents:

1) I'una i I’altra sén obra de Déu

2) concerneixen el mateix poble; I’alianca antiga, més que ser abolida, €s confirmada
per la nova iniciativa de Jahve

3) tenen per mitja la mateixa Llei

Per aix0 seria erroni confrontar de forma absoluta la nova alianga amb
I’antiga.’! L originalitat de la nova alianga no rau a modificar I’alianga o pro-
mulgar una llei diferent, siné a transformar Israel.*® Les peculiaritats d’aquesta
nova alianga sén:

1) el perdd divi

2) que mira cap al futur®

3) que ret acatament a la Tora

4) revela com Déu donara el coneixement d’ell mateix al poble®

Von Rad diu que la novetat de la nova aliancga radicara en el fet que
suprimira completament el procés de les locucions divines i I’escolta huma-

49. En els textos de Qumran el tema de la «nova alianca» té la seva importancia (als inicis
es dona a la comunitat de Qumran el nom de «secta de la nova alianga»), tot i que és una actua-
litzacié radical de la llei de Moisés, amb un rigorisme ben allunyat del pensament de Jeremies
(1QpHa 2,3; CD 6,19; 8,21; 19,34, 20,12).

50. «This new covenant would be one of “grace” (hesed) and in the nature of a promise, like
the covenants in the priestly literature (Gen 9,17; 17,7; Num 18,19; 25,12) and is in fact formu-
lated like them. At the basis of the new covenant is the formula: “And I will be their God, and
they shall be My people”, which is identical with that of the old covenant: Exod 6,7; Lev 26,12;
Deut 29,12; Hos 1,9; Ezek (5x); Zach 8,8...» (WEINFELD, «Jeremiah», 27).

51. B. Duhm, referent al text de Jeremies, a part de qiiestionar 1’autenticitat jeremiana, afir-
ma que, tot i ser una frase certament bonica, tan sols hi troba 1’efusié d’un escriba que manté
com a gran ideal que tothom del poble jueu hauria de saber de memoria i entendre la Tora, i que
tots els jueus seran escribes (Das Buch Jeremiah, Tiibingen — Leipzig 1901, pp. 254ss). Segons
J. L. Sicre, Jr 31,31-33 manifesta el desig d’interioritzacié d’una llei que no €s de cap manera
qiiestionada (Profetas, 1, Madrid 1987, p. 565).

52. MARTIN-ACHARD, «L.a Nouvelle Alliance», 89-90.

53. La f6érmula introductoria de Jr 31,31 (que es troba també en Am 4,2; 8,11, etc., i sobre-
tot en Jr 7,32; 9,24; 16,14; 19,6) és una férmula propera a altres formules utilitzades al voltant
de I’exili com «en aquells dies...» (Jr 3,16.18...), «en aquells temps» (Jr 3,17; 4,11...), i d6na un
to escatologic a la decisi6 del Déu d’Israel. Cal entendre-la més com un esdeveniment que tindra
lioc a la fi dels temps que no pas com un gest decisiu de Jahveé que canvia el desti del poble
escollit i del mén.

54. H. D. POTTER, «The New Covenant in Jeremiah XXXI, 31-34», Vetus Testamentum 33
(1983) 347-357 (350).



28 JORDI CERVERA I VALLS

na. Per aix0 anira directa al cor huma.” Ressona aquf la doctrina deuterono-
mista.*®

Martin-Achard afirma que les dues aliances s6n idéntiques, llevat d’un
punt certament decisiu: els mitjans utilitzats per Déu per a assegurar-ne
I’eficacia.”” La mediacié assumida per Moisés, i més tard pels sacerdots o fins
i tot pels profetes, ha estat insuficient 1 no ha pogut prevenir la ruptura de
I’alianga. Implantant la seva llei dins el cor dels israelites, per un acte creador,
Jahveé s’assegura I’amor d’Isracl. Per a la teologia cristiana, i concretament
per a Hebreus, Jests esdevé el mediador per excel-iéncia i garant d’aquesta
nova alianca (superior a Moisés, als angels, al gran sacerdot Melquisedec).
L’autor d’Hebreus, malgrat utilitzar el text de la nova alian¢a de Jeremies per
a fonamentar el seu discurs, t€ una teologia impregnada de conceptes sinai-
tics.

Martin-Achard afirma que la nova alianga consagra I’antiga, al mateix
temps que en marca I’acompliment, i es perllonga en el Nou Testament, que la
reemplaca.® No s’han de confondre les dues aliances, perd tampoc oposar-les
de tal manera que la darrera ens faci ignorar la primera. En la perspectiva de
Jeremies —diu Martin-Achard— 1’antiga i la nova alianca s6n alhora diferents
i entrelligades, inseparables 1'una de I’altra, perd tanmateix diferents, perque
una ha reexit on I’altra s’ha encallat. La tensié dialectica que implica la decla-
racié de Jeremies s’ha mantingut gairebé exclusivament dins el judaisme; tan
sols es retroba en la tradicié neotestamentaria.®

55. G. voN RAD, Teologia del AntiguoTestamento, 11, Salamanca 1984, pp. 266-268.

56. Sobre la relacié de Jr 31,31-33 amb el corrent deuteronomista, cf. R. MARTIN-ACHARD,
«Quelques Remarques sur la Nouvelle Alliance chez Jérémie (Jérémie 31,31-33)», en C. BrE-
KELMANS (ed.), Questions disputées d’Ancien Testament. Méthode et Théologie, Leuven 1974,
pp. 141-146; B. P. ROBINSON, «Jeremiah’s New Covenant: Jer 31,31-34», Scandinavian Journal
of the Old Testament 15/2 (2002) 181-204, esp. 182 i 188; J. MEifa, «La problématique de
I’ Ancienne et de la Nouvelle Alliance dans Jérémie 31,31-34 et quelques autres textes», en J. A.
EMERTON (ed.), A Congress Volume. Viena 1980 (Supplements to Vetus Testamentum 32), Lei-
den 1981, pp. 263-277, esp. 268 i 269.

57. La validesa de I’ Antiga Alianga depenia de1’obediéncia del poble escollit; perd res no
pot posar en qilesti6 la Nova Alianga, perqué esta fonamentada sobre la gracia.

58. Sobre les relacions entre les dues aliances, vegeu: F. AVEMARIE — H. LICHTENBERGER
(eds.), Bund und Tora (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament [WUNT] 92),
Tiibingen 1996, amb dos bons articles; un de W. Gross, «Erneuerte oder Neuer Bund? Wortlaut
und Aussageintention in Jer 31,31-34», pp. 41-66 (amb bona bibliografia), i un altre de J. FREY,
«Die alte und die neue “diatheke” nach dem Hebrierbriefs, pp. 263-310. Spicq dedica també un
excursus sobre les dues aliances (L'Epftre aux Hébreux, 11, 283ss). Cf. també E. GRASSER, Der
Alte Bund im Neuen. Exegetische Studien zur Israelfrage im Neuen Testament (WUNT 35),
Titbingen 1983, esp. pp. 95-115, on parla de la «Diatheke im Hebrierbrief».

59. Spicg, en la mateixa linia, diu que no hi ha ruptura amb el judaisme, sind acompliment
i innovaci6 (Spicq, L’Epitre aux Hébreux, 11, 297).

60. MARTIN-ACHARD, «La Nouvelle Alliance», 91.



UNA ALIANCA MILLOR, UN POBLE MILLOR? 29

Els comentaristes® llegeixen habitualment Jr 31,31-34 en una perspectiva
cristiana que segueix i supera els comentaris de Pau i de 1’autor d’Hebreus
sobre les relacions entre les dues aliances; 1 la seva exegesi tendeix a una con-
demnaci6é més o menys explicita de 1’alianca mosaica i a una comprensié espi-
ritualista de la declaracié del profeta. Seria més conforme al pensament biblic
tractar d’interpretar les afirmacions de Pau i Hebreus a la llum de Jr 31,31-34.
Sens dubte que Pau 1 ’autor d’Hebreus van viure en un entorn cultural i reli-
gids diferent de Jeremies; el seu llenguatge no €s el del profeta i ells accentuen,
en la seva polémica amb els judaitzants, la superioritat de la nova alianga sobre
I’antiga, per0 coincideixen amb Jeremies en un punt capital: el de ’eficacia de
la nova iniciativa de Déu. Tots tres estan preocupats de la realitzacié del pla
divi. Els destinataris de les cartes de Pau i d’Hebreus han de compartir amb
Jeremies la certesa que tan sols la nova alianca ofereix el que I’antiga havia
promes. Només cal esperar-ho tot d’ella.

Els dos Testaments s6n inseparables 1’un de Paltre 1 es condicionen miitua-
ment. El missatge apostolic perd la seva cohesié i la seva veritat sense el seu
fonament veterotestamentari, 1 oblidar aixd és un perill, com també ho és entre-
lligar els dos Testaments de tal manera que desaparegui 1’especificitat de
cadascun. L'antiga alianga no és pas la nova, sind que la prepara i I’explica. La
relacié dialéctica que el profeta estableix entre les dues aliances €s la clau de
volta de I’hermenéutica cristiana.

La Carta als Hebreus, en el seu d’lSCUI‘S mostra que la nova alianca, ca-
racteritzada en 7,22 i 8,6 com a «millor», és portadora de promeses millors,
perd no ens diu quines.*? Aquesta nova alianga comprén una conversi6 interior,
un coneixement immediat de Déu, 1 esta fonamentada en el perdé dels pecats,
obtingut gracies a Jests, el mitjancer.”® La nova alianga esdevé també millor
perqué fa viure als seus membres els temps escatoldgics.® Aquests sén els
arguments que esgrimeix 1’autor d’Hebreus, arguments «gens originals» que
extreu d’interpretar Jr 31,31-34. L’originalitat rau en ’esdeveniment Jesucrist,
que €s per a ell la consumacié de la nova alianga anunciada per Jeremies. Perd
atencid que I’acompliment d’aquesta alianga nova gracies a Jesucrist no és un
acompliment fil per randa de 1’alianga anunciada per Jeremies. Cert que es
manté la dimensié d’interioritat (perdé dels pecats), perd Jesis, malgrat la seva
condicié divina, no deixa de ser un mitjancer, privilegiat i especial, perd tan-

61. Recollim les conclusions de Martin-Achard sobre les relacions entre les dues aliances,
conclusions que subscrivim totalment (MARTIN-ACHARD, «L.a Nouvelle Alliance», 91-92).

62. He 8,6 no ens explica en qué consisteixen aquestes promeses (7DNT, 11, 584).

63. «El perdé dels pecats és la base de la nova alianga de Jeremies» (TDOT, 11, 277).

64. CAsEyY, Eschatology in Hebrews 12,14-29, 422-423. La comprensié de la comunitat en
termes d’una nova alianga és també compartida pels essenis de Qumran'(1QS 1,16-20; 5,7-11;
CD 3,12-21), que se senten comunitat escatoldgica de la nova alianga. Una comparanga forga
interessant del terme «nova alianga» en Hebreus i a Qumran es troba en FLUSSER, Judaism and
the Origins, 44-54.



30 JORDI CERVERA I VALLS

mateix un mitjancer que ’alianca de Jeremies no preveia. Per a Jeremies
’acci6 divina és directa, sense cap mediador. I aqui €s on rau la gran diferéncia
de la lectura neotestamentaria de Jr 31,31-34. Jests és qui fa millor la nova
alianca de Jeremies, 1 de retruc, ’alianga sinaitica.

4. Un poble millor?

Reiterem de nou la voluntat de P'autor d’Hebreus de fer paral-lelismes
i comparances entre les dues aliances, entre el poble de la primera alianga i ¢l
nou poble nascut de la nova alianga. Si per a I’autor d’Hebreus la nova alianga
és millor, logicament el poble «destinatari» d’aquesta també ha de ser millor.
Perd millor en qué?

a)He 12,18-24

«Vosaltres no us heu acostat en aquella muntanya palpable del Sinai, que cra tota
ella foc ardent, foscor, tenebres i tempesta, toc de corn i veu que parlava. Els matei-
xos que sentiren aquella veu van refusar d’escoltar cap més paraula. No podien
suportar aquella ordre terminant: “Fins i tot una béstia, si toca la muntanya, haura de
morir apedregada.” Tan terrible era aquell espectacle, que Moisés exclama: “Estic
esglaiat i tremolds.” Perd vosaltres us heu acostat a la muntanya de Si6, a la ciutat
del Déu viu, la Jerusalem celestial, a miriades d’angels, a 1’aplec festiu, a ’as-
semblea dels primogénits que tenen el nom inscrit en el cel; us heu acostat a Déu,
jutge de tots, als esperits dels justos que ja han arribat a la plenitud, a Jesis, mitjan-
cer d’una alianga nova, i a la seva sang purificadora, que parla més favorablement
que la d’Abel.»

Aquests versets presenten dues escenes intencionadament contraposades: el
gran trobament de 1’ Antic Testament, al Sinai, i el trobament de la nova alian-
¢a, a la Jerusalem celestial. En la primera escena (12,18-21) es ressalta el perill
d’apropar-se a Déu a causa dels signes terribles que apareixen, 1 que Déu no
és del tot present al Sinaf. I’ autor no s’esta de carregar els neulers® a I’alianca
del Sinaf en benefici de la nova alianga. La segona escena (12,22-24) descriu el
«nou Sinai», el lloc d’encontre de Déu amb el seu poble: el cel, el santuari
veritable dels capitols 8—10. En el v. 23 es parla de «I’assemblea dels primoge-
nits» (ExxAnoig TEWTOTOXRWV), una expressié curiosa que els estudiosos no
coincideixen a definir si es tracta d’angels o d’homes.*® L’s de &xxinoia per

65. «The autor of Hebrews may have accentuated the fear a bit for his own polemical pur-
poses» (BUCHANAN, To the Hebrews, 221).

66. Per a Spicq i Kdseman els primogénits sén els angels; Kuss, Bruce, Michel, Andriessen-
Lenglet, Lane opten per persones humanes; Casey 1 Ellingworth afirmen que €s el poble d’Israel;




UNA ALIANCA MILLOR, UN POBLE MILLOR? 31

a descriure aquells que estan aplegats per a celebrar una adoraci6 apareix ja en
2,12,% on Iautor cita el S121,23 Lxx en refergncia a aquells que Jesds vingué
a consagrar al servei de Déu. éxxhnoia en 12,23 t€ el sentit d’aplegar o reunir
el poble de Déu redimit que comparteix la joia i la festa amb els angels.® Per
a Attridge,” els primogenits s6n els qui comparteixen 1’heretat (12,16) del Pri-
mogenit per excel-léncia (1,6),” perd no veu clar si aquesta assemblea s6n els
fidels de I’ Antic Testament o els primers apoOstols 1 martirs cristians. Aquesta
poca precisi6 de qui forma part d’aquesta éxxAnoig TEWTOTOXWY ens motiva
a ser arriscats i a dir que 1’autor, pel context, es refereix als jueus que han sabut
esperar en Jesus (judeocristians) 1 als cristians no jueus que es mantenen fidels
en la confessié de 1a fe,”! que junt amb els angels, formen 1’assemblea dels pro-
mogenits que tenen els seus noms inscrits en el cel. En 1,6 Jesis és anomenat
1OV TEWTOTONROV' 1 és gricies a la relacié amb ell que els redimits per la seva
sang han esdevingut hereus primogenits de Déu. Aquells que han esdevingut
- germans (Gdeh¢oi)” o associats (WEtoxol) amb ell comparteixen la benedic-
ci6 que ell garanteix.”

b) @ Aa@ toU Oeol
L’expressié «poble de Déux, la trobem dins Hebreus en 4,9; 10,301 11,25:

He 4,9. «Aix0 vol dir que encara hi ha reservat un lloc de descans per al poble de Déu»
He 10,30. «Prou coneixem e} qui ha dit: “A mi em toca de passar comptes: jo donaré ta
paga.” I encara: “El Senyor judicara el seu poble”»

He 11,25. «Preferi de ser maitractat amb el poble de Déu que fruir per un cert temps
d’una vida de pecat»

Buchanan, que és I’església de Jerusalem (J. Casey, «Christian assembly in Hebrews: a fantasy
island?», Theology Digest 30-31 [1982-1984] 335, n. 17). Cf. també ATTRIDGE, The Epistle to
the Hebrews, 375.

67. «I diu: “Anunciaré el teu nom als meus germans, et lloaré enmig del poble reunit
(Exndnolag).”»

68. LANE, Hebrews 1-8, 468.

69. ATTRIDGE, The Epistle to the Hebrews, 375.

70. «D’altra banda, quan presenta al mén el seu primogénit, diu: “Que 1’adorin tots els
angels de Déu.”»

71. Buchanan sosté que sén els sants, els creients i els hereus de les promeses (BUCHANAN,
To the Hebrews, 223); Lane, que es pot referir als qui encara sén a la terra (LANE, Hebrews 1-8,
469).

72. Cf. LANE, Hebrews 1-8, 469.

73. He 2,11.12.17; també &dehdol dyiow (He 3,1.12; 10,19; 13,22).

74. En contrast amb Esati que menysprea els seus drets de primogenitura i perdé les seves
pretensions a la benediccié (He 12,16-17).



32 JORDI CERVERA [ VALLS

I expressié es refereix sempre al poble de la primera alianga. Igualment,
quan apareix el mot Aa0¢g” fa referéncia també a Israel o als jueus. L autor
d’Hebreus distingeix ja entre el poble de la primera alianca i el poble de la
nova alianca. Tal com expressa en 4,9, «encara hi ha un iloc de descans per al
poble de Déu», aquest «encara hi ha» (dgo dmoleimetat) deixa les portes
obertes als jueus que vulguin formar part de la nova alianga i afegir-se a I’as-
semblea escatologica dels primogenits.

5. Una alianga millor, un poble millor?

Es evident I’esforg teoldgic que fa I’autor d’Hebreus per explicar que
I’alianga establerta per Jests €s millor, qualificant-1a de nova i eterna. La figu-
ra del gran sacerdot, amb la seva dimensié ciltica 1 sacrificial, ajuda a reblar
el clau en les seves pretensions. La destrucci6 del temple de Jerusalem i la fi-
nalitzacié del seu culte serveix a ’autor com a argument per a evidenciar la
superioritat d’un culte i una alianca material que tard o d’hora acaben extin-
gint-se davant un culte i una alianga espiritual que no poden deteriorar-se
i menys si han estat establerts per I’expiacié de la sang de Jesis a la creu i sén
garantits per la seva activitat sacerdotal que, exaltat, realitza en el santuari del
cel.

Que P'autor d’Hebreus plantegi com a millor [’alianga nova no implica que
el poble d’aquesta segona alianga sigui necessariament millor. Si que té, en vir-
tut dels arguments que déna la carta, millors disposicions i facilitats per a acce-
dir a Déu. Potser és millor en virtut de la dimensid escatologica de la carta que
uneix en una mateixa assemblea els qui sén a la terra amb els qui celebren, junt
amb Crist, la litdrgia del cel. Perd si volem ser teologicament honestos, hem de
preguntar-nos si la nova alianga és «exclusivament» 1’alianga en Crist (Lc
22,20; 1Co 11,25; i sobretot He 8,7-13), o si podem parlar, amb una certa legi-
timitat teologica, d’una permanéncia de I’alianga en el poble jueu.”® Podem dir,
en aquest sentit, que la separacié que hi pugui haver entre I’Església 1 Israel no
és més que la que hi ha entre 1’antiga i la nova alianga. Talment com les dues
aliances, 1’Església i Israel son distints i solidaris. A través de les aliances, Déu
apunta a un mateix objectiu: oferir-los una salvacié comuna (Rm 9-11).” Des
del punt de vista de la teologia cristiana, podem afirmar que ’alianga o les
aliances establertes amb el poble escollit no han perdut el seu valor, sin6 que

75. He 2,17, 5,3; 7,5; 13,12. v
76. MEJ{A, «La problématique de I’ Ancienne et de la Nouvelle Alliance», 264.
77. MARTIN-ACHARD, «La Nouvelle Alliance», 92.



UNA ALIANCA MILLOR, UN POBLE MILLOR? 33

resten inacabades mentre la unié dels dos pobles, cristia i jueu, no sigut consu-
mada «en Crist».”®

Jordi CERVERA

Diagonal, 450

E - 08006 BARCELONA
E-mail: jordicaputxi@terra.es

Summary

The Letter to the Hebrews, tells us that the new covenant, described in Heb. 7:22
and 8:6 as being a better one, is the bearer of better promises, but it does not tell us
what they are. The originality lies in the event Jesus Christ, who, according to the
author of Hebrews, is the consummation of the new covenant announced by Jeremiah
(Jer. 31:31-34). It is Jesus who makes the new covenant of Jeremiah better, and as a
result, that of Sinai. The fact that the author of Hebrews presents the new covenant as
being better, does not imply that the people of this second covenant are necessarily
better. They do have, according to the argument given by the letter, more favourable
dispositions and means to gain access to God. But if we want to be theologically
honest, we have to ask ourselves whether the New Covenant is ‘exclusively’ the covenant
in Christ (Lk. 22:20 and mainly Heb. 8:7-13), or whether we can talk with a certain
theological legitimacy, of a permanence of the Covenant among the Jewish people.

78. MEJia, «La problématique de I’ Ancienne et de la Nouvelle Alliance», 277.





