
RCatT XXIIYl (1998) 231-243 O Facultat de Teologia de Catalunya 

RECENSIONS 

Antonio ROSMINI, The Philosophy of Right, vol. 6. Rights in Civil Society, Durham, 
Rosmini House, 1996, XXII + 487 pp. 

Denis Cleary i Terence Watson,, de l'lstituto della Carita, després d'una llarga ex- 
periencia com a professors de teologia, filosofia i llengües a Anglaterra, Italia, Tanzi- 
nia i Nova Zelanda, van iniciar l'any 1987 la traducció dels principals textos filosbfics 
de Rosmini (1797-1855) a l'angles. La Rosmini House, per ells fundada i dirigida, esta 
complint el seu compromís de posar a l'abast del món anglbfon, al ritme d'almenys dos 
volums per any, les principals obres filosijfiques rosminianes, veritablement incidents 
en la problemitica del món actual. Teoria del coneixement, etica i consciencia, antro- 
pologia, drets humans, societat i política són carnps treballats a fons per Rosmini, arnb 
gran capacitat de síntesi de les filosofies precedents, i arnb un taranna molt propi que 
conjumina solidesa i creativitat i marca els seus escnts arnb un encuny inconfusible. 

Rights in Civil Society és el volum sise i últim de l'obra The Philosophy of right, i 
va precedit de l'estudi sobre l'esseiicia del dret (vol. l), els drets de la persona (vol. 2), 
els principis fonamentals del dret social (vol. 3) i les seves aplicacions a la societat re- 
ligiosa i eclesial (vol. 4) i a la societat domestica (vol. 5). El dret pressuposa una etica, 
i aquesta una antropologia, la qual ha d'estar recolzada finalment sobre una base meta- 
física sblida. L'autor de Filosojia del diritto no solament n'és conscient, sinó que el1 
mateix havia elaborat l'antropologia i etica de base, ja traduides per la Rosmini House, 
i tenia molt ben estructurada la metafísica que havia de redactar més tard. The Philo- 
sophy of Right es desenvolupa arnb clara i sblida coherencia sobre la tesi central que 
«la persona és el dret subsistent» r, per tant, font de tots els drets particulars. En con- 
seqüencia, en el volum ara traduit establira l'autor, contra tot totalitarisme, que no és 
competencia de 1'Estat crear o eliminar drets, i que la seva missió consisteix exclusi- 
vament a regular la manera més eficaq per tal que totes les persones (i les societats con- 
creades arnb la persona, és a dir, la familiar i la religiosa) puguin arribar al mhxim i 
rnillor exercici dels seus drets. A la llum d'aquesta tesi fonamental, Rosmini tracta, 
d'una manera que resulta tant o més actual avui que en el segle passat, diversos temes 
practics, com ara els impostos, la llei penal, la llibertat de premsa i d'expressió. 

Cleary i Watson havien publicat ja la teoria rosminiana del coneixement arnb els 
títols The Origin of Thought i Certainty, els Principies of Ethics, que Rosmini fona- 



232 RCatT XXIliíl (1998) 

menta sobre la seva gnoseologia, Consciente, obra cabdal per a comprendre la relació 
consciencia-moralitat, i Anthropology as un Aid to Moral Science, és a dir, l'antropo- 
logia filosofica rosminiana. Sortiran a finals del present 1998 els quatre volums de Psy- 
chology i, més endavant, la traducció de I'Antropologia soprannaturale i altres obres 
teologiques. Al marge d'aquestes series, cal fer menció de The Five Wounds of the 
Church, The Ascetical Letters of Antonio Rosmini, i encara altres escrits espirituals. 
Denis Cleary ha publicat també Antonio Rosmini: Introduction to his Life and Teach- 
ing, una bona introducció a la lectura de Rosmini. Cal dir que la traducció anglesa de 
Rosmini ha estat una de les més positives contribucions a les celebracions de l'any 
1997, segon centenari del naixement del filosof italia. 

El programa dels editors anglesos ha tingut en compte, d'una banda, aquella mena 
de complex antimetafísic característic de l'estil de pensament d'un gran nombre de des- 
tinataris de la traducció i, de l'altra, el sentit econbmic anglosaxó, que porta fins i tot a 
la concisió estalviadora del llenguatge, especialment l'escrit. Per aquestes raons, els 
traductors han prescindit, de moment, de les obres estnctament metafísiques 4 s  vuit 
volums de la Teosofia, pnncipalment- i s'han permes de condensar sovint llarguíssims 
i lentíssims paragrafs del típic estil decimononic rosminii, traslladar notes quasi-mo- 
nografiques de peu de pagina al seu propi lloc d'autentics apendixs i diversos arranja- 
ments terminologics, dels quals els traductors oportunament donen explicació; en 
resulta un Rosmini sovint més fhcil de llegir en angles que en el mateix italia. L'estil 
de treball de conjunt dels traductors, vivint al mateix centre, discutint els problemes 
semantics a mesura que es presenten i corregint-se mútuament les traduccions, creiem 
que garanteix suficientment la fiabilitat dels resultats, encara que, bbviament, no pugui 
dispensar del recurs als originals quan hom vulgui treballar Rosmini a fons. Per raons 
similars s'han omes ocasionalment grans fragments, com ara la introducció historica de 
l'autor a la seva propia teoria del coneixement, o sigui tot el primer volum de Nuovo 
saggio sull'origine delle idee. Els autors han volgut evitar tot allo que pogués distreure 
el lector o fatigar-lo fins a acomiadar-se de Rosmini abans d'haver entrat en diileg amb 
ell; són conscients de les opcions preses i desitgen que els riscs per ells assumits siguin 
també tinguts en compte pels lectors. No estem, per tant, davant un projecte d'Opera 
omnia o d'edició crítica, sinó davant un disseny realment dinamic i funcional, verita- 
blement oportú, donada la difusió de l'estil feble de pensament, tant o més estes en 
l'anglofonia que a la mateixa Italia. 

La tasca assumida per Cleary i Watson creiem que contribuira a saldar el deute que 
la cultura europea té -encara és valida l'afirmació de Sciacca- amb Rosmini. No dub- 
tem que seguiran ben aviat les traduccions a altres llengües, havent-hi ja estudiosos 
qualificats d'aquest autor en les diverses llengües, com el jesuita frances F. Evain i el 
profesor alemany Karl-Heinz Menke, autor d'una obra realment meritoria, Vernunft 
und Offenbarung nach Antonio Rosmini. Der apologetische Plan einer christlichen 
Enzyklopadie, traduida recentment a l'italia. Logicament hauria de ser capdavantera la 
llengua més propera a la nostra, el castelli, donat que l'orde masculí i la congregació 
femenina fundats per Rosmini estan ja arrelats a 1'America Llatina (Venecuela) i quasi 
es pot parlar d'una escola rosminiana argentina (A. Caturelli, W. Darós, L. Dadomo, 
etc.), i hi ha autors rosminians a Colombia, Costa Rica, Mexic i altres paisos. A 1'Estat 
espanyol, deixant de banda alguns estudis del segle passat, el filosof italia hi va ser in- 
troduit per Adolfo Muñoz Alonso. D'aleshores en@ no han mancat publicacions i tre- 
balls d'investigació; cal recordar, entre altres, B. López-Rioboo i J. Roig Gironella, 



RECENSIONS 233 

F.-C. Fernández recentment i, entre els més propers a nosaltres, E. Vilanova en la seva 
Historia de la teologia cristiana, el ptofessor de la Universitat Autbnoma de Barcelona 
José A. Jordán, Comunicación y educación. Una lectura de la antropología de A. Ros- 
mini, Barcelona 1995, i l'autor d'aquestes línies i de la tesi Verdad, Ser y Persona. El 
personalismo metafsico de la gnoseología de Agustín, Tomás y Rosmini, defensada 
aquest any 1998 a la Facultat de Filosofia de la Universitat Ramon Llull. 

L'esperada edició informatica de l'obra completa de l'autor donara molt probable- 
ment impuls decisiu a la difusió universal del pensament de l'autor i facilitara notable- 
ment la recerca especialitzada. Diiis l'ambit eclesial creix dia a dia l'interks per 
Rosmini tebleg; el clima de serenitaa que caracteritza els estudis histbrics i hermenku- 
tics i les mateixes discussions doctrinals rosminianes, permet d'albirar que aviat arribi 
a bona fi l'estudi iniciat al Vatica sobre la condemna de quaranta proposicions rosmi- 
nianes per part el Sant Ofici (decret Post obitum, 1888) i comenci així dins 1'Església 
catblica una nova i fecunda etapa d'investigació. Hom ha escrit que la síntesi rosmi- 
niana s'ha de col.locar vora de la d' Agustí i la de Tomas, com una tercera gran aporta- 
ció del cristianisme al pensament occidental, i hom ha profetitzat que Rosmini sera per 
a la filosofia i teologia del tercer mil.lenni el que foren Agustí per al primer i Tomas per 
al segon. Digiiem, almenys, que Rosmini té encara molt a dir a l'home d'avui, i agraim 
a Cleary i Watson el seu esforc qualificat perquk pugui ser llegit pels pobles de parla 
anglesa. 

Jaume Pons 

Frederic RAURELL, Ermeneutica biblico-bonaventuriana, Barcelona-Roma, Facultat de 
Teologia de Catalunya-Istituto Prancescano di Spiritualita, 1998, 258 pp. 

En los diez últimos años Frederic Raurell ha publicado una serie de estudios sobre 
el uso de la Biblia en las fuentes fraiiciscanas y en los documentos capuchinos: El Can- 
tic dels Cantics en els segles XIZ-XIIZ: la lectura de Clara d'Assís, Barcelona 1990, es- 
tudio profundo, con un denso aparato crítico. Este estudio figura en la bibliografía de 
Fontes Franciscani de 1996, y son unas fundadas y originales tesis. Poco después apa- 
recía una nueva obra suya: El Cbntfc dels Cantics en la «Legenda Sanctae Clarae Vir- 
ginis*, Barcelona 1993 (libro publicado también en italiano, Porziuncola 1995), con un 
detallado análisis exegético de toda la obra. 

En 1997 ha publicado la espléndida obra, incluso por elegancia de presentación, I Cap- 
puccini e lo studio della Bibbia, Barcelona-Roma 1997. En todas estas lecturas el autor 
juega con la ventaja de ser exégeta bíblico y profundo conocedor de las fuentes francisca- 
nas. En ambos campos ha dado ya muestra de sólida y reconocida competencia. 

La presente obra, sugestivameiite prologada por el biblista G. Wolff, está dividida 
en tres partes. En la primera es analizado el texto de lSam 2,5a que la 2Celan0, la Le- 
genda maiol; la Compilatio Assisic~nsis y el Speculum Pe$ectionis ponen en boca de 
Francisco, con el resultado de lo qiie Raurell llama un «logion» prestado, en cuanto se 
trata de un versículo bíblico. Las conclusiones a las que llega no sólo resultan sugesti- 
vas, sino que, como dice el prologiiista: 

«Dalla notevole coincidenza tra i quattro racconti il nostro studioso ritiene che il v. 
5 di lSam 2 diventa quasi un "logion" di Francesco, che illumina il suo modo di leg- 



234 RCatT XXIIVl (1998) 

gere la Scrittura e la sua posizione per cid che significa lo studio nel movimento fran- 
cescan0.B (p. VIII) 

La segunda parte constituye un auténtico estudio del más original y convincente 
tratado de metodología bíblica según Buenaventura de Bagnoregio, tal como el Doctor 
Seráfico la expone en el Prologus in Breviloquium. Una vez expuesto el pensamiento 
de Buenaventura, Raurell analiza minuciosan~ente la aplicación de la metodología bue- 
naventuriana que hace Bartolomeo Barbieri en su glosa al Commentarius in Ecclesias- 
ten del misino maestro de Bagnoregio. El trabajo de Barbieri se aleja de la questio y de 
la disputatio, es decir, no convierte la Biblia en el punto de partida de un ejercicio de 
la razón a través del uso de la dialéctica. 

En la tercera y última parte tenemos de nuevo un buenaventuriano que busca apli- 
car la metodología bíblico-hermenéutica de Buenaventura en el estudio del libro de 
Oseas: Francesco de Franchis. Raurell examina minuciosamente los tres volúmenes, 
que llevan el título: Salvator Mysticus sive Hoseas enucleatus, Palermo 1634. 

Interesante resulta lo que dice Raurell en la p. 185: 
((L'ascolto immediato della poesia di Osea rivela subito al de Franchis un lessico 

particolare, que110 dell'amore: amare, seduire, sposa, matrimonio, parlare al cuore ... », 
todo un vocabulario significativo para una aproximación buenaventuriana de Oseas. 

Raurell destaca el influjo del Prologus in Breviloquium en los mencionados auto- 
res capuchinos. Sin embargo, no desconoce la importancia que para este tema pueda 
tener el Hexamerón. Esta importancia aparece en un trabajo no citado por Raurell: P. 
Maranesi, La ctriplex veritas* bonaventurinna di Hexaemeron IV-V 22 e riun$cazione 
del sapere cristiano, en CF 61 (1991) 149-175. Maranesi, en éste como en algún otro 
de sus estudios, acentúa la propuesta exegética de Buenaventura de buscar la armonía 
entre sentido literal y sentido espiritual. Raurell, más crítico en este punto, afirma que 
se trata de una armonía de espejismo. 

La obra está bellamente presentada, lo que hace más agradable su lectura. Un re- 
galo para los exégetas bíblicos y para los franciscanistas. 

Juan Antonio Guzzi Uribe 

Olegario GOKZÁLEZ DE CARDEDAL-Jorge Juan FERNÁNDEZ SANGRADOR (edd.), Corarn 
Deo. Memorial Pro$ Dr. Juan Luis Ruiz de la Peña (Bibliotheca Salmanticensis, 
Estudios 189), Salamanca, Publicaciones Universidad Pontificia, 1997, 598 pp. 

Olegario González de Cardedal i Jorge Juan Fernández Sangrador, editors del pre- 
sent volum, escriuen: «Este volumen es el homenaje que compañeros y amigos ofrecen 
a Juan Luis Ruiz de la Peña, quien dedicó su vida al estudio y enseñanza de la teología 
en el Seminario Metropolitano de Oviedo, en la Facultad de Teología de Burgos y en la 
de la Universidad Pontificia de Salamanca. En esas cátedras transmitió sus saberes y su 
sabiduría; pero no se quedó en ellos. Estuvo presente en la vida diaria de la Iglesia y ac- 
tivo en el telar de la cultura española durante treinta años, aportando su información téc- 
nica, su juicio crítico y su impulso religioso)) (p. 9). L'autor d'aquestes ratlles vol 
aprofitar aquesta ocasió per a dir en veu alta l'adrniració d'una mena de deixeble a un 
gran mestre, el guiatge del qual en materia d'escatologia cal afirmar amb tota rotunditat. 

El primer llibre del nostre teoleg fou El hombre y su muerte. Antropología teoló- 
gica actual, que recull la seva tesi doctoral, dirigida per J. Alfaro i inspirada en K. Rah- 



RECENSIONS 235 

ner («una magnífica monografía sobre el tema eterno y siempre actual de la muerte», 
diu en la seva presentació el P. Alfaro). El segon llibre fou La otra dimensión. Escato- 
logía cristiana, l'obra més coneguda, que va provocar un monitum de part de la Con- 
gregació de la Fe (sobre la qüestió de l'«estat intermedb), monitum que va ser tingut 
en compte en la seva tercera publicació: La muerte, destino humano y esperanza cris- 
tiana, l'any 1983. Un cop possessionat de la catedra d'antropologia i escatologia de la 
Pontifícia, a partir de l'any 1977, amplia les seves publicacions a altres temes, com són 
Muerte y marxismo humanista. Apro.simación teológica (1978), Las nuevas antropolo- 
gías (1983), Teología de la creación (1986), Imagen de Dios (1988), El don de Dios 
(1991), Creación, gracia, salvación (1993) i Crisis y apología de la fe. Evangelio y 
nuevo milenio (1995); el seu últim llibre sera: La Pascua de la Creación. Escatología 
(1996), dins la col.lecció de la BAC ((Sapientia fidei», de la qual era director. 

El nostre tebleg fou també un gran músic: el seu destí escolar a Roma fou precisa- 
ment el Pontifici Institut de Música Sacra, becat per la Diputació d70viedo, on va acon- 
seguir la llicenciatura en cant gregoria i en composició sacra; en el mateix institut 
aconseguí el grau de batxiller d'orgwe principal l'any 1964, i fou en aquesta data que 
Ruiz de la Peña va obtenir el grau de llicenciatura a la Facultat de Teologia de la Pon- 
tifícia Universitat Gregoriana, seguint les ordres del qui aleshores era arquebisbe-co- 
adjutor d'oviedo, Mons. Segundo García de Sierra. 

L'any 1996 moria prematurameiit Ruiz de la Peña (havia nascut l'any 1937 i havia 
estat ordenat prevere l'any 1961). Els funerals foren celebrats a la catedral d'Oviedo el 
28 de setembre d'aquest any. Un mes abans del seu traspas escrivia en el seu dietari: 
«Es preciso padecer una enfernedad realmente grave (potencialmente mortal) para per- 
catarse cabalmente de lo que significa en verdad eso de que el ser humano es cuerpo 
-y no tiene cuerpo-. Porque es entonces cuando el yo personal resulta embargado, ena- 
jenado, literalmente expropiado por la dolencia que padece, que lo inunda por entero, 
y que reduce la libertad, la creatividad, el normal uso de la razón, la trayectoria bio- 
gráfica en suma, a un penoso simulacro de lo que fuera hasta entonces. (. . .) Es éste el 
momento en que el hombre se apercibe (por una suerte de revelación de cegadora niti- 
dez) de que en algún momento de su proceso vital le aguarda inexorablemente algo que 
lo va a consumar consumiéndolo literalmente; que no hay forma de rematar la empresa 
de ser hombre sin esa consumación que lo consume; que no basta "hacer bastante" (sn- 
tisfacere), sino que es menester "padecer bastante" (satispati) para cerrar el ciclo»; i 
afegia: «Sólo el paradigma de una pasión que es acción libremente diseñada puede es- 
clarecer la aporía. Sólo el hecho-Cristo sirve aquí de algo. Todo lo demás es literatura 
(generalmente mediocre), patético ti'tanismo o huida encubridora de la situación que se 
está viviendo. El "in manus tuas commendo spiritum meum" es, en esta coyuntura, la 
única fórmula con sentido, la sola consolación posible, en la fe en el Dios vivo y en la 
esperanza de la victoria sobre la muerte» (pp. 13-14). 

Davant aquestes dades, renuncio a prosseguir la recensió del llibre Coram Deo, del 
qual tanmateix subratllo l'article de José María Hevia Álvarez, Juan Luis Ruiz de la Peña, 
un teólogo ante las ciencias (pp. 43-64), i el de José Ramón Matito Femández, La muerte. 
Lugar privilegiado de la cuestión del hombre (pp. 475-495). En realitat, els treballs que 
conté el volum recensionat (28 en total) reflecteixen la trajectbria biogrhñca i la creació 
teolbgica de Ruiz de la Peña. En realitat, tot el que es diu en el llibre resumeix el que els 
editors han escrit al comengament: <<Músico y teólogo, él gozará ya aquella armonía que 
la Sabiduría en divino concierto ejecuta delante de Dios: "Et delectabarper singulos dies, 



236 RCatT XXIIIII (1998) 

hdens comm eo omni tepzzpore, ludens in orbe terrari~m" (Prov 8,30-31). Desde ahí 
hemos elegido el título de estas páginas, homenaje a quien vivió, pensó y escribió delante 
de Dios (coram Deo) y ahora ya está definitivamente en su presencia» (p. 11). 

Josep Gil i Ribas 

Evangelista VILANOVA, Histoire des théologies chrétiennes, 3 vol., Paris, Éd. du Cerf, 
1997, T. 1: 1302 pp., T. 11: 934 pp., T. 111: 1160 pp. 

Evangelista Vilanova, bénédictin né en 1927, professeur a la Faculté de Théologie 
de Catalogne (de 1968 i 1994), dont il fut l'un des fondateurs et l'un des meilleurs thé- 
ologiens actuels, a publié un ouvrage tres remarquable, qui a connu un grand succks 
dans ses éditions catalane, espagnole et italienne. La traduction francaise de Luc Dur- 
ban et Jacques Mignon a été revue (indications bibliographiques) et adaptée (secteurs 
spécifiques) par l'auteur; la présentation est fort belle. Elle est préfacée par Joseph 
Doré, bon connaisseur de ce genre de travail, et contient une lettre-préface de M.-D. 
Chenu, qui l'avait beaucoup appréciée dans l'édition espagnole, ainsi qu'Y. Congar et 
J. Leclercq. Le pere Chenu y disait que «l'histoire de la théologie fait partie de la thé- 
ologie elle-meme», parce que la Parole de Dieu vit dans l'histoire et les cultures. 

Telle est bien l'orientation de ce livre: une histoire de la théologie tres rigoureuse, 
avec une perspective qui est vraiment celle d'un historien, et un sens de la nécessité de 
l'interprétation. Une histoire de la théologie, c'est-a-dire de la pensée chrétienne, mais 
aussi d'une discipline: les projets et méthodes des théologiens, replacés dans leur cul- 
ture (par exemple, l'effervescence au XIIIe s. dans 1'Université parisienne), avec une 
grande ouverture la théologie contemporakne. Le tome 1 va du Nouveau Testament 
(par Pius Ramon Tragan) i la fin du Moyen Age; il est inévitablement proche de l'his- 
toire des dogmes, mais montre une grande attention i l'évolution méthodologique et i 
ce qui se trouve sur la frontiere du champ: la gnose, la mystique (rhéno-flamande), les 
théologies juive et musulmane. Le tome 11, préfacé par M. Batllori et écrit avec la co- 
llaboration de Lluís Duch pour la troisieme partie, comporte un caractkre oecuménique 
plus évident et tend 2 se rapprocher de l'histoire de 1'Eglise; il va de la pré-réforme et 
des divers hutnanismes ii la veille des Lumieres; on y remarque une grande sensibilité 
aux courants spirituels (mystique espagnole, spiritualité francaise). Le tome 111, préfacé 
par G. Alberigo, part de la nouvelle vision d'un monde naissant aux XVIIe et XVIIIe 
siecles, et atteint les toutes dernieres années (1985-1995). 11 marque un grand intéret 
pour la philosophie, la littérature (le romantisme, Dostoievsky, Péguy, Simone Weil), 
les contextes politiques (la Révolution francaise). 

On y trouvera des choix de centres d'intéret qui rendent l'oeuvre vivante, des ju- 
gements tres personnels en meme temps qu'équilibrés, l'affrontement de quelques 
questions brulantes: la théologie de plusieurs textes officiels, celle des «théologiens de 
la libératiom, celle de Drewermann. On mesure l'intéret de cet ouvrage pour l'étudiant 
en théologie, pour les laics cultivés, . . . sans oublier les théologiens eux-memes pour 
les questions de méthode et de connaissance des contextes. 

Jean-Pierre Jossua 



RECENSIONS 237 

Bruno-Marie DUFFÉ (dir.), Sign$cations et enjeux de l'action humanitaire. Actes du 
colloque de la Chaire Jean Rodhain (mars 1993), Lyon, Université Catholique-Fa- 
culté de Théologie, Profac, 1996, 170 pp. 

He aquí un libro muy actual y de gran utilidad para los estudiosos de los progra- 
mas, métodos y significado de la acción humanitaria en nuestros días. 

Efectivamente, el libro nos presenta una colección de doce ponencias presentadas 
en la Université Catholique de Lyon, el 13 de marzo de 1993, bajo la iniciativa de 
Chaire Jean Rodhain (Facultad de Teología) y numerosas organizaciones humanitarias 
dedicadas al desarrollo o a la solidaridad internacional. 

La conveniencia actual de una clarificación en estos temas urgía cada vez más. El 
valor del presente libro reside en que sale al paso de la múltiple confusión de signifi- 
cados, a veces, yuxtapuestos o claramente distorsionadores del trabajo tan meritorio 
como es la acción humanitaria, en sus diversos campos de actuación. 

Los autores presentan un significado marcadamente ético-social de la acción hu- 
manitaria. Eso sí, presentan los diversos tipos o modelos de solidaridad entre indivi- 
duos y entre las comunidades locales e internacionales. Clarifican, a su vez, la 
distinción entre «acción humanitaria», «ayuda humanitaria», «solidaridad de compa- 
sión» y «solidaridad de promoción». Bajo estos conceptos está en juego el debate ac- 
tual del significado de la acción humanitaria. Describe la presente problemática en 
torno a la ayuda y asistencia, el eventual «derecho de ingerencia humanitaria», los 
compromisos derivados de una relación de ayuda, las condiciones y las convicciones 
que mueven la empresa humanitaria sobre el teatro de operaciones, tales como las 
ONGs, Cáritas, las organizaciones de doble compromiso profesional-militante (Médi- 
cos sin fronteras, Veterinarios sin fronteras). 

Urgía superar el antagonismo teórico-práctico entre solidaridad y caridad, entre 
profesionales y base militante, entre urgencia de una ayuda a corto plazo y acción de 
desarrollo a largo término. Propugnan el retorno al concepto de «misión» entendida 
como una aproximación entre las personas. Es decir, descubrimiento del otro, que tal 
vez es extranjero, aquél que está más alejado de mí, no solamente por la distancia sino 
por su cultura, su historia, su realidad. Ello implica situarse en una relación de coope- 
ración o de trabajo conjunto entre los de aquí y los de allí, consiguiendo aproximar las 
perspectivas y los corazones. 

Merece destacarse en el mencionado libro, su realismo, sus convicciones ético-so- 
ciales, las ambigüedades que en ocasiones suscita la empresa humanitaria a todos los 
niveles, desde la opinión pública hasta los compromisos políticos. No se excluye, en 
absoluto, el interés teológico por el tema, dado que la Iglesia católica mantiene un serio 
compromiso en el campo de la solidaridad, de la reflexión teológica, de la aportación 
de su discurso social al panorama de desarrollo de los pueblos. Ante los ojos de la teo- 
logía se presenta el árduo problema del hambre en el mundo, las enfermedades, el sub- 
desarrollo en amplias regiones de la tierra. 

Las convicciones mayores que los autores proponen para el desarrollo consisten 
en las siguientes referencias éticas: 1) el destino universal de los bienes; 2) la opción 
preferencial por los pobres; 3) el deber de solidaridad. Se acompaña a estas referen- 
cias éticas unos criterios de desarrollo: 1) educación para desarrollo, revelar las situa- 
ciones de exclusión, búsqueda de sus causas, proponer acciones de solidaridad y, para 
los cristianos, considerar que nuestro Dios se identifica con el hombre sufriente; 2) fi- 



238 RCatT XXIIII1 (1998) 

nanciación de proyectos de desarrollo cualitativamente significativos; pero ¿cuáles 
pueden ser éstos? 

En el último capítulo aflora la reflexión teológica mediante unas premisas de capi- 
tal importancia para el testimonio de Cáritas (Secours Catholique - Frunce). Los pos- 
tulados imprescindibles se basan en las siguientes convicciones: 1) el hombre es 
imagen de Dios; 2) creer en el perdón, pues ello nos permite «resucitar» haciendo po- 
sible un espacio para la esperanza; 3) la caridad es de cada día, mediante pequeños ges- 
tos evidentes que cambian la vida: la acogida a la persona, aliviar las necesidades, 
denunciar y transformar son las consignas claras para ser solidario y comprometerse en 
la acción humanitaria. 

Finalmente, estas reflexiones y propuestas señalan una oportunidad para la clarifi- 
cación terminológica, significado ético, función y actuación de la acción humanitaria 
en las condiciones presentes de solidaridad internacional o de caridad universal. 

Antoni Babra 

Ferran VALLS I TABERNER, Sant Ramon de Penyafort, Barcelona, La Formiga d'Or, 
1996,320 pp. 

No és usual el relleu que ha acompanyat l'aparició de la versió catalana de l'obra 
de Ferran Valls i Taberner, i de la seva presentació a la Pontifícia Universitat de Sant 
Tomas (Angelicum), a Roma, el dia 13 de marq de 1997. Una llarga llista de represen- 
tants de congregacions romanes i d'institucions academiques i civils hi eren presents. 
Cal remarcar també la presencia d'una colla de catalans significats en el món de la cul- 
tura i del dret, que es trobaven a Roma, o vinguts expressament, com era el cas del dega 
del col.legi d'advocats de Barcelona, Eugeni Gay, o del mateix cardenal, Ricard M. 
Carles. Naturalment, no hi manca una bona representació de 1'Associació d'Amics i 
Devots de sant Ramon, amb el seu vicepresident senyor Manuel Rucabado. 

A Catalunya la premsa se'n féu ressb a través de la presentació de J.M. Benítez, 
degh de la Facultat d'Historia, de la Universitat Gregoriana, apareguda en 1'Av~li i en 
La Varguardia, i d'una recenció dins Catalunya Cristiana; la notícia no va mancar tam- 
poc en 1'Bsservatore Romano. 

Coriginal en caste!la va aparkixer l'any 1936. Segons els entesos, l'obra, fins avui, 
resulta insubstituible. Es curiós de constatar, com feia Martí de Riquer en el prbleg de 
la tercera edició, que «no és usual que s'arribin a fer tres edicions de la biografia d'un 
personatge del segle XIII, com és el cas d'aquesta biografiap, i menys en el temps que 
tingueren Iloc. Per tot plegat era prou evident que no podia esperar més temps l'edició 
catalana. En plantejar-se la publicació es va recórrer a l'autoritat del P. Batllori, el qual 
reitera el queja havia dit l'any 1975, referent a l'obra: «amb prou feines podríem afe- 
gir-hi res de rellevant)). Els impulsors de I'edició, curosos que no hi manqués ni aquest 
mínim, l'han encapcalada amb un prbleg de I'eminent historiador del Dret, Dr. Josep 
M. Font i Rius, president de 1'Associació d'Arnics i Devots de sant Ramon de Penya- 
fort; compta, a més, amb el treball del P. Llorenc Galmés, que s'ha ocupat de la revi- 
sió del text i ha aportat les notes d'actualització a cada capítol, amb la bibliografia 
posterior a les edicions que l'havien precedit. 

L'obra també s'ha enriquit amb complements d'altres textos. Inclou tres treballs 



postenors del mateix autor sobre sant Ramon de Penyafort: El problema de la licitud 
de la guerra segons sant Ramon de Penyafort; L'acció política i el pensament moral, 
jurídico-polític i jusinternacionalista de sant Ramon de Penyafort i Sant Ramon, com- 
pilador de les Decretals, amb els quals s'aconsegueix de reunir en un sol volum l'obra 
de Valls i Taberner relativa a sant Ramon de Penyafort a part del Diplomatari (Analecta 
Sacra Tarraconensia [1928], Biblioteca Jurídica, Saragossa [1991]). 

Un motiu de valoració afegit ve del fet que l'edició catalana hi publica tres apen- 
dixs de L1. Galmés sobre aspectes de gran interks en la vida i l'obra del sant; faciliten 
una visió actual sobre sant Ramon i el legat, cardenal Abbeville, sobre la relació del 
sant amb Ramon Llull, i, un tercer, sobre la «transfretació». 

El llibre ajuda a coneixer l'activitat d'un dels homes més rellevants del seu segle, 
en els ambients jurídics, d'ensenyament, de cúria, de cort, de convent. Ramon el jurista, 
el tractadista, l'acompanyant del legat pontifici, el compilador de les Decretals, el con- 
seller del rei Jaume, de papes i de bisbes, el coneixedor de 1'Església i del seu país, el 
capella i penitencier papal, el general de I'Orde, el confesor i orientador de conscikn- 
cies, el miracler, el missioner, el sant, només per dir alguns dels aspectes que es des- 
prenen de la lectura de l'obra. 

Ramon, després de quatre anys de treball, un cop acabada la compilació jurídico- 
canbnica, coneguda corn a Decretals, I'any 1236 aconsegueix de tornar a Barcelona, on 
viura els darrers trenta-cinc anys de la seva vida, llevat dels dos que seguiren la seva 
elecció, corn a tercer general de 1'Orde. Ates que la vida del sant omple tres quartes 
parts del segle XIII, a través d'ella hom se submergeix en la historia d'una epoca de les 
més glonoses del nostre país. La vida eclesiastica de la província Tarraconense hi és re- 
flectida amb molts detalls, que sovint demanen la intervenció del fra Ramon, així corn 
la seva actuació en controversia, corn la del comte de Foix i el bisbe de la Seu d'Ur- 
gell, sobre els respectius drets d'Andorra. Ben segur que agradara de saber corn van ac- 
tuar els trenta-dos comprornissaris encarregats de designar el successor del bisbe de 
Barcelona, Berenguer de Palou, l'amic del sant, o el seu paper en l'elecció del metro- 
polita, Pere Albalat. No menys interessant és l'accés a criteris de discerniment histbric 
que permeten destriar la historia de les llegendes sobre els obscurs orígens de l'Orde 
de la Merck. L'amor de Ramon pel país es reflecteix en la seva compromesa actuació 
per salvar la continuitat de la Corona d'Aragó enfront de les febleses del ve11 monarca 
a l'hora de testamentar. L'amistat arnb el rei Jaume 1 no el priva de fer-li retrets davant 
actituds reprovables del monarca. 

De retorn a Barcelona, abandonada la cúria romana, la seva condició de capella 
pontifici i d'home de confianca dels papes l'acompanyara tota la vida i el mantindra 
compromes en molts afers eclesiastics i socials. D'aquí ve que, aquest que ha estat ano- 
menat el primer catala universal, aconsegueix que sant Tomas d'Aquino escrigui la 
S~imma contra gentiles, i el1 mateix redacta la seva Summa de poenitencia. La seva 
obra escrita és de les més reproduides durant 1'Edat Mitjana. 

El llibre, pulcrament editat, inclou algunes fotografies de llocs relacionats amb 
la vida i mort del sant i, cosa encara més important, un conjunt iconografic sobre 
sant Ramon que reprodueix obres div diverses epoques, corn les de fra Angelic o de 
Rafael Sanzio. 

Joan Bellavista 



240 RCatT XXIIJI1 (1998) 

Josep PERAKVAL I ESPELT, De Ramon Llull a Nicolau Eimeric. Els fragments de I'Ars 
amativa de Llull en chpia authgrafa de l'inquisidor Eimeric integrats en les cent 
tesis nntilul.lianes del seu Directorium Inquisitorum (Llicó inaugural del curs 
academic 1997-1998), Barcelona, Facultat de Teologia de Catalunya, 1997, 132 pp. 

En la Introducció (7-18), l'autor comenca recordant la «tírria» de Nicolau Eimeric 
envers Llull i el 1ul.lisme: trenta anys d'activitat frenetica proclamant Ramon Llull he- 
retge i la seva doctrina heretica i, després, sis segles de sospita. Tot aixb personificat en 
els cent articles del Directorium Inquisitorum. 

Perarnau es fa aquesta pregunta: els escrits de Llull donaven base per a les greus 
acusacions que es troben en el Directorium Inquisitorum dlEimeric? Pensa que el 
volum manuscrit 7199 de la serie Vat. lat., que pertany a la Biblioteca Apostblica Vati- 
cana, pot ajudar a contestar la pregunta. 

Es tracta de 1'Ars amativa de Ramon Llull. Que té aquest volum? En primer lloc, 
estigué molts anys en el Sant Ofici, des d'on passh a darreries del segle XVIII a la bi- 
blioteca pontifícia. Perb, sobretot, es pot afirmar amb absoluta certesa que fou un dels 
exemplars que tingué Eimeric a les seves mans. Ho proven els trenta-vuit extrets autb- 
grafs d'ell mateix, literalment transcrits de la dita Ars amativa en els darrers folis, sis 
dels quals formaren part dels cent articles (82-87) del Directorium. 

Perarnau té a la m i  tota la cadena de transmissió: text original catalh, traducció lla- 
tina, extrets de 1'Ars amativa autbgrafs d'Eimeric amb indicació del foli del volum del 
qual ha estat transcrit i, finalment, els articles del Directorium Inquisitorum. 

Perarnau fa un viatge des de les pagines de Llull a les de l'inquisidor. En la pri- 
mera part analitza el manuscrit Vat. lat. 7199 i els seus textos. El contingut de la se- 
gona part és passar dels extrets de 1'Ars amativa als articles del Directorium. 1 
dedica la tercera a estudiar el valor jurídic de les cent tesis antilul.1ianes del mateix 
Directorium Inquisitorum. 

Prirnera part: el Vat. lat. 7199 i el seu text i extrets 
La divideix en tres apartats. Dedica el primer a la descripció del Vat. lat. 7199 (21- 

27). Fa una detallada presentació del volunl i parla, després, de les quatre etapes en que 
el text fou copiat o escrit, mans que el van copiar, tipus de lletra, notes marginals de 
mans posteriors i anotacions autbgrafes de Nicolau Eimeric. Primera etapa: [Ramon 
Llull], Ars amativa boni, seixanta quatre folis constitueixen la part basica del volum, 
copia, segons Perarnau, de la primera meitat del segle XIV. Pensa que fou escrita a París 
sota el control personal de Ramon Llull. Segona etapa: [Nicolau Eimenc], Ahculi ex 
Arte amativa Raimundi Lulli extracti. Els trenta-vuit extrets són autbgrafs de Nicolau 
Eimeric. Perarnau els data entorn de 1372, en que comencen a examinar-se les obres ca- 
talanes de Llull d'acord amb la butlla de Gregori XI. Tercera etapa: [Ramon Llull], Ars 
amativa boni: fragments del prbleg que foren copiats, segons l'autor, durant els segles 
XVI-XVII. Quarta etapa: els folis del cardenal Zelada afegits a les darreries del XVIII. 
El volum ha passat per aquestes tres etapes: des que fou copiat fins a caure en mans d'Ei- 
meric; el temps que estigué en poder de la Inquisició fins que el cardenal Zelada el porta 
a la Biblioteca Apostblica Vaticana el 25 de febrer de 1780; forma actual. 

El segon apartat és dedicat a l'estudi de la transcripció i identificació dels trenta-vuit 
fragments (27-59) extrets del text de 1'Ars amativa copiada en el mateix volum. Perar- 
nau pensa que no hi ha cap dificultat sobre la identificació perque cada fragment acaba 
amb la indicació d'un foli. Són de 1'Ars amativa transcrita en el mateix volum. Per a 



RECENSIONS 24 1 

cada un dels extrets, tot el conjunt de dades queda estructurat així: [A] Número de l'ex- 
tret. [B] Text de la pregunta si n'hi ha. [C] Text encarat en columnes paral.leles tant de 
l'extret autograf d'Eimeric com de l'slrs amativa. [DI Aparat crític. [E] Text catala cor- 
responent als fragments de l'apartat [C] arnb puntuació normativa actual (pp. 29-59). 

En el tercer apartat (59-68), dernostra que els trenta-vuit extrets són autografs de 
Nicolau Eimeric. Perarnau aporta escrits sobre els quals no hi pugui haver cap dubte 
que són autbgrafs de l'inquisidor. Els compara amb els extrets i constata la identitat de 
grafia. En trau la conclusió que la m i  que els copia és la ma de l'inquisidor. Acut a les 
signatures d'Eimeric, a les moltes aiiotacions marginals del Llibre de contemplació en 
Déu de la Biblioteca Ambrosiana, on el legítim propietari anota: «Haec scripta sunt de 
manu persecutoris.» Pero, fonamentalment, basa I'estudi comparatiu en la lletra 
adrecada per Eimeric a Gregori XI arnb aquesta datació: «Scriptis de manu propria 
XXVI Septembris.» Perarnau invita a comparar lletra per lletra i conclou el caracter 
fortament personal de la lletra d'Einieric i la seva caractenstica: «]letra gotica catalana 
minúscula i no formada, personal i tlrant a cursiva». Ho il.lusti-a amb cinc lamines arnb 
fragments de 1'Ars amativa, lletra d'Eimeric a Gregori XI, i part dels extrets 31 i 32 
també autografs dYEimeric. Hi afegeix una pagina del Directorium Inquisitorum arnb 
correccions autografes de Francisco Peña. 

Segona part: dels extrets de l ' k s  amativa als articles del Directorium Inquisito- 
rum (69-1 08) 

Aquesta part constitueix el cor del problema. Eimeric, a partir dels trenta-vuit ex- 
trets, elabora les sis formulacions que inclou, també de forma autografa, dins el Direc- 
torium en l'exemplar que cal suposar més prirnitiu d'aquesta obra, conservat a la 
Biblioteca March de Mallorca. Perarnau té el convenciment que la llista d'articles anti- 
lul.lians d'Eimeric foren quatre: la més antiga tenia cinc-cents articles arnb el nom de 
«Compilatio viginti magistrorum»; la segona en tenia dos-cents i no té relació directa 
arnb el Directorium Inquisitorum; la tercera fou la primera redacció dels cent articles ex- 
trets de la llista dels cinc-cents; finalment tenim la quarta llista o redacció definitiva dels 
cent articles entre els quals es trobeii els sis extrets (números 82-87) de 1'Ars amativa. 

Perarnau divideix aquesta segona part en dues seccions. En la primera copia els sis 
articles i en la segona els estudia un per un. En la copia compara tres fragments paral4els: 
el llatí de 1'Ars amativa, l'extret del Vat. lat. 7199, i l'article dYEimeric tal com es troba 
en el manuscrit de Mallorca. Col.loca l'aparat crític i una «collati0 diversitatum». 

Al final de la primera secció, l'autor en trau algunes conclusions: bé per supressió, 
addició, canvi de paraula o frase, el text dels sis articles no es pot atribuir a Ramon Llull. 

En la segona secció estudia el text i el sentit de cada un dels articles. Fa, pero, una 
observació general: 1'Ars amativa té un genere literati propi. És una «art» arnb una fi- 
nalitat pedagbgica que exposa el mateix Llull: «com hom shpia ligar sa volentat a bo 
amar, e son enteniment a ver entendre, aplicant estes regles» (22, núm 1). Per tant, en 
aquesta obra, Llull no fa ciencia. Aquesta observació de Perarnau encara queda més 
clara si tenim en compte que, dels bis articles, tres han estat elaborats a base de la part 
dedicada a les «condicions» que ni són una afirmació ni una negació sinó una formu- 
lació hipotktica de relació entre l'amic i I'amat. 1 els altres tres procedeixen de les 
«qüestions», que són les condicions convertides en pregunta. Sobre l'arnic i l'amat fa 
notar que I'amat només significa «Déu» quan l'amic 1'interpel.la en segona persona. 

Perarnau estudia els sis articles de 1'Ars amativa inclosos en el Directorium Inqui- 
sitorum. Resumeixo algunes de les seves conclusions: 



242 RCatT XXIIIll (1998) 

Article 82. L'inquisidor ha tergiversat el genuí sentit 1ul.lia: ha transformat una pre- 
gunta en resposta i ha passat d'una formulació generica a una relació específica entre 
Déu i l'home. 

Article 83. Eimenc atribueix a Llull tesis relatives a la relació d'amor entre Déu-amat 
i l'home-amic, on Llull fa un exercici dialkctic entre principis absoluts i relatius de 1'Art 
1ul.liana. Més encara, Eimeric equipara Déu amb el «pnncipium» que és tan sols un prin- 
cipi relatiu de l'alfabet lul.lia, el primer de la tnada «principium, medium et finis». 

Article 84. El text d'Eimenc no és materialment el de Llull. Ni tampoc el sentit. El 
fet d'estar units per amor l'amic i l'amat ho interpreta com si fossin una sola essencia. 
1, on Llull parla de concordanca, ho tradueix com a identitat. 

Article 85. Perarnau demostra que Eimenc ha confegit aquest article a partir de dos 
paragrafs lul.lians separats per més d'una pagina. Ha suprimit ~estants distincts e in- 
confuses», que elimina tot panteisme. 1 transforma en tesi metafísica el que en Llull era 
solament una hipbtesi de treball. 

Article 86. Eimeric transforma la paraula 1ul.liana «substantia» en «persona». Se- 
gons Perarnau: «Si fou per pressa, proporciona una mostra de lleugeresa i precipitació 
(. . .) que presidí una feina tan compromesa com la d'acusar d'heterodbxia la doctrina 
d'un autor; i si, en canvi, ho féu conscientment, no va fer cap favor ni a la seva capa- 
citat ni, encara menys, a la seva honestedat intel.lectual» (p. 101). 

Article 87. Ací, amic i amat es refereixen ambdós a Déu. Eimenc s'ha inventat el mot 
«divina» entre «natura>> i ((indistinta et indivisibilis» facilitant l'acusació de panteisme. 

Al final d'aquesta segona part, l'autor del treball recapitula en quatre punts la distan- 
cia entre la font lul.liana i la versió inquisitorial: la lleugeresa i precipitació d'Eimeric 
en l'ús dels textos 1ul.lians; el fet de prescindir del marc i sentit «artístic» de 1'Ars ama- 
tiva; la identificació amic-home i amat-Déu; el tractament del contingut doctrinal. 

Tercera part: valor jurídic dels cent articles 
El tema d'aquesta última part és el valor jurídic de les cent tesis antilul.lianes del 

Directorium (109-127). Perarnau constata que els sis articles estudiats no coincideixen 
ni materialment ni quant al sentit amb els textos 1ul.lians. El lul.lista catala es pregunta 
com es pot explicar el predicament que, durant segles, ha acompanyat els dits cent ar- 
ticles. Va seguint l'enrevessat i novel.lesc procés histbric de la cobertura del magisteri 
oficial del papa per a concloure que els cent articles antilul.lians del Directorium no 
tenen cap cobertura jurídica del magisteri pontifici. Diu: «. . .ningú, que jo shpigui, no 
pot afirmar que mai hagin estat condemnats per cap papa» (p.123). 

En la Cloenda manifesta que és possible aquest triple resultat: els articles de 1'Ars 
arnativa, atribuits per Eimenc a Ramon Llull, són reelaboracions de l'inquisidor contra- 
ries, algunes vegades, a les indicacions expllcites de Llull; Eimeric presenta com a tesis 
metafísiques o teolbgiques el que són solament formulacions «artístiques»; no consta 
que els cent articles del Directorium ni cap d'ells per separat recolzi en cap acte del ma- 
gisteri suprem de 1'Església catblica. Perarnau acaba manifestant un desig: que aquest 
estudi pugui desencallar o impulsar el reconeixement oficial de la figura de Rarnon Llull 
dins 1'Església catblica. També té una convicció: Ramon Llull podria contribuir -i qui 
sap si com a patró presidir- el dialeg entre diferents confessions religioses. 

Per acabar, voldria fer algunes consideracions. 
En aquest estudi, l'autor no ha volgut qualificar ni polemitzar amb Nicolau Eime- 

ric. Avancant sempre «arran de terran, fugint de el'assaig baladrer i pirotecnics, i se- 
guint el camí de la «investigació rigorosa», ha demostrat l'ortodbxia 1ul.liana. 



RECENSIONS 243 

Vull remarcar, també, la riquesa bibliogrifica emprada, sobretot pel que fa al pro- 
cés entom de l'ortodbxia de Ramon Llull. 

Donat l'enfrontament secular entre l'Orde de Predicadors i els franciscans sobre 
la doctrina lul.liana, cal celebrar la presencia del provincial dels dominics concelebrant 
en la missa i assistint a I'acte inaugural en que fou llegit aquest treball. 

L'any 2004 es cornmemorar~ el 150 aniversari de la definició del dogma de la Im- 
maculada. Tradicionalment s'ha conaiderat Duns Escot com el banderer de la doctrina 
immaculista amb el seu «potuit, decuit, ergo fecit». Uns anys abans, Mestre Ramon ja 
havia defensat la tesi següent: «Beata virgo non contrkit peccatum originale, immo 
sanctificata fuit sciso semine de quo fuit a suis parentibus.» Seria aquesta una data adient 
per al reconeixement oficial de la figura de Ramon Llull dins la nostra església. Com es- 
criu Gabriel Ramis, postulador de la causa de canonització de Ramon Llull: «Tothom 
s'ha adonat que aixb (el treball objecte d'aquesta recensió) podria capgirar la situació 
d'atur secular en que es trobava, fins ara, la causa de canonització de Ramon Llull.» 

Finalment, em consta que aquest treball d'investigació fou enviat al sant pare Joan 
Pau 11 per Ramon Sugranyes de Franch, amic personal del papa i col.laborador seu en 
el Concili Vatici 11. La Secretaria d'I2stat del Vatici acusi rebut i transmeté, en nom del 
papa, una benedicció especial per a Sugranyes de Franch i per a Josep Perarnau, autor 
del treball. Es un bon presagi. 

Domingo Escuder Giner 




