RCarT XXTIV/1 (1998) 231-243 © Facultat de Teologia de Catalunya

RECENSIONS

Antonio ROsMINI, The Philosophy of Right, vol. 6. Rights in Civil Society, Durham,
Rosmini House, 1996, XXII + 487 pp.

Denis Cleary 1 Terence Watson, de I'Istituto della Carita, després d’una llarga ex-
periéncia com a professors de teologia, filosofia i llengiies a Anglaterra, Italia, Tanza-
nia i Nova Zelanda, van iniciar ’any 1987 la traduccié dels principals textos filosofics
de Rosmini (1797-1855) a I’anglés. La Rosmini House, per ells fundada i dirigida, esta
complint el seu compromis de posas a I’abast del mén anglofon, al ritme d’almenys dos
volums per any, les principals obres filosofiques rosminianes, veritablement incidents
en la problematica del mén actual. Teoria del coneixement, &tica i consciéncia, antro-
pologia, drets humans, societat i politica s6n camps treballats a fons per Rosmini, amb
gran capacitat de sintesi de les filosofies precedents, i amb un taranna molt propi que
conjumina solidesa i creativitat i marca els seus escrits amb un encuny inconfusible.

Rights in Civil Society és el volum sise i Gltim de 1’obra The Philosophy of right, 1
va precedit de I’estudi sobre I’essencia del dret (vol. 1), els drets de la persona (vol. 2),
els principis fonamentals del dret social (vol. 3) i les seves aplicacions a la societat re-
ligiosa i eclesial (vol. 4) i a la societat domestica {vol. 5). El dret pressuposa una &tica,
1 aquesta una antropologia, la qual ha d’estar recolzada finalment sobre una base meta-
fisica solida. L’autor de Filosofia del diritto no solament n’és conscient, siné que ell
mateix havia elaborat 1’antropologia i etica de base, ja traduides per la Rosmini House,
i tenia molt ben estructurada la metafisica que havia de redactar més tard. The Philo-
sophy of Right es desenvolupa amb clara i sdlida cohergncia sobre la tesi central que
«la persona és el dret subsistent» i, per tant, font de tots els drets particulars. En con-
seqiitncia, en el volum ara traduit establird 1’autor, contra tot totalitarisme, que no €s
competencia de 1'Estat crear o eliminar drets, i que la seva missié consisteix exclusi-
vament a regular la manera més eficag per tal que totes les persones (i les societats con-
creades amb la persona, €s a dir, la familiar i ia religiosa) puguin arribar al maxim i
millor exercici dels seus drets. A la lum d’aquesta tesi fonamental, Rosmini tracta,
d’una manera que resulta tant o més actual avui que en el segle passat, diversos temes
practics, com ara els impostos, la llei penal, la llibertat de premsa i d’expressid.

Cleary 1 Watson havien publicat ja la teoria rosminiana del coneixement amb els
titols The Origin of Thought i Certainty, els Principles of Ethics, que Rosmini fona-



232 RCatT XXIII/1 (1998)

menta sobre la seva gnoseologia, Conscience, obra cabdal per a comprendre la relacid
consciéncia-moralitat, 1 Anthropology as an Aid to Moral Science, és a dir, I’ antropo-
logia filosofica rosminiana. Sortiran a finals del present 1998 els quatre volums de Psy-
chology 1, més endavant, la traduccid de I’ Antropologia soprannaturale 1 altres obres
teologiques. Al marge d’aquestes séries, cal fer mencié de The Five Wounds of the
Church, The Ascetical Letters of Antonio Rosmini, 1 encara altres escrits espirituals.
Denis Cleary ha publicat també Antonio Rosmini: Introduction to his Life and Teach-
ing, una bona introduccié a la lectura de Rosmini. Cal dir que la traduccié anglesa de
Rosmini ha estat una de les més positives contribucions a les celebracions de I'any
1997, segon centenari del naixement del filosof italia.

El programa dels editors anglesos ha tingut en compte, d’una banda, aquella mena
de complex antimetafisic caracteristic de I’estil de pensament d’un gran nombre de des-
tinataris de la traducci6 i, de ’altra, el sentit econdmic anglosaxd, que porta fins i tot a
la concisié estalviadora del llenguatge, especialment I’escrit. Per aquestes raons, els
traductors han prescindit, de moment, de les obres estrictament metafisiques —els vuit
volums de la Teosofia, principalment— i s’han permés de condensar sovint llarguissims
i lentissims paragrafs del tipic estil decimononic rosminia, traslladar notes quasi-mo-
nografiques de peu de pagina al seu propi lloc d’auténtics apéndixs i diversos arranja-
ments terminoldgics, dels quals els traductors oportunament donen explicacié; en
resulta un Rosmini sovint més facil de llegir en anglés que en el mateix italia. L estil
de treball de conjunt dels traductors, vivint al mateix centre, discutint els problemes
semantics a mesura que es presenten i corregint-se mutuament les traduccions, creiem
que garanteix suficientment la fiabilitat dels resultats, encara que, Obviament, no pugui
dispensar del recurs als originals quan hom vulgui treballar Rosmini a fons. Per raons
similars s’han omeés ocasionalment grans fragments, com ara la introduccid historica de
l'autor a la seva propia teoria del coneixement, o sigui tot el primer volum de Nuovo
saggio sull’origine delle idee. Els autors han volgut evitar tot alld que pogués distreure
el lector o fatigar-lo fins a acomiadar-se de Rosmini abans d’haver entrat en dialeg amb
ell; s6n conscients de les opcions preses i desitgen que els riscs per ells assumits siguin
també tinguts en compte pels lectors. No estem, per tant, davant un projecte d’Opera
omnia o d’edici6 critica, sind davant un disseny realment dinamic i funcional, verita-
blement oportd, donada la difusié de I’estil feble de pensament, tant o més esteés en
I’anglofonia que a la mateixa Italia.

La tasca assumida per Cleary 1 Watson creiem que contribuira a saldar el deute que
la cultura europea t€ —encara €s valida I’ afirmacié de Sciacca— amb Rosmini. No dub-
tem que seguiran ben aviat les traduccions a altres llengiies, havent-hi ja estudiosos
qualificats d’aquest autor en les diverses llengiies, com el jesuita francés F. Evain i el
professor alemany Karl-Heinz Menke, autor d’una obra realment meritoria, Vernunft
und Offenbarung nach Antonio Rosmini. Der apologetische Plan einer christlichen
Enzyklopidie, traduida recentment a Pitalid. Logicament hauria de ser capdavantera la
llengua més propera a la nostra, el castella, donat que I’orde masculi i la congregacid
femenina fundats per Rosmini estan ja arrelats a I’ America Llatina (Veneguela) i quasi
es pot parlar d’una escola rosminiana argentina (A. Caturelli, W. Dar6s, L. Dadomo,
etc.), i hi ha autors rosminians a Colombia, Costa Rica, Méxic i altres paisos. A I’Estat
espanyol, deixant de banda alguns estudis del segle passat, el filosof italia hi va ser in-
troduit per Adolfo Mufioz Alonso. D’aleshores enca no han mancat publicacions i tre-
balls d’investigacid; cal recordar, entre altres, B. Lépez-Ricboo i J. Roig Gironella,



RECENSIONS 233

F.-C. Fernandez recentment 1, entre els més propers a nosaltres, E. Vilanova en la seva
Historia de la teologia cristiana, el professor de la Universitat Autonoma de Barcelona
José A. Jordan, Comunicacion y educacion. Una lectura de la antropologia de A. Ros-
mini, Barcelona 1995, i 'autor d’aquestes linies i de la tesi Verdad, Ser y Persona. El
personalismo metafisico de la gnoseologia de Agustin, Tomds y Rosmini, defensada
aquest any 1998 a la Facultat de Filosofia de la Universitat Ramon Llull.

L’esperada edicid informatica de ’obra completa de I’autor donara molt probable-
ment impuls decisiu a la difusié universal del pensament de ’autor i facilitara notable-
ment la recerca especialitzada. Dins ’ambit eclesial creix dia a dia D’interes per
Rosmini tedleg; el clima de serenitat que caracteritza els estudis histdrics 1 hermeneu-
tics i les mateixes discussions doctrinals rosminianes, permet d’albirar que aviat arribi
a bona fi I’estudi iniciat al Vatica sobre la condemna de quaranta proposicions rosmi-
nianes per part el Sant Ofici (decret Post obitum, 1888) i comenci aix{ dins ’Església
catodlica una nova i fecunda etapa d’investigacié. Hom ha escrit que la sintesi rosmi-
niana s ha de col-locar vora de 1a d’ Agust{ i la de Tomas, com una tercera gran aporta-
ci6 del cristianisme al pensament occidental, i hom ha profetitzat que Rosmini sera per
ala filosofia i teologia del tercer mil-lenni el que foren Agust{ per al primer i Tomas per
al segon. Diguem, almenys, que Rosmini t€ encara molt a dir a I’home d’avui, i agraim
a Cleary i Watson el seu esfor¢ qualificat perque pugui ser llegit pels pobles de parla
anglesa.

Jaume Pons

Frederic RAURELL, Ermeneutica biblico-bonaventuriana, Barcelona-Roma, Facultat de
Teologia de Catalunya-Istituto Francescano di Spiritualita, 1998, 258 pp.

En los diez dltimos afios Frederic Raurell ha publicado una serie de estudios sobre
el uso de la Biblia en las fuentes franciscanas y en los documentos capuchinos: El Can-
tic dels Cantics en els segles X11-XIi1: la lectura de Clara d’Assis, Barcelona 1990, es-
tudio profundo, con un denso aparato critico. Este estudio figura en la bibliografia de
Fontes Franciscani de 1996, y son unas fundadas y originales tesis. Poco después apa-
recia una nueva obra suya: £l Cantic dels Cantics en la «Legenda Sanctae Clarae Vir-
ginis», Barcelona 1993 (libro publicado también en italiano, Porziuncola 1995), con un
detallado andlisis exegético de toda la obra.

En 1997 ha publicado la espléndida obra, incluso por elegancia de presentacion, I Cap-
puccini e lo studio della Bibbia, Barcelona-Roma 1997. En todas estas lecturas el autor
juega con la ventaja de ser exégeta biblico y profundo conocedor de las fuentes francisca-
nas. En ambos campos ha dado ya muestra de sélida y reconocida competencia.

La presente obra, sugestivamente prologada por el biblista G. Wolff, estd dividida
en tres partes. En la primera es analizado el texto de 1Sam 2,5a que la 2Celano, la Le-
genda maior, 1la Compilatio Assisiensis y el Speculum Perfectionis ponen en boca de
Francisco, con el resultado de lo que Raurell llama un «logion» prestado, en cuanto se
trata de un versiculo biblico. Las conclusiones a las que llega no sélo resultan sugesti-
vas, sino que, como dice el prologuista:

«Dalla notevole coincidenza tra i quattro racconti il nostro studioso ritiene che il v.
5 di 1Sam 2 diventa quasi un “logion” di Francesco, che illumina il suo modo di leg-



234 RCatT XXIII/1 (1998)

gere la Scrittura ¢ la sua posizione per cid che significa lo studio nel movimento fran-
cescano.» (p. VIII)

La segunda parte constituye un auténtico estudio del mds original y convincente
tratado de metodologia biblica segiin Buenaventura de Bagnoregio, tal como el Doctor
Seréfico la expone en el Prologus in Breviloguium. Una vez expuesto €l pensamiento
de Buenaventura, Raurell analiza minuciosamente la aplicacién de la metodologia bue-
naventuriana que hace Bartolomeo Barbieri en su glosa al Commentarius in Ecclesias-
ten del mismo maestro de Bagnoregio. El trabajo de Barbieri se aleja de la guestio y de
la disputatio, es decir, no convierte la Biblia en el punto de partida de un ejercicio de
la razén a través del uso de la dialéctica.

En la tercera y dltima parte tenemos de nuevo un bucnaventuriano que busca apli-
car la metodologia biblico-hermenéutica de Buenaventura en el estudio del libro de
Oseas: Francesco de Franchis. Raurell examina minuciosamente los tres volimenes,
que llevan el titulo: Salvator Mysticus sive Hoseas enucleatus, Palermo 1634.

Interesante resulta lo que dice Raurell en la p. 185:

«Lascolto immediato della poesia di Osea rivela subito al de Franchis un lessico
particolare, quello dell’amore: amare, seduire, sposa, matrimonio, parlare al cuore...»,
todo un vocabulario significativo para una aproximacién buenaventuriana de Oseas.

Raurell destaca el influjo del Prologus in Breviloguium en los mencionados auto-
res capuchinos. Sin embargo, no desconoce la importancia que para este tema pueda
tener el Hexamerdén. Esta importancia aparece en un trabajo no citado por Raurell: P.
Maranesi, La «triplex veritas» bonaventuriana di Hexaémeron IV-V 22 e riunificazione
del sapere cristiano, en CF 61 (1991) 149-175. Maranesi, en éste como en algin otro
de sus estudios, acentda la propuesta exegética de Buenaventura de buscar la armonfa
entre sentido literal y sentido espiritual. Raurell, més critico en este punto, afirma que
se trata de una armonia de espejismo.

I.a obra estd bellamente presentada, lo que hace mds agradable su lectura. Un re-
galo para los exégetas biblicos y para los franciscanistas.

Juan Antonio Guzzi Uribe

Olegario GONZALEZ DE CARDEDAL-Jorge Juan FERNANDEZ SANGRADOR (edd.), Coram
Deo. Memorial Prof. Dr. Juan Luis Ruiz de la Peiia (Bibliotheca Salmanticensis,
Estudios 189), Salamanca, Publicaciones Universidad Pontificia, 1997, 598 pp.

Olegario Gonzdlez de Cardedal i Jorge Juan Ferndndez Sangrador, editors del pre-
sent volum, escriuen: «Este volumen es el homenaje que compaiieros y amigos ofrecen
a Juan Luis Ruiz de la Pefia, quien dedicé su vida al estudio y ensefianza de la teologfa
en el Seminario Metropolitanc de Oviedo, en la Facultad de Teologia de Burgos y en la
de la Universidad Pontificia de Salamanca. En esas cétedras transmitié sus saberes y su
sabidurfa; pero no se quedé en ellos. Estuvo presente en la vida diaria de la Iglesia y ac-
tivo en el telar de la cultura espafiola durante treinta afios, aportando su informacion téc-
nica, su juicio critico y su impulso religioso» (p. 9). L'autor d’aquestes ratlles vol
aprofitar aquesta ocasié per a dir en veu alta I’admiracié d’una mena de deixeble a un
gran mestre, el guiatge del qual en matéria d’escatologia cal afirmar amb tota rotunditat.

El primer 1libre del nostre tedleg fou El hombre y su muerte. Antropologia teold-
gica actual, que recull la seva tesi doctoral, dirigida per J. Alfaro i inspirada en K. Rah-



RECENSIONS 235

ner («una magnifica monografia sobre el tema eterno y siempre actual de la muerte»,
diu en la seva presentaci6 el P. Alfaro). El segon llibre fou La otra dimensién. Escato-
logia cristiana, ¥’ obra més coneguda, que va provocar un monitum de part de la Con-
gregacié de la Fe (sobre la qliesti6 de I’«estat intermedi»), monitum que va ser tingut
en compte en la seva tercera publicacié: La muerte, destino humano y esperanza cris-
tiana, I’any 1983. Un cop possessionat de la catedra d’antropologia i escatologia de la
Pontificia, a partir de ’any 1977, amplia les seves publicacions a altres temes, com sén
Muerte y marxismo humanista. Aproximacion teolégica (1978), Las nuevas antropolo-
gias (1983), Teologia de la creacion (1986), Imagen de Dios (1988), El don de Dios
(1991), Creacion, gracia, salvacion (1993) 1 Crisis y apologia de la fe. Evangelio y
nuevo milenio (1995); el seu Gltim llibre sera: La Pascua de la Creacion. Escatologia
(1996), dins la col-leccié de la BAC «Sapientia fidei», de 1a qual era director.

El nostre tedleg fou també un gran music: el seu desti escolar a Roma fou precisa-
ment ¢l Pontifici Institut de Miisica Sacra, becat per la Diputaci6 d’Oviedo, on va acon-
seguir la Ilicenciatura en cant gregorid i en composicié sacra; en el mateix institut
aconsegui el grau de batxiller d’orgue principal 1’any 1964, i fou en aquesta data que
Ruiz de la Pefia va obtenir el grau de llicenciatura a la Facultat de Teologia de 1a Pon-
tificia Universitat Gregoriana, seguint les ordres del qui aleshores era arquebisbe-co-
adjutor d’Oviedo, Mons. Segundo Garcia de Sierra.

L’any 1996 moria prematurament Ruiz de la Pefia (havia nascut I’any 1937 i havia
estat ordenat prevere ’any 1961). Els funerals foren celebrats a la catedral d’Oviedo el
28 de setembre d’aquest any. Un mes abans del seu traspas escrivia en el seu dietari:
«Es preciso padecer una enfernedad realmente grave (potencialmente mortal) para per-
catarse cabalmente de lo que significa en verdad eso de que el ser humano es cuerpo
-y no tiene cuerpo—. Porque es entonces cuando el yo personal resulta embargado, ena-
Jjenado, literalmente expropiado por la dolencia que padece, que lo inunda por entero,
y que reduce la libertad, la creatividad, el normal uso de la razén, la trayectoria bio-
gréfica en suma, a un penoso simulacro de lo que fuera hasta entonces. (...) Es éste el
momento en que ¢l hombre se apercibe (por una suerte de revelacién de cegadora niti-
dez) de que en algiin momento de su proceso vital le aguarda inexorablemente algo que
lo va a consumar consumiéndolo literalmente; que no hay forma de rematar la empresa
de ser hombre sin esa consumacién gque lo consume; que no basta “hacer bastante” (sa-
tisfacere), sino que es menester “padecer bastante” (satispati) para cerrar el ciclo»; i
afegia: «Sélo el paradigma de una pasi6n que es accién libremente disefiada puede es-
clarecer la aporfa. S6lo el hecho-Cristo sirve aqu{ de algo. Todo lo demds es literatura
(generalmente mediocre), patético titanismo o huida encubridora de la situacién que se
estd viviendo. El “in manus tuas commendo spiritum meum” es, en esta coyuntura, la
tnica férmula con sentido, la sola consolacién posible, en la fe en el Dios vivo y en la
esperanza de la victoria sobre la muerte» (pp. 13-14).

Davant aquestes dades, renuncio a prosseguir la recensié del llibre Coram Deo, del
qual tanmateix subratllo I’article de José Maria Hevia Alvarez, Juan Luis Ruiz de la Peia,
un tedlogo ante las ciencias (pp. 43-64), 1 el de José Ramén Matito Ferndndez, La muerte.
Lugar privilegiado de la cuestion del hombre (pp. 475-495). En realitat, els treballs que
conté el volum recensionat (28 en total) reflecteixen la trajectdria biografica i 1a creacié
teologica de Ruiz de la Pefia. En realitat, tot el que es diu en el llibre resumeix el que els
editors han escrit al comengament: «Miisico y tedlogo, él gozard ya aquella armonia que
la Sabidurfa en divino concierto ejecuta delante de Dios: “Et delectabar per singulos dies,



236 RCatT XXIII/1 {1998)

ludens coram eo omni tempore, ludens in orbe terrarum” (Prov 8,30-31). Desde ahi
hemos elegido el titulo de estas paginas, homenaje a quien vivid, pensé y escribié delante
de Dios (coram Deo) y ahora ya estd definitivamente en su presencia» (p. 11).

Josep Gil i Ribas

Evangelista VILANOVA, Histoire des théologies chrétiennes, 3 vol., Paris, Ed. du Cerf,
1997, T. I: 1302 pp., T. 1I: 934 pp., T. III: 1160 pp.

Evangelista Vilanova, bénédictin né en 1927, professeur a la Faculté de Théologie
de Catalogne (de 1968 a 1994), dont il fut I’un des fondateurs et ’un des meilleurs thé-
ologiens actuels, a publi€ un ouvrage trés remarquable, gui a connu un grand succes
dans ses éditions catalane, espagnole et italienne. La traduction francaise de Luc Dur-
ban et Jacques Mignon a été revue (indications bibliographiques) et adaptée (secteurs
spécifiques) par P’auteur; la présentation est fort belle. Elle est préfacée par Joseph
Doré, bon connaisseur de ce genre de travail, et contient une lettre-préface de M.-D.
Chenu, qui I’avait beaucoup appréciée dans 1’édition espagnole, ainsi qu’Y. Congar et
J. Leclercq. Le pere Chenu vy disait que «!’histoire de la théologie fait partie de la thé-
ologie elle-méme», parce que la Parole de Dieu vit dans I’histoire et les cultures.

Telle est bien I'orientation de ce livre: une histoire de la théologie trés rigoureuse,
avec une perspective qui est vraiment celle d’un historien, et un sens de la nécessité de
Iinterprétation. Une histoire de la théologie, c’est-a-dire de la pensée chrétienne, mais
aussi d’une discipline: les projets et méthodes des théologiens, replacés dans leur cul-
ture (par exemple, U'effervescence au XIII¢ s. dans I'Université parisienne), avec une
grande ouverture 2 la théologie contemporaine. Le tome I va du Nouveau Testament
(par Pius Ramon Tragan) a la fin du Moyen Age; il est inévitablement proche de 1'his-
toire des dogmes, mais montre une grande attention a 1’évolution méthodologique et a
ce qui se trouve sur la frontiére du champ: la gnose, la mystique (théno-flamande), les
théologies juive et musulmane. Le tome I, préfacé par M. Batllori et écrit avec la co-
laboration de Llufs Duch pour la troisiéme partie, comporte un caracteére oecuménique
plus évident et tend a se rapprocher de I’histoire de 1’Eglise; il va de la pré-réforme et
des divers humanismes 2 la veille des Lumiéres; on y remarque une grande sensibilité
aux courants spirituels (mystique espagnole, spiritualité frangaise). Le tome II1, préfacé
par G. Alberigo, part de la nouvelle vision d’un monde naissant aux XVII® et XVIII®
siecles, et atteint les toutes derniéres années (1985-1995). Il marque un grand intérét
pour la philosophie, la littérature (le romantisme, Dostoievsky, Péguy, Simone Weil),
les contextes politiques (la Révolution francaise).

On y trouvera des choix de centres d’intérét qui rendent ’oeuvre vivante, des ju-
gements trés personnels en méme temps qu’équilibrés, ['affrontement de guelques
questions briilantes: la théologie de plusieurs textes officiels, celle des «théologiens de
la libération», celle de Drewermann. On mesure 1’intérét de cet ouvrage pour I’étudiant
en théologie, pour les laics cultivés, ... sans oublier les théologiens eux-mémes pour
les questions de méthode et de connaissance des contextes.

Jean-Pierre Jossua



RECENSIONS 237

Bruno-Marie DUFFE (dir.), Significations et enjeux de I’action humanitaire. Actes du
collogue de la Chaire Jean Rodhain (mars 1993 ), Lyon, Université Catholique-Fa-
culté de Théologie, Profac, 1996, 170 pp.

He aqui un libro muy actual y de gran utilidad para los estudiosos de los progra-
mas, métodos y significado de la accidn humanitaria en nuestros dias.

Efectivamente, el libro nos presenta una coleccién de doce ponencias presentadas
en la Université Catholique de Lyon, el 13 de marzo de 1993, bajo la iniciativa de
Chaire Jean Rodhain (Facultad de Teologia) y numerosas organizaciones humanitarias
dedicadas al desarrollo o a la solidaridad internacional.

La conveniencia actual de una clarificacién en estos temas urgfa cada vez mds. El
valor del presente libro reside en que sale al paso de la miltiple confusién de signifi-
cados, a veces, yuxtapuestos o claramente distorsionadores del trabajo tan meritorio
como es la accién humanitaria, en sus diversos campos de actuacién.

Los autores presentan un significado marcadamente ético-social de la accién hu-
manitaria. Eso si, presentan los diversos tipos o modelos de solidaridad entre indivi-
duos y entre las comunidades locales e internacionales. Clarifican, a su vez, la
distincién entre «accién humanitaria», «ayuda humanitaria», «solidaridad de compa-
sién» y «solidaridad de promocién». Bajo estos conceptos estd en juego el debate ac-
tual del significado de la accién humanitaria. Describe la presente problemética en
torno a la ayuda y asistencia, el eventual «derecho de ingerencia humanitaria», los
compromisos derivados de una relacién de ayuda, las condiciones y las convicciones
que mueven la empresa humanitaria sobre el teatro de operaciones, tales como las
ONGs, Cidritas, las organizaciones de doble compromiso profesional-militante (Médi-
cos sin fronteras, Veterinarios sin fronteras).

Urgia superar el antagonismo tedrico-practico entre solidaridad y caridad, entre
profesionales y base militante, entre urgencia de una ayuda a corto plazo y accién de
desarrollo a largo término. Propugnan el retorno al concepto de «misién» entendida
como una aproximacién entre las personas. Es decir, descubrimiento del otro, que tal
vez es extranjero, aquél que estd mds alejado de mi, no solamente por la distancia sino
por su cultura, su historia, su realidad. Ello implica situarse en una relacién de coope-
racién o de trabajo conjunto entre los de aquf y los de allf, consiguiendo aproximar las
perspectivas y los corazones.

Merece destacarse en el mencionado libro, su realismo, sus convicciones ético-so-
ciales, las ambigiiedades que en ocasiones suscita la empresa humanitaria a todos los
niveles, desde la opinién publica hasta los compromisos politicos. No se excluye, en
absoluto, el interés teoldgico por el tema, dado que la Iglesia catdlica mantiene un serio
compromiso en el campo de la solidaridad, de la reflexién teoldgica, de la aportacién
de su discurso social al panorama de desarrollo de los pueblos. Ante los ojos de la teo-
logia se presenta el drduo problema del hambre en el mundo, las enfermedades, el sub-
desarrollo en amplias regiones de la tierra.

Las convicciones mayores que los autores proponen para el desarrollo consisten
en las siguientes referencias éticas: 1) el destino universal de los bienes; 2) la opcién
preferencial por los pobres; 3) el deber de solidaridad. Se acompafia a estas referen-
cias €ticas unos criterios de desarrollo: 1) educacién para desarrollo, revelar las situa-
ciones de exclusién, biisqueda de sus causas, proponer acciones de solidaridad y, para
los cristianos, considerar que nuestro Dios se identifica con el hombre sufriente; 2) fi-




238 RCatT XXIII/1 (1998)

nanciacién de proyectos de desarrollo cualitativamente significativos; pero ;cudles
pueden ser éstos?

En el dltimo capitulo aflora la reflexién teolégica mediante unas premisas de capi-
tal importancia para el testimonio de Céritas (Secours Catholique - France). Los pos-
tulados imprescindibles se basan en las siguientes convicciones: 1) el hombre es
imagen de Dios; 2) creer en el perddn, pues ello nos permite «resucitar» haciendo po-
sible un espacio para la esperanza; 3) la caridad es de cada dfa, mediante pequefios ges-
tos evidentes que cambian la vida: la acogida a la persona, aliviar las necesidades,
denunciar y transformar son las consignas claras para ser solidario y comprometerse en
la accién humanitaria.

Finalmente, estas reflexiones y propuestas sefialan una oportunidad para la clarifi-
cacién terminolégica, significado ético, funcién y actuacién de la accién humanitaria
en las condiciones presentes de solidaridad internacional o de caridad universal.

Antoni Babra

Ferran VALLS 1 TABERNER, Sant Ramon de Penyafort, Barcelona, La Formiga d’Or,
1996, 320 pp.

No és usual el rellen que ha acompanyat 1’aparicié de la versi6 catalana de 1’obra
de Ferran Valls i Taberner, i de la seva presentacié a la Pontificia Universitat de Sant
Tomas (Angelicum), a Roma, el dia 13 de marg de 1997. Una llarga llista de represen-
tants de congregacions romanes i d’institucions académiques i civils hi eren presents.
Cal remarcar també la preséncia d’una colla de catalans significats en el mén de la cul-
tura i del dret, que es trobaven a Roma, o vinguts expressament, com era el cas del dega
del col-legi d’advocats de Barcelona, Eugeni Gay, o del mateix cardenal, Ricard M.
Carles. Naturalment, no hi manci una bona representacié de 1’ Associacié d’Amics i
Devots de sant Ramon, amb el seu vicepresident senyor Manuel Rucabado.

A Catalunya la premsa se’n féu ressd a través de la presentacié de J.M. Benitez,
degd de la Facultat d’Historia, de la Universitat Gregoriana, apareguda en I’Avui i en
La Varguardia, i d’una recencié dins Catalunya Cristiana; la noticia no va mancar tam-
poc en I'Osservatore Romano.

L original en castella va apargixer I'any 1936. Scgons els entesos, I’obra, fins avui,
resulta insubstituible. Es curiés de constatar, com feia Marti de Riquer en el proleg de
la tercera edici6, que «no és usual que s’arribin a fer tres edicions de la biografia d’un
personatge del segle XIII, com és el cas d’aquesta biografia», i menys en el temps que
tingueren Hoc. Per tot plegat era prou evident que no podia esperar més temps I’edicié
catalana. En plantejar-se la publicaci6 es va recérrer a ’autoritat del P. Batllori, el qual
reiterd €l que ja havia dit ’any 1975, referent a 1’obra: «amb prou feines podriem afe-
gir-hi res de rellevant». Els impulsors de I'edicid, curosos que no hi manqués ni aquest
minim, [’han encapgalada amb un proleg de I’eminent historiador del Dret, Dr. Josep
M. Font i Rius, president de 1’ Associacié d’ Amics i Devots de sant Ramon de Penya-
fort; compta, a més, amb el treball del P. Lloreng Galmés, que s’ha ocupat de la revi-
si6 del text i ha aportat les notes d’actualitzacié a cada capitol, amb la bibliografia
posterior a les edicions que 1’havien precedit.

L’obra també s’ha enriquit amb complements d’altres textos. Inclou tres treballs




RECENSIONS 239

posteriors del mateix autor sobre sant Ramon de Penyafort: El problema de la licitud
de la guerra segons sant Ramon de Penyafort; L'accié politica i el pensament moral,
Juridico-politic i jusinternacionalista de sant Ramon de Penyafort 1 Sant Ramon, com-
pilador de les Decretals, amb els quals s’aconsegueix de reunir en un sol volum I’obra
de Valls i Taberner relativa a sant Ramon de Penyafort a part del Diplomatari (Analecta
Sacra Tarraconensia [1928], Biblioteca Juridica, Saragossa [1991]).

Un motiu de valoracié afegit ve del fet que I’edicié catalana hi publica tres apén-
dixs de L1. Galmés sobre aspectes de gran interés en la vida i ’obra del sant; faciliten
una visié actual sobre sant Ramon i ¢l legat, cardenal Abbeville, sobre la relacié del
sant amb Ramon 1.Iull, 1, un tercer, sobre la «transfretacié».

El llibre ajuda a coneixer 1’activitat d’un dels homes més rellevants del seu segle,
en els ambients juridics, d’ensenyament, de ciria, de cort, de convent. Ramon el jurista,
el tractadista, I’acompanyant del legat pontifici, el compilador de les Decretals, el con-
seller del rei Jaume, de papes i de bisbes, el coneixedor de I’'Església i del seu pafs, el
capella i penitencier papal, el general de I'Orde, el confessor i orientador de conscién-
cies, el miracler, el missioner, el sant, només per dir alguns dels aspectes que es des-
prenen de la lectura de 1’obra.

Ramon, després de quatre anys de treball, un cop acabada la compilacié juridico-
canonica, coneguda com a Decretals, I’any 1236 aconsegueix de tornar a Barcelona, on
viura els darrers trenta-cinc anys de la seva vida, llevat dels dos que seguiren la seva
eleccid, com a tercer general de ’Orde. Atés que la vida del sant omple tres quartes
parts del segle XIII, a través d’ella hom se submergeix en la historia d’una &poca de les
més glorioses del nostre pais. La vida eclesiastica de la provincia Tarraconense hi és re-
flectida amb molts detalls, que sovint demanen la intervenci6 del fra Ramon, aixi com
la seva actuacid en controversia, com la del comte de Foix i el bisbe de la Seu d’Ur-
gell, sobre els respectius drets d’ Andorra. Ben segur que agradara de saber com van ac-
tuar els trenta-dos compromissaris encarregats de designar el successor del bisbe de
Barcelona, Berenguer de Palou, 1’amic del sant, o el seu paper en I’eleccié del metro-
polita, Pere Albalat. No menys interessant és 1’accés a criteris de discerniment historic
que permeten destriar la historia de les llegendes sobre els obscurs origens de 1’Orde
de la Merce. L'amor de Ramon pel pais es reflecteix en la seva compromesa actuacié
per salvar la continuitat de la Corona d’ Aragé enfront de les febleses del vell monarca
a I’hora de testamentar. I’amistat amb el rei Jaume I no el priva de fer-li retrets davant
actituds reprovables del monarca.

De retorn a Barcelona, abandonada la ciiria romana, la seva condicié de capella
pontifici i d’home de confianga dels papes 1’acompanyara tota la vida i el mantindra
compromes en molts afers eclesiastics 1 socials. D’aqui ve que, aquest que ha estat ano-
menat €l primer catala universal, aconsegueix que sant Tomas d’Aquino escrigui la
Summa contra gentiles, i ell mateix redacta la seva Summa de poenitencia. La seva
obra escrita €s de les més reproduides durant I’Edat Mitjana.

El llibre, pulcrament editat, inclou algunes fotografies de llocs relacionats amb
la vida 1 mort del sant i, cosa encara més important, un conjunt iconografic sobre
sant Ramon que reproducix obres de diverses époques, com les de fra Angélic o de
Rafael Sanzio.

Joan Bellavista



240 RCatT XXIII/1 (1998)

Josep PERARNALU 1 ESPELT, De Ramon Liull a Nicolau Eimeric. Els fragments de I’Ars
amativa de Llull en copia autdografa de I'inquisidor Eimeric integrats en les cent
tesis antilul-lianes del seu Directorium Inquisitorum (Llicé inaugural del curs
academic 1997-1998), Barcelona, Facultat de Teologia de Catalunya, 1997, 132 pp.

En la Introduccié (7-18), I’autor comenca recordant la «tirria» de Nicolau Eimeric
envers Llull 1 el lul-lisme: trenta anys d’activitat frengtica proclamant Ramon Llull he-
retge i la seva doctrina herética 1, després, sis segles de sospita. Tot aix0 personificat en
els cent articles del Directorium Inquisitorum.

Perarnau es fa aquesta pregunta: els escrits de Llull donaven base per a les greus
acusacions que es troben en el Directorium Inquisitorum d’Eimeric? Pensa que el
volum manuscrit 7199 de la série Vat. lat., que pertany a la Biblioteca Apostolica Vati-
cana, pot ajudar a contestar la pregunta.

Es tracta de 1’Ars amativa de Ramon Llull. Queé té aquest volum? En primer lloc,
estigué molts anys en el Sant Ofici, des d’on passa a darreries del segle XVIII a la bi-
blioteca pontificia. Perd, sobretot, es pot afirmar amb absoluta certesa que fou un dels
exemplars que tingué Eimeric a les seves mans. Ho proven els trenta-vuit extrets auto-
grafs d’ell mateix, literalment transcrits de la dita Ars amativa en els darrers folis, sis
dels quals formaren part dels cent articles (82-87) del Directorium.

Perarnau té a la ma tota la cadena de transmissié: text original catala, traduccid Ila-
tina, extrets de I’Ars amativa autdgrafs d’Eimeric amb indicacié del foli del volum del
qual ha estat transcrit i, finalment, els articles del Directorium Inquisitorum.

Perarnau fa un viatge des de les pagines de Llull a les de I’inquisidor. En la pri-
mera part analitza el manuscrit Vat. lat. 7199 i els seus textos. El contingut de la se-
gona part és passar dels extrets de I’Ars amativa als articles del Directorium. 1
dedica la tercera a estudiar el valor juridic de les cent tesis antilul-lianes del mateix
Directorium Inquisitorum.

Primera part: el Vat. lat. 7199 i el seu text i extrets

La divideix en tres apartats. Dedica el primer a la descripcié del Vat. lat. 7199 (21-
27). Fa una detallada presentacié del volum 1 parla, després, de les quatre etapes en que
el text fou copiat o escrit, mans que el van copiar, tipus de lletra, notes marginals de
mans posteriors i anotacions autdgrafes de Nicolau Eimeric. Primera etapa: [Ramon
Llulll, Ars amativa boni, seixanta quatre folis constitueixen la part basica del volum,
cOpia, segons Perarnau, de la primera meitat del segle XIV. Pensa que fou escrita a Paris
sota el control personal de Ramon Llull. Segona etapa: [Nicolau Eimeric), Articuli ex
Arte amativa Raimundi Lulli extracti. Els trenta-vuit extrets sén autografs de Nicolau
Eimeric. Perarnau els data entorn de 1372, en qué comencen a examinar-se les obres ca-
talanes de Llull d’acord amb la butlla de Gregori XI. Tercera etapa: [Ramon Llull], Ars
amativa boni: fragments del proleg que foren copiats, segons I’autor, durant els segles
XVI-XVIL Quarta etapa: els folis del cardenal Zelada afegits a les darreries del XVIII.
El volum ha passat per aquestes tres etapes: des que fou copiat fins a caure en mans d’Ei-
meric; el temps que estigué en poder de la Inquisicié fins que el cardenal Zelada el porta
a la Biblioteca Apostdlica Vaticana el 25 de febrer de 1780; forma actual.

El segon apartat és dedicat a I’estudi de la transcripcid i identificaci6 dels trenta-vuit
fragments (27-59) extrets del text de I’Ars amativa copiada en el mateix volum. Perar-
nau pensa que no hi ha cap dificultat sobre la identificacié perqué cada fragment acaba
amb la indicacié d’un foli. S6n de I’Ars amativa transcrita en el mateix volum. Per a




RECENSIONS 241

cada un dels extrets, tot el conjunt de dades queda estructurat aixi: [A] Niimero de 1’ex-
tret. [B] Text de la pregunta si n’hi ha. [C] Text encarat en columnes paral-leles tant de
Iextret autdgraf d’Eimeric com de I’Ars amativa. {D] Aparat critic. [E] Text catala cor-
responent als fragments de 1’apartat [C] amb puntuacié normativa actual (pp. 29-59).

En el tercer apartat (59-68), demostra que els trenta-vuit extrets sén autdgrafs de
Nicolau Eimeric. Perarnau aporta escrits sobre els quals no hi pugui haver cap dubte
que sén autdgrafs de 1’inquisidor. Els compara amb els extrets i constata la identitat de
grafia. En trau la conclusié que la ma que els copia és la ma de 1'inquisidor. Acut a les
signatures d’Eimeric, a les moltes anotacions marginals del Liibre de contemplacis en
Déu de la Biblioteca Ambrosiana, on el legitim propietari anota: «Haec scripta sunt de
manu persecutoris.» Perd, fonamentalment, basa I'estudi comparatiu en la lletra
adrecada per Eimeric a Gregori XI amb aquesta datacié: «Scriptis de manu propria
XXVI Septembris.» Perarnau invita a comparar lletra per letra i conclou el caracter
fortament personal de la lletra d’Eimeric i la seva caracteristica: «lletra gdtica catalana
minudscula i no formada, personal i tirant a cursiva». Ho il-lustra amb cinc 1amines amb
fragments de I’Ars amativa, lletra d’Eimeric a Gregori X1, i part dels extrets 31 i 32
tamb¢ autdgrafs d’Eimeric. Hi afegeix una pagina del Directorium Inquisitorum amb
correccions autdgrafes de Francisco Pefia.

Segona part: dels extrets de I’Ars amativa als articles del Directorium Inguisito-
rum (69-108) .

Aquesta part constitueix el cor del problema. Eimeric, a partir dels trenta-vuit ex-
trets, elabora les sis formulacions que inclou, també de forma autografa, dins el Direc-
torium en I'exemplar que cal suposar més primitiu d’aquesta obra, conservat a la
Biblioteca March de Mallorca. Perarnau té el convenciment que la Hista d’articles anti-
lullians d’Eimeric foren quatre: la més antiga tenia cinc-cents articles amb el nom de
«Compilatio viginti magistrorum»; la segona en tenia dos-cents i no té relacié directa
amb el Directorium Inquisitorum; la tercera fou la primera redaccié dels cent articles ex-
trets de la llista dels cinc-cents; finalment tenim la quarta Ilista o redaccié definitiva dels
cent articles entre els quals es troben els sis extrets (nimeros 82-87) de I’Ars amativa.

Perarnau divideix aquesta segona part en dues seccions. En la primera copia els sis
articles i en la segona els estudia un per un. En la cdpia compara tres fragments paral-lels:
el llati de I’ Ars amativa, Vextret del Vat. lat. 7199, i Iarticle d’Eimeric tal com es troba
en el manuscrit de Mallorca. Col-loca 1’aparat critic 1 una «collatio diversitatums.

Al final de la primera secci6, 1’autor en trau algunes conclusions: bé per supressié,
addicid, canvi de paraula o frase, el text dels sis articles no es pot atribuir a Ramon Llull.

En la segona seccid estudia el text i el sentit de cada un dels articles. Fa, perd, una
observaci6 general: 1’Ars amativa té un génere literari propi. Es una «art» amb una fi-
nalitat pedagogica que exposa el mateix Llull: «com hom sapia ligar sa volentat a bo
amar, e son enteniment a ver entendre, aplicant estes regles» (22, ndm 1). Per tant, en
aquesta obra, Llull no fa ciéncia. Aquesta observacié de Perarnau encara queda més
clara si tenim en compte que, dels sis articles, tres han estat elaborats a base de la part
dedicada a les «condicions» que ni s6n una afirmacié ni una negacié siné una formu-
1acié hipotetica de relaci$ entre "amic i I'amat. I els altres tres procedeixen de les
«qiiestions», que sén les condicions convertides en pregunta. Sobre I’amic i I’amat fa
notar que I’amat només significa «Déu» quan I’amic I'interpel-la en segona persona.

Perarnau estudia els sis articles de 1’Ars amativa inclosos en el Directorium Inqui-
sitorum. Resumeixo algunes de les seves conclusions:



242 RCatT XXIII/1 (1998)

Article 82. L’inquisidor ha tergiversat el genui sentit lul-1ia: ha transformat una pre-
gunta en resposta i ha passat d’una formulacié genérica a una relaci especifica entre
Déu i I’home.

Article 83. Eimeric atribueix a Llull tesis relatives a la relacié d”amor entre Déu-amat
i ’home-amic, on Llull fa un exercici dialéctic entre principis absoluts i relatius de 1’ Art
lul-liana. Més encara, Eimeric equipara Déu amb el «principium» que €s tan sols un prin-
cipi relatiu de 1’alfabet lul-li3, el primer de la triada «principium, medium et finis».

Article 84. El text d’Eimeric no és materialment el de Llull. Ni tampoc el sentit. El
fet d’estar units per amor 1’amic i I’amat ho interpreta com si fossin una sola essencia.
1, on Llull parla de concordanga, ho tradueix com a identitat.

Article 85. Perarnau demostra que Eimeric ha confegit aquest article a partir de dos
paragrafs lullians separats per més d’una pagina. Ha suprimit «estants distincts e in-
confuses», que elimina tot panteisme. I transforma en tesi metafisica el que en Llull era
solament una hipotesi de treball.

Article 86. Eimeric transforma la paraula lul-liana «substantia» en «persona». Se-
gons Perarnau: «Si fou per pressa, proporciona una mostra de lleugeresa i precipitacié
(...) que presidi una feina tan compromesa com la d’acusar d’heteroddxia la doctrina
d’un autor; i si, en canvi, ho féu conscientment, no va fer cap favor ni a la seva capa-
citat ni, encara menys, a la seva honestedat intel-lectual» (p. 101).

Article 87. Aci, amic i amat es refereixen ambdds a Déu. Eimeric s’ha inventat el mot
«divina» entre «natura» 1 «indistinta et indivisibilis» facilitant I’acusaci6 de panteisme.

Al final d’aquesta segona part, I’autor de! treball recapitula en quatre punts la distan-
cia entre la font Jul-liana i la versié inquisitorial: la lleugeresa i precipitacié d’Eimeric
en 1’4s dels textos lul-lians; el fet de prescindir del marc 1 sentit «artistic» de 1'Ars ama-
tiva; la identificacié amic-home 1 amat-Déu; el tractament del contingut doctrinal.

Tercera part: valor juridic dels cent articles

El tema d’aquesta dltima part és el valor juridic de les cent tesis antilul-lianes del
Directorium (109-127). Perarnau constata que els sis articles estudiats no coincideixen
ni materialment ni quant al sentit amb els textos lul-lians. El lul-lista catala es pregunta
com es pot explicar el predicament que, durant segles, ha acompanyat els dits cent ar-
ticles. Va seguint I’enrevessat i novel-lesc procés historic de la cobertura del magisteri
oficial del papa per a concloure que els cent articles antilul-lians del Directorium no
tenen cap cobertura juridica del magisteri pontifici. Diu: «...ningd, que jo sapigui, no
pot afirmar que mai hagin estat condemnats per cap papa» (p.123).

En la Cloenda manifesta que és possible aquest triple resultat: els articles de I’Ars
amativa, atribuits per Eimeric 2 Ramon Llull, sén reelaboracions de I’inquisidor contra-
ries, algunes vegades, a les indicacions explicites de Llull; Eimeric presenta com a tesis
metafisiques o teologiques el que sén solament formulacions «artistiques»; no consta
que els cent articles del Directorium ni cap d’ells per separat recolzi en cap acte del ma-
gisteri suprem de I’Església catdlica. Perarnau acaba manifestant un desig: que aquest
estudi pugui desencallar 0 impulsar el reconeixement oficial de la figura de Ramon Liull
dins I’Església catdlica. També té una conviccié: Ramon Llull podria contribuir —i qui
sap si com a patré presidir— el dialeg entre diferents confessions religioses.

Per acabar, voldria fer algunes consideracions.

En aquest estudi, I’autor no ha volgut qualificar ni polemitzar amb Nicolau Eime-
ric. Avangant sempre «arran de terra», fugint de «I’assaig baladrer i pirotécnic», i se-
guint el camf{ de la «investigaci6 rigorosa», ha demostrat I’ortodoxia lul-liana.




RECENSIONS 243

Vull remarcar, també, la riquesa bibliografica emprada, sobretot pel que fa al pro-
cés entorn de I’ortodoxia de Ramon Llull.

Donat I’enfrontament secular entre I’Orde de Predicadors 1 els franciscans sobre
la doctrina lul-Hana, cal celebrar la preséncia del provincial dels dominics concelebrant
en la missa i assistint a I’acte inaugural en que fou llegit aquest treball.

L’any 2004 es commemorara el 150 aniversari de la definicié del dogma de la Im-
maculada. Tradicionalment s’ha considerat Duns Escot com el banderer de la doctrina
immaculista amb el seu «potuit, decuit, ergo fecit». Uns anys abans, Mestre Ramon ja
havia defensat la tesi segiient: «Beata virgo non contrfxit peccatum originale, immo
sanctificata fuit sciso semine de quo fuit a suis parentibus.» Seria aquesta una data adient
per al reconeixement oficial de la figura de Ramon Llull dins la nostra església. Com es-
criu Gabriel Ramis, postulador de la causa de canonitzacié de Ramon Liuil: «Tothom
s’ha adonat que aixo (el treball objecte d’aquesta recensi6) podria capgirar la situacié
d’atur secular en queé es trobava, fins ara, la causa de canonitzacié de Ramon Llull.»

Finalment, em consta que aquest treball d’investigacid fou enviat al sant pare Joan
Pau II per Ramon Sugranyes de Franch, amic personal del papa i col-laborador seu en
el Concili Vatica II. La Secretaria d’Estat del Vatica acusa rebut i transmeté, en nom del
papa, una benediccid especial per a Sugranyes de Franch 1 per a Josep Perarnau, autor
del treball. Es un bon presagi.

Domingo Escuder Giner





