
Revista Catalana de Teologia 3 (1978), pp. 127-152; O Facultat de Teologia 
de Barcelona (Secc. St. Pacia). 

ESCRIPTURA 1 ACTITUD HUMANÍSTICA 
EN EL «LIBER CREATURARUM» 

DE RAMON SIBIUDA (t 1436) 

per Jaume DE PUIG 1 OLIVER 

Montaigne subratlla que la finalitat del «Liber Creaturarum~ és 
ardida i coratjosa, perque amb raons hurnanes i naturals es proposa 
d'establir i de verificar contra els ateus tots d s  articles de la religió 
cristiana; en quoi, segueix el filbsof, je le trouve si ferme et heureux 
que je ne pense point qu'il soit possible de mieux faire en cet argu- 
ment-la, et crois que nul ne l'a égalé l. 

Raons humanes i naturals, dit del «Liber Creaturarum~, és una 
expressió prou justa. Car l'originalitat de l'apologetica sibiudiana 
consisteix a escomatre tota la dogrnktica cristiana des d'un punt de 
vista que no abandona mai la referencia a l'home. Sibiuda es mou 
en un camp especulatiu universal; la seva scientia és destinada a 
tothom, als savis i als ignorants, als creients i als no-creients. Deixant 
de banda el valor intrínsec dels raonaments, la tasca de mestre Rarnon 
consisteix a pensar la religió cristiana a partir de l'home. ~ 3 s  per aixb 
que la seva obra ha de ser considerada des del punt de vista de la 
filosofia de la religió, mes que no pis del da la theobgia natuudis, 
Per bé que aquests dos mots hagin estat utilitzats pels editors de Si- 
biuda per tal de donar un títol a la seva Scientia libri creaturarum 
sive Iibri mrurcze et scientia; de homine. La intenció de Sibiuda no és 
pas arribar a extreure una materia revelable a partir d'un conjunt de 

1 .  Essais, lib. 11, cap. 12; a Oeuvres Compli?tes, ed. Seuil, París 1967, 
p. 182 b. 



128 JAUME DE PUIG I OLIVER 

proposicions que un tebleg considera com revelades de fet: El que 
Sibiuda intenta és una lectura de tota la dogmitica cristiana vista 
des d'un punt de vista central: l'home i el seu fi, dornini comú al 
filbsof i al tebleg. 

Remarqusm tot seguit que per Sibiuda no hi ha pas, una separa- 
ció ngida i closa entre d domini de la raó, per una banda, i la re- 
velació, per l'altra. Al contrari, el seu punt de vista és ardit en la 
mesura que resta unitari. Perque si, partint de l'home, aplica la raó 
a dilucidar i a organitzar entorn de l'homei les veritats de la fe cris- 
tiana, és perquk la seva raó resta, des del comenGament, raó teolb- 
gica. L'autor del «Liber Creaturarumn és un tebleg que cerca la ratio 
fidei de totes les veritats del dogma cristia a partir d'una situació 
histbrica donada; pro statu isto, diríem en terminologia escotista. No 
és pas ara el moment de jutjar la validesa del seu esforc; limitem-nos 
a assenyalar la volada del treball que aixb suposa. 1, nogensmenys, el 
risc que comporta per una religió revelada i histbrica de trobar-se 
sotmesa a la consideració crítica d'una raó que no abandona mai la 
referencia a I'home i a les raons humanes. 

Creiem, doncs, que és legítim d'acostar-se al «Liber Creaturarum~ 
considerant-lo un assaig de filosofia de la religió cristiana centrada en 
l'home. Perque és com a filbsof que assaja de mostrar el sentit po- 
sitiu que té per a l'home la religió cristiana que Sibiuda n'escomet 
la defensa i I'apologia. En el «Liber Creaturarum» no hi ha pas 
massa elements de polkmica teolbgica interna, per bé que una crítica 
atenta n'arriba a detectar alguns, a un nivel1 prou soterrat. Tampoc 
no hi trobem una polkmica positiva de caracter filosbfic. El «Liber 
Creaturarum)) es proposa deseaivolupar el programa escotista de dig- 
nificar la naturalesa humana (dignificare naturam), mostrant que el 
cristianisme és la doctrina a l'interior de la qud aquesta possibilitat 
de dignificació es dóna al més alt nivell. Naturalment, el punt de 
partida mateix d'aquest programa comporta una crítica radical dels 
filbsofs, que han ignorat o menystingut la revelació, i una polemica 
intermitent contra els musulmans i els jueus, les posicions dels quals 
són considerades insuficients i amplament depassades pel cristianis- 
me i, per tant, negligibles a l'hora de bastir una ciencia religiosa cen- 
trada en l'home que estigui a l'altura de l'home. 

lÉs per aixb que el «Liber Creaturarum~, parallelament a una 
radicalització antropolbgica que interesa tant al tebleg com al filbsof, 
conté. a més, una gran quantitat d'elements de filosofia de la religió. 



L'objecte del present article és presentar la fiíosofia de Ramon Si- 
biuda sobre la paraula de B u  i extreurei'n algunes conclusions de 
caracter histbric. 

El metode que empra Sibiuda per a accedir al  coneixement de la 
Paraula de Déu és el mateix que havia aplicat per a descobrir que 
les coses són criatures de Wu. El llibre de b natura presenta les 
coses a la consideració de la intelligencia, pero no diu de qui són 
- d'on provenen - ni diu que han estat donades a l'home - on 
van-. Aixb ho ha de deduir el pensador cristia a base &una ca- 
dena de raonaments, que ocupa tota la primwra part del «Liber Crea- 
turamm» : 

Sic ergo primo cognovimus ipsas creaturas in se, et scivimus quod 
erant, Secundo cognovimus, quod Dei erant, et quod a Deo erant. Tertio, 
quod donum Dei erant, et quod a Deo aobis datae erant 2. 

Un metode paraUd servir& per a identificar la Phraula de Déu: 

Ita ergo conformiter opportet procedere circa verba et dicta Dei ad 
cognoscendurn quod Dei sunt. Unde primo oportet videre ipsa verba in 
se, et iste erit primus gradus. Deinde per istum primum gradum ascende- 
mus ad alium secundum, scilicet ccvgnoscere cuius sunt verba et dicta, 
utrum sunt verba Dei ve1 hominis, v d  creaturae ve1 creatoris. Et tertius 
gradus erit cognoscere quod nobis datae sunt sicut creaturae3. 

El criteri que ens permetra distingir la Paraula de Déu és un signe, 
de la mateixa manera que un altrei signe permet d'establir la identitat 
fonamental cosa = criatura: 

Sicut autem ipsae creaturae nobis manifestaverunt Deum, et porta- 
bant in seipsis aliquod signum, per quod cognoscimus utrum sunt Dei 
ve1 hominis, creaturae ve1 creatoris; ita per ipsamet verba poterimus 
cognoscere, si Dei sunt, et si Deus dicit iiia4. 

2. Cf, Rnimundus Sabundus. Theologia Naturalis seu Liber Creatura- 
rum, Faksimile Neudmck der Ausgabe Sulzbach 1852. Mit literageschich- 
tlicha EiAihrung und Kntischer Edition des Prologs und des Titulus 1 von 
Fnedncs Stegmüller, Stuttgart- Bad Canstatt 1966; tit. CCX, p. 307. 

3. Zb., p. 307-308. 
4. Zb., p. 308. 



130 JAUME DE PUIG I OLIVER 

A priori, per tant, Sibiuda no exclou pas la possibilitat d'arribar 
a distingir entre totes les paraules humanes una paraula que pot ser 
la mateixa Paraula de Déu. Una primera constatació, tanmateix 
obvia, és el punt de partida d'questa recerca: 

Sicut autem duo sunt, quae procedunt ab homine extra se et apparent 
exterius, scilicet factum et dictum, seus opus et verbum, et per ista ma- 
nifestat seipsum homo exterius; ita similiter, quia homo est ad imaginern 
et similitudinem Dei, duo sunt quae procedunt a Deo, et procedunt sive 
apparent exterius, scilicet facta et dicta, sive opera et verba: et per ista 
duo Deus manifestat seipsum exterius5. 

La tasca és facilitada per fet que Sibiuda ja ha arribat, en les 
parts precedents de la seva obra, a algunes conclusions importants 
entorn de l'ésser de Déu i de l'home, cosa que li forneix unes pri- 
mares claus hermenkutiques : 

Et quia iam scimus modum et formam et conditiones creaturae et 
creatoris, ideo ipsamet verba statim se debent manifestare utrum sint 
Dei ve1 hominis, utrum habeant modum creaturae ve1 creatoris6. 

En resum, doncs, podem assenyalar com a conclusió primera 
que Sibiuda sotmet I'Escriptura al mateix tractament metodolbgic 
que comanda tots els altres Ambits de recerca del «Liber Creatu- 
rarums. El mateix mktodei que havia estat emprat a propbsit de la 
Trinitat i que, en la darrera part de l'obra sera aplicat a la cristo- 
logia i als sagraments. Pero voldríem subratllar que així com hi 
ha precedents illustres i tradicionals en la manera de presentar la 
Trinitat i la cristologia que combinen l'apologktica amb la recerca 
filosbfica -pensem, per exemple, en l'obra de sant Anselm -, un 
tractament semblant de 1'Escriptura és una novetat apreciable' En 
aquest sentit, el «Liber Creaturarum~ conté una ñiosofia de la Pa- 
raula de Déu que culmina molts esforgos anteriors, amb els quals 
havien estat posats els primers fonaments d'una filosofia de la reli- 
gió cristiana, peTo que deixaven de banda el problema de fonamen- 
tar humanament i racionalment l'autoritat de l'Escriptura. L'audh- 
cia de Sibiuda el porta a escometre aquest problema, i la seva ori- 
ginalitat rau precisament en l'enfocament fenomenolbgic que li dóna, 
com veurem tot seguit. 



EL <<LIBER CREATURARUMB DE RAMON SIBIUDA 

En  el món hi ha moltes menes de paraules i d'escrits que les re- 
cullen, diu Sibiuda. Pero, emprant un recurs ben tipic de  la dialkc- 
tica de l'Escola, les redueix tot seguit a dues menes, a dos generes 
de paraules: 

Et quia omnis loquens ve1 dicens ve1 est creator ve1 est creatura, et 
si est creatura oportet quod sit rationaiis: et ideo omnis loquens ve1 est 
creator Deus, ve1 est creatura rationalis, ve1 est factor, ve1 est res facta. 
Et ideo omnis liber, omne verbum et omne dictum ve1 est creatoris ve1 
est creaturae rationalis 7. 

Efectuada aquesta tria peremptoria, que li d6na una basa dis- 
cursiva per a plantejar el problema de la Paraula de  Déu, Sibiuda 
escomet de dret el seu tema i posa tot seguit sobre la taula el pro- 
blema de fet de la Ríblia: en el món hi ha un Ilibre que passa per 
ser la Paraula de Déu. Cal investigar si aquesta creenca és correcta 
o és aberrant i sense fonament: 

Et quoniam nos habemus unum librum in mundo, qui vocatur Biblia, 
qui continet duo testamenta, scilicet antiquum et novum Testamentum, 
et affirmatur et creditur quod ille liber est Dei et a Deo, et quod Deus 
dicit omnia verba, quae ibi continentur; ideo inquiramus si poterimus 
cognoscere, si dictus liber et verba et dicta, quae ibidem continentur, 
sint Dei ve1 hominis, creaturae ve1 creatorisg. 

Per a distingir si efectivament les paraules contingudes en la 
Bíblia són de Déu o da I'home, cal analitzar no solament llur con- 
tingut, ans també el mode i la forma com vénen proferides: 

Ad cognoscendum autem hoc, oportet ponderare et considerare ipsa 
verba, quae ibi continentur, in se, et oportet considerare modum et for- 
mam et conditiones verborum, et quaiiter dicuntur: et etiam oportet con- 
siderare modum et formam loquendi ipsius Dei creatoris, qui ei convenit, 
et etiarn oportet considerare modum et formam loquendi creaturae qui 
ei convenit. Deinde oportet considerare ipsa verba ad Deum creatorem et 
ad ipsam creaturam, et videre si modus et forma et conditio ipsorum 
verborum convenit Deo creatori ve1 creaturaeg. 

7. lb. ,  tit. CCXI, p. 308. 
8. Zb., p. 308. 
9. lb . ,  p. 309. 



132 JAUME DE PUIG I OLIVER 

En aquest aspecte, Sibiuda fara dues observacions fonamentals. 
Primer, remarcar& que les paraules de la Bíblia contenen afirmacions 
que no són evidents, ni provenen de I'experiencia, ans més aviat 
sembla que impugnen la mateixa experiencia humana, en contrast 
arnb tots els altres llibres que desenvolupen el camp del coneixement 
huma partint &evidencies claras i a base de raonaments i argumen- 
tacions: 

Considerandum est ergo primo quod ipse liber Bibliae habet sigula- 
rem modum, quia in ipso non fiunt probationes, nec rationes, nec argu- 
mentationes ad probandum iila quae ibi dicuntur, sed simpliciter absque 
probatione omnia dicit et affirmat, et dicit ita esse simplici verbo, sine 
probatione, et tamen iila quae ibi dicuntur et affirmantur esse vera, indi- 
gerent maximis probationibus et rationibus, ut crederentur et affirma- 
rentur ab hominibus, quia homines non possunt credere! nec aftirmare 
talia verba per se, quia non sunt per se manifesta nec per se cognita. 
Alii autem libri aliter procedunt, quia probantur omnia quae ibi dicuntur 
per rationes et argumentationes, et incipiunt ab illis quae per se sunt 
manifesta ad sensum lo. 

Per a donar un exemple d'aquesta diferencia, Sibiuda recorda 
que Aristbtil va escriure vuit llibres de Física i dotze de Metafísica 
per tal de demostrar que Déu existeix; en canvi la Bíblia dóna per 
establerta ja d'entrada l'existencia de Déu i parteix d'aquest prin- 
cipi sense havm-ne donat cap prova: 

Unde licet alii libri dicant Deum esse, tamen hoc probant per multas 
argumentationes. Quia Philosopbus Aristoteles fecit octo libros Physi- 
corum, et ad probandum solum hoc, scilicet Deum esse, et etiam fecit 
in Metaphysica duodecim libros ad probandum Deum esse. Sed liber 
Bibliae incipit in hoc, quod dicit Deum esse, et ibi facit suum principium 
sine probatione ". 

Aquest fet és molt significatiu als ulls de Sibiuda. Si la Biblia no 
parla a base d'arguments, 6s perque és un llibre d'autoritat, un llibre 
que no demana ésser compres, ans cregut; un llibre que no situa la 
seva forqa de persuasió en les raons, ans en el testirnoni d'una auto- 
ritat que és més forta que totes les raons: 

Quid significat hoc, quod omnes alii libri non laborant nisi ad pro- 
bandum et certificandum Deum esse, et liber Bibliae incipit ibi sine ali- 

10. lb. ,  p. 309. 
11, lb., p, 309. 



EL «LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 133 

qua probatime et certiñcatione? Quid significat iste modus dicendi Bi- 
bliae ipsius? Et quid hoc significat, nisi quod ille qui loquitur in Biblia 
et dicit dla verba est tantae autoritatis, quod ei debet credi simplici verbo, 
absque alia probatione, absque aliqua aiia certificatione, absque aliquo 
testimonio, et quod sola sua auctoritas est tota certitud0 et prebatio et 
testimonium ipsorum verborum, et quod sua auctoritas, scilicet loquentis 
taiia verba excellit omnes rationes et superat argumentationes, omnes 
probationes et omnia testimonia; et per consequens quod praevalet sua 
auctoritas sola, et suum simplex verbum plus quam omnes aiii libri, et 
quam omnes rationes omnium aliorum iibrorum, qui probant Deum esse. 
Et per oppositum, quia aiii iibri probant per rationes, per argumentatio- 
nes, significatur quod ille qui loquitur, non est tantae auctoritatis quod 
ei debet credi per suum simplex verbum 12. 

Fent-se ressb dels ensenyaments i adhuc dels textos d'Agustí, 
Sibiuda observa que acceptem d s  coneixements que ens són propo- 
sats o per la via de l'autoritat de qui els ensenya o par la via de les 
raons que els abonen: 

Omne ergo quod credimus, ve1 credimus per auctoritatem dicentis ve1 
rationem probantem 13. 

Per aixb hi ha dues maneres de parlar: el discurs racional, basat 
en arguments i demostracions, i el discurs d'autoritat, autosuficient: 

Duo ergo sunt modi dicendi et loquendi: Unus est dicere sive docere 
et loqui sine probatione, absque argumentatione et ratione. Alius est 
dicere et loqui cum probatione, cum argumentis et rationibus. Primus 
modus est auctoritatis, dignitatis, exceilentiae, honoris, maiestatis, domi- 
nationis, potestatis et superioritatis. Bt sicut sunt duo modi dicendi et 
loquendi, ita sunt duo modi credendi proportionabiiiter: unus est cre- 
dere verbis sirnpliciter, et dictis absque aliqua probatione et argumenta- 
tiene, sed per solam auctoritatem dicentis et loquentis; alius modus est 
credere per rationes et probationes 14. 

Arribat en aquest punt, Sibiuda ens remet a una part anterior 
de la seva obra, en la qual ha descrit les característiques de l'honor 
de Déu, que és, en definitiva, una consideració de l'autoritat de Déu, 
vista des de l'angle metafísic i moral. Segons les conclusions d'aquest 

12. Zb., p. 309-310. 
13. Zb., p. 310. Cf. St. AGUSTÍ, Contra Academicos Iii, 20, 43: Nulli 

autem dubium est gemino pondere nos irnpelli ad discendum, auctoritatis at- 
que rationis (PL 32, 257). 

14. Zb., tit. CCXI, p. 310. 



134 JAUME DE PUIG I OLIVER 

tractat, l'autoritat de Diéu és la més alta que es pot donar en I'es- 
cala de I'ésser, ja que Déu és la regla de la veritat i del bé, i per 
aixb demana ésser creguda sense cap vaciilació ni cap ombra de 
dubte: 

Et quoniam iam probatum est ex parte honoris, quod modus credendi 
verbis Dei est scilicet credere verbis eius primo et per se, absque pro- 
batione, absque testimonio, sed solum quia ipse dicit. Iste enim est mo- 
dus credendi, qui ei debetur et convenit. E t  etiam sequitur quod modus 
dicendi et loquendi Dei, inquantum Deus est, debet esse loqui simpliciter, 
sine probatione, sine argumentatione, sine rationibus, tanquam existens 
Dominus omnium et Imperator et Rex, tanquam habens omne dominium, 
omne imperium, omne mandatum, omne praeceptum, et nihil habens 
supra se, sed omnia infra se's. 

Ara bé, és justarnent en la Bíblia que Sibiuda hi endevina el 
mode de parlar que escau a I'autoritat divina, perque no abona les 
seves afirmacions amb proves, ans les recolza únicament en el propi 
testimoni : 

Ergo cum liber Bibliae incipiat loqui per talem modum et formam, 
et ita procedit continue in toto processu suo, et talis modus soli Deo 
convenit, et taiiter ei credi debet; sequitur quod modus loquendi ipsius 
Bibliae arguit et probat et ostendit librum Bibliae esse Dei et a Deo, et 
quod Deus dicit iila, et quod sunt verba creatoris et non creaturae, nisi 
creatura loqueretur ex parte Dei, et hoc idem est. Sive enim Deus loqua- 
tur per se sive per creaturam, semper loquitur Deus. Et per consequens 
sequitur quod liber Bibiiae magis est credibilis et magis debemus ei cre- 
dere quia nihil probat, sed simpliciter loquitur quam si probaret, quia in 
hoc significatur quod Deus est locutus et dixit illa verba 16. 

Per aixb, com a manifestació de la paraula directa de E u ,  la 
Bíblia és més i més digna de fe com menys raons dóna, perque 
així és significat que prové de Déu i no dels homes: 

Et quia nos debemus credere quicquid Deus dicit eo quia ipse dicit, 
ideo debemus magis credere verbis et dictis Bibliae, quia non probantur, 
quam si probarentur. Et ulterius sequitur quod, dum minus probat, ma- 
gis probat et magis se reddit veracem, quia magis significat quod est a 
Deo et quod Deus locutus est. E t  exinde sequitur quod magis sunt credi- 
bilia verba et dicta Bibliae, et magis vera et solida et firma, et ab  omni 

15. lb., p. 310. 
16. Zb., p. 310. 



EL «LIBER CREATURARUMD DE RAMON SIBIUDA 135 

dubitatione remota, quam alia verba aliorum librorum, de tanto de 
quanto auctoritas Dei loquentis excedit et superat omnes rationes, omnes 
argumentationes et omnes probationes omnium aliorum librorum, qui 
sunt hominum; immo nulla est comparatio17. 

J4e tota manera, aquestes afirmacions de Sibiuda no s'han de 
prendre en un sentit radical. I no pas solament per la seva extrema 
simplicitat, ans sobretot perque el1 mateix té prou cura de circums- 
criure-les a un context ben precís. Efectivament, la conclusió que Si- 
biuda extreu de les anhlisis anteriors és la gran compenetració que 
hi ha entre el llibre de les criatures - és a dir, l'exposició de la 
seva ciencia- i el llibre de la Bíblia; perquk el primer ensenya 
que cal creure Déu per la seva sola autoritat, i la Bíblia, del seu 
cantó, dóna I'ocasió propícia per tal de fer-ho, és a dir, per tal de 
seguir els ensenyaments del llibre de les criatures: 

Et ex istis apparet summa concordia, surnma convenientia jnter li- 
brum naturae seu creaturarum, et inter librum Bibliae, quia liber creatu- 
rarum dicit quod debemus credero Deo primo et per se et simpliciter, 
absque probatione, solum quia ipse dicit; et talis est modus loquendi Dei 
sine probatione, et ipse liber Bibliae ita loquitur et ita proceditB. 

Gs a dir, la intenció de Sibiuda consisteix a doscriure d'una forma 
sumaria els trets essencials d'una hipotktica paraula divina, l'exis- 
tencia de la qual encaixi perfectament en el context de la seva espe- 
culació. Sibiuda no va més enllh. En cap momwt, per exemple, no 
intenta deduir explícitament el dogma de la inspiració. De fet, no 
és pas aquest e1 problema que el preocupa. Fidel al seu metode, 
es limita a esbossar una fenomenologia de la paraula de Déu que, 
literalment, convingui al llibre de les criatures, és a dir, al context 
d'especulació racional que el1 s'ha proposat de dur a terme. Des 
d'aquest punt de vista, és plausible que la fenomenologia de la pa- 
raula divina que Sibiuda presenta no sigui necesshriament com- 
pleta ni exhaustiva; n'hi ha prou que sigui possible. Perque, fins i 
iot esbossant-la &una manera forqa incompleta, Sibiuda trobarh la 
manera de fer-li dir l'essmcial, allb que un cristia no hi pot trobar 
a faltar i allb que un apologeta de la fe no pot ometre de subratllar. 

17. Zb., p. 310-311. 
18. Zb., p. 311. 



136 JAUME DE PUIG 1 OLIVER 

La segona observació que Sibiuda exposa fa referencia al mode 
en que es presenta la paraula de JXu. Les paraules de  la Bíblia, 
que ja hem vist que no aporten arguments probatoris, es caracterit- 
zen per la seva forma imperativa, promissiva i comminatbria: 

Quia liber Bibliae procedit per modum praecepti et prohibitionis, per 
modum promissionis et comminationis: unde praecepit et prohibet, et 
promittit promissiones adernas et beneficia aeterna, et comminatur poe- 
nas aeternas et aeterna mala, quae finem non habent. Praecipit enim et 
monet; et exhortatur et dat praecepta omnibus hominibus ut faciant 
bonum et sint boni, promittendo vitam aeternam d beneficia perpetua; 
et prohibet ne faciat mala, comminando de poenis aeternis et malis per- 
petuis 19. 

Ara bé, aquesta manera de parlar no és prbpia de la criatura. 
perquh cap criatura no pot prometrei ni donar beneficis, ni penes 
eternes, ni pot prometre la resurrecció final, ni predir la fi del món 
o revelar el dia del diluvi universal. Per tant, la Bíblia no prové 
de I'home, ans del mateix Déu: 

Sed iste modus loquendi et dicendi, scilicet, per modum praecepti 
cum prohibitione, cum promissione bonorum aeternorum et comminatio- 
ne poenarum aeternarum nullae creaturae convenit, sed soli creatori con- 
venit, qui solus habet praeceptum et mandatum, dominium et prohibi- 
tionem super omnes homines, et qui solus potest promittere et dare be- 
neficia aeterna et comminari et dare poenas aeternas, et punitiones aeter- 
nas ipsis hominibus. Quae enim diceret creatura: ego iudicabo omnes 
homines in die iudicii, et dabo unicuique iuxta opera sua, bonis bona, 
et malis mala? Quae enim esset iila creatura, quae ex seipsa et ex sua 
auctoritate comminaretur omnibus hominibus praeteritis, praesentibus et 
futuris de poenis aeternis, et diceret se iudicare omnes homines, et omnia 
facta et verba et cogitationes hominum, et omnia simul discutere et iudi- 
care, sicut scribitur in libro Isaiae? Quae creatura diceret: ego resusci- 
tabo omnes homines simul, et dabo bonis vitam aeternam, et malis aeter- 
nam poenam? Quae esset illa creatura, quae praeciperet et prohiberet et 
daret praecepta et prohibitiones omnibus hominibus, promissionibus et 
cornrninationibus aeternis, et quae promitteret omnibus bene operantibus 
vitam aeternam, et male operantibus punitionem aeternam? Quae esset 
illa creatura quae poterit dicere: delebo ornnem hominem de facie terrae 
et inducam aquam diluvii super terram, sicut scribitur in libro Genesis? m 

19. lb., tit. CCXII, p. 312. 
20. lb., p 312. 



EL CLIBER CREATURARUM>> DE RAMON SIBIUDA 137 

Efectivament, si la Bíblia no  provingués de Déu, només podria 
provenir d'un home bo  o d'un home dolent. Pero un home dolent, 
una criatura perversa no podria enunciar el missatge d'amor i de  
bonesa que hi ha a les diverses parts deils llibres sagrats. 1, d'altra 
banda, un home bo, una criatura recta no es podria atribuir mai 
l'autoritat que impliquen les promeses i les amenaces que hi ha als 
dos Testaments. Per tant, els l l ibra de la Bíblia han estat dictats 
per Déu: 

Et apparet, quod cum verba Sacrae Scripturae sunt talia, ut dictum 
est, et apparet per processum suum quod nulla creatura ex seipsa et sua- 
met auctoritate potuit dicere talia verba. Aut eaim esset bona creatura 
aut mala. Non potest esse mala creatura, quia verba Sacrae Scriptuae 
repugnant malae creaturae totaliter, quoniam verba Sacrae Scripturae 
provocant, inducunt et monent quantum fieri potest omnes homines cum 
exhortatione et praecepto, promissione et comminatione ad verum bonum 
hominis in quantum homo est, scilicet ad verum amorem intra se, et 
veram unitatem, societatem et fraternitatem, et pacem et concordiam, 
sed mala creatura non potest ex seipsa et ex natura sua amare homines, 
nec verum bonum hominis in quantum homo est, nec inducere nec pro- 
vocare ipos homines ad verum bonum hominis ... Quare concluditur 
quod nulla creatura mala ex seipsa et propria inclinatione poterit dicere 
verba Sacrae Scripturae. Nec etiam poterit bona creatura dicere verba 
Sacrae Scripturae ex seipsa et proprio motu primo, quia verba Sacrae 
Scripturae dicuntur per modum mandati et praecepti, per modum com- 
minationis et auctoritatis et dorninationis, ut iam dictum est, sed nulla 
creatura bona assumeret sibi talem auctoritatem ex seipsa, ut praeciperet 
et mandaret et comminaretur de poenis aeternis, et promitteret bona seu 
beneficia aeterna; quia tunc non esset bona creatura, immo praesump- 
tuosa, quae ex seipsa assumeret sibi talem auctoritatem praecipiendi et 
comminandi, et sic loquendi, quae soli Deo pertinent; immo esset pessirna 
et summe superba et contra Deum: et hoc non potest esse, quia bona 
creatura habet in se radicem omnium bonorum. Quare concluditur quod 
nulla creatura neque bona neque mala potuit primo dicere ex seipsa et 
propria inclinatione et invenire Scripturam Sacram. Ergo restat et con- 
cluditur, quod cum ista verba sunt dicta ab aliquo primo, et aliquis di- 
xerit ea primo et propria auctoritate, quod ve1 Deus dixit primo et pro- 
pria auctoritate verba Sacrae Scripturae, ve1 aliqua creatura ex mandato 
et voluntate et ordinatione Dei, et non ex seipsa21. 

D'aquesta manera, la forma i el mode de les paraules de  1'Es- 
criptura delaten també que la Bíblia és el llibre de la paraula de E u .  



JAUME DE PUIG 1 OLIVER 

Pero encara no hem arribat al m011 de 1'0s del problema. En 
el temps de Sibiuda i en el seu país hi ha dos llibres més que as- 
piren a ser tinguts com la paraula exclusiva i definitiva de Déu: 
la Torh, és a dir, 1'Antic Testament transmes als jueus, i l'Alcorh, 
el llibre sagrat i d fonarnent de la civilització dds musulmans. Si- 
biuda no coneix cap més tipus de revelació escrita ni de «religió del 
Ilibre)), pero el judaisme i d mahometisme es drecen davant el1 com 
dos enemics aferrissats i relativament poderosos, si més no perquk 
no hi ha manera de trencar llurs conviccions d'una manera massiva 
i eficaq. iÉs sens dubtei pensant en les pretensions d'aquestes religions 
adversbies que Sibiuda introdueix un tercer element en la seva ca- 
racterització del llibre sagrat. 

Sibiuda ens diu que és ben enraonat de pensar que la Bíblia és 
la paraula de Déu, perque conté revelacions que depassen totalment 
la capacitat de comprensi6 humana. Ningú d'entre els homes no 
hauria tingut la imaginació ni l'audicia de posar certes afinnacions 
que apareixen en els llibres sagrats: 

Unde in libro Bibliae sunt verba, quae sunt supra homines et supra 
naturam humanam totaliter; ita quod impossibile est quod homines dixe- 
runt talia verba de se primo nec per se, nec invenerunt. Unde nulius 
potest dicere nec loqui per se et ex propria scientia iila quae non potest 
cogitare, quia omne quod dicitur primo cogitatur in corde. Sed verba 
quae scripta sunt in libro Bibliae non possunt primo cogitari ab  homine, 
nec inteliigi, nec imaginari, non pssunt  primo cadere in imaginationem 
hominis, immo sunt supra omnem inteliectum, supra omnem aestima- 
tionem, et supra omnem opinionem et cogitationem omnium hominum, 
et sunt totaliter incogitabilia ab omni homine, eo quia sunt altissima et 
profundissima et secretissima. Si ergo verba Scripturae Sacrae sunt ita 
alta et extra et supra omnem aestimationem omnium hominum, sequitur 
quod si non potuit homo cogitare omnia iila primo nec invenire, quod 
etiam non potuit ex se ipso dicere nec loquiu. 

Aquests altíssims conceptes són la revelació de la Trinitat, de 
I'Encarnació, la concepció virginal, la presencia real eucarística, i 
encara d'altres. Bs a dir, són els punts que separen el cristianisme 
de les altres religions del Ilibre, tant pel que fa a la idea de la divi- 

22. Zb., tit. CCXIII, p. 315. 



EL <<LIBER CREATURARUM>> DE RAMON SIBIUDA 139 

nitat, com a la teologia de  la historia i al culte. Posant kmfasi en 
la raresa i en la subtiiitat d'aquestes grans revelacions, Sibiuda in- 
sisteix en el mateix argument que ja hem vist abans. Cap home 
no hauria pogut fer tals afirmacions: 

Quis enim homo potuit primo cogitare in corde suo et affirmare 
et dicere quod tres personae essent realiter distinctae: ita quod una 
non est alia, et essent una et eadem essentia et substantia numero: ita 
quod una et eadem res numero et essentia essent in tribus realiter dis- 
tinctis personis: et quod tres personae essent unus Deus simplex et in- 
divisibilis. Hoc enim est supra omnem cogitationem et supra omne cor 
humanum, nec aliquis homo potest hoc primo cogitare nec dicere". 

Item quis homo ve1 creatura posset primo ex seipsa cogitare aut di- 
cere ve1 affirmare de facto, scilicd, quod Deus factus est homo, et 
quod ita est de facto; et quod Deus unitus est humanitati, et humanitas 
unita est Deitati in una persona; ita quod humanitas et Deitas sunt in 
una et eadem persona: ita quod Deus est homo, et homo est Deus, et 
quod hoc actum est in secunda persona Deitatis Trinitatis, scilicet Filii, 
et non in prima ve1 tertia persona Deitatis. Quia ergo homo non potuit 
hoc primo cogitare, quae creatura potuit hoc primo de Deo ex seipsa? 
Si posset forte cogitari ve1 dici, quod deberet fieri homo, sed quod de 
facto Deus sit factus homo, et quando et quomodo et in quo loco, 
quis homo potuit de Deo dicere ve1 de Deo cogitare? 24. 

Item quod virgo concipiat in utero suo puerum sine viro, et quod 
pariat ipsum puerum existens virgo et permanens virgo post partum; 
quis horno potuit hoc primo cogitare, aut dicere, aut affirmare, cum 
hoc sit contra usum humanum; et nulío modo possit cogitari aut ca- 
dere in cogitatione hominis, quae mulier potuit hoc primo cogitare ex 
seipsa? Ergo sequitur quod qui primo hoc dixit ve1 revelavit, scilicet, 
quod virgo deberet concipere et parere, ve1 Deus fuit, ve1 ex parte Dei 
dixit. Sed hoc scriptum est in libro Bjbliae, scilicet in Novo Testa- 
mento, scilicet, quod virgo concepit et peperit, et post partum virgo 
permansit, et quod ita factum e ~ t ~ ~ .  

Praeterea, quae creatura, quis potuit cogitare in corde suo et dicere 
quod substantia panis invisibilis, sub colore latens et sub accidentibus, 
convertatur et mutetur substantialiter in Corpus humanum vivum, et 
vinum convertatur in sanguinem humanum vivum? Nulla enim creatu- 
ra potuit hoc primo cogitare nec dicere, et tamen dictum est et scrip- 
tum in Novo Testamento; ergo sequitur quod Deus dicit hoc, et supra 
homines est hoc primo cogitare ve1 dicereZ6. 

-- 
23. Zb., p. 315. 
24. Zb., p. 316. 
25. Zb., p. 316-317. 
26. lb.,  p. 317. 



140 JAUME DE PUIG I OLXVER 

La conclusió s'imposa. Fregant el «credo quia absurdum», Si- 
biuda estableix que com més alts i més sobreraonables són les coses 
que afirma la Bíblia, més dignes són d'ésser cregudes, puix senyal 
que és l'ensenyament de Déu i no el de cap criatura: 

Et ainde concluditur quod quanto verba et dicta quae sunt in sacra 
Biblia sunt magis alta et supra omnem rationem et sensum, et quanto 
magis excedunt naturam humanam, quod magis debent credi; et dum 
videntur magis difficilia ad credendum, magis debent credi; quia tum 
signum est quod sunt a Deo dicta, et non ab hominibus, et homo debet 
credere quicquid Deus dicit. Et exinde sequitur quod quia articuli fidei 
Christianae sunt altissimi et supra omnem hominem, quod ex hoc et 
propter hoc sunt magis credibiles, et maxime certi et firmi. Et sic pro- 
batum est, quod in mundo est unus liber qui est liber Dei et a Deo, 
qui nominatur Biblia, continens duo Testamenta: et quod Deus dicit 
verba in dicto libro scripta, ve1 aliquis ex parte suan. 

S'erraria qui veiés en aquesta manera d'enraonar un antiracio- 
nalista. Hem dit que Sibiuda frega el «credo quia absurdum)), pero 
aixb no vol pas dir que s'hi installi, ben al contrari. Si mestre Ramon 
posa a contribució de la prova da l'origen diví de la revelació con- 
tinguda en els dos Testaments els misteris cristians més grans i es- 
pecífics, és per tal de poder excloure amb més comoditat l'objecció 
que li havia de venir fatídicament de part de jueus i musulmans, els 
quals, bo i afirmant el carhcter diví de llurs propis llibres sagrats, 
rebutgen completament els dogmes fonamentals del cristianisme. Per 
als jueus, el Nou Testament és un llibre simplement heretic. Per als 
musulmans, l'evangeli cristia és una revelació absurdament mani- 
pulada i plena de contradiccions, que 1'Alcorh rectifica. d'una ve- 
gada per sempre. La dialkctica de Sibiuda consisteix a capgirar aques- 
tes dues objeccions, fent vaure d cariicter positiu que té la revela- 
ció de misteris sobrehumans per tal de detectar llur origen preci- 
sament diví. 

VI 

Fins aquí hem vist sumariament la manera com Sibiuda entén 
provar l'autoritat divina de l'bcriptura, emprant un metoda que 
hem anomenat fenomenolbgic per a subratllar l'esforq que fa I'autor 

27. lb . ,  p. 319. 



EL <<LIBER CREATURARUM>> DE RAMON SIBIUDA 141 

del «Liber Creaturaruma per recoizar la seva conclusió únicament 
en l'estudi intern de les característiques essencials del llibre sagrat. 
Resseguint ara els tres darrers capítols que Sibiuda dedica al tema 
de 1'Escriptura en la seva obra, entraran més íntimament en la pro- 
blemhtica a la qual Sibiuda es proposa de donar una resposta. 

Vist, doncs, l'origen diví de la Bíblia, Sibiuda comenca per plan- 
tejar el capteniment que l'home ha d'adoptar davant aquest llibre 
singular : 

Nunc restat ostendere et concludere aliquas proprietates et conclu- 
siones iliius libri, et qualiter homo se debeat habere erga librum Deiz8. 

La primera conclusió és que l'home ha de creure les paraules 
de la Bíblia purament i sirnplement, sense esperar proves ni argu- 
mentacions a favor del que s'hi diu, perquh el qui no volgués seguir 
aquest carní es trobaria amb el pas barrat, ja que el llibre de la 
paraula de Déu només es pot acceptar sense cap mena de reserva: 

Unde postquam ille liber est Dei, et verba illius sunt verba Dei, 
sequitur quod homo debet credem toturn librum et omnia verba scripta 
in libro; ita quod totus liber est credendus íirrnissime et ex toto corde 
absque aliquo dubio: et hoc ilio modo1 qui convenit libro Dei et Deo, 
videlicet, simpliciter et sine aliqua probatione et argumentatione, sed 
solum quia Dei est et Deus dicit: et hoc est totum fundamentum cre- 
dendi ipsi libro 29. 

Si autem per istam portam et per istud principium et generale fun- 
damentum non intrat quis in ipsam Bibliam, sed vult intrare per aliam 
portam, scilicet, per rationes et argumentationes, tunc intrare non po- 
terit, quia iste est solus modus conveniens tam libro Dei quam ipsi 
Deo. Qui enim aliter non vult credere ipsi Deo et libro suo nisi per 
rationes et argumentationes, tum facit maximan iniuriam Deo et libro 
suo et verbis eius; quia vult ire et intrare in librum Dei contra natu- 
ram et modum libri et Dei. Et ideo necesse est quod talis repellatur a 
libro Dei, et liber sibi claudatur, et secreta libri non videat, eo quia 
iniuriavit librum et Deum, cuius est, et reputat ipsum posse mentiriM. 

La segona conclusió Sibiuda l'exposarh copiant un text de sant 
Bonaventura. Donat que la Bíblia conté la paraula de Déu, no hi 
pot haver res de fals, d'inútil, de superílu, d'inconvenient ni, menys 
encara, de mal: 

- 

28. lb., tit. CCXIV, p. 319. 
29. lb., p. 319. 
30. Zb., p. 319-320. 



142 JAUME DE PUIG I OLIVER 

Ulterius concluditur de libro, quia Dei est et Deus dicit, quod nihil 
potest esse falsum in eo, et nihil potest esse inutile, nihil superfluum, 
nihil diminutum; et ideo nihil est ibi contemnendum, nihil respuendum, 
nihilque iniquum 31. 

Tercera conclusió: tot el qua diu la Bíblia s'acompleix o s'acom- 
plirh, perquk Déu n o  p t  mentir: 

Ulterius concluditur de necessitate, eo quia Deus dicit verba in dicto 
libro contenta, quod omnia verba implebuntur, et nihil remanebit in- 
completum, quoniam Deus nihil potest facere contra suum honorem. 
Unde si non complerentur verba Dei, ipsemet mendax esset. Ideo prop- 
ter suum honorem necesse est quod omnia verba impleantur, postquam 
verba Dei sunt et ipse dicit". 

Quarta conclusió: i'home ha d'estimar la paraula divina, perquk 
és la cosa més íntima i prbxima de Déu i el representa: 

Ulterius concluditur quod, postquam Deus habet librum et verba 
Dei sunt in mundo et Deus locutus est, quod homo debet, obligatur 
et tenetur diligere et amare Deum et verba Dei, quae processerunt de 
ore suo. Unde quia homo debet amare Deum et verba Dei, quae pro- 
cesserunt de ore suo. Unde quia homo debet amare Deum primo et 
super omnia, ut probatum est, sequitur quod debet etiam amare verba 
sua. Et quia nihil magis propinquum Deo quam verbum suum, quia 
verbum suum repraesentat ipsummet, et nihil magis pertinet Deo quam 
verbum suum, quia exit de ore suo, et per consequens nihil maius, nihil 
excellentius, nihil amabilius quam verbum Dei: et per consequens se- 
quitur quod verbum Dei est super omnes creaturas et exceiiit omnes 
creaturas et magis propinquum est Deo et magis pertinet Deo quam 
omnes creaturae. Item sequitur quod sicut homo tenetur amare Deum, 
ita debet amare verbum suum repraesentans eum3. 

A partir d'aquí, Sibiuda redacta una fervent recomanació de la 
lectura assídua d e  I'Escriptura, que ens f a  pensar en el programa de 
la adevotio moderna», que, com és sabut, recomanava el retorn a 

31. lb., p. 320. Cf. St. BONAVENTURA, Breviloquium, prol., 5, 4; ed. B.A.C., 
Obras de San Buenaventurd, vol. 1 ,  Madrid 1968, p. 174: Ideo nihil in ipsa 
(scriptura) contemnendurn tamquam inutile, nihil respuendum tamquam fal- 
sum, nihil repudiandum tamquam iniquum, pro eo quod Spiritus Sanctus, 
eius auctor perfectissimus, nihil potent dicere falsum, nihil superfiuum, nihil 
diminutum. 

32. lb., p. 320. 
33. Zb., p. 320-321. 



EL «LIBER CREATURARUMB DE RAMON SIBIUDA 142 

la sagrada pagina i la reivindicava com un dels pincipals aliments 
de l'espiritualitat cristiana : 

. . . et per consequens sequitur quod postquam homo habet in seipso 
locum in quo possunt recipi verba Dei, sciiicet ipsum cor, debet reci- 
pere in corde verbum Dei, et praeparare cor suum ad recipiendum 
verba sua. Et nuiia alia verba debet primo1 in corde suo recipere, sed 
debet implere totum cor suum de verbis Dei 3. 

Et quia etiam verbum Dei repraesentat Deum et exit de ore Dei et 
mittitur a Deo, sequitur quod qui racipit verbum Dei in corde suo, re- 
cepit Deum; et qui habet verbum Dei in corde suo, habet Deum in 
corde suo, et quia portat verbum Dei in corde suo, portat Deum 35. 

Et quia verbum Dei est vivum, silcut Deus vivit, cuius est, et exit 
de ore eius; ideo necesse est quod vivificet ipsum cor, et faciat ipsum 
iucundum et laetum. Et quia est calidum, quia est ardens igne amoris, 
ideo calefacit cor, et facit ardere et inflammari in amore. Et quia est 
verum et certum, ideo firmat ipsum cor in veritate, et solidat, et illu- 
minat et clarificat. Et quia est virtuosissimum et potentissimum et sum- 
me activum et operativum; ideo operatur in corde subito et mutat ad 
se, et protegit et defendit. Et quia verbum Dei est altissimum, ideo ele- 
vat ipsum cor et trahit ad a l t i~ s ima~~ .  

És per aixo que Sibiuda resumeix totes aquestes conclusions en 
una frasa programatica: l'home ha d'escoltar, estudiar, tenir i llegir 
el llibre de la paraula de Déu: 

Et sic patent aliquae proprietates verbi Dei et libri sui, in quo sunt 
verba Dei: et etiam qualiter se debet homo habere ad librum Dei et 
verbum Dei; quoniam debet primo Dei iibrum studere, audire et ha- 
bere et legere 37. 

Sibiuda és un autor eixpeditiu, que sap anar de dret al  seu ob- 
jecte. Basant-se en el mktode general del sau ílibre, ha situat la pa- 
raula de Déu en el món; pero, cristih i tebleg de professió com és, 
ha d'evitar un doble escull: que la paraula da Déu es confongui 
massa facilment amb una cosa entre les coses, amb un simple re- 
sultat de Sespeculació humana que pot arribar a conhixer-la i des- 

34. Zb., p. 321. 
35. Zb. 



1 44 JAUME DE PUIG 1 OLIVER 

criure-la; d'altra banda ha d'evitar que la paraula de Déu aparegui 
com un element pertorbador de i'ordre huma o com un simple esde- 
veniment tangencia1 i supertranscendental, sense cap rdació veritable 
amb el món. Aquests són els dos problemes que intentara resoldre 
en els dos darrers capítols dedicats al toma de la paraula divina. 

En el primer, desenvolupa la idea de la transcendencia de la 
paraula de Déu respecte de totes les altres criatures, que, de be11 
antuvi, és plantejada a un nivel1 especíñcament metafísic: 

Duo autem sunt nobis manifesta, quae habemus et tenemus de Deo 
in hoc mundo, scilicet creaturae suae et verba sua. Sed ista duo non 
sunt aequalia, quia verbum Dei est supra hominem et supra omnem 
creaturam, et omnis creatura exivit de nihilo, sed verbum Dei exit de 
ore DeiB. 

Aquesta diferencia esencial d'origen té una repercussib imme- 
diata m l'esfera de l'acció. La paraula de Déu s'imposa a la cria- 
tura, la domina, la transforma i la gira, perque cap criatura no pot 
resistir a la paraula de Déu: 

Et ideo verbum Dei, quia est maius omnium creaturarum, habet 
potestatem et dominium supra omnem creaturam, et omnis creatura 
subiecta est totaliter et penitus verbo Dei: et ideo impossibile est qiiod 
aliqua creatura possit resistere verbo Dei: et ideo verbum Dei mutat 
creaturam, et ipsa creatura non potest mutare verbum Dei, quia est 
inmutabile, invariabile, sicut Deus, a quo est. Et quia verbum Dei est 
efficacissimum, virtuosissimum et summe operativurn et activum; ideo 
subito, quando mittitur et venit super creaturam, mutat eam sine ali- 
qua resistentia, et omnis creatura obedit verbo Dei39. 

Dit aixb, Sibiuda fa un pas méa i assenyala el perque ÚItim 
d'aquesta dependencia absoluta de la criatura envers la paraula de 
Déu. Tot ha estat creat per la paraula de LXu. Notarem de passada 
que aquestes añnnacions de Sibiuda no són demostrades, ans intro- 
duides un xic «ex abrupto», per tal, sens dubte, de no deixar de 
dir allb que un cristih ja sap, per altres fonts, sobre la paraula de 
Déu : 

Item ornnis creatura summe distat a verbo Dei, quia per verbum 
Dei omnis creatura facta est, et de nihilo venit in esse per virtutem 

38. Zb., tit. CCXV, p. 322. 
39. Ib. 



EL <<LIBER CREATURARUM> DE RAMON SIBIUDA 145 

verbi Dei, quia habet omnem virtutem et potestatem Dei a quo est. 
Unde Deus per verbum et dicendo creavit omnes creaturas; et ideo 
omnis creatura subiecta est totaliter verbo Dei, quia per ipsuxn esse 
habet et etiam portatur et sustinetur in esse. Unde quia Deus dixit 
creaturae factae sunt: et si non dixisset nulla creatura facta fuisset, et 
sic omnis creatura ideo est, quia Deus dixit. Unde primum quod exit 
a Deu, est verbum suum, et per ipsum omnia alia creantur et recipiunt 
esse de nihilo. Et sic apparet maxima inaqualitas inter verbum Dei et 
ipsas creaturas, et quod necesse est, esse omnem creaturam subiectam 
verbo Dei 40. 

Establerts aquests principis, Sibiuda n'extreu les conclusions prhc- 
tiques que li sembla més interessant de subratllar. La primera és 
que Wu,  en donar la seva paraula a i'home, li va donar molt més 
que quan li lliurh totes les altres criatures: 

Item Deus dedit homini creaturas et verba sua, sed plus dedit, 
quando dedit verba sua, quam quando dedit creaturas suas, de quanto 
plus valent verba Dei, quam omnes creaturae. Et sic Deus duobus mo- 
dis consolatur hominem, scilicet per creaturas et per verba sua: et plus 
per verba, quam per creaturas, quia creaturae sunt de nihilo, sed verba 
Dei exeunt de ore Dei41. 

Per aixb l'home ha d'apreciar més intensament el do de la pa- 
raula de Déu que no pas el de  la creació, i una altra actitud seria 
racionalment contradictoria : 

Et ideo sicut sponsa plus consolatur de verbis sponsi, quam de arrha 
sibi missa et de muneribus; et subditus magis appreciat verba regis, 
quam munera, et magis consolatur ; et filius bonus plus consolatur de 
verbis patris, quam de muneribus: ita homo plus debet appreciare verba 
Dei quam creaturas, quae sunt munera Dei data sicut arrha, et plus 
debet gaudere de verbis Dei quam de creaturis sibi datis ad serviendum. 
Si ergo tantum consolatur in creaturis Dei, magis debet consolari et 
laetari in verbis Dei. Et si recipit creaturas Dei cum tanta diligentia, 
magis debet recipere verba Dei et cum maiori reverentia. Et si appre- 
ciat creaturas Dei, multomagis debet appreciare verba Dei. Valde enim 
contra racionem est, quod homo cotidie utatur creaturis Dei, et quod 
contemnat verba Dei, et nolit audire verba Dei". 

40. Zb. 
41. Zb. 
42. Zb., p. 322-323. 



146 JAUME DE PUIG I OLIVER 

Per la mateixa raó, l'home ha de fer més cas de la paraula de 
Déu que no  pas de qualsevol paraula humana, per més irnportant 
i profunda que pugui ser: 

Magis debet homo audire et legere verba Dei quam verba hominis, 
magis debet audire verba creatoris quam verba creaturae, et magis debet 
audire illum, qui creavit omnia, quam illum, qui est creatus inter om- 
nia de nihilo. Magis debet audire verba iiiius qui non potest mentiri, 
sed est veritas, quam Uius qui potest mentiri et decipi et decipere; et 
magis debet audire verba illius qui vivit in aeternum, quam hominis 
mortalis et qui iam mortuus est et non vivit; et magis debet audire 
verba iiíius a quo creatus est, et qui dedit ei suam imaginem, et a quo 
rsepit  quidquid habet, quam verba illius a quo nihil accepit: magis 
deba audire verba iiiius qui continua servat eum in esse et indesinenter 
largitur, et dat ei sua beneficia, sine quibus non potest esse, quam iilius 
a quo nuiium beneficium recipit, nec potest recipere, nec potest ali- 
quid sibi dare. Magis debet audire verba illius qui promittit sibi vitam 
aeternam, quam iiiius, qui nihil promittit, nec aaliquid potest dare. Mul- 
tomagis debet audire homo, qui est opus, verba illius, qui fecit eum, 
et sui factoris, quam illius qui factus est, et magis verba Domini, quam 
servi; Regis, quam subditi; et Omnipotentis quam nihil potentis; et 
iiiius qui de se est infinitum et omne bonum, quam Uius qui habet in 
se radicem omnium malorum; et illius qui habet omnem horninem iu- 
dicare, quam illius qui iudicandus. est; et multo magis debet delectari 
in studendo et legendo verba et librum Dei, qui creavit illum, quam 
illius qui creatus est. Si ergo homo facit oppositum istorum, maximam 
iniuriam et contumeliam facit Deo creatori suo et verbis e i u ~ ~ ~ .  

Tomem a trobar en aquests parhgrafs la referencia a la lectura 
i a l'estudi de la Sagrada Escriptura. Gairebé gosaríem afirmar que 
tot aquest capítol dedicat a la transcendencia de la paraula de Déu 
ha estat escrit sota la pressió de les idees de la «devotio moderna». 
Altrament es fa difícil de comprende per que Sibiuda insisteix tant 
i tant en aquest tema, justament en un llibre que és adrecat «omni 
conditioni hominum»" i assenyaladament a tots ds cristians «ut 
quilibet sit munitus et certus et solidatus in fide catholica contra 
impugnatores fidoi, ut nullus decipiatur et sit paratus mori pro ea» 4s. 
Sense l'explicació que proposem, també es fa difícil de compren- 
dre per que Sibiuda estampa en aquesta obra aiirmacions com és 
ara que per la paraula de Déu han estat creades totes les coses, pro- 

43. lb . ,  p. 323-324. 
44. lb. ,  prbleg. p. 32*. 
45. lb., p. 29*. 



EL <<LIBER CREATURARUMB DE RAMON SIBIUDA 147 

posició que no és susceptible d'ésser racionalment demostrada i 
qua demana I'acolliment d'un públic específicament fidel. En canvi, 
és ben lbgic de suposar que tota I'exposició sibiudiana sobre la pa- 
raula de Dku és influida pel corrent d'espiritualitat moderna que 
s'esta obrint camí en aquests moments i que a Catalunya ja ha tin- 
gut un representant important en la persona de fra Antoni Canals. 

En el darrer capítol dedicat a I'estudi de la paraula de Déu, Si- 
biuda s'esfor~a per demostrar d'una manera grafica fms a quin punt 
l'home pot arribar a ésser-ne íntimament influit i de quina manera 
la paraula de Déu s'ordena a l'home, bo i conservant tothora la 
seva propia transcendkncia específica en tant que element diví. Par- 
tint del símil de l'alimentació corporal, Sibiuda afirma que la vida 
de l'anima necessita també el seu aliment propi: 

Sicut autem corpus indiget cibo et nutrimento, ut vivat et nutriatur 
et conservetur et augrnentetur, aliter periret et moreretur; ita similiter 
anima indiget cibo et potu et nutrimento et alimento, ut augmentetur 
et nutriatur et conservetur in vita sua, quae est amor bonus, gaudium 
et spes et consolatio secundum DeumM. 

A diferencia dds elements corporals que nodreixen el cos, d s  
que nodreixen I'hnima són d'ordre espiritual i inteilectual: 

Et quoniam nutrimentum et cibus et alimentum debet habere con- 
venientiam seu convenire cum re quae alitur et nutritur, et debet in- 
trare in rem nutriendam et uniri cum ea, aliter non nutrit; ... quia ani- 
ma est spiritualis et intellectualis et nullo modo terrestris nec elemen- 
talis, ideo nutriri et vivere debet de cibis et nutrimentis et alimentis 
spiritualibus et intellectualibus, et non corporalibus nec terrestribus, tam- 
quam de sibi similibus, quae solum possunt intrare animam per suam 
praesentiam 47. 

Més encara: aquests elements que, fets presents a l'anima, no- 
dreixen la seva vida, no podan ser més que elements divins, per- 
que l'anima és creada a imatge de Déu i perque, donada la seva 

4.6. lb . ,  tit. CCXVI, p. 324. 
47. lb. 



148 JAUME DE PUIG 1 OLIVER 

naturalesa espiritual, és l'únic element del món que té un accés im- 
mediat a la divinitat: 

Et quia anima est ad imaginem Dei facta, et nullum est medium 
inter animam et Deum, ideo debet nutriri et alimentari de cibis et ali- 
mentis et nutrimentis divinis, quae immediate procedunt a Deo. Et quia 
verbum Dei exit de corde Dei et procedit de ore eius et potest intrare 
in cor animae et eam penetrara; ideo anima dabet nutriri et vivere, 
crescere et sustentari in verbis Dei, quaa procedunt de ore eius: et 
solum verbum Dei est propirium alimentum, proprius cibus et proprium 
nutrimentum ipsius animae et cordis48. 

Ben entes, l'hnima té una vida propia que es desenvolupa inde- 
pendentment de la recepció de la paraula de Déu; pero l'hnima que 
no i'escolta no pot progresar en l'amor de M u  i en la vida moral 
ordenada que d «Liber Creaturarumn demostra que ha de portar: 

Sicut erga cibus terrestris e$ alimentum corporale intrant: in Corpus 
iam prius vivum, et ipsum augmentant, nutriunt, corroborant et con- 
servant, ita verbum Dei, quod intrat cor et animam iam prius vivam 
et viventem, augmentat ipsam et nutrit et corroborat, cmservat et sus- 
tentat in amore Dei et spe bona et gaudio et consolatione et in omni- 
bus quae pertinent ad vitam animae et cordis49. 

És per aquest biaix que Sibiuda resol el problema de la trans- 
cendkncia de la paraula de Déu. Elevant l'home a una vida supe- 
rior i més plena, que desenvolupa al mhxim les swes propies possi- 
bilitats, la paraula de Déu prossegueix i culmina l'obra que la con- 
templació de les criatures inicia en l'home; perquh si h raó natural 
porta l'home a descobrir Déu, la paraula divina aceptada conve- 
nientment, segons la manera que Sibiuda ja ha tingut cura de pre- 
cisar, fa tornar l'home un veritable familiar de Déu, un íntim de les 
coses divines: 

Ecce quanta propinquitas hominis ad Deum, quanta assimilatio, quan- 
ta unitas, quanta Dei bonitas, quia verbum quod exit immediate de 
corde Dei, intrat cor hominis, verbum quod procedit de ore Dei, intrat 
in anima hominis. Et nihil propinquius Deo quam verbum eius; ideo 
totaliter trahit cor hominis et animam apud Deum, unde exit, et facit 
cor hominis unum cum corde Deiso. 

48. lb. ,  p. 324-325. 
49. Zb., p. 325. 
50. Zb., p. 325. 



EL «LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 149 

Deus manifestavit seipsum homini, tam per creaturas, quae sunt a 
Deo, quam per verba quae dicit: sed magis propinque se manifestavit 
per verba quam per creaturas, quia verba exeunt irnrnediate de corde 
Dei et directe tendunt ad cor hominis, et ipsa verba sunt magis fami- 
liaria homini et propinqua quarn creaturae; quia etiam ipse homo habet 
verba et dicit ea et loquitur et habet, et in muitis concordat cum Deo, 
quia Deus loquitur et dicit, et homo loquitur et dicit, et sic verba con- 
veniunt Deo et homini. Et sic multum est familiaris et propinqua cog- 
nitio Dei per verba sua, et sic ipse homo, et per creaturas Dei et per 
verba Dei, potest venire ad Deum et ipsum invenire, et scire intentio- 
nem et voluntatem Dei; ergol homo debet seipsum exercitare tam in 
creaturis Dei quam in verbis Dei, ut se propinquet ad ipsum, et fiat 
familiaris cum Deo 

Hern añrmat més amunt que Sibiuda presentava en el «Liber 
Creaturarum» un assaig de ñiosofia religiosa entorn de la paraula 
de Wu. Ara, a l'hora de les conclusions, podem ja determinar quin 
és l'abast d'aquesta ñiosofia. 

A parer nostre, el «Liber Creaturarumn aporta dos únics ele- 
ments interessants. El primer consisteix en la indagació de la pa- 
raula de W u  a partir d'unes claus hermenkutiques de tipus feno- 
menolbgic, és a dir, d'estudi i contrast de la paraula escripturística 
en relació amb les altres paraules humanes, partint d'una idea de 
la divinitat que ha estat elaborada anteriorment. El segon element 
interessant és I'estudi del capteniment que l'home ha de tenir en- 
vers aquesta paraula singular, que és deduit, d'una banda, a partir 
dels deures generals de l'home a l'esguard de Diéu i, d'altra banda, 
del mateix tipus de resposta que la paraula divina tendeix a suscitar 
en el seu destinatari. 

Aquesta és, en definitiva, l'aportació del «Liber Creaturarum)) 
al problema de la comprensió de 1'Escriptura. Tots els altres ele- 
memts que hem anat trobant en l'especulació sibiudiana són tradi- 
cional~ en la literatura cristiana anterior. 

Escrit en temps de crisi - després del temporal del Cisma i 
quan apuntaven ja els nous corrents humanistics - el «Liber Crea- 
turammn dóna una bella sorpresa en el sau intent de fonamentar 
una indagació sobre la paraula de I)éu que parteix d'un metode 

51. Zb., p. 327. 



150 JAUME DE PUIO I OLIVER 

no dogmhtic. A nosaltres no ens pertoca de judicar si aquest m&- 
tode és encertat o ambigu. Sera sens dubte més interessant de pre- 
guntar-nos fins a quin punt aquesta metodologia s'imposa al mateix 
Sibiuda. 

El «Liber Creaturarumn ens delata, nogensmenys, que el seu 
autor és domjnat pel neguit da demostrar que la religió cristiana 
és imprescindible per a I'home, si aquest, com a tal, ha de dur una 
vida digna d'ell mateix. 32s per aquesta causa que, escrivint una obra 
teolbgica, Sibiuda exposa una Scieniia de hamine: Ara bé, aixb im- 
plica que algú ha posat en qüestió la religió cristiana, allegant pre- 
cisament un ideal huma distint del que proposa el cristianisme. 
Aquesta posició és la d'alguns humanistes catalans del temps de Si- 
biuda. Contentem-nos evocant rapidament l'escepticisme elegant d'un 
Bernat Metge o les pagines que escriví fra Antoni Canals per tal 
d'evitar que s'esgarriessin deíinitivament els seus contemporanis ena- 
morats de les virtuts del món roma antic, h s  al punt de preferir- 
les als exemples de l'evangeli. L'originalitat de. Sibiuda rau en el seu 
intent de bastir una síntesi de la doctrina cristiana presentada com 
l'ideal prbpiament humh, a la veritable altura de l'home com a tal. 
Des d'aquest punt de vista, el «Liber Creaturarum~ ha de ser con- 
siderat com una de les primeres respostes teolbgiques que suscita 
l'humanisme naixent . 

A partir d'aquí 6s més facil d'entendre per que Sibiuda tracta 
el problema de 1'Escriptura amb una metodologia certarnent insb- 
lita i aparentment inadquada. 1 també es pot comprendre per que 
en cap moment no diu res entorn d'uns problemes tan essencials en 
tota consideració sobre 1'Escriptura com la inspiració i el canon. 

El seu problema és únicament el d'obrir la pregunta per la pa- 
raula de Déu d'una manera humanammt plausible (utrum sint verba 
Dei) i el d'elaborar una criteriologia que permeti eventualment d'iden- 
tiñcar-la (quae sint verba Dei). El marc del «Liber (Treaturarum» 
no va més enlla. 1 és justament aquesta sobrietat la que ens indica 
el sentit de les especulacions sibiudianes sobre la paraula de Déu. 
Sibiuda parla per als nous corrents de pensament, s'adrega a uns 
destinataris que s'estan amarant d'humanisme, emtra en dialeg amb 
ells i s'esforca per demostrar-los que una posició d'interks huma- 
nístic no és «a priorin incompatible amb el fet - i totes les conse- 
qüencies que se'n deriven - da 1'Escriptura. 

a s  sens dubte interessant de constatar que aquesta actitud és 



EL <<LIBER CREATURARUMD DE RAMON SIBIUDA 151 

adoptada per un home certament influit pds corrents de la cdevo- 
tio moderna». El lector ens dispensara que ara li provem aquest 
punt, perquk la nostra intenció és de fer-li present una altra cosa. 
A Catalunya, en d moment de I'entrada en escena de l'humanisme, 
els primers que entaulen un dialeg amb 01s representants d'aquesta 
tendencia s6n ds homes de la «devotio moderna». Ja hem esmentat 
fra Antoni Canals. Ara ens cal afegir-hi Ramon Sibiuda. Reputem 
la dada interessant, perquk ens pennet de comenpr a dibuixar un 
mapa de tendencies, d'escoles i de tarannhs que tindran altres culti- 
vador~ durant el segle xv, des dels traductors dels clkssics ñns als 
traductors de la Bíblia, en una interrdació travessada per tota la 
tensió ideolbgica dels temps nous, que també s'insinuaren amb em- 
penta a Cktalunya, encara que finalment no llevara aquells fruits 
que l'obra dels iniciadow seniblava que havia da fer inevitables. 

Jaume DE PUIG 1 OLIVER 
Placa St. Jaume, 1 
BARCELONA 

Summary 

In the ~L ibe r  Creaturarumn of Ramon Sibiuda, the Scripture 
forrn an object of investigation to which one can apply the same 
method that the author uses to establish rationally the fundamental 
truths of the world of theological morality, as it was lived at the 
beginning of the 15th. century. The influence of the first humanistic 
currents, in the same way as the influence of the tcdevotio modernan, 
give as a result an anthropocentric treatment of the theme of the 
Scripture. In this way, the work of Sibiuda includes a first study of 
religious philosophy, which, applied to the Scripture. resolves itself 
into a philosophic-apologetic criteriology of the Word of God. 




