Revista Catalana de Teologia 3 (1978), pp. 127-152; © Facultat de Teologia
de Barcelona (Secc. St. Pacia).

ESCRIPTURA I ACTITUD HUMANISTICA
EN EL «LIBER CREATURARUM»
DE RAMON SIBIUDA (f 1436)

per Jaume DE PUIG I OLIVER

Montaigne subratlla que la finalitat del «Liber Creaturarum» és
ardida i coratjosa, perqué¢ amb raons humanes i naturals es proposa
d’establir i de verificar contra els ateus tots els articles de la religié
cristiana; en quoi, segueix el filosof, je le trouve si ferme et heureux
que je ne pense point qu’il soit possible de mieux faire en cet argu-
ment-ld, et crois que nul ne I'a égalé’.

Raons humanes i naturals, dit del «Liber Creaturarum», és una
expressid prou justa. Car loriginalitat de l’apologdtica sibiudiana
consisteix a escometre tota la dogmatica cristiana des d’un punt de
vista que no abandona mai la referéncia a I'home. Sibiuda es mou
en un camp especulatiu universal; la seva scientia és destinada a
tothom, als savis i als ignorants, als creients i als no-creients. Deixant
de banda el valor intrinsec dels raonaments, la tasca de mestre Ramon
consisteix a pensar la religié cristiana a partir de ’home. Es per aixo
que la seva obra ha de ser considerada des del punt de vista de la
filosofia de la religi6, més que no pas del de la theologia naturalis,
per bé que aquests dos mots hagin estat utilitzats pels editors de Si-
biuda per tal de donar un titol a la seva Scientia libri creaturarum
sive libri naturae et scientia de homine. La intencié de Sibiuda no és
pas arribar a extreure una matéria revelable a partir d’un conjunt de

1. Essais, lib. 11, cap. 12; a OQeuvres Complétes, ed. Seuil, Paris 1967,
p. 182b.



128 JAUME DE PUIG I OLIVER

proposicions que un tedleg considera com revelades de fet. El que
Sibiuda intenta és una lectura de tota la dogmatica cristiana vista
des d’un punt de vista central: 'home i el seu fi, domini comu al
filosof i al tedleg.

Remarquem tot seguit que per Sibiuda no hi ha pas una separa-
ci6 rigida i closa entre el domini de la rad, per una banda, i la re-
velacid, per laltra. Al contrari, el seu punt de vista és ardit en la
mesura que resta unitari. Perqué si, partint de I’home, aplica la raé6
a dilucidar i a organitzar entorn de I'home les veritats de la fe cris-
tiana, és perqué la seva rad resta, des del comencament, raé teolo-
gica. L’autor del «Liber Creaturarum» és un tedleg que cerca la ratio
fidei de totes les veritats del dogma cristia a partir d’una situacio
historica donada; pro statu isto, diriem en terminologia escotista. No
és pas ara el moment de jutjar la validesa del seu esforg; limitem-nos
a assenyalar la volada del treball que aixd suposa. I, nogensmenys, el
risc que comporta per una religié revelada i historica de trobar-se
sotmesa a la consideracié critica d’una raé que no abandona mai la
referéncia a 'home i a les raons humanes.

Creiem, doncs, que és legitim d’acostar-se al «Liber Creaturarum»
considerant-lo un assaig de filosofia de Ia religié cristiana centrada en
Phome. Perqué és com a filosof que assaja de mostrar el sentit po-
sitiu que té per a ’home la religié cristiana que Sibiuda n’escomet
la defensa i l'apologia. En el «Liber Creaturarum» no hi ha pas
massa elements de poleémica teologica interna, per bé que una critica
atenta n’arriba a detectar alguns, a un nivell prou soterrat. Tampoc
no hi trobem una polémica positiva de caracter filosdfic. El «Liber
Creaturarum» es proposa desenvolupar el programa escotista de dig-
nificar la naturalesa humana (dignificare naturamj, mostrant que el
cristianisme és la doctrina a linterior de la qual aquesta possibilitat
de dignificacié es dona al més alt nivell. Naturalment, el punt de
partida mateix d’aquest programa compoita una critica radical dels
filosofs, que han ignorat o menystingut la revelaci6, i una polémica
intermitent contra els musulmans i els jueus, les posicions dels quals
s6n considerades insuficients i amplament depassades pel cristianis-
me i, per tant, negligibles a I’hora de bastir una ciéncia religiosa cen-
trada en I'home que estigui a l'altura de I’home.

Es per aixd que el «Liber Creaturarumy», parallelament a una
radicalitzacié antropoldgica que interesa tant al tedleg com al filosof,
conté, a més, una gran quantitat d’elements de filosofia de la religid.



EL «LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 129

L’objecte del present article és presentar la filosofia de Ramon Si-
biuda sobre la paraula de Déu i extreure’n algunes conclusions de
caracter historic.

I

El metode que empra Sibiuda per a accedir al coneixement de la
Paraula de Déu és el mateix que havia aplicat per a descobrir que
les coses sén criatures de Déu. El llibre de la natura presenta les
coses a la consideraci6 de la intelligéncia, perd no diu de qui sén
—d’on provenen — ni diu que han estat donades a ’home — on
van—, Aix0 ho ha de deduir el pensador cristia a base d’una ca-

dena de raonaments, que ocupa tota la primera part del «Liber Crea-
turarum»:

Sic ergo primo cognovimus ipsas creaturas in se, et scivimus quod
erant. Secundo cognovimus, quod Dei erant, et quod a Deo erant. Tertio,
quod donum Dei erant, et quod a Deo nobis datae erant?2.

Un métode parallel servira per a identificar la Paraula de Déu:

Ita ergo conformiter opportet procedere circa verba et dicta Dei ad
cognoscendum quod Dei sunt. Unde primo oportet videre ipsa verba in
se, et iste erit primus gradus. Deinde per istum primum gradum ascende-
mus ad alium secundum, scilicet cognoscere cuius sunt verba et dicta,
utrum sunt verba Dei vel hominis, vel creaturae vel creatoris. Et tertius
gradus erit cognoscere quod nobis datae sunt sicut creaturae3.

El criteri que ens permetra distingir la Paraula de Déu és un sigoe,

de la mateixa manera que un altre signe permet d’establir la identitat
fonamental cosa = criatura:

Sicut autem ipsae creaturae nobis manifestaverunt Deum, et porta-
bant in seipsis aliquod signum, per quod cognoscimus utrum sunt Dei
vel hominis, creaturae vel creatoris; ita per ipsamet verba poterimus
cognoscere, si Dei sunt, et si Deus dicit illa 4.

2. Cf. Raimundus Sabundus. Theologia Naturalis seu Liber Creatura-
rum, Faksimile Neudruck der Ausgabe Sulzbach 1852. Mit Iliterargeschich-
tliche Einfithrung und Kritischer Edition des Prologs und des Titulus I von
Friedrics Stegmiiller, Stuttgart- Bad Canstatt 1966; tit. CCX, p. 307.

3. Ib, p. 307-308.

4. Ib., p. 308.




130 JAUME DE PUIG I OLIVER

A priori, per tant, Sibiuda no exclou pas la possibilitat d’arribar
a distingir entre totes les paraules humanes una paraula que pot ser
la mateixa Paraula de Déu. Una primera constatacid, tanmateix
obvia, és el punt de partida d’aquesta recerca:

Sicut autem duo sunt, quae procedunt ab homine extra se et apparent
exterius, scilicet factum et dictum, seus opus et verbum, et per ista ma-
nifestat seipsum homo exterius; ita similiter, quia homo est ad imaginem
et similitudinem Dei, duo sunt quae procedunt a Deo, et procedunt sive
apparent exterius, scilicet facta et dicta, sive opera et verba: et per ista
duo Deus manifestat seipsum exterius 3.

La tasca és facilitada per fet que Sibiuda ja ha arribat, en les
parts precedents de la seva obra, a algunes conclusions importants
entorn de Pésser de Déu i de 'home, cosa que li forneix unes pri-
meres claus hermenéutiques:

Et quia iam scimus modum et formam et conditiones creaturae et
creatoris, ideo ipsamet verba statim se debent manifestare utrum sint
Dei vel hominis, utrum habeant modum creaturae vel creatoris®.

En resum, doncs, podem assenyalar com a conclusié primera
que Sibiuda sotmet I'Escriptura al mateix tractament metodoldgic
que comanda tots els altres ambits de recerca del «Liber Creatu-
rarum». El mateix métode que havia estat emprat a proposit de la
Trinitat i que, en la darrera part de I’obra serd aplicat a Ia cristo-
logia i als sagraments. Perd voldrfem subratllar que aixi com hi
ha precedents illustres i tradicionals en la manera de presentar la
Trinitat i la cristologia que combinen I’apologética amb la recerca
filosofica — pensem, per exemple, en I'obra de sant Anselm —, un
tractament semblant de I'Escriptura és una novetat apreciable. En
aquest sentit, el «Liber Creaturarum» conté una filosofia de la Pa-
raula de Déu que culmina molts esforgos anteriors, amb cls quals
havien estat posats els primers fonaments d’una filosofia de la reli-
gi6 cristiana, perd que deixaven de banda el problema de fonamen-
tar humanament i racionalment I'autoritat de I'Escriptura. L’auda-
cia de Sibiuda el porta a escometre aquest problema, i la seva ori-
ginalitat rau precisament en ’enfocament fenomenologic que li déna,
com veurem tot seguit.

s. Ib, p. 306.
6. Ib. p. 308.




EL <«LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 131

Jeit

En el mén hi ha moltes menes de paraules i d’escrits que les re-
cullen, diu Sibiuda. Perd, emprant un recurs ben tipic de la dialec-
tica de I’Escola, les redueix tot seguit a dues menes, a dos géneres
de paraules:

Et quia omnis loquens vel dicens vel est creator vel est creatura, et
si est creatura oportet quod sit rationalis: et ideo omnis loquens vel est
creator Deus, vel est creatura rationalis, vel est factor, vel est res facta.
Et ideo omnis liber, omne verbum et omne dictum vel est creatoris vel
est creaturae rationalis?.

Efectuada aquesta tria peremptdria, que li déna una base dis-
cursiva per a plantejar el problema de la Paraula de Déu, Sibiuda
escomet de dret el seu tema i posa tot seguit sobre la taula el pro-
blema de fet de la Biblia: en el mén hi ha un Ilibre que passa per
ser la Paraula de Déu. Cal investigar si aquesta creenga és correcta
o és aberrant i sense fonament:

Et quoniam nos habemus unum librum in mundo, qui vocatur Biblia,
qui continet duo testamenta, scilicet antiquum et novum Testamentum,
et affirmatur et creditur quod ille liber est Dei et a Deo, et quod Deus
dicit omnia verba, quae ibi continentur; ideo inquiramus si poterimus
cognoscere, si dictus liber et verba et dicta, quae ibidem continentur,
sint Dei vel hominis, creaturae vel creatoris$.

Per a distingir si efectivament les paraules contingudes en la
Biblia sén de Déu o de I'home, cal analitzar no solament llur con-
tingut, ans també el mode i la forma com vénen proferides:

Ad cognoscendum autem hoc, oportet ponderare et considerare ipsa
verba, quae ibi continentur, in se, et oportet considerare modum et for-
mam et conditiones verborum, et qualiter dicuntur: et etiam oportet con-
siderare modum et formam loquendi ipsius Dei creatoris, qui ei convenit,
et etiam oportet considerare modum et formam loquendi creaturae qui
ei convenit. Deinde oportet considerare ipsa verba ad Deum creatorem et
ad ipsam creaturam, et videre si modus et forma et conditio insorum

verborum convenit Deo creatori vel creaturae?.

7. Ib., tit. CCXI, p. 308.
8. Ib., p. 308.
9. Ib, p. 309.




132 JAUME DE PUIG I OLIVER

En aquest aspecte, Sibiuda fara dues observacions fonamentals.
Primer, remarcard que les paraules de la Biblia contenen afirmacions
que no sén evidents, ni provenen de I’experitncia, ans més aviat
sembla que impugnen la mateixa experiéncia humana, en contrast
amb tots els altres llibres que desenvolupen el camp del concixement
huma partint d’evidéncies clares i a base de raonaments i argumen-
tacions:

Considerandum est ergo primo quod ipse liber Bibliae habet sigula-
rem modum, quia in ipso non fiunt probationes, nec rationes, nec argu-
mentationes ad probandum illa quae ibi dicuntur, sed simpliciter absque
probatione omnia dicit et affirmat, et dicit ita esse simplici verbo, sine
probatione, et tamen illa quae ibi dicuntur et affirmantur esse vera, indi-
gerent maximis probationibus et rationibus, ut crederentur et affirma-
rentur ab hominibus, quia homines non possunt credere nec affirmare
talia verba per se, quia non sunt per se manifesta nec per se cognita.
Alii autem libri aliter procedunt, quia probantur omnia quae ibi dicuntur
per rationes et argumentationes, et incipiunt ab illis quae per se sunt
manifesta ad sensum ©.

Per a donar un exemple d’aquesta diferéncia, Sibiuda recorda
que Aristotil va escriure vuit llibres de Fisica i dotze de Metafisica
per tal de demostrar que Déu existeix; en canvi la Biblia déna per
establerta ja d’entrada I'existéncia de Déu i parteix d’aquest prin-
cipi sense haver-ne donat cap prova:

Unde licet alii libri dicant Deum esse, tamen hoc probant per multas
argumentationes. Quia Philosophus Aristoteles fecit octo libros Physi-
corum, et ad probandum solum hoc, scilicet Deum esse, et etiam fecit
in Metaphysica duodecim libros ad probandum Deum esse. Sed liber
Bibliae incipit in hoc, quod dicit Deum esse, et ibi facit suum principium
sine probatione 1,

Aquest fet és molt significatiu als ulls de Sibiuda. Si la Biblia no
parla a base d’arguments, és perque és un llibre d’autoritat, un llibre
que no demana ésser compres, ans cregut; un llibre que no situa la
seva forca de persuasi6 en les raons, ans en el testimoni d’una auto-
ritat que és més forta que totes les raons:

Quid significat hoc, quod omnes alii libri non laborant nisi ad pro-
bandum et certificandum Deum esse, et liber Bibliae incipit ibi sine ali-

10. Ib., p. 309.
11. Ib., p. 309.



EL <LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 133

qua probatione et certificatione? Quid significat iste modus dicendi Bi-
bliae ipsius? Et quid hoc significat, nisi quod ille qui loquitur in Biblia
et dicit illa verba est tantae autoritatis, quod ei debet credi simplici verbo,
absque alia probatione, absque aliqua alia certificatione, absque aliquo
testimonio, et quod sola sua auctoritas est tota certitudo et probatio et
testimonium ipsorum verborum, et quod sua auctoritas, scilicet loquentis
talia verba excellit omnes rationes et superat argumentationes, omnes
probationes et omnia testimonia; et per consequens quod praevalet sua
auctoritas sola, et suum simplex verbum plus quam omnes alii libri, et
quam omnes rationes omnium aliorum librorum, qui probant Deum esse.
Et per oppositum, quia alii libri probant per rationes, per argumentatio-
nes, significatur quod ille qui loquitur, non est tantae auctoritatis quod
ei debet credi per suum simplex verbum 2.

Fent-se resso dels ensenyaments i adhuc dels textos d’Agusti,
Sibiuda observa que acceptem els coneixements que ens sén propo-
sats o per la via de l'autoritat de qui els ensenya o per la via de les
raons que els abonen:

Omne ergo quod credimus, vel credimus per auctoritatem dicentis vel
rationem probantem B3,

Per aix0 hi ha dues maneres de parlar: el discurs racional, basat
en arguments i demostracions, i el discurs d’autoritat, autosuficient:

Duo ergo sunt modi dicendi et loquendi: Unus est dicere sive docere
et loqui sine probatione, absque argumentatione et ratione. Alius est
dicere et loqui cum probatione, cum argumentis et rationibus. Primus
modus est auctoritatis, dignitatis, excellentiae, honoris, maiestatis, domi-
nationis, potestatis et superioritatis. Et sicut sunt duo modi dicendi et
loquendi, ita sunt duo modi credendi proportionabiliter: unus est cre-
dere verbis simpliciter, et dictis absque aliqua probatione et argumenta-
tione, sed per solam auctoritatem dicentis et loquentis; alius modus est
credere per rationes et probationes 1.

Arribat en aquest punt, Sibiuda ens remet a una part anterior
de la seva obra, en la qual ha descrit les caracteristiques de I’honor
de Déu, que és, en definitiva, una consideracié de P'autoritat de Déu,
vista des de I’angle metafisic i moral. Segons les conclusions d’aquest

12. 1b., p. 309-310.

13. Ib, p. 310. Cf. St. Acusti, Contra Academicos I, 20, 43: Nulli
autem dubium est gemino pondere nos impelli ad discendum, auctoritatis at-
que rationis (PL 32, 257).

14. Ib., tit. CCXI, p. 310.



134 JAUME DE PUIG I OLIVER

tractat, I’autoritat de Déu és la més alta que es pot donar en I'es-
cala de I’ésser, ja que Déu és la regla de la veritat i del bé, i per

aixd demana ésser creguda sense cap vacillacié ni cap ombra de
dubte:

Et quoniam iam probatum est ex parte honoris, quod modus credendi
verbis Dei est scilicet credere verbis eius primo et per se, absque pro-
batione, absque testimonio, sed solum quia ipse dicit. Iste enim est mo-
dus credendi, qui ei debetur et convenit. Et etiam sequitur quod modus
dicendi et loquendi Dei, inquantum Deus est, debet esse loqui simpliciter,
sine probatione, sine argumentatione, sine rationibus, tanquam existens
Dominus omnium et Imperator et Rex, tanquam habens omne dominium,
omne imperium, omne mandatum, omne praeceptum, et nihil habens
supra se, sed omnia infra se?’,

Ara bé, és justament en la Biblia que Sibiuda hi endevina el
mode de parlar que escau a lautoritat divina, perqué no abona les
seves afirmacions amb proves, ans les recolza tnicament en el propi
testimoni:

Ergo cum liber Bibliae incipiat loqui per talem modum et formam,
et ita procedit continue in toto processu suo, et talis modus soli Deo
convenit, et taliter ei credi debet; sequitur quod modus loquendi ipsius
Bibliae arguit et probat et ostendit librum Bibliae esse Dei et a Deo, et
quod Deus dicit illa, et qued sunt verba creatoris et non creaturae, nisi
creatura loqueretur ex parte Dei, et hoc idem est. Sive enim Deus loqua-
tur per se sive per creaturam, semper loquitur Deus. Et per consequens
sequitur quod liber Bibliae magis est credibilis et magis debemus ei cre-
dere quia nihil probat, sed simpliciter loquitur quam si probaret, quia in
hoc significatur quod Deus est locutus et dixit illa verba 16,

Per aixd, com a manifestacié de la paraula directa de Déu, la
Biblia és més i més digna de fe com meays raons déna, perqué
aixi és significat que prové de Déu i no dels homes:

Et quia nos debemus credere quicquid Deus dicit eo quia ipse dicit,
ideo debemus magis credere verbis et dictis Bibliae, quia non probantur,
quam si probarentur. Et ulterius sequitur quod, dum minus probat, ma-
gis probat et magis se reddit veracem, quia magis significat quod est a
Deo et quod Deus locutus est. Et exinde sequitur quod magis sunt credi-
bilia verba et dicta Bibliae, et magis vera et solida et firma, et ab omni

15. Ib., p. 310.
16. 1., p. 310.




BL «LIBER CREATURARUMY» DE RAMON SIBIUDA 135

dubitatione remota, quam alia verba aliorum librorum, de tanto de
quanto auctoritas Dei loquentis excedit et superat omnes rationes, omnes
argumentationes et omnes probationes omnium aliorum librorum, qui
sunt hominum; immo nulla est comparatio 7.

De tota manera, aquestes afirmacions de Sibiuda no s’han de
prendre en un sentit radical. I no pas solament per la seva extrema
simplicitat, ans sobretot perqué ell mateix té prou cura de circums-
criure-les a un context ben precis. Efectivament, la conclusié que Si-
biuda extreu de les analisis anteriors és la gran compenetracié que
hi ha entre el llibre de les criatures —és a dir, I’exposicié de la
seva ciéncia— i el llibre de la Biblia; perqué el primer ensenya
que cal creure Déu per la seva sola autoritat, i la Biblia, del seu
cantd, doéna I'ocasié propicia per tal de fer-ho, és a dir, per tal de
seguir els ensenyaments del llibre de les criatures:

Et ex istis apparet summa concordia, summa convenientia inter li-
brum naturae seu creaturarum, et inter librum Bibliae, quia liber creatu-
rarum dicit quod debemus credero Deo primo et per se et simpliciter,
absque probatione, solum quia ipse dicit; et talis est modus loquendi Dei
sine probatione, et ipse liber Bibliae ita loquitur et ita procedit®.

Es a dir, la intencié de Sibiuda consisteix a descriure d’una forma
sumaria els trets essencials d’una hipotética paraula divina, Iexis-
téncia de la qual encaixi perfectament en el context de la seva espe-
culaci6. Sibiuda no va més enlld. En cap moment, per exemple, no
intenta deduir explicitament el dogma de la inspiracié. De fet, no
és pas aquest el problema que e] preocupa. Fidel al seu metode,
es limita a esbossar una fenomenologia de la paraula de Déu que,
literalment, convingui al Ilibre de les criatures, és a dir, al context
d’especulacié racional que ell s’ha proposat de dur a terme. Des
d’aquest punt de vista, és plausible que la fenomenologia de la pa-
raula divina que Sibiuda presenta no sigui necessiriament com-
pleta ni exhaustiva; n’hi ha prou que sigui possible. Perque, fins i
tot esbossant-la d’una manera forga incompleta, Sibiuda trobara la
manera de fer-li dir I'essencial, alld que un cristia no hi pot trobar
a faltar i alld que un apologeta de la fe no pot ometre de subratllar.

17. Ib., p. 310-311.
18. Ib., p. 311.



136 JAUME DE PUIG I OLIVER

v

La segona observacié que Sibiuda exposa fa referéncia al mode
en qué es presenta la paraula de Déu. Les paraules de la Biblia,
que ja hem vist que no aporten arguments probatoris, es caracterit-
zen per la seva forma imperativa, promissiva i comminatoria:

Quia liber Bibliae procedit per modum praecepti et prohibitionis, per
modum promissionis et comminationis: unde praecepit et prohibet, et
promittit promissiones aeternas et beneficia aeterna, et comminatur poe-
nas aeternas et aeterna mala, quae finem non habent. Praecipit enim et
monet; et exhortatur et dat praecepta omnibus hominibus ut faciant
bonum et sint boni, promittendo vitam aeternam et beneficia perpetua;
et prohibet ne faciat mala, comminando de poenis aeternis et malis per-
petuis 19,

Ara bé, aquesta manera de parlar“ no és propia de la criatura,
perqué cap criatura no pot prometre ni donar beneficis, ni penes
eternes, ni pot prometre la resurreccid final, ni predir la fi del mén
o revelar el dia del diluvi universal. Per tant, la Biblia no prové
de ’home, ans del mateix Déu:

Sed iste modus loquendi et dicendi, scilicet, per modum praecepti
cum prohibitione, cum promissione bonorum aeternorum et comminatio-
ne poenarum aeternarum nullae creaturae convenit, sed soli creatori con-
venit, qui solus habet praeceptum et mandatum, dominium et prohibi-
tionem super omnes homines, et qui solus potest promittere et dare be-
neficia aeterna et comminari et dare poenas aeternas, et punitiones aeter-
nas ipsis hominibus. Quae enim diceret creatura: ego iudicabo omnes
homines in die iudicii, et dabo unicuique iuxta opera sua, bonis bona,
et malis mala? Quae enim esset illa creatura, quae ex seipsa et ex sua
auctoritate comminaretur omnibus hominibus praeteritis, praesentibus et
futuris de poenis aeternis, et diceret se fudicare omnes homines, et omnia
facta et verba et cogitationes hominum, et omnia simul discutere et iudi-
care, sicut scribitur in libro Isaiae? Quae creatura diceret: ego resusci-
tabo omnes homines simul, et dabo bonis vitam aeternam, et malis aeter-
nam poenam? Quae esset illa creatura, quae praeciperet et prohiberet et
daret praecepta et prohibitiones omnibus hominibus, promissionibus et
comminationibus aeternis, et quae promitteret omnibus bene operantibus
vitam aeternam, et male operantibus punitionem aeternam? Quae esset
illa creatura quae poterit dicere: delebo omnem hominem de facie terrae
et inducam aquam diluvii super terram, sicut scribitur in libro Genesis? #

19. Ib., tit. CCXII, p. 312.
20. Ib, p. 312




EL «LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 137

Efectivament, si la Biblia no provingués de Déu, només podria
provenir d’un home bo o d’un home dolent. Perd un home dolent,
una criatura perversa no podria enunciar el missatge d’amor i de
bonesa que hi ha a les diverses parts dels llibres sagrats. I, d’altra
banda, un home bo, una criatura recta no es podria atribuir mai
l'autoritat que impliquen les promeses i les amenaces que hi ha als
dos Testaments. Per tant, els llibres de la Biblia han estat dictats
per Déu:

Et apparet, quod cum verba Sacrae Scripturae sunt talia, ut dictum
est, et apparet per processum suum quod nulla creatura ex seipsa et sua-
met auctoritate potuit dicere talia verba. Aut enim esset bona creatura
aut mala. Non potest esse mala creatura, quia verba Sacrae Scriptuae
repugnant malae creaturae totaliter, quoniam verba Sacrae Scripturae
provocant, inducunt et monent quantum fieri potest omnes homines cum
exhortatione et praecepto, promissione et comminatione ad verum bonum
hominis in quantum homo est, scilicet ad verum amorem intra se, et
veram unitatem, societatem et fraternitatem, et pacem et concordiam,
sed mala creatura non potest ex seipsa et ex natura sua amare homines,
nec verum bonum hominis in quantum homo est, nec inducere nec pro-
vocare ipsos homines ad verum bonum hominis... Quare concluditur
quod nulla creatura mala ex seipsa et propria inclinatione poterit dicere
verba Sacrae Scripturae. Nec etiam poterit bona creatura dicere verba
Sacrae Scripturae ex seipsa et proprio motu primo, quia verba Sacrae
Scripturae dicuntur per modum mandati et praecepti, per modum com-
minationis et auctoritatis et dominationis, ut iam dictum est, sed nulla
creatura bona assumeret sibi talem auctoritatem ex seipsa, ut praeciperet
et mandaret et comminaretur de poenis aeternis, et promitteret bona seu
beneficia aeterna; quia tunc non esset bona creatura, immo praesump-
tuosa, quae ex seipsa assumeret sibi talem auctoritatem praecipiendi et
comminandi, et sic loquendi, quae soli Deo pertinent; immo esset pessima
et summe superba et contra Deum: et hoc non potest esse, quia bona
creatura habet in se radicem omnium bonorum. Quare concluditur quod
nulla creatura neque bona neque mala potuit primo dicere ex seipsa et
propria inclinatione et invenire Scripturam Sacram. Ergo restat et con-
cluditur, quod cum ista verba sunt dicta ab aliquo primo, et aliquis di-
xerit ea primo et propria auctoritate, quod vel Deus dixit primo et pro-
pria auctoritate verba Sacrae Scripturae, vel aliqua creatura ex mandato
et voluntate et ordinatione Dei, et non ex seipsa 2.

D’aquesta manera, la forma i el mode de les paraules de I’Es-
criptura delaten també que la Biblia és el llibre de la paraula de Déu.

21. Ib., p. 313.



138 JAUME DE PUIG I OLIVER

\Y%

Perd encara no hem arribat al moll de l'os de]l problema. En
el temps de Sibiuda i en el seu pais hi ha dos llibres més que as-
piren a ser tinguts com la paraula exclusiva i definitiva de Déu:
la Tora, és a dir, I’Antic Testament transmeés als jueus, i 1'Alcora,
el llibre sagrat i el fonament de la civilitzaci6 dels musulmans. Si-
biuda no coneix cap més tipus de revelacié escrita ni de «religié del
Hibre», perd el judaisme i ¢l mahometisme es drecen davant ell com
dos enemics aferrissats i relativament poderosos, si més no perqué
no hi ha manera de trencar llurs conviccions d’una manera massiva
i eficac. Es sens dubte pensant en les pretensions d’aquestes religions
adversaries que Sibiuda introdueix un tercer element en la seva ca-
racteritzacié del llibre sagrat.

Sibiuda ens diu que és ben enraonat de pensar que la Biblia és
la paraula de Déu, perque conté revelacions que depassen totalment
la capacitat de comprensi6 humana. Ningi d’entre els homes no
hauria tingut la imaginacié ni laudacia de posar certes afirmacions
que apareixen en els llibres sagrats:

Unde in libro Bibliae sunt verba, quae sunt supra homines et supra
naturam humanam totaliter; ita quod impossibile est quod homines dixe-
runt talia verba de se primo nec per se, nec invenerunt. Unde nullus
potest dicere nec loqui per se et ex propria scientia illa quae non potest
cogitare, quia omne quod dicitur primo cogitatur in corde. Sed verba
quae scripta sunt in libro Bibliae non possunt primo cogitari ab homine,
nec intelligi, nec imaginari, non possunt primo cadere in imaginationem
hominis, immo sunt supra omnem intellectum, supra omnem aestima-
tionem, et supra omnem opinionem et cogitationem omnium hominum,
et sunt totaliter incogitabilia ab omni homine, eo quia sunt altissima et
profundissima et secretissima. Si ergo verba Scripturae Sacrae sunt ita
alta et extra et supra omnem aestimationem omnium hominum, sequitur
quod si non potuit homo cogitare omnia illa primo nec invenire, quod
etiam non potuit ex se ipso dicere nec loqui 2,

Aquests altissims conceptes sén la revelacié de la Trinitat, de
I’Encarnacié, la concepcié virginal, la preséncia real eucaristica, i
encara d’altres. Es a dir, sén els punts que separen el cristianisme
de les altres religions del llibre, tant pel que fa a la idea de la divi-

22. Ib, tit. CCXIII, p. 315.



EL «LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 139

nitat, com a la teologia de la historia i al culte. Posant émfasi en
la raresa i en la subtilitat d’aquestes grans revelacions, Sibiuda in-
sisteix en el mateix argument que ja hem vist abans. Cap home
no hauria pogut fer tals afirmacions:

Quis enim homo potuit primo cogitare in corde suo et affirmare
et dicere quod tres personae essent realiter distinctae: ita quod una
non est alia, et essent una et eadem essentia et substantia numero: ita
quod una et eadem res numero et essentia essent in tribus realiter dis-
tinctis personis: et quod tres personae essent unus Deus simplex et in-
divisibilis. Hoc enim est supra omnem cogitationem et supra omne cor
humanum, nec aliquis homo potest hoc primo cogitare nec dicere 3.

Item quis homo vel creatura posset primo ex seipsa cogitare aut di-
cere vel affirmare de facto, scilicet, quod Deus factus est homo, et
quod ita est de facto; et quod Deus unitus est humanitati, et humanitas
unita est Deitati in una persona; ita quod humanitas et Deitas sunt in
una et eadem persona: ita quod Deus est homo, et homo est Deus, et
quod hoc actum est in secunda persona Deitatis Trinitatis, scilicet Filii,
et non in prima vel tertia persona Deitatis. Quia ergo homo non potuit
hoc primo cogitare, quae creatura potuit hoc primo de Deo ex seipsa?
Si posset forte cogitari vel dici, quod deberet fieri homo, sed quod de
facto Deus sit factus homo, et quando et quomodo et in quo loco,
quis homo potuit de Deo dicere vel de Deo cogitare? %,

Item quod virgo concipiat in utero suo puerum sine viro, et quod
pariat ipsum puerum existens virgo et permanens virgo post partum;
quis homo potuit hoc primo cogitare, aut dicere, aut affirmare, cum
hoc sit contra usum humanum; et nullo modo possit cogitari aut ca-
dere in cogitatione hominis, quae mulier potuit hoc primo cogitare ex
seipsa? Ergo sequitur quod qui primo hoc dixit vel revelavit, scilicet,
quod virgo deberet concipere et parere, vel Deus fuit, vel ex parte Dei
dixit. Sed hoc scriptum est in libro Bibliae, scilicet in Novo Testa-
mento, scilicet, quod virgo concepit et peperit, et post partum virgo
permansit, et quod ita factum est®.

Praeterea, quae creatura, quis potuit cogitare in corde suo et dicere
quod substantia panis invisibilis, sub colore latens et sub accidentibus,
convertatur et mutetur substantialiter in corpus humanum vivum, et
vinum convertatur in sanguinem humanum vivum? Nulla enim creatu-
ra potuit hoc primo cogitare nec dicere, et tamen dictum est et scrip-
tum in Novo Testamento; ergo sequitur quod Deus dicit hoc, et supra
homines est hoc primo cogitare vel dicere?.

23. Ib., p. 315.
24. Ib., p. 316.
25. Ib., p. 316-317.
26. Ib., p. 317.



140 JAUME DE PUIG I OLIVER

La conclusié s’imposa. Fregant el «credo quia absurdum», Si-
biuda estableix que com més alts i més sobreraonables son les coses
que afirma la Biblia, més dignes sén d’ésser cregudes, puix senyal
que és 'ensenyament de Déu i no el de cap criatura:

Et exinde concluditur quod quanto verba et dicta quae sunt in sacra
Biblia sunt magis alta et supra omnem rationem et sensum, et quanto
magis excedunt naturam humanam, quod magis debent credi; et dum
videntur magis difficilia ad credendum, magis debent credi; quia tum
signum est quod sunt a Deo dicta, et non ab hominibus, et homo debet
credere quicquid Deus dicit. Et exinde sequitur quod quia articuli fidei
Christianae sunt altissimi et supra omnem hominem, quod ex hoc et
propter hoc sunt magis credibiles, et maxime certi et firmi. Et sic pro-
batum est, quod in mundo est unus liber qui est liber Dei et a Deo,
qui nominatur Biblia, continens duo Testamenta: et quod Deus dicit
verba in dicto libro scripta, vel aliquis ex parte sua?.

S’erraria qui veiés en aquesta manera d’enraonar un antiracio-
nalista. Hem dit que Sibiuda frega el «credo quia absurdum», perd
aixd no vol pas dir que s’hi installi, ben al contrari. Si mestre Ramon
posa a contribuci6 de la prova de Porigen divi de la revelaci6é con-
tinguda en els dos Testaments els misteris cristians més grans i es-
pecifics, és per tal de poder excloure amb més comoditat I'objeccié
que li havia de venir fatidicament de part de jueus i musulmans, els
quals, bo i afirmant e] caracter divi de llurs propis llibres sagrats,
rebutgen completament els dogmes fonamentals del cristianisme. Per
als jueus, el Nou Testament és un llibre simplement herétic. Per als
musulmans, Pevangeli cristia és una revelacié absurdament mani-
pulada i plena de contradiccions, que I’Alcora rectifica d’una ve-
gada per sempre. La dialectica de Sibiuda consisteix a capgirar aques-
tes dues objeccions, fent veure el caracter positiu que té la revela-
ci6 de misteris sobrehumans per tal de detectar llur origen preci-
sament divi.

VI

Fins aqui hem vist sumariament la manera com Sibiuda entén
provar lautoritat divina de DIEscriptura, emprant un métode que
hem anomenat fenomenologic per a subratllar esfor¢ que fa l’autor

27, Ib., p. 319.



EL «LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 141

del «Liber Creaturarum» per recolzar la seva conclusié Unicament
en lestudi intern de les caracteristiques essencials del llibre sagrat.
Resseguint ara els tres darrers capitols que Sibiuda dedica al tema
de IEscriptura en la seva obra, entrarem més intimament en la pro-
blematica a la qual Sibiuda es proposa de donar una resposta.

Vist, doncs, ’origen divi de la Biblia, Sibiuda comenga per plan-
tejar el capteniment que I’home ha d’adoptar davant aquest llibre
singular:

Nunc restat ostendere et concludere aliquas proprietates et conclu-
siones illius libri, et qualiter homo se debeat habere erga librum Dei %.

La primera conclusi6 és que I'’home ha de creure les paraules
de la Biblia purament i simplement, sense esperar proves ni argu-
mentacions a favor del que s’hi diu, perqué el qui no volgués seguir
aquest cami es trobaria amb el pas barrat, ja que el llibre de la
paraula de Déu només es pot acceptar sense cap mena de reserva:

Unde postquam ille liber est Dei, et verba illius sunt verba Dei,
sequitur quod homo debet credere totum librum et omnia verba scripta
in libro; ita quod totus liber est credendus firmissime et ex toto corde
absque aliquo dubio: et hoc illo modo qui convenit libro Dei et Deo,
videlicet, simpliciter et sine aliqua probatione et argumentatione, sed
solum quia Dei est et Deus dicit: et hoc est totum fundamentum cre-
dendi ipsi libro®.

Si autem per istam portam et per istud principium et generale fun-
damentum non intrat quis in ipsam Bibliam, sed vult intrare per aliam
portam, scilicet, per rationes et argumentationes, tunc intrare non po-
terit, quia iste est solus modus conveniens tam libro Dei quam ipsi
Deo. Qui enim aliter non vult credere ipsi Deo et libro suo nisi per
rationes et argumentationes, tum facit maximan iniuriam Deo et libro
suo et verbis eius; quia vult ire et intrare in librum Dei contra natu-
ram et modum libri et Dei. Bt ideo necesse est quod talis repellatur a
libro Dei, et liber sibi claudatur, et secreta libri non videat, eo quia
infuriavit librum et Deum, cuius est, et reputat ipsum posse mentiri.

La segona conclusié Sibiuda 1’exposara copiant un text de sant
Bonaventura. Donat que la Biblia conté la paraula de Déu, no hi
pot haver res de fals, d’initil, de superflu, d’inconvenient ni, menys
encara, de mal:

28. Ib., tit. CCXIV, p. 319.

29. Ib., p. 319
30. Ib., p. 319-320.



142 JAUME DE PUIG 1 OLIVER

Ulterius concluditur de libro, quia Dei est et Deus dicit, quod nihil
potest esse falsum in eo, et nihil potest esse inutile, nihil superfluum,
nihil diminutum; et ideo nihil est ibi contemnendum, nihil respuendum,
nihilque iniquum 3,

Tercera conclusié: tot el que diu la Biblia s’acompleix o s’acom-
plira, perqu¢ Déu no pot mentir:

Ulterius concluditur de necessitate, eo quia Deus dicit verba in dicto
libro contenta, quod omnia verba implebuntur, et nihil remanebit in-
completum, quoniam Deus nihil potest facere contra suum honorem.
Unde si non complerentur verba Dei, ipsemet mendax esset. Ideo prop-
ter suum honorem necesse est quod omnia verba impleantur, postquam
verba Dei sunt et ipse dicit 32,

Quarta conclusié: I’home ha d’estimar la paraula divina, perque
és la cosa més intima i proxima de Déu i el representa:

Ulterius concluditur quod, postquam Deus habet librum et verba
Dei sunt in mundo et Deus locutus est, quod homo debet, obligatur
et tenetur diligere et amare Deum et verba Dei, quae processerunt de
ore suo. Unde quia homo debet amare Deum et verba Dei, quae pro-
cesserunt de ore suo. Unde quia homo debet amare Deum primo et
super ommnia, ut probatum est, sequitur quod debet etiam amare verba
sua. Et quia nihil magis propinquum Deo quam verbum suum, quia
verbum suum repraesentat ipsummet, et nihil magis pertinet Deo quam
verbum suum, quia exit de ore suo, et per consequens nihil maius, nihil
excellentius, nihil amabilius quam verbum Dei: et per consequens se-
quitur quod verbum Dei est super omnes creaturas et excellit omnes
creaturas et magis propinquum est Deo et magis pertinet Deo quam
omnes creaturae. Item sequitur quod sicut homo tenetur amare Deum,
ita debet amare verbum suum repraesentans eum 3.

A partir d’aqui, Sibiuda redacta una fervent recomanacié de la
lectura assidua de I’Escriptura, que ens fa pensar en el programa de
la «devotio moderna», que, com és sabut, recomanava el retorn a

31. Ib, p. 320. Cf. St. BONAVENTURA, Breviloquium, prol., 5, 4; ed. B.A.C,
Obras de San Buenaventurd, vol. 1, Madrid 1968, p. 174: Ideo nihil in ipsa
(scriptura) contemnendum tamquam inutile, nihil respuendum tamquam fal-
sum, nihil repudiandum tamquam iniquum, pro eo quod  Spiritus Sanctus,
eius auctor perfectissimus, nihil poterit dicere falsum, nihil superfluum, nihil
diminutum. ’ ’

32. 1Ib., p. 320.

33, Ib., p. 320-321.



EL «LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 143

la sagrada pagina i la reivindicava com un dels prmc1pals aliments
de Pespiritualitat cristiana:

..et per consequens sequitur quod postquam homo habet in seipso
locum in quo possunt recipi verba Dei, scilicet ipsum cor, debet reci-
pere in corde verbum Dei, et praeparare cor suum ad recipiendum
verba sua. Et nulla alia verba debet primo in corde suo recipere, sed
debet implere totum cor suum de verbis Dei3.

Et quia etiam verbum Dei repraesentat Deum et exit de ore Dei et
mittitur a Deo, sequitur quod qui recipit verbum Dei in corde suo, re-
cepit Deum; et qui habet verbum Dei in corde suo, habet Deum in
corde suo, et quia portat verbum Dei in corde suo, portat Deum .

Et quia verbum Dei est vivum, sicut Deus vivit, cuius est, et exit
de ore eius; ideo necesse est quod vivificet ipsum cor, et faciat ipsum
iucundum et laetum. Et quia est calidum, quia est ardens igne amoris,
ideo calefacit cor, et facit ardere et inflammari in amore. Et quia est
verum et certum, ideo firmat ipsum cor in veritate, et solidat, et illu-
minat et clarificat. Et quia est virtuosissimum et potentissimum et sum-
me activum et operativuam; ideo operatur in corde subito et mutat ad
se, et protegit et defendit. Bt quia verbum Dei est altissimum, ideo ele-
vat ipsum cor et trahit ad altissima 3,

Es per aixd que Sibiuda resumeix totes aquestes conclusions en
una frase programatica: 1’home ha d’escoltar, estudiar, tenir i legir
el llibre de la paraula de Déu:

Et sic patent aliquae proprietates verbi Dei et libri sui, in quo sunt
verba Dei: et etiam qualiter se debet homo habere ad librum Dei et
verbum Dei; quoniam debet primo Dei librum studere, audire et ha-
bere et legere ¥,

VI

Sibiuda és un autor expeditiu, que sap anar de dret al seu ob-
jecte. Basant-se en el meétode general del seu llibre, ha situat la pa-
raula de Déu en el mén; perd, cristia i tedleg de professi6 com és,
ha d’evitar un doble escull: que la paraula de Déu es confongui
massa facilment amb una cosa entre les coses, amb un simple re-
sultat de I’especulacié humana que pot arribar a conéixer-la i des-

34. Ib., p. 321.
35, Ib.
36. Ib.

37. Ib.



144 JAUME DE PUIG I OLIVER

criure-la; d’altra banda ha d’evitar que la paraula de Déu aparegui
com un element pertorbador de 1’ordre huma o com un simple esde-
veniment tangencial i supertranscendental, sense cap relacié veritable
amb el mén. Aquests sén els dos problemes que intentarad resoldre
en els dos darrers capitols dedicats al tema de la paraula divina.

En el primer, desenvolupa la idea de la transcendéncia de la
paraula de Déu respecte de totes les altres criatures, que, de bell
antuvi, és plantejada a un nivell especificament metafisic:

Duo autem sunt nobis manifesta, quae habemus et tenemus de Deo
in hoc mundo, scilicet creaturae suae et verba sua. Sed ista duo non
sunt aequalia, quia verbum Dei est supra hominem et supra omnem
creaturam, et omnis creatura exivit de nihilo, sed verbum Dei exit de
ore Dei3®,

Aquesta diferéncia essencial d’origen té una repercussié imme-
diata en l'esfera de I'accié. La paraula de Déu s’imposa a la cria-
tura, la domina, la transforma i la gira, perqué cap criatura no pot
resistir a la paraula de Déu:

Et ideo verbum Dei, quia est maius omnium creaturarum, habet
potestatem et dominium supra omnem creaturam, et omnis creatura
subiecta est totaliter et penitus verbo Dei: et ideo impossibile est quod
aliqua creatura possit resistere verbo Dei: et ideo verbum Dei mutat
creaturam, et ipsa creatura non potest mutare verbum Dei, quia est
inmutabile, invariabile, sicut Deus, a quo est. Et quia verbum Dei est
efficacissimum, virtuosissimum et summe operativum et activum; ideo
subito, quando mittitur et venit super creaturam, mutat eam sine ali-
qua resistentia, et omnis creatura obedit verbo Dei¥.

Dit aixo, Sibiuda fa un pas més i assenyala el perque ultim
d’aquesta dependencia absoluta de la criatura envers la paraula de
Déu. Tot ha estat creat per la paraula de Déu. Notarem de passada
que aquestes afirmacions de Sibiuda no sén demostrades, ans intro-
duides un xic «ex abrupto», per tal, sens dubte, de no deixar de

dir allo que un cristid ja sap, per altres fonts, sobre la paraula de
Déu:

Item omnis creatura summe distat a verbo Dei, quia per verbum
Dei omnis creatura facta est, et de nihilo venit in esse per virtutem

38. Ib, tit. CCXV, p. 322,
39. Ib.




EL «LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA ’ 145

verbi Dei, quia habet omnem virtutem et potestatem Dei a quo est.
Unde Deus per verbum et dicendo creavit omnes creaturas; et ideo
omnis creatura subiecta est totaliter verbo Dei, quia per ipsum esse
habet et etiam portatur et sustinetur in esse. Unde quia Deus dixit
creaturae factae sunt: et si non dixisset nulla creatura facta fuisset, et
sic omnis creatura ideo est, quia Deus dixit. Unde primum quod exit
a Deo est verbum suum, et per ipsum omnia alia creantur et recipiunt
esse de nihilo. Et sic apparet maxima inaequalitas inter verbum Dei et
ipsas creaturas, et quod necesse est, esse omnem creaturam subiectam
verbo Dei %,

Establerts aquests principis, Sibiuda n’extreu les conclusions prac-
tiques que li sembla més interessant de subratllar. La primera és
que Déu, en donar la seva paraula a ’home, li va donar molt més
que quan li lliura totes les altres criatures:

Item Deus dedit homini creaturas et verba sua, sed plus dedit,
quando dedit verba sua, quam quando dedit creaturas suas, de quanto
plus valent verba Dei, quam omnes creaturae. Et sic Deus duobus mo-
dis consolatur hominem, scilicet per creaturas et per verba sua: et plus
per verba, quam per creaturas, quia creaturae sunt de nihilo, sed verba
Dei exeunt de ore Dei4l.

Per aix6 I’'home ha d’apreciar més intensament el do de la pa-
raula de Déu que no pas el de la creaci6, i una altra actitud seria
racionalment contradictoria.:

Et ideo sicut sponsa plus consolatur de verbis sponsi, quam de arrha
sibi missa et de muneribus; et subditus magis appreciat verba regis,
quam munera, et magis consolatur; et filius bonus plus consolatur de
verbis patris, quam de muneribus: ita homo plus debet appreciare verba
Dei quam creaturas, quae sunt munera Dei data sicut arrha, et plus
debet gaudere de verbis Dei quam de creaturis sibi datis ad serviendum.
Si ergo tantum consolatur in creaturis Dei, magis debet consolari et
laetari in verbis Dei. Et si recipit creaturas Dei cum tanta diligentia,
magis debet recipere verba Dei et cum maiori reverentia. Bt si appre-
ciat creaturas Dei, multomagis debet appreciare verba Dei. Valde enim
contra racionem est, quod homo cotidie utatur creaturis Dei, et quod
contemnat verba Dei, et nolit audire verba Dei%.

40. Ib.
41. 1Ib.
42. Ib, p. 322-323.



146 JAUME DE PUIG I OLIVER

Per la mateixa ra6, ’home ha de fer més cas de la paraula de
Déu que no pas de qualsevol paraula humana, per més important
i profunda que pugui ser:

Magis debet homo audire et legere verba Dei quam verba hominis,
magis debet audire verba creatoris quam verba creaturae, et magis debet
audire illum, qui creavit omnia, quam illum, qui est creatus inter om-
nia de nihilo. Magis debet audire verba illius qui non potest mentiri,
sed est veritas, quam illius qui potest mentiri et decipi et decipere; et
magis debet audire verba illius qui vivit in aeternum, quam hominis
mortalis et qui iam mortuus est et non vivit; et magis debet audire
verba illius a quo creatus est, et qui dedit ei suam imaginem, et a quo
recepit quidquid habet, quam verba illius a quo nihil accepit: magis
debet audire verba illius qui continue servat eum in esse et indesinenter
largitur, et dat ei sua beneficia, sine quibus non potest esse, quam illius
a quo nullum beneficium recipit, nec potest recipere, nec potest ali-
quid sibi dare. Magis debet audire verba illius qui promittit sibi vitam
aeternam, quam illius, qui nihil promittit, nec aliquid potest dare. Mul-
tomagis debet audire homo, qui est opus, verba illius, qui fecit eum,
et sui factoris, quam illius qui factus est, et magis verba Domini, quam
servi; Regis, quam subditi; et Omnipotentis quam nihil potentis; et
illius qui de se est infinitum et omne bonum, quam illius qui habet in
se radicem omnium malorum; et illius qui habet omnem hominem iu-
dicare, quam illius qui iudicandus est; et multo magis debet delectari
in studendo et legendo verba et librum Dei, qui creavit illum, quam
illius qui creatus est. Si ergo homo facit oppositum istorum, maximam
iniuriam et contumeliam facit Deo creatori suo et verbis eius®.

Tornem a trobar en aquests paragrafs la referéncia a la lectura
i a lestudi de la Sagrada Escriptura. Gairebé gosariem afirmar que
tot aquest capitol dedicat a la transcendéncia de la paraula de Déu
ha estat escrit sota la pressi6 de les idees de la «devotio moderna».
Altrament es fa dificil de comprende per qué Sibiuda insisteix tant
i tant en aquest tema, justament en un llibre que és adregat «omni
conditioni hominum» % i assenyaladament a tots els cristians «ut
quilibet sit munitus et certus et solidatus in fide catholica contra
impugnatores fidei, ut nullus decipiatur et sit paratus mori pro ea» *.
Sense Iexplicacié que proposem, també es fa dificil de compren-
dre per qué¢ Sibiuda estampa en aquesta obra afirmacions com és
ara que per la paraula de Déu han estat creades totes les coses, pro-

43. Ib., p. 323-324.
44, [Ib., proleg. p. 32+
45. Ib., p. 29*,




EL «LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 147

posicié que no és susceptible d’ésser racionalment demostrada i
que demana Pacolliment d’un public especificament fidel. En canvi,
és ben logic de suposar que tota I'exposicié sibiudiana sobre la pa-
raula de Déu és influida pel corrent d’espiritualitat moderna que
s’esta obrint cami en aquests moments i que a Catalunya ja ha tin-
gut un representant important en la persona de fra Antoni Canals.

VIII

En el darrer capitol dedicat a l'estudi de la paraula de Déu, Si-
biuda s’esfor¢a per demostrar d’una manera grafica fins a quin punt
I'home pot arribar a ésser-ne intimament influit i de quina manera
la paraula de Déu s’ordena a l’home, bo i conservant tothora la
seva propia transcendencia especifica en tant que element divi. Par-
tint del simil de 1’alimentacié corporal, Sibiuda afirma que la vida
de I’anima necessita també el seu aliment propi:

Sicut autem corpus indiget cibo et nutrimento, ut vivat et nutriatur
et conservetur et augmentetur, aliter periret et moreretur; ita similiter
anima indiget cibo et potu et nutrimento et alimento, ut augmentetur
et nutriatur et conservetur in vita sua, quae est amor bonus, gaudium
et spes et comsolatic secundum Deum 4.

A diferéncia dels elements corporals que nodreixen el cos, els
que nodreixen I'anima sén d’ordre espiritual i intellectual:

Et quoniam nutrimentum et cibus et alimentum debet habere con-
venientiam seu convenire cum re quae alitur et nutritur, et debet in-
trare in rem nutriendam et uniri cum ea, aliter non nutrit; ... quia ani-
ma est spiritualis et intellectualis et nullo modo terrestris nec elemen-
talis, ideo nutriri et vivere debet de cibis et nutrimentis et alimentis
spiritualibus et intellectualibus, et non corporalibus nec terrestribus, tam-
quam de sibi similibus, quae solum possunt intrare animam per suam
praesentiam 7.

Més encara: aquests elements que, fets presents a I'Anima, no-
dreixen la seva vida, no poden ser més que elements divins, per-
queé I'anima és creada a imatge de Déu i perqueé, donada la seva

46, 1b., tit. CCXVI, p. 324.
47. Ib,



148 JAUME DE PUIG I OLIVER

naturalesa espiritual, és 1’dnic element de] moén que té un accés im-
mediat a la divinitat:

Et quia anima est ad imaginem Dei facta, et nullum est medium
inter animam et Deum, ideo debet nutriri et alimentari de cibis et ali-
mentis et nutrimentis divinis, quae immediate procedunt a Deo. Et quia
verbum Dei exit de corde Dei et procedit de ore eius et potest intrare
in cor animae et eam penetrare; ideo anima debet nutriri et vivere,
crescere et sustentari in verbis Dei, quae procedunt de ore eius: et
solum verbum Dei est proprium alimentum, proprius cibus et proprium
nutrimentum ipsius animae et cordis®.

Ben entes, 'anima té una vida propia que es desenvolupa inde-
pendentment de la recepci6 de la paraula de Déu; perd 'dnima que
no Pescolta no pot progresar en 'amor de Déu i en la vida moral
ordenada que el «Liber Creaturarum» demostra que ha de portar:

Sicut ergo cibus terrestris et alimentum corporale intrant in corpus
iam prius vivum, et ipsum augmentant, nutriunt, corroborant et con-
servant, ita verbum Dei, quod intrat cor et animam iam prius vivam
et viventem, augmentat ipsam et nutrit et corroborat, conservat et sus-
tentat in amore Dei et spe bona et gaudio et consolatione et in omni-
bus quae pertinent ad vitam animae et cordis .

Es per aquest biaix que Sibiuda resol el problema de la trans-
cendéncia de la paraula de Déu. Elevant '’home a una vida supe-
rior i més plena, que desenvolupa al maxim les seves propies possi-
bilitats, la paraula de Déu prossegueix i culmina I'obra que la con-
templaci6 de les criatures inicia en I’home; perqué si la rad natural
porta I'home a descobrir Déu, la paraula divina acceptada conve-
nientment, segons la manera que Sibiuda ja ha tingut cura de pre-
cisar, fa tornar ’home un veritable familiar de Déu, un intim de les
coses divines:

Ecce quanta propinquitas hominis ad Deum, quanta assimilatio, quan-
ta unitas, quanta Dei bonitas, quia verbum quod exit immediate de
corde Dei, intrat cor hominis, verbum quod procedit de ore Dei, intrat
in anima hominis. Et nihil propinquius Dec quam verbum eius; ideo
totaliter trahit cor hominis et animam apud Deum, unde exit, et facit
cor hominis unum cum corde Dei%,

48. Ib., p. 324-325.
49. Ib., p. 325.
50. 1b., p. 325.




EL «LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 149

Deus manifestavit seipsum homini, tam per creaturas, quae sunt a
Deo, quam per verba quae dicit: sed magis propinque s¢ manifestavit
per verba quam per creaturas, quia verba exeunt immediate de corde
Dei et directe tendunt ad cor hominis, et ipsa verba sunt magis fami-
liaria homini et propinqua quam creaturae; quia etiam ipse homo habet
verba et dicit ea et loquitur et habet, et in multis concordat cum Deo,
quia Deus loquitur et dicit, et homo loquitur et dicit, et sic verba con-
veniunt Deo et homini. Et sic multum est familiaris et propinqua cog-
nitio Dei per verba sua, et sic ipse homo, et per creaturas Dei et per
verba Dei, potest venire ad Deum et ipsum invenire, et scire intentio-
nem et voluntatem Dei; ergo homo debet seipsum exercitare tam in
creaturis Dei quam in verbis Dei, ut se propinquet ad ipsum, et fiat
familiaris cum: Deo 5i.

X

Hem afirmat més amunt que Sibiuda presentava en el «Liber
Creaturarum» un assaig de filosofia religiosa entorn de la paraula
de Déu. Ara, a I’hora de les conclusions, podem ja determinar quin
és l'abast d’aquesta filosofia.

A parer nostre, el «Liber Creaturarum» aporta dos unics ele-
ments interessants. El primer consisteix en la indagacié de la pa-
raula de Déu a partir d’unes claus hermengutiques de tipus feno-
menologic, és a dir, d’estudi i contrast de la paraula escripturistica
en relacié amb les altres paraules humanes, partint d’una idea de
la divinitat que ha estat elaborada anteriorment. El segon element
interessant és I’estudi del capteniment que I’home ha de tenir en-
vers aquesta paraula singular, que és deduit, d’'una banda, a partir
dels deures generals de I’home a lesguard de Déu i, d’altra banda,
del mateix tipus de resposta que la paraula divina tendeix a suscitar
en el seu destinatari.

Aquesta és, en definitiva, 'aportacié del «Liber Creaturarum»
al problema de la comprensié de I'Escriptura. Tots els altres ele-
ments que hem anat trobant en l’especulacié sibiudiana s6n tradi-
cionals en la literatura cristiana anterior.

Escrit en temps de crisi —després del temporal del Cisma i
quan apuntaven ja els nous corrents humanistics — el «Liber Crea-
turarum» déna una bella sorpresa en el seu intent de fonamentar
una indagacié sobre la paraula de Déu que parteix d’un meétode

51. Ib., p. 327.



150 JAUME DE PUIG I OLIVER

no dogmatic. A nosaltres no ens pertoca de judicar si aquest me-
tode és encertat o ambigu. Sera sens dubte més interessant de pre-
guntar-nos fins a quin punt aquesta metodologia s’imposa al mateix
Sibiuda.

El «Liber Creaturarum» ens delata, nogensmenys, que el seu
autor és dominat pel neguit de demostrar que la religi6 cristiana
és imprescindible per a I’home, si aquest, com a tal, ha de dur una
vida digna d’ell mateix. Es per aquesta causa que, escrivint una obra
teoldgica, Sibiuda exposa una Scientia de homine. Ara bé, aixd im-
plica que algii ha posat en qiiestié la religié cristiana, allegant pre-
cisament un ideal humi distint del que proposa el cristianisme.
Aquesta posicié és la d’alguns humanistes catalans del temps de Si-
biuda. Contentem-nos evocant rapidament Iescepticisme elegant d’un
Bernat Metge o les pagines que escrivi fra Antoni Canals per tal
d’evitar que s’esgarriessin definitivament els seus contemporanis ena-
morats de les virtuts del mén roma antic, fins al punt de preferir-
les als exemples de I'evangeli. L’originalitat de Sibiuda rau en el seu
intent de bastir una sintesi de la doctrina cristiana presentada com
I'ideal propiament huma, a la veritable altura de I’home com a tal
Des d’aquest punt de vista, el «Liber Creaturarum» ha de ser con-
siderat com una de les primeres respostes teologiques que suscita
Phumanisme naixent.

A partir d’aqui és més facil d’entendre per que Sibiuda tracta
el problema de I’Escriptura amb una mectodologia certament inso-
lita i aparentment inadequada, I també es pot comprendre per que
en cap moment no diu res entorn d’uns problemes tan essencials en
tota consideracié sobre I’Escriptura com la inspiracié i el canon.

El seu problema és tunicament el d’obrir la pregunta per la pa-
raula de Déu d’una manera humanament plausible (utrum sint verba
Dei) i el d’elaborar una criteriologia que permeti eventualment d’iden-
tificar-la {quae sint verba Dei). El marc del «Liber Creaturarumy
nc va més enlla. I és justament aquesta sobrietat la que ens indica
el sentit de les especulacions sibiudianes sobre la paraula de Déu.
Sibiuda parla per als nous corrents de pensament, s’adreca a uns
destinataris que s’estan amarant d’humanisme, entra en didleg amb
ells i s’esforga per demostrar-los que una posicié d’interés huma-
nistic no és «a priori» incompatible amb el fet —i totes les conse-
qiigncies que se’n deriven — de PEscriptura.

Es sens dubte interessant de constatar que aquesta actitud és




EL <«LIBER CREATURARUM» DE RAMON SIBIUDA 151

adoptada per un home certament influit pels corrents de la «devo-
tio moderna». El lector ens dispensard que ara li provem aquest
punt, perqué¢ la nostra intencié és de fer-li present una altra cosa.
A Catalunya, en el moment de I’entrada en escena de I'humanisme,
els primers que entaulen un didleg amb els representants d’aquesta
tendéncia sén els homes de la «devotioc moderna». Ja hem esmentat
fra Antoni Canals. Ara ens cal afegir-hi Ramon Sibiuda. Reputem
la dada interessant, perqué¢ ens permet de comengar a dibuixar un
mapa de tendéncies, d’escoles i de tarannas que tindran altres culti-
vadors durant el segle xv, des dels traductors dels classics fins als
traductors de la Biblia, en una interrelacié travessada per tota la
tensi6é ideologica dels temps nous, que també s’insinuaren amb em-
penta a Catalunya, encara que finalment no llevaren aquells fruits
que Yobra dels iniciadors semblava que havia de fer inevitables.

Jaume DE PUIG I OLIVER
Placa St. Jaume, 1
BARCELONA

Summary

In the «Lliber Creaturarum» of Ramon Sibiuda, the Scripture
form an object of investigation to which one can apply the same
method that the author uses to establish rationally the fundamental
truths of the world of theological morality, as it was lived at the
beginning of the 15th. century. The influence of the first humanistic
currents, in the same way as the influence of the «devotio moderna»,
give as a result an anthropocentric treatment of the theme of the
Scripture. In this way, the work of Sibiuda includes a first study of
religious philosophy, which, applied to the Scripture, resolves itself
into a philosophic-apologetic critericlogy of the Word of God.





