
95

ÉS L’ÈTICA MÈDICA MUTABLE?

S. Dexeus
Acadèmic corresponent

INTRODUCCIÓ

En els últims temps el terme “ètica” s’ha utilitzat abastament.  Em
dóna la impressió que quan més mancats estem d’ètica, més se’n
parla i surt més citada a tots els mitjans de difusió i fins i tot en el
llenguatge de cada dia. Fets i decisions que afecten a tota la humanitat
es justifiquen  amb una ètica peculiar, basada en la llei del més fort,
menyspreant decisions d’organismes supranacionals amb
normatives i regulacions que han estat acceptades per tota la
comunitat internacional.
En el camp de la ciència les discrepàncies són ben evidents. El que
està permès en un estat pot ser criminalitzat en un altre. El progrés
de la ciència, i especialment el de la biomedicina, s’ha vist
obstaculitzat sistemàticament no només per raons ètiques o
confessionals, sinó a vegades per a omplir les necessitats
informatives d’alguns mitjans que no busquen la veritat sinó la
notícia sensacionalista que es ven bé.
Però la desinformació o la frivolitat informativa, en tot el que es
relaciona amb la ciència, és el pas obligat que porta al terrorisme
científic. Això predisposa a la societat en contra dels científics, en el
nostre cas els metges, que poden ser considerats com a ciutadans
amb un poder incontrolable.
La investigació biomèdica difícilment es pot desenvolupar amb la
sospita que es tracta d’actes antisocials o en col·lisió directa amb les
normes de la societat. En el decurs de la història de la ciència tenim
exemples constants de grans científics i pensadors que no es van
atrevir a fer públiques ni a divulgar les seves troballes i idees per por
a ser lapidats per la ceguesa dels poders polítics, confessionals o
fàctics. A altres el reconeixement els va arribar després d’ésser
defenestrats, a vegades pels seus mateixos col·legues.
Malgrat tot els avenços de la ciència aporten llibertat. Però no podem
oblidar que qualsevol nova llibertat fa por als poders obscurantistes
i als pusilànims que prefereixen emparar-se en l’empirisme i la
creença sobrenatural.
La societat no pot exigir al científic una capacitat normativa, i encara
menys legislativa. Si el científic ha de respectar el compromís que té
amb la societat que li facilita els mitjans per a desenvolupar la seva
activitat, la societat no pot esperar ni exigir que la ciència accepti el
pacte o el consens políticament correcte. Les respostes de la ciència
en les situacions en que pot fer-ho són clares i inequívoques (1) i
molt probablement revolucionàries, si més no per a un determinat
“establishment” social.

La defensa d’una determinada ètica científica demana, en primer
terme, una informació correcta al profà, sigui un ciutadà d’un país
democràtic o estigui al càrrec d’alguna funció legislativa, per a que
pugui prendre una determinada posició, lliurement elegida. Aquestes
circumstàncies no se solen donar i el públic profà, i en el cas de la
biomedicina ho som gairebé tots, sol estar sotmès a una informació
tergiversada o incompleta, el que no li permetrà tenir una opinió
fonamentada.

DEFINICIÓ D’ÈTICA

Potser la definició d’ètica més clara és considerar-la com la ciència
filosòfica que determina  el sentit i la rectitud del comportament
humà segons unes normes i uns principis.
Deia Aranguren que la filosofia d’aquest segle seria pura bioètica i
que la filosofia convencional seria substituïda per la biofilosofia.
Amb això volia dir que els gran avenços biotecnològics, que ja eren
ben palesos abans del seu òbit, acabarien centrant el debat filosòfic
del futur, que és el nostre actual present.
La bioètica té una peculiaritat pròpia que és el seu caràcter canviant,
atès que fites que eren aparentment impossibles d’assolir, són
superades amb una gran rapidesa pels nous avenços, que exigeixen
posicionament nous (2).
Dit això, queda pràcticament contestada la pregunta, l’interrogant,
que obre l’enunciat de la controvèrsia. Però en tot cas hi ha una
sèrie de matisos i condicionaments que no permeten una resposta
tan taxativa.
És evident que el metge és, més que una altra cosa, un científic i
com a tal el seu objectiu és la recerca de la veritat, tant pel que fa a
la recerca com en la praxi diària, en alguna cosa tan concreta com
és, per exemple, el diagnòstic.
La ciència s’està convertint en un autèntic repte moral per a la
humanitat i això és degut a què la noció de progrés ha passat de
buscar  adequació al medi natural  a ser un domini sobre aquest, on
les necessitats es creen i es controlen.  El domini del nostre destí,
la possibilitat de “crear” un embrió, o de decidir sobre la nostra
mort, són realitats que espanten i poden condicionar reaccions
totalment contràries al progrés de la ciència i fins i tot al
desenvolupament d’una medicina notablement efectiva (medicina
regenerativa, noves tècniques de reproducció assistida,...). El profà
nota que les normes que regulen la convivència  en una societat

Rev. R. Acad. Med. Catalunya, 2007; 22: 95-98



Revista de la Reial Acadèmia de Medicina de Catalunya - Volum 22, número 3, Setembre-Desembre 2007

96

democràtica, són superades constantment pel progrés científic. I
ben sovint els mitjans de comunicació participen desinformant o
creant un autèntic “terrorisme científic”, que fomenta un sentiment
de descontrol i de por front al poder, que falsament es vol atribuir a
científics considerats com a moderns alquimistes empírics.

BIOÈTICA I SOCIETAT: QUÈ ÉS MUTABLE?

És evident que un paràmetre important per analitzar l’estabilitat de
la bioètica, o si es prefereix la seva aparent mutabilitat, és l’impacte
que té sobre la societat civil, no la científica, qualsevol novetat en el
camp de la biotecnologia.  Però de quina societat estem parlant?
S’ha dit que la baixa de les creences està portant a una societat
atea. La meva opinió és que la societat actual és aclapadorament
politeista i els deus nous, els diners, el sexe i el poder, arriben a la
categoria de valors absoluts, substituint a les religions.
El científic d’avui ja no pot practicar  la supèrbia, o si es vol la
seguretat,  que va seguir al determinisme newtonià i els seus dubtes
o conflictes ètics donen pas, com a mínim, a una reflexió humil.
Considero que el pensament filosòfic bioètic haurà de ser el substitut
de les ideologies i haurà d’aconseguir que l’home s’emmarqui dins
de les seves autèntiques possibilitats. Aquest fet permetrà adaptar-
se a una realitat que està canviant. Sóc conscient del gran
voluntarisme que hi ha en el que acabo d’escriure, però considero
que amb aquesta orientació seria possible adaptar-se a l’horitzó
impredictible dels avenços científics. I això sense les contradiccions
que avui hi ha entre la ciència, la legislació i la bioètica.
Aquesta desconnexió del científic amb la societat que l’envolta ja va
ser anunciada per Ortega i Gasset quan preconitzava “la vitalització
de la ciència, el que vol dir dotar-la d’una forma compatible amb la
vida humana i per a la qual va ser feta”.
Enquestes relativament recents (Comissió assessora per a l’estímul
de la cultura científica) assenyalen que el 54.8 % de la població
catalana considerava que el desenvolupament científic fa que la
societat sigui menys humana i un percentatge gens menyspreable
(37.45 %) pensava que la ciència té més perills que avantatges...  No
obstant entre els enquestats només el 81.5 % sabia que l’aire calent
puja enlaire i un 41.5 % que són els gens del pare els qui determinen
el sexe dels fills, front a un 96 % i un 51 %, als USA o a l’UK.
Encara que s’ha repetit molt, no podem oblidar que el científic es
deu a la societat de la que prové. D’ella rep els mitjans per a
progressar en el seu treball, en les seves investigacions, i els
descobriments que fa no són per un simple atzar sinó que són la
culminació d’un procés maduratiu que sorgeix en un segment
determinat de la societat (3). Per tant l’home de ciència ha de res-
pectar les normes dictades per una societat democràtica, de la que
forma part i de la qual n’acceptat les regles de convivència.
Tot i que se suposa aquesta disponibilitat del científic, per a respec-
tar les regles del joc democràtic, no podem oblidar tampoc que el

progrés científic és ràpid i molt rarament rep una resposta de la
societat que vagi mitjanament paral·lela a la velocitat del progrés
científic i tècnic.

LEGISLACIÓ, ÈTICA I PROGRÉS CIENTÍFIC

L’any 1998 James Thompson i els seus col·laboradors van ser els
primers científics que van aconseguir derivar i cultivar cèl·lules
mare embrionàries a partir del blastocist humà, un embrió
d’aproximadament 200 cèl·lules.  Malauradament la descripció de
la tècnica de transferència  nuclear (TN) va transcendir al públic
profà amb el nom de clonació.  Totes les connotacions negatives
que comporta aquest mot van ser magnificades pels mitjans de
difusió.
Estic segur que si s’hagués emprat únicament la terminologia cien-
tífica de transferència nuclear la majoria de debats que hi ha hagut
no s’haguessin produït.   No hi haurien participat persones que es
regien únicament per criteris confessionals peculiars i rígids i, el
que és pitjor, notablement desinformades. La confusió entre TN
reproductiva i terapèutica ha estat constant.
La utilització de la TN per a la recerca mèdica no té res a veure amb
la seva utilització per a crear un ésser humà. I ha estat considerada
per diferents consells assessors i comitès d’ètica com acceptable,
sempre que la recerca segueixi els principis que garanteixin la seva
bona finalitat i hagi estat sotmesa a una anàlisi prèvia.  Però les
coses no poden limitar-se  a una simple declaració de bones
intencions i la societat reclama una normativa que reguli les
pràctiques conflictives que actualment quedarien reduïdes al  que
podríem dir fisiopatologia del genoma humà i a les tècniques de
reproducció assistida.
Els legisladors demanen sovint al científic no solament una
informació completa sinó també una orientació normativa, sense
tenir però en compte que tota investigació mèdica està plena
d’incògnites, que només el desenvolupament correcte de la hipòtesi
de treball potser pugui arribar a aclarir.
Em sembla obvi que al científic no se li pugui exigir cap capacitat
normativa sinó únicament una informació sobre les finalitats que es
volen aconseguir, i que no es pot assegurar que s’obtinguin, o que
no varien segons les troballes que es vagin produint.
Cal reconèixer que l’investigador no pot controlar totes les
possibilitats o novetats que derivin del seu treball i per tant aquesta
aparent inexactitud o desconeixement‘poden ser causa d’una certa
intranquil·litat en el legislador que haurà d’adoptar una política de
reserva mentre no s’aclareixin algunes incògnites que es plantegin.
Si prenem l’exemple del genoma humà, se sap que en ell hi ha
molta més informació de la que podria esperar-se dels gens. Abans
de la seqüenciació completa del genoma humà es pensava que la
nostra dotació genètica era entre 100.000 i 150.000 gens. Però la
xifra que es creu actualment certa és molt més baixa, i sense que se



97

sàpiga de forma segura s’estima que està al voltant dels 22.000 gens.
Però els gens constitueixen només l’1.5 % del genoma i a la resta se
li ha donat el nom d’ADN “ferralla” o “escombraria”. Sí en canvi que
es pot assegurar que en el genoma humà hi ha 3.000 milions de
parells de bases, a les que s’atribueixen totes les funcions del genoma.
Actualment les investigacions només abasten un petita proporció
de la totalitat del genoma (1 %), uns 30 milions de parells de bases.
S’ha pogut demostrar que la quantitat d’ADN que es transcriu en
ARN no està completa. Com a mínim es transcriu el doble del què
esperàvem i és possible que n’hi hagi una proporció més gran. En
una entrevista recent un estudiós del genoma humà, Tom Gingeras
(4) deia “Tenim una tendència molt gran a  classificar com a poc
rellevant tot el que no entenem. En aquest cas (el genoma humà)
potser no sabem mesurar l’efecte del que es transcriu a l’organisme,
ni disposem encara de l’instrument per a fer-ho”.
És lògic que el legislador, o el bioètic, que intenta esbrinar l’essència
d’un problema, vagi molt en compte alhora de  donar tant un judici de
valor com moral sobre qualsevol dels molts temes nous que es van
plantejant.   Per tant no ens ha de sorprendre que es fili molt prim en
les exigències davant de qualsevol tipus d’anàlisi genètica i la facilitat
amb que s’efectuen altres proves diagnòstiques (infeccions per VIH,
serologies, determinacions de DNA-HPV, etc.), malgrat les
repercussions negatives que la divulgació de determinades
informacions poden tenir sobre la privacitat del malalt.
Si es té en compte la definició d’ètica, segons la qual es determina
la rectitud d’un comportament d’acord amb unes normes i principis,
no podem deixar de banda les directrius que marquen de forma
clara l’activitat dels ciutadans. És a dir, l’ètica no pot aconsellar una
conducta en contra de la legislació vigent; per un principi ètic, o
confessional o moral, es pot exercir l’objecció de consciència, però
no és aconsellable oposar-s’hi amb actes contraris a la llei.
Tenim molts exemples de casos en que la legislació de diferents
països, i fins i tot dins d’un mateix estat, hi ha una interpretació
diferent de les prestacions sanitàries. Així fa uns anys la interrupció
de la gestació era un acte permès a la Gran Bretanya. Dones d’altres
països anaven a avortar a Londres, degut a la impossibilitat de fer-
ho en el seu país d’orígen. En un país nòrdic les dones anaven a
Londres per avortar mentre les angleses anaven a aquell país per
fer tractament d’inseminació artificial. El govern italià actual és
tremendament restrictiu pel que fa a les tècniques de reproducció
assistida. Així les parelles estèrils italianes han d’anar a altres
països per intentar una gestació.
A l’estat espanyol, Andalusia està preparant una llei que autoritzarà
la TN terapèutica, amb independència del que decideixin
l’administració central i la seva comissió nacional de reproducció
assistida.
Cal també tenir en compte que els criteris ètics han anat variant
amb el pas dels anys. El que està estigmatisat,  o posat en dubte, en
un cert moment, veiem com és acceptat al cap d’uns quants anys, no
solament perquè el progrés científic ha resolt alguns interrogants

sinó també perquè l’acceptabilitat social es va flexibilitzant al llarg
del temps.
Un tema ètic d’una gran actualitat el planteja el coneixement, amb
l’estudi del genoma humà, per a descobrir les relacions existents
entre la variabilitat de la dotació genètica i la resposta, en termes de
seguretat i eficàcia, front a un determinat fàrmac.  És el que es
denomina farmacogenètica. La farmacogenòmica abasta l’estudi
sistemàtic de tot el genoma (ADN) i els seus productes (ARN) en
relació amb els processos de disseny, descobriment i
desenvolupament dels medicaments.
La donació de mostres biològiques pels estudis farmacogenètics no
hauria de comportar cap problema ètic ni jurídic si es respecta el
principi d’autonomia del malalt. La farmacogenòmica es beneficia-
ria de la TN amb finalitat terapèutica i per tant hauria d’estar condi-
cionada a les normes legals que s’aprovessin.  Dubto, però, que les
objeccions morals i ètiques es plantegin, en el cas d’administració
de medicaments capaços de curar malalties que avui no tenen
solució, pel fet d’haver estat obtingut mitjançant un estudi
farmacogenòmic. Si l’enfocament bàsic contempla aspectes
d’acceptabilitat pel que fa al futur de l’home, la llei procura que la
ciència s’adapti als criteris legislatius d’una societat democràtica i
plural.
En el seu discurs d’ingrés com a acadèmic numerari Joaquim Tor-
nos i Mas (6) va fer referència a una sèrie d’aspectes legislatius, en
relació al desenvolupament científic, que transcric seguidament:
Les constitucions de països del nostre entorn cultural, inclosa
l’espanyola,   consideren el desenvolupament científic com un bé
d’interès general que ha de ser protegit i impulsat.  Precisa Tornos
que la societat comença a reclamar el condicionament de la llibertat
absoluta en el camp de la recerca, per raons morals.  La recerca
origina a vegades situacions d’incertesa i sovint el científic no pot
determinar les conseqüències es que derivin de l’aplicació d’aquell
progrés sobre la salut de la societat i de les pesones. I així es parla
de “societat de riscs”
Al científic se li exigeix honestedat en els seus planejaments. Al
jurista se li demanen respostes immediates sobre el què és
acceptable o no. Així es pot arribar a un veritable “diàleg de sords”
entre científics i juristes. Els primers exigeixen que se’ls doni
seguretat en la seva tasca de recerca. En canvi el jurista es dirigeix
al científic demanant-li que determini quines seran les conseqüències
del seu treball, fet que el científic sovint desconeix.  Lògicament el
legislador ha d’actuar amb una actitud de precaució, i aquesta acti-
tud el científic pot arribar a considerar-la com a conservadora o
castradora del principi de  la llibertat per a la recerca.

A TALL DE CONCLUSIONS

Qualsevol projecte nou en el camp de la biomedicina s’ha de consi-
derar a partir de l’equilibri que resulta del balanç entre benefici i

S. Dexeus - És l’ètica mèdica mutable?



Revista de la Reial Acadèmia de Medicina de Catalunya - Volum 22, número 3, Setembre-Desembre 2007

98

BIBLIOGRAFÍA
1. Etxenike Landiribar P.M. Las incertidumbres de un mundo en evolución: libertad
y límites de la ciencia. Forum Deusto. 2001; Vol 1: 21-39.
2. Dexeus S. La vida democrática :La vida política desde la ciencia, la ética y la cul-
tura.  Pags 223-251. Forum Deusto 1990
3. Peran Mesa S. Aproximación indeterminista a los sucesos actuales. El País, 14 de
febrero 1990
4. Gingeras  T.  Entrevista en El Pais. 16 de Noviembre 2005
5. Ruiz- Canela M. Farmacogenómica: un nuevo desafío para la ética de la investiga-
ción. Premio Junta General del Principado de Asturias. Sociedad Internacional de
Bioética.  2004.
6. Tornos J. La investigació científico médica  i el paper del jurista. Discurs de recepció.
Reial Academia de Medicina de Catalunya. Marc  2005.

risc. El control es pot fixar en diferents nivells: ètic, legislatiu, o per
un conveni internacional.
Molts problemes bioètics que avui centren la nostra atenció s’aniran
resolent a mesura que millorin tant el nostre coneixement com la
tecnologia que s’utilitzi.
En alguns casos podríem preguntar-nos si és la tecnologia la que
dicta les normes ètiques o si és l’ètica la que domina l’aplicació de
la ciència i la tecnologia.
Aquest dilema en molts casos se soluciona degut al progrés
imparable de la ciència  que es beneficia de les dificultats que
poden derivar de donar un criteri ètic en el cas del progrés ràpid
dels coneixements en el camp de la biomedicina.
La utilització d’informació genètica pot ser causa de problemes
jurídics, però no es pot ignorar que actualment ja hi ha una política
empresarial que controla l’accés dels treballadors mitjançant proves
físiques i psicològiques.  És evident que la informació genètica pot
tenir repercussions limitant la dignitat humana. Cal esperar que
només s’utilitzi en un context clínic, però hem de saber que no
disposem de mecanismes que controlin un mal ús, excepte el res-
pecte degut als principis ètics i a les normes legals.

CONCLUSIÓ

Josep M. Mascaró

Crec que ha estat un debat molt animat, però és hora d’acabar. Després d’escoltar a uns i altres sembla evident que hi ha un
consens en que dins del camp de l’ètica mèdica hi ha molt que és mutable. Aquesta controvèrsia no necessitava conclusions. Era
perquè cadascun de nosaltres sortís meditant sobre el que s’ha escoltat aquí. Dels molts anys que vaig viure a París recordo la frase
de la divisa d’aquella ciutat: Fluctuat nec mergitur: es mou, navega, però no s’enfonsa. Igual passa amb l’ètica mèdica, canvia, però
hi ha unes regles que continuen. A tots l’agraïment per l’esforç i l’entusiasme. D’aquest debat crec que tots en sortirem enriquits.

La ciència, el dret i la bioètica coexisteixen, tot i que en alguns casos
entren en col·lisió. És obvi que el judici sobre qualsevol projecte de
recerca  pot tenir valoracions diferents si se’l considera des d’un
punt de vista purament bioètic o estrictament científic.
El bon criteri i la responsabilitat d’uns i altres  facilitarà la resolució
dels problemes bioètics i la recerca s’enfocarà cap a projectes en
els que la dignitat humana sigui respectada.




