- Tel. (+34) 93 302 6495 - Fax. (+34) 93 302 2118 - info@cidob.org

ona, Espafia

CIDOB - Calle Elisabets, 12 - 08001 Barcel

ndacion

Fu

REVISTA CIDOB D’AFERS
INTERNACIONALS 73-74.
Lo intercultural en accion,
iIdentidades y emancipaciones.

www.cidob.org




Revista CIDOB d’Afers Internacionals, nim. 73-74 p. 91-121

Interculturalidad y globalizacion:
el desafio de una poética de la
solidaridad

Danilo Martuccelli*

RESUMEN
El articulo se interroga sobre la manera de producir la solidaridad entre actores distintos y distantes en
la era de la globalizacion. Después de una breve revision de sus formas tradicionales y sus limites actua-
les, el texto explora criticamente ciertas propuestas contemporaneas y propone un modelo general. A
través de la capacidad de establecer un impacto comprensivo en toro a ciertas pruebas individuales,
se deberan sentar las bases intelectuales de la solidaridad. Un modelo que abre a un programa de
investigacion intercultural con vocacion politica.

Palabras clave: comunicacion intercultural, identdad cultural, solidaridad, globalizacion, relaciones
culturales, opinion publica, cosmopolitismo

La comunicacién intercultural se plantea, por lo general, en dos niveles. Por un lado,
en el dmbito microsociolégico, extraflamente subordinado al espacio nacional, en torno casi
exclusivamente de la problemdtica especifica de la integracién y del intercambio entre autéc-
tonos ¢ inmigrantes (digamos un interculturalismo restringido o territorializado). Por el otro,
en un nivel macrosocioldgico, lo intercultural aparece cada vez mds como un esquema de

*Profesor de Sociologia, Université de Lille.
Centre National de la Recherche Scientifiqgue (CNRS)
dmartuccelli@nordnet.fr



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

lectura del mundo contempordneo, de sus conflictos internacionales y de los grandes desa-
fios de los comienzos del siglo XXI (se puede llamar un inzerculturalismo geopolitico).

A pesar de sus diferencias, estos dos niveles se confunden muchas veces entre si. A
veces, por malas, muy malas razones, como cuando se pasa sin cuidado de conflictos (o
guerras) internacionales a tensiones interétnicas locales en sociedades pluralistas, cuando
la referencia a lo que sucedid en la ex Yugoslavia sirve de pantalla para afirmar —contra
tantas evidencias empiricas— la explosién futura de las sociedades occidentales a causa del
multiculturalismo... Otras veces, con mejores intenciones, el error no es menos activo:
de la integracion de los inmigrantes dentro de las sociedades nacionales se infiere la posi-
bilidad de comunicacién entre todas las culturas, o si se prefiere, de la plasticidad y del
cardcter hibrido de toda cultura en la modernidad se supone la facilidad de su intercam-
bio pacifico. La relacién entre los niveles es compleja y el andlisis sociolégico tiene que
liberarse tanto del optimismo beato de unos como del pesimismo guerrero de otros.

En este articulo nos centraremos en un problema especifico y transversal a estos
dos grandes niveles. Si la interculturalidad, en su raiz, supone el horizonte de una comu-
nicacién, ;cémo abordar este desafio en la fase actual de globalizacién? Esto es, ;cémo
comprender el desafio de la comunicacién intercultural més alld de las fronteras nacio-
nales (y de los problemas especificos de integracién y de comunicacién entre individuos
que viven en una misma sociedad) y de las estrategias de poder internacionales (y de los
problemas especificos de competencia y de control entre bloques politicos en recom-
posicién)? Reformulemos entonces la pregunta: ;cémo debe comprenderse la comuni-
cacién intercultural —y su significacién politica— entre individuos que viven en diferentes
sociedades? Como veremos, para hacer frente a este interrogante y, sobre todo, para pro-
ducir una indispensable solidaridad global, serd necesario mostrar los limites de una serie
de distinciones analiticas que hoy en dfa se estdn convirtiendo en barreras insuperables:
la desigualdad, la desconexidn, la diferencia o la lejania. ;Cémo comunicar con indivi-
duos de los cuales todo nos separa y frente a cuya alteridad, dicho sea de paso, la dife-
rencia cultural no es sino uno de los pardmetros del problema? Una variante de este tipo
podria ser designada como un interculturalismo cosmopolita o universal, pero en la medi-
da en que el problema excede la interculturalidad en sentido estricto del término, es tal
vez mejor denominarla como una poética de la solidaridad.

Entendamos de manera habitual por poética el estudio de la relacién entre un texto,
discurso o representacién y sus efectos sobre un publico; salvo que en el caso de la poéti-
ca de la solidaridad el objetivo no es suscitar el placer, el interés o la inmersién en el rela-
to, sino un impacto comprensivo a consecuencias politicas potenciales. Sin que esta
preocupacién se limite a ello, es preciso interrogar los efectos posibles de la estructura de
las narrativas analiticas para realizar esta tarea. ;Cémo poner en préctica, de manera con-
creta, esta perspectiva? En un universo que no serd ni completamente global ni enteramente
local en los préximos afios, pero si una mezcla variable de ambos en funcién de précticas,

92 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

organizaciones, sociedades, etc., el desafio de establecer pasarelas entre grupos sociales disi-
miles y distantes —pero también, como lo veremos, semejantes y préximos— es uno de los
retos politicos e intelectuales mds importantes del siglo naciente. Esfuerzo tanto mds difi-
cil que los imperativos de la investigacién social son siempre “locales, demasiado locales”,
y que las retdricas contestatarias son rédpidamente, “globales, demasiado globales™. Y, sin
embargo, es precisamente en este universo dificil de aprehender en el cual la intercultura-
lidad cosmopolita —la poética de la solidaridad— tendrd que desenvolverse.

A continuacién, abordaremos la cuestién desde de una sola pregunta: ;qué tipo de
trabajo intelectual hay que privilegiar hoy para producir este tipo de solidaridad? Para
ello, procederemos en cuatro etapas: una vez recordadas las tres grandes fuentes tradi-
cionales de la solidaridad y sus impases en la fase actual de la globalizacién (primera y
segunda parte), haremos una muy breve presentacién de ciertos esfuerzos contempors-
neos en esta direccidn (tercera parte), antes de desarrollar en la cuarta y tltima parte lo
que me parece son los ejes mds prometedores para un proyecto de este calibre.

LAS RAICES DE LA SOLIDARIDAD

La solidaridad existe en la medida en que los individuos se aproximan, es decir, en
que desarrollan el sentimiento que sus condiciones de vida los unen entre si. Sin esta
ecuacion, sin esta transcendencia tan particular, la solidaridad entre los actores sociales
no puede existir (Duvignaud, 1982). La solidaridad, sean cuales sean sus vinculos, se
distingue de la compasién o la piedad en que, en estas dltimas, la emocién se circuns-
cribe a una empatia frente al sufrimiento ajeno, y se genera incluso muchas veces un
sentimiento de superioridad moral entre los individuos. En el caso de la solidaridad, por
el contrario, prima una concepcidn de la justicia y la necesidad de encadenar las liber-
tades y los derechos de los actores entre st —lo que supone un fuerte principio de hori-
zontalidad. En el primer caso, por e¢jemplo, se trata mds de ayudar individualmente a
los pobres que combatir colectivamente la pobreza. En el segundo, sin embargo, el punto
fundamental es la lucha politica contra las injusticias, cualquiera que sea la generosidad
ordinaria de los ciudadanos. No es nada extrafio, por ende, que la compasién o la pie-
dad se inscriban en una descendencia religiosa y que la solidaridad (la “fraternidad” de
la revolucién francesa) sea una nocién fundamentalmente politica.

De manera esquemdtica, la solidaridad ha sido histéricamente construida, por lo
menos desde las sociedades industriales, a través de tres grandes mecanismos, general-
mente interrelacionados entre sf: las causas explicativas de un contexto; la toma de con-
ciencia de los intereses comunes; asi como la semejanza social y cultural. Si el marxismo

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 93



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

no es —ses necesario afirmarlo?— el dnico modelo, su importancia histérica, y la seduc-
cién durante décadas del modelo de critica que propicid, hacen de él una buena guia
para presentar, rdpidamente, los contornos cldsicos de esta ecuacion.

En primer lugar, el descubrimiento de las causas. Por muy alejadas que éstas estén
de las experiencias sociales, se supone que no puede haber produccién durable de la soli-
daridad sin comprensién causal de los fendmenos sociales. Los actores, en funcién de
sus posiciones, estdn sometidos a experiencias de dominacién similares. Todo trabaja-
dor sufre la explotacién en una sociedad capitalista; y todo capitalista, cualesquiera que
sean sus intenciones personales, explota en esta misma sociedad a los trabajadores. Si las
experiencias de clase son el resultado directo de las luchas de poder, es preciso estudiar
—desvelar— las causas ocultas de la explotacién para poder tener una incidencia real sobre
los eventos del mundo. La solidaridad es la hija prédiga del conocimiento.

En segundo lugar, la toma de conciencia. Una vez se ha realizado el esfuerzo anterior,
atin es preciso para que la historia se ponga en marcha, que los actores sociales tomen con-
ciencia de su comunidad de intereses. Es el momento propiamente estratégico de la soli-
daridad. Las variantes, incluso si nos limitamos solamente al marxismo, han sido diversas:
de la dialéctica entre posicién de clase y conciencia de clase (la clase en si y la clase para
si), a la nocién de sujeto histérico de Lukdcs o a la ecuacién entre hegemonia y su corola-
rio contestatario —el bloque histérico en Gramsci, y su larga descendencia. En verdad, si
se trata de un solo aspecto, muchas veces esta etapa se desdobld. Por un lado, el proceso
de toma de conciencia stricto sensu, la concienciacién de los actores como dijo Freyre, o el
combate perenne contra la ideologia dominante. Por otro, la dimensién propiamente estra-
tégica y el necesario establecimiento de alianzas entre clases sociales o partidos politicos
para participar o ejercer el poder en una sociedad (desde estrategias unidimensionales de
clase, hasta alianzas interclasistas, pasando por toda una amplia gama de acciones en fun-
cién del peso relativo de la «clase revolucionaria» en los bloques asi constituidos).

En tercer lugar, la similitud de las experiencias. Si las causas estructurales dan cuen-
ta de los intereses objetivos de un grupo social —iluminando de esta manera la estrate-
gia a optar—, adn es preciso que esta estrategia se encarne, en los hechos sociales, en
experiencias similares entre los miembros de un grupo social. Es esta comunidad de esti-
los de vida, que va desde la proximidad urbana, como Engels lo entrevié con inteligen-
cia a propésito de la clase obrera inglesa en la primera mitad del siglo XIX, a la similitud
de una cultura y experiencia popular, mds tarde obrera (Thompson, [1963] 1988), que
hace posible la emergencia de un sentimiento grupal —y que en todo caso facilita enor-
memente el proceso especifico de movilizacién colectiva.

En esta ecuacién, la 16gica descendiente fue muchas veces cortocircuitada por la 16gi-
ca ascendente. Fue la similitud de experiencias sociales y culturales, la famosa divisién
entre “ellos“ y "nosotros®, la que engendré de manera inmediata una toma de conciencia
-y, por ende, una toma de distancia frente a los otros— y favorecié la busqueda de ele-

94 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

mentos causales. Pero poco importa, para nuestro propdsito actual, la dindmica real que
existid entre estos elementos. Durante mucho tiempo, el andlisis politico fue de este tipo:
la comprensién genuina de las causas de la dominacién debfa comandar —porque se supo-
nfa que los comandaba directamente— los otros dos peldafios. No se puede olvidar que
fue el apego a esta lectura estructural lo que hizo que, durante tantas décadas, en el seno
de la sociedad industrial capitalista, todas las luchas sociales fueran traducidas y subordi-
nadas al avatar del movimiento obrero (Touraine, 1965) o percibidas como contradic-
ciones “secundarias” (las luchas nacionales, campesinas, feministas, etc.).

Por supuesto, la clase obrera no fue el tnico actor que movilizé el marco de la soli-
daridad. En las sociedades industriales, el sentimiento nacional también hizo lo propio.
Aungque la l6gica de produccién fue en este caso mds abierta (a veces incluso operd de mane-
ra inversa), el resultado fue el mismo. La nacién, como se sabe, fue el primer acto de afir-
macién de los nacionalistas cuya construccidn, alrededor de un conjunto de experiencias,
se basé en la creacién de un mito, esto es, en un discurso sobre los origenes de un grupo,
ya sea a través de la ficcidn instituyente del contrato social o de la pertenencia a un colec-
tivo cultural transhistérico (Gellner, 1983; Hobsbawm, 1990). Aqu{ tampoco no nos
importan mucho las variantes. En la totalidad de las experiencias, la solidaridad nacional
(v la ecuacién que ella establece entre similitudes culturales, intereses comunes y causas)
aparece como el fruto de una narracién colectiva que facilita la creacién de una identidad
grupal (quién se es, o quién se puede llegar a ser), a través un proceso histéricamente selec-
tivo y politicamente orientado que apunta a crear una identidad, privilegiando ciertas dife-
rencias (que son connotadas afectivamente) y descartando otras (y por ende a otros).

He aqui la trinidad analitica de la solidaridad: causas-intereses-experiencias. La 16gi-
ca de comunicacién que la anima es inseparable de la 18gica de exclusién —y de conflic-
to— que la atraviesa. De ahi, como olvidarlo en vistas a lo que fue la historia del siglo
XX, los dos rostros de la solidaridad: el de la emancipacién y el de la dictadura; el de la
defensa de un colectivo dominado y el de la imposicién del designio de un grupo sobre
otro. Pero mds alld de sus vicisitudes, ya sea por la Clase o por la Nacién (o por otros
entes histdricos), la solidaridad fue el combustible politico de las sociedades industria-
les. ;Qué sucede en la fase actual de la globalizacién?

LOS IMPASES DE LA SOLIDARIDAD

Cada una de las tres fuentes de la solidaridad mencionadas conoce hoy en dia difi-
cultades importantes, hasta tal punto que no es exagerado hablar, por momentos, del
agotamiento de la solidaridad como combustible de la vida politica.

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 95



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

1. En primer lugar, los limites de la explicacion causal. Por supuesto que no se trata
de cuestionar la necesidad, incluso reconociendo sus especificidades y limitaciones epis-
temoldgicas, de producir explicaciones de tipo causal pero en dominios tan vastos como
el andlisis societal, 0 atin mds, la interdependencia de fenémenos globales; las nociones
de causa o de homologia estructural se revelan, muchas veces, demasiado coercitivas.
Por lo demds, cuando se movilizan nociones de este tipo a un alto nivel de abstraccién,
inevitablemente, se incurre en usos alusivos.

Para ser mds precisos: la fuerza de la teorfa de la plusvalfa, cualquiera que sean sus
reales méritos explicativos y cientificos —objeto de vivas discusiones entre los econo-
mistas—, provino de su capacidad a transmitir una inteligencia inmediata de la explota-
cién. Cada asalariado podia percibir, casi intuitivamente, la fuerza del razonamiento: el
beneficio era el resultado de un trabajo no recompensado. Esta causalidad posicionaba
entonces un actor —el proletariado— alrededor de una similitud estructural que lo opo-
nfa, mds o menos directamente, a otro actor —la burguesia. Pero en el proceso actual de
globalizacién, la interdependencia multiple y jerarquizada que la caracteriza hace que la
percepcidn de los fenémenos sociales a través del engranaje de las causalidades —cual-
quiera que sea la virtud epistemoldgica de las explicaciones asi avanzadas— conspire las
mids de las veces contra el principio mismo de la solidaridad. Se advierte ya con fuerza
este proceso a nivel de las consecuencias de las acciones que, por locales que sean, pose-
en cada vez mds repercusiones globales dificiles de controlar (Held, McGrew y Goldblatt,
Perraton, 1999; Bauman, 2002, capitulo 7).

Tomemos un solo ejemplo, inmediato y familiar: la secuencia expositiva de los tele-
diarios frente a una catdstrofe natural. El relato se desarrolla por lo general en tres momen-
tos: primero, en la focalizacién emotiva del drama en el mismo escenario, cuando la
palabra y la imagen, confrontadas con la catdstrofe, se dan directamente a los indivi-
duos. Desde este nivel no aflora ninguna explicacién; sélo la tragedia de la condicidn
humana. Segundo, desde el lugar del drama, pero a distancia de éste, cuando aparecen
los testimonios de diferentes agentes sociales (médicos, bomberos, ejército, ayuda inter-
nacional, etc.) que dan cuenta de sus dificultades en la lucha contra los estragos de la
catdstrofe. Y, finalmente, en tercer lugar, a distancia del drama, y para cerrar el docu-
mental, el andlisis realizado por parte de un experto o de un responsable politico, el cual
avanza las explicaciones de la catdstrofe y sus repercusiones posibles. Entre las “causas”
y las “experiencias” la distancia es tal que ello imposibilita el engendramiento de la soli-
daridad. Por supuesto, mds vale conocer las verdaderas causas de un fenémeno que igno-
rarlas, pero ;c6mo no ser sensibles al hecho de que no toda causalidad social establecida
es —o puede ser— un agente inspirador de la accién? (para un ejemplo de las tensiones
entre conocimiento y accién en el dmbito escolar, véase Martuccelli, 2002b).

Quedémonos un instante mds delante del televisor y fijémonos esta vez en la secuen-
cia filmica de un documental explicativo de las repercusiones de la globalizacién sobre los

96 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

productores agricolas en un pais del Sur. En la estructura narrativa reencontramos el tridn-
gulo precedente. La primera parte del documental nos presenta imdgenes sobre el trabajo
agricola con sus terribles condiciones de empleo, explotacién y abuso, eventualmente los
efectos de la naturaleza y del cambio climdtico. En segundo lugar, se nos presenta progre-
sivamente, paso a paso, por lo general con una real voluntad pedagdgica, todos los ele-
mentos de una larga, muy larga cadena: los capataces locales, los mediadores del mercado
local, los actores del mercado nacional, los grandes grupos econémicos nacionales y sus
vinculos con grupos extranjeros, segun los casos la corrupcién de las autoridades, la evo-
lucién del precio de la materia prima en cuestién en las bolsas de valores y las razones mul-
tiples que explican su evolucién (causas geopoliticas, buenas o malas cosechas, especulaciones
diversas, etc.), en fin, al final de la cadena, y lejos, muy lejos de todo esto, el acto simple
del consumidor en un pais del Norte. La larga cadena visualizada termina, y es, por supues-
to el tercer nivel, con un comentario especializado que, analizando las imdgenes a contra-
pelo, explica cdmo la variacidn final del consumo y el precio en el Norte condiciona
fuertemente la realidad y la vida cotidiana de los productores agricolas en el Sur.

Dejemos de lado la virtud o la pertinencia explicativa real del documental, y cen-
trémonos en su légica enunciativa. ;Puede una presentacion de este tipo producir la soli-
daridad, y por ende, la accién? ;No es mds bien, a pesar de sus buenas intenciones,
exactamente lo contrario lo que riesga ser producido? Frente a esta avalancha de engra-
najes, ;c6mo no pensar que el actor inicial, el productor agricola del Sur, se sentird “aplas-
tado” por una sinergia tal de procesos ante los cuales no puede sino desarrollar un
sentimiento de impotencia? Las Bastillas no ejercen su seduccién para la accién que
cuando aparecen como préximas y posibles. No es pues, el andlisis causal lo que esta en
cuestién, pero su capacidad a ser, en un mundo globalizado, el pivote de la solidaridad.

2. Lo dicho a propésito de la causalidad es ain mds evidente desde el punto de vista
de los intereses. En un mundo globalizado la agregacién de intereses comunes se con-
vierte en un problema cada vez mds agudo. La diferenciacién social creciente, y el hecho
evidente que cada actor tenga, en un mismo momento, intereses contradictorios, hace
de la unidén de intereses una estrategia particularmente espinosa. Por supuesto, toda coa-
licién politica (partidos o movimientos sociales) requiere la constitucién de un objeti-
vo comun, pero la razén utilitaria que en tltimo andlisis orienta esta perspectiva, presenta
escollos insuperables, cuando los actores sociales tienen conciencia del cardcter inevita-
blemente contradictorio de sus multiples intereses. Aquello que, durante mucho tiem-
po, logré ser puesto entre paréntesis dentro del dmbito nacional (a causa, no lo olvidemos,
de la subordinacién de algunos de ellos al tema central de las luchas obreras) hoy en dia
estalla masivamente.

Nada lo ejemplifica mejor que el éxito y los limites del movimiento de altergloba-
lizacién. Pensemos en el Foro Social Mundial y su concepcién actual como un punto
de encuentro y no como un punto de decisién entre redes diversas. Con mds de 6.000

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 97



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

organizaciones diferentes, cada una de ellas con perspectivas y metas distintas, la solu-
cién aparece como la tinica razonable, al menos, por el momento. En un mundo glo-
balizado, es dificil —o imposible— obtener un consenso sobre un texto o una campaifia.
A lo mds, lo que ha logrado el Foro ha sido la definicién de actividades comunes, como
la marcha contra la intervencién armada en Irak el 15 de febrero de 2003 que tuvo una
repercusién mundial. El evento fue, sin duda, importante, y el New York Times no se
equivocd al afirmar, en un célebre editorial, que a partir de esa fecha en el mundo hay
s6lo dos grandes superpotencias: los Estados Unidos y la opinién publica mundial. Pero,
por el momento, la segunda tiene dificultades evidentes en transformarse en accién... Y
el problema estd lejos de ser una novedad. Desde hace décadas, el movimiento obrero
es testimonio de dificultades insuperables para producir una accién sindical suprana-
cional eficaz (entre otros, Levinson, 1974).

Las razones —y los ejemplos— son maltiples. Los intereses conocen una fragmentacién
ilimitada. Frente al cierre de una industria, por motivos de deslocalizacidn, los actores
sociales pueden tener reacciones esquizofrénicas: condenar politica y moralmente la deci-
sidn y, al mismo tiempo, por ejemplo, incrementar las ventas del grupo econémico que
toma la decisién (como fue el caso de Renault en Bélgica después del cierre de la fébrica
de Vilvorde). Otras veces, es un mismo individuo el que sufre las contradicciones: un padre
de familia puede estar preocupado por el paro de los jévenes, en general, y de su hijo en
particular y, no obstante, apoyar a los sindicatos o la reglamentacién en curso que, al pro-
teger su situacién de empleo (obstdculos al despido, salarios, condiciones de trabajo, etc.)
dificulta, segin algunos, el ingreso en el mercado de trabajo de los mds jévenes'. E inclu-
so dentro de la condicién femenina o la situacién de las minorfas étnicas, cada vez es mds
patente el corte que tiende a establecerse entre sus miembros segdn éstos pertenezcan a
estratos sociales elevados o bajos —la emergencia de una clase media negra americana con-
traponiéndose al deterioro de las condiciones de vida de los miembros afroamericanos del
hipergueto y de la infraclase (Wilson, 1987). Y cémo no evocar los limites tanto en tér-
minos de movilizacién social como de alianzas politicas propias de las coaliciones arco iris
o los movimientos antisistémicos desde hace décadas, en los cuales se pusieron tantas espe-
ranzas desde la perspectiva de la emergencia posible de una nueva contra-hegemonfa mun-
dial (entre otros, cf. Laclau y Moulffe, 1985; Wallerstein, 2004).

Atin mids, incluso cuando el objetivo es comun, la movilizacién global estd lejos de
ser evidente. Nada lo ejemplifica mejor que el reto ecoldgico. Si la toma de conciencia de
su realidad y de su importancia no ha dejado de aumentar desde el informe del Club de
Roma en los inicios de los afios setenta, esta concienciacién estd lejos de traducirse en una
movilizacién consecuente. Ciertamente, los progresos son reales desde los esfuerzos eco-
l8gicos cotidianos hasta los acuerdos internacionales por reducir progresivamente las emi-
siones que afectan a la capa de ozono, pero detrds de la conciencia de un objetivo comuin,
los intereses son demasiado divergentes para alimentar, durablemente y a falta de un sen-

98 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

timiento agudo de crisis, una movilizacién. Desde la afirmacién del presidente de los
Estados Unidos sobre el cardcter no negociable del estilo de vida americano o el rechazo
por parte de las autoridades chinas, hasta por lo menos el afio 2012, de una apertura de
discusiones al respecto, sin olvidar los fariseismos de tantos otros paises, las posiciones son
muy divergentes. La razén principal procede de la naturaleza misma de una vida social en
la cual los efectos de los fendmenos se difractan de manera disimil. Los problemas ecolé-
gicos conciernen globalmente el planeta, pero de manera desigual. La contaminacién sélo
es democrdtica en apariencia, contrariamente a lo que algunos han afirmado demasiado
rdpido (Beck [1986] 2001), y hoy como ayer, frente a las amenazas naturales o las catds-
trofes inducidas por el hombre, la panoplia de acciones a disposicién de los actores es
siempre importante. Y, muchas veces, es mds rdpido y menos oneroso buscar soluciones
individuales a problemas estructurales, que tratar de dar con soluciones globales. ;Cémo
olvidar que ya en £/ Decamerdn de Bocaccio, los ricos florentinos se refugiaron lejos de la
ciudad para protegerse y salvarse de la epidemia? ;Cémo pasar en silencio el hecho de que
si la peste en la Edad Media golpeé de manera relativamente uniforme a todos los grupos
sociales, hoy en dia los indices de salud varfan significativamente entre grupos sociales en
el seno de una misma sociedad? (Wilkinson, [2000] 2002). El progreso del conocimien-
to social hace por lo demds cada vez mds factible una perspectiva de accién de este tipo,
puesto que cada vez mds un nimero creciente de actores anticipan el costo para ellos de
una movilizacién colectiva, ante el cual prefieren optar por la légica de la patata caliente
—en medio de una gran opacidad social transmitir a los otros la factura del problema en
cuestién (Foucauld y Piveteau, 1995; Martuccelli, 2001).

La modernidad es inseparable de la interrelacién creciente de los individuos entre
sy, por ende, de la expansién de un sentimiento de dependencia reciproca que alimenta
la famosa solidaridad orgdnica de la que hablé Durkheim. Pero a todas luces, frente al
desafio de la globalizacién, esta forma de conciencia y su percepcion como interés comun
es insuficiente para producir un tipo de solidaridad capaz de traducirse en accién. Si los
actores sociales tienen cada vez mds competencias criticas en el espacio publico (Boltanski,
1990), la disimilitud de los intereses hace cada vez mds dificil la movilizacién o el com-
promiso en acciones a didmetro global. Por supuesto, todo individuo no sélo es un actor
parcial sino también un espectador imparcial, como sefialé Adam Smith. Es decir, todo
individuo, no sélo estd movido por intereses particulares sino también por una exigen-
cia de universalidad, una cierta nocién del bien comun y del interés general, de la cual
no puede usualmente desentenderse completamente (incluso a través recursos retéricos
o fariseos) (cf. la lectura propuesta por Boudon, 2000). Pero el recurso planteado por el
espectador imparcial es insuficiente cuando el problema es la comprensién reciproca
entre actores diferentes y distantes, y sobre todo cuando el objetivo es la solidaridad —una
forma particular de compromiso con los otros. Una vez mds, el tema ecoldgico es un
buen ejemplo de esta disociacion.

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 99



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

3. Por tltimo, como hemos visto, la solidaridad se concibié durante afios como una
consecuencia de la contigiiidad espacial, la proximidad social y la similitud cultural. Se
suponfa que la solidaridad era mds o menos inmediatamente producida por la vida social
y que, por ende, el problema fundamental era darle consistencia y durabilidad a través
justamente de la agregacién de intereses y la inteligencia causal de los fenédmenos. Por
supuesto, el pensamiento social advirtié répidamente la existencia de distancias cultura-
les importantes detrds de las proximidades sociales (como establecid la escuela de Chicago
desde los afios veinte), pero en el fondo nada de ello atentd seriamente contra la idea de
una produccién espontdnea de la solidaridad por la dindémica misma de la vida social.

Es imprescindible distinguir al respecto dos grandes obstdculos. En primer lugar, un
obstdculo de naturaleza propiamente socioeconédmico: en las dltimas décadas la fragmen-
tacién social se ha acentuado en muchos lugares. Las distancias sociales entre los parados
y los ocupados, los miembros de las diferentes minorias, entre el sector publico o priva-
do, entre las generaciones o los géneros, o entre los diferentes asalariados afectan las posi-
bilidades de identificacién interclasista en las sociedades nacionales, pero hace de este
obstdculo précticamente un escollo insalvable a nivel mundial. La separacion socioeco-
némica de un grupo social, aquel que Reich ha denominado los “analistas simbélicos” es
tal que en la percepcidn de sus intereses se sienten cada vez mds desligados de sus conna-
cionales, y tienden a vivir mds en enclaves separados (Reich, [1991] 1993). Una tenden-
cia que se acentta con la consolidacién de una clase dirigente transnacional.

A este primer obstdculo se afade otro de indole mds bien sociocultural. Las gra-
mdticas de vida se multiplican en la modernidad apareciendo fronteras o fisuras cultu-
rales de un nuevo tipo que cortan transversalmente los grupos sociales entre si. En el
seno de una misma categoria social, cada vez es mds frecuente la existencia de indivi-
duos culturalmente diversos, y se produce una superposicién de mosaicos. Un fenéme-
no que el proceso de individualizacién acentda de muy diversas maneras. Los “otros”
son un conglomerado diferente que desafian las fronteras habituales de la categoriza-
cién: la barrera principal no opone, en muchas sociedades, los autéctonos a los inmi-
grantes (Tribalat, 1995), y bien vistas las cosas, los adolescentes y los jévenes viven hoy
en dia cada vez mds en un universo estanco en las sociedades contempordneas; a lo cual
atn podrian afiadirse muchas fisuras incluyendo estilos de vida, participacién a grupos
de consumo y otros. El problema es ya fundamental en lo que concierne al futuro del
Estado de bienestar: mientras existe menos similitud cultural en una sociedad, existe
menos voluntad para financiar programas sociales destinados a los “otros” —algunos auto-
res ya han hablado incluso de una tensién entre dos objetivos disimiles, el respeto de la
diversidad cultural y la necesidad de la homogeneidad social (Albert, 1991).

Mientras mds diferenciada es una sociedad, pero sobre todo, mientras mds dife-
rentes, desiguales o desconectados sean los individuos (Garcia Canclini, 2004), mds difi-
cil es la produccién de la solidaridad. Un problema que en sus tres ¢jes se dificulta

100 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

considerablemente en funcién de las distancias espaciales —escollo suplementario de la
solidaridad en un mundo globalizado. En todo caso, en la medida en que la vida y la
cultura de los otros (pobres, extranjeros, diferentes o lejanos) se ve como totalmente
extrafa a la propia realidad, la capacidad de produccion de la solidaridad, por similitud
o contigiiidad, se desvanece en el aire.

A todas luces, es necesario producir por otras vias la solidaridad. ;Cémo?

PROPUESTAS

He aqui el circulo del problema: la antigua ecuacién causas-intereses-experiencias
conoce hoy en dia demasiados obstdculos para que sea posible continuar asentando sobre
ella la produccién de la solidaridad en un mundo globalizado, cada vez mds interco-
nectado, y en el cual, paraddjicamente, las divisiones se incrementan y aparecen inclu-
so como insuperables: entre el Norte y el Sur, las mujeres y los hombres, los viejos y los
j6venes, los obreros y los ejecutivos... La toma de conciencia progresiva de este proble-
ma se afirma en el pensamiento social y politico. Paulatinamente aparecen esfuerzos
diversos para afrontar este reto. Limitémonos a presentar algunos de ellos.

La condicién humana

La perspectiva del socidlogo italiano Franco Crespi es importante porque ilustra,
con inteligencia, una posicién extrema. Frente a la diversidad cultural del mundo y la
disimilitud de intereses sociales en juego, Crespi afirma que no existe otra posibilidad
de produccién de la solidaridad que una via paradéjica: en los limites insuperables y
sobre todo universales de la existencia humana, se hallan los fundamentos de un verda-
dero reconocimiento intersubjetivo. Mds simple: el principio de la solidaridad deberia
buscarse cada vez mds desde las experiencias de los limites humanos (el sufrimiento, la
muerte...), en resumen, en torno a experiencias propias de la condicién humana y comu-
nes a todos los individuos. En un mundo globalizado este nicleo duro, propio a lo huma-
no, transcultural y transtemporal, se convierte en el tnico principio capaz de echar las
bases de una solidaridad de un nuevo cufio (Crespi, 1994; 2003).

Frente a la globalizacién contempordnea, Crespi se inspira —sin que su propuesta
se reduzca por ello a esta sola civilizacién— del ecumenismo cristiano. Pero ;cémo no
pensar que, expresada de esta manera, el reconocimiento del sufrimiento del otro per-
manece demasiado vago para alimentar una préctica solidaria? Si la empatia es, como
veremos, un elemento fundamental de toda estrategia de produccién de la solidaridad
en el mundo actual, la simple emocién inducida por la similitud existencial es a todas

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 101



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

luces insuficiente. Es mds, pocas cosas parecen tan estériles en el mundo de hoy que el
llamado vacio a la identificacién con la condicién humana. La solidaridad existe en la
medida en que los actores sociales se aproximan politicamente y para ello las dimensio-
nes existenciales no pueden sino ser —a lo mds— que una primera etapa.

Crespi, sin embargo, tiene razén en el cuestionamiento que efecttia del peso de las
tradiciones nacionales o histdricas. La comunicacién de problemas globales exige ir mds
alld de estas fronteras: es imperativo lograr pensar en la comunién de las diferencias. Y
ello exige “salir” de los limites consuetudinarios del pensamiento social (naciones, cla-
ses, etc.), cada uno de ellos estableciendo fronteras que se supusieron eran impermea-
bles y disefiaban experiencias sociales radicalmente disimiles e inconmensurables. En la
era de la globalizacién es necesario producir una nueva gramdtica de la proximidad y de
la distancia, de la similitud y de la diferencia, de las centralidades y de las periferias, que
permitan la exploracién reciproca entre contextos y experiencias sociales pensadas —y
vividas— durante mucho tiempo como irreductibles entre si. Y sin embargo, para aco-
meter este objetivo, y por paraddjico que ello pueda parecer es preciso aceptar que el
reconocimiento de la humanidad del otro comienza verdaderamente cuando se reco-
noce la similitud social de las condiciones de vida. Ah{ es donde el enigma vacio de la
condicién humana se convierte en la comprensién prictica de la condicién moderna.

La opinién piublica mundial

La propuesta de Jiirgen Habermas es, sin duda, importante. En el estadio actual de
la globalizacién es necesario acentuar el proceso de formacién de una opinién publica
mundial. Al fin de cuentas, como Habermas mostrd, la vida democrdtica es inseparable
de la capacidad de los ciudadanos a discutir sobre los asuntos putblicos, sin ese particular
sentimiento de implicacién y de participacién que se obtiene a través de la informacién
y del debate (Habermas [1962] 1986; [1992] 1997). Pero, ;lo que ayer se dio a nivel
nacional podrd realizarse a nivel global? ;La nacionalizacién del espacio publico, elemen-
to fundante de la politica moderna, podrd dar paso a un espacio publico mundial?

Por el momento, reconozcamos que, en el contexto actual, esta proto-formacién de
un espacio publico mundial sélo concierne verdaderamente a los miembros mds activos
de la sociedad civil (movimientos sociales y ONG). Pero tratdéndose de un proceso histé-
rico largo e inédito, la constatacién empirica factual, y momentdneamente circunscrita,
no tene valor de invalidacién. En realidad, el problema mayor de la propuesta de Habermas
procede de la afirmacién de hacer de la formacién deliberativa de la opinién ciudadana
el principal mecanismo de produccién de la solidaridad abstracta en las sociedades moder-
nas. La continuidad entre la visién habermasiana de una Alemania post-1989 construida
en torno al “patriotismo constitucional” y su propuesta politica para un mundo post-
nacional estdn {ntimamente relacionadas entre si*. Pero Habermas pasa muy rédpido sobre
el hecho de que la nacién —como espacio mayor de la solidaridad en los dos tltimos siglos—

102 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

no s6lo emergié como el fruto de un contrato politico, sino también de la construccién
de un sentimiento de pertenencia cultural comuin. El pueblo-contrato y el pueblo-genio
fueron en todos lados, con mezclas y acentos variables, el zécalo de la nacién moderna.
La acentuacién unilateral de los factores politicos (deliberativos) tiene ahi, tal vez, su prin-
cipal limite. Indudablemente, la produccién de una confianza transnacional entre ciuda-
danos en un mundo globalizado no puede pretender establecerse alrededor de una cultura
particular (como lograron imponerlo ayer los nacionalistas dentro de un espacio politico
mds circunscrito), y es por ello que Habermas propone —y se inclina— activamente por
una via mds abstracta —el universalismo moral de los derechos humanos (Habermas, 2000:
118). Sin embargo, es posible que una solidaridad deliberativa puramente abstracta (que
sea dicho de paso Habermas, y por razones juiciosas, deposita por el momento mds en
bloques regionales, como la Unién Europea, que en una virtual opinién puiblica mundial)
no produzca, aislada de lo que ayer fue su otro eje (la dimensién del pueblo-genio), el sen-
timiento de similaridad con los otros —fundamento indispensable de la solidaridad.
Demasiado abstracta y desencarnada, es posible que por esta tnica via no se produzca la
decantacién de la solidaridad.

El cosmopolitismo

La posicién de Ulrich Beck es algo diferente. Aunque tiene razén en afirmar y defen-
der la necesidad, en la era de la globalizacién, de una concepcién ampliada de la soli-
daridad, en su obra hay, sin embargo, pocos elementos que den cuenta de las bases sobre
las cuales ésta podrd ser realizada. Ahora bien, los beneficios —y la necesidad— de esta
solidaridad ampliada estdn fuera de discusién. El problema radica en cémo generarla,
en como producir las bases sobre las cuales podrd reposar durablemente una perspecti-
va cosmopolita. La perspectiva de Beck es mds un listado de las virtudes que deberd pose-
er esta solidaridad ampliada, a diferencia notoria de la solidaridad nacional, que una
estrategia intelectual para su produccién: una concepcién expandida y transfronteriza
de la solidaridad; la ampliacién de la concepcién de la justicia hacia una cultura del reco-
nocimiento del otro y no solamente de una justicia material o redistributiva —para reto-
mar la distincién de Nancy Fraser—; la inversién de los valores desde la semejanza hacia
la multiplicidad (Beck [2002] 2003; 2005).

Repitdmoslo: el asunto abordado por Beck es en el fondo, una vez la solidaridad cos-
mopolita establecida, cdmo hacer funcionar una democracia mundial en la era de la glo-
balizacién. Pero el problema, actualmente, es que la solidaridad cosmopolita es por el
momento débil o controvertida (Dahrendorf [2003] 2005, capitulo 6), que los estudios
sobre los valores posmaterialistas a nivel planetario no permiten prever su rdpida expan-
sién a todas las capas sociales (Inglehart, 1997), y que, bien vistas las cosas, incluso en las
sociedades europeas se asiste en los dltimos lustros a un reforzamiento de las reacciones
no precisamente cosmopolitas. En el fondo, el proyecto de Beck reposa sobre la consoli-

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 103



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

dacién de riesgos mundiales globales de tal envergadura que obliguen a una toma de con-
ciencia cosmopolita (Beck [2004] 2005, p.53). En resumen, el regreso a los intereses.

Tratar este punto excede las dimensiones de este articulo, pero debemos remarcar
que en los dltimos afos el centro del debate politico tiende a reorganizarse a través de
otras temdticas: en la derecha a través de la ecuacién entre un neoliberalismo econémi-
co y una tradicidn autoritaria o, por lo menos, con exigencias crecientes de control social
(Garland, 2001); en los diversos populismos, de izquierda pero las mds de las veces de
derecha, a través de la asociacién entre un neo-nacionalismo autoritario y el apoyo al
libre mercado como estrategia anti-Estado de bienestar (Taguieff, 2002); y en la izquier-
da se empieza a resbalar hacia la ecuacién entre un Estado de bienestar replanteado en
torno a un neo-nacionalismo protector. En la mayor parte de los paises, el eje del cos-
mopolitismo europeo estd, hoy por hoy, particularmente debilitado.

Las emociones

Frente al estancamiento de las fuentes causales, de los intereses y de las experien-
cias en la produccién de la solidaridad, es posible pensar que ésta se afirmard a través del
primado de la emocién. Al fin y al cabo, son las imdgenes las que globalizan nuestra vida
cotidiana, las que nos convierten en tiempo real en testigos de experiencias alejadas y
diferentes. Pero si por lo general no hay solidaridad sin emocidn, es dificil —y proble-
mdtico— enraizar la solidaridad en torno inicamente a las emociones.

La segunda mitad del siglo XX fue testigo de la metdstasis del discurso de la denun-
ciacién que se dirigié primero a la conciencia politica de los militantes, mds tarde, a la
moral de la opinién publica y, finalmente, actualmente, a la emocién de los individuos.
Ya no vivimos en un mundo en el cual la ignorancia de los hechos puede servir, al menos
para algunos, de excusa moral. Es un hecho fundamental de la vida politica contempo-
rdnea y que debe afrontarse con los ojos abiertos. Y ni tan siquiera es posible afirmar,
como ciertos estudios han afirmado a propdsito de los campos de concentracién de la
Segunda Guerra Mundial, que los individuos no querfan escuchar los testimonios o pre-
ferfan no saber la verdad. Es preciso rendirse a la evidencia. La opinién publica estd por
lo general informada y permanece indiferente.

Con la generalizacién y la banalizacidn, la alerta moral y emotiva sobre la cual repo-
saba la accién de interpelacion de la opinién publica ha terminado por socavar sus pro-
pias bases. Ciertamente, algunas escenas contindan chocdndonos, las violencias politicas
denunciadas o mostradas por los periodistas tiene atn un papel catalizador puesto que
desencadenan, por lo general, una empatfa moral, a veces una toma de conciencia, mucho
mds raramente un esbozo de accién. Pero, paulatinamente, se expande una abulia, un
estado de dnimo colectivo que debilita considerablemente nuestra capacidad de indig-
nacién moral frente a las injusticias o los problemas ajenos y lejanos. A veces, incluso,
la bisqueda de un suplemento de conocimiento sobre los eventos del mundo aparece

104 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

como un extrafio paliativo frente al sentimiento de impotencia (Bauman, 1993; Boltanski,
1993; Tester, 1997). El conocimiento —en una inversién notable de lo que la Ilustracién
supuso— ya no es la madre de la accidn, sino su supletivo ansiolitico. Conocer para no
actuar, conocer tanto y mds para asegurarse moralmente que no se puede realmente
actuar. El resultado es un conjunto dispar de estados de 4nimo de culpabilidad atenua-
da; el actor se persuade de que lo que habrfa podido hacer habria sido muy poco, pero
aun siendo poco, habrfa sido algo, y que no hizo nada. El conocimiento calma, una y
otra vez, este sentimiento (Martuccelli, 2002: 531-550). Se ha podido asi hablar de la
emergencia de “casi-emociones” gracias a las cuales la indignacién y la compasién no se
traducen mds en términos de accidn, sino que se cristalizan en torno a construcciones
mds o menos intelectualizadas de las emociones a través del filtro de la mirada de los
expertos. El resultado es la generalizacién de la manipulacién cinica de las emociones
(Mestrovic, 1997). Pero frente a esta transformacién, la comprensién sociolégica no
puede limitarse a una actitud de condena. Por el contrario, es imperioso aceptar y reco-
nocer los limites de esta estrategia: la solidaridad no procede inmediatamente del re-
conocimiento de la humanidad del otro a través de la compasién inducida por las imdgenes
de su sufrimiento (Sontag, 2003).

Indudablemente, la emocidn es lo que permite —a veces incluso en contra de los
intereses inmediatos— formas de accién, como muestra la importancia de la ayuda inter-
nacional acordada por los individuos frente a ciertas catdstrofes sufridas, por tantos otros,
lejanos y distintos. Pero esta emocién es demasiado caprichosa (se desencadena frente a
este evento pero no ante tal otro), demasiado inconstante (la movilizacién sigue muy de
cerca la atencién que le acuerdan los medios de comunicacién) y demasiado vacia (en
el fondo, tiene mds de la compasién o de la piedad que verdaderamente de la solidari-
dad). Explicar esta divergencia de reacciones es, sin lugar a dudas, un desafio mayor para
el pensamiento social en los préximos afios, pero por el momento los esfuerzos en esta
direccién son ampliamente insuficientes. Ulrich Beck ([2004] 2005, p.201-203), por
ejemplo, propone cinco factores para dar cuenta del diferencial en las intervenciones
internacionales: asimetria del poder, sintesis realismo-idealismo, principio del alcruis-
mo egoista, intercambio de perspectivas, circulo de la globalizacién. Pero, ;cémo no
subrayar las lagunas explicativas de esta lista?

Indudablemente, la empatfa se produce muchas veces frente al espectdculo de la deso-
lacién ajena, pero en el momento en que esta emocién se produce, se engendra la con-
viccién de que mds alld de la empatia ante el dolor ajeno, demasiadas cosas nos impiden
experimentar, verdaderamente, una comunicacién a su alrededor. La experiencia de esos
otros es percibida como irreductiblemente diferente. El problema no es nuevo y fue inclu-
so ampliamente debatido en el siglo XVIII: si, por un lado, la preocupacién por los otros
es una emocién humana general, por el otro, las relaciones afectivas nos inclinan hacia
unos en detrimento de otros, y, sobre todo, las emociones son incapaces de fundar una

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 105



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

obligacién moral universal hacia nuestros semejantes (para una buena presentacién de
estos debates, cf. Terestchenko, 2005, capitulo 2). Comprenddmoslo bien: el obstdculo
principal es justamente esta supuesta unidad antropoldgica en la medida en que ésta no
es prolongada, activamente, por su insercién y comprensién en un horizonte socioldgi-
co compartido. Sin esta traduccidn de la condicién humana en condicién moderna no
hay posibilidad de solidaridad. En resumen, la emocién es necesaria e insuficiente. Si
ésta es un elemento importante del trabajo de identificacién necesario en un proceso de
solidaridad (y en este sentido debe ser subrayada), a todas luces su labilidad es demasia-
do grande como para asignarle el papel pivote.

La traduccién

En las sociedades industriales, la mayor parte de las comparaciones —tanto profanas
como expertas— se limitan al horizonte politico y social propio de una sociedad nacional.
Y cuando se apuntaban algunas dimensiones mds amplias, éstas lo han sido desde pers-
pectivas decretadas comunes entre los miembros de los paises centrales y que tenian, por
lo menos en el momento de su formulacién, poca cuenta de otras situaciones sociales y
nacionales. Se trataba como mucho de insertar todos esos “otros” dentro de un sistema glo-
bal de percepcién (econdmico, politico y cultural) capaz de dar cuenta de las razones de su
explotacién. Un tipo de andlisis que en la medida en que se expandié incorporando a nue-
vos grupos sociales (la experiencia obrera, la situacién femenina, la discriminacién racial,
la especificidad de los jévenes, las voces del Tercer Mundo o el silencio de tantos otros) ha
logrado, progresivamente, romper el olvido del cual fueron durante tanto tiempo objeto
estos actores.

Existen, evidentemente, diferencias mayusculas en las experiencias sociales en fun-
cién de lugares, historias o variantes de dominacién. Pero el objetivo de la traduccién
no es negar estas diferencias, sino hacer que no se conviertan en obstdculos insalvables
para la comprensién reciproca. Frente a la interdependencia de los fenémenos sociales,
es preciso orientar el andlisis hacia la produccién de un lenguaje capaz de informar de
manera mds unitaria de la diversidad del mundo. La produccién de la solidaridad en la
era de la globalizacién exige que cada individuo sea capaz de colocarse, imaginariamen-
te, en el lugar del otro. Sin esta capacidad de translacion, la comunicacién entre alteri-
dades no serd jamds una realidad. La solidaridad es imposible sin un trabajo propiamente
hermenéutico hacia la alteridad. Pero, ;qué peso debe otorgdrsele?

Boaventura de Souza Santos explora de manera sistemdtica desde afios en sus tra-
bajos este esfuerzo. "Mds que una teorfa comun, lo que se requiere es una teorfa de la
traduccion capaz de hacer mutuamente inteligibles las diferentes luchas, permitiendo
de esta manera que los actores colectivos se expresen sobre las opresiones a las que se
resisten y las aspiraciones que los movilizan® (Santos, 2005: 103). Mds simple: para
Santos, la solidaridad se equipara a una “forma de conocimiento emancipatorio”, gra-

106 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

cias al reconocimiento del cardcter global y multidimensional del sufrimiento. “En mi
opinién la alternativa a la teorfa general es el trabajo de traduccién. La traduccidn es el
procedimiento que permite crear inteligibilidad reciproca entre las experiencias del
mundo, tanto las disponibles como las posibles, reveladas por la sociologfa de las ausen-
cias y la sociologfa de las emergencias. Se trata de un procedimiento que no atribuye a
ningtn conjunto de experiencias ni el estatuto de totalidad exclusiva ni el estatuto de
parte homogénea. Las experiencias del mundo son tratadas en momentos diferentes del
trabajo de traduccién como totalidades o partes y como realidades que no se agotan en
esas totalidades partes. Por ejemplo, ver lo subalterno tanto dentro como fuera de la rela-
cién de subalternidad” (Santos, 2005: 175).

La formulacién de Santos tiene el gran mérito de recuperar en términos operacio-
nales un conjunto de esfuerzos criticos y deconstructivos hechos desde hace décadas por
el pensamiento critico, a fin de lograr salir de la imposicién implicita de un marco de lec-
tura reductor de las alteridades. Ciertamente, se trazé desde el centro esta nueva linea de
demarcacidn, pero el proceso no fue menos importante —como lo atesta, por lo demds, su
prolongacién sobre todo en los estudios poscoloniales (Said, [1978] 1997; Spivak, 1988;
Bhabba, 1994). Lo importante es establecer el espacio total de la traduccidn, puesto que
es s6lo desde este espacio que el conjunto de diferencias toma sentido, la exclusién-inclu-
sién de cada una de ellas define justamente el dominio de la universalidad (Laclau, [1996]
2000). El acento se desplaza entonces en cierto sentido de la preocupacién exclusiva de la
agregacién y del reconocimiento de intereses comunes, como en la antigua estrategia con-
tra-hegemdnica, hacia la necesidad de una legibilidad cruzada de las experiencias —una
inquietud igualmente observable en el discurso sobre la multitud (Hardt, Negri, 2004).
El objetivo es lograr, como lo caracteriza Ricoeur, una “equivalencia sin identidad”, lo
que supone hacer el “duelo de la traduccién absoluta” (Ricoeur, 2004: 40, 19).

Pero este esfuerzo, en lo que respecta a la produccién de la solidaridad, quedard
incompleto hasta que este momento hermenéutico no se prolongue en una poética. El
verdadero problema es, efectivamente, la tentacién de toda traduccidn por subordinar
la poética al momento puramente comprensivo, de olvidarse de los efectos que hay que
producir y de centrarse inicamente en el esfuerzo que consiste en hacer familiar lo extra-
flo. Pero es justamente el descuido de la dimensién poética, que explica —en parte al
menos— el hecho de que la comprensién antropoldgica, y sus esfuerzos por mostrar la
presencia de una comin humanidad no logren sentar las bases de una solidaridad entre
individuos distintos. La comprensién del otro —su insercién en un sistema universal de
equivalencias— momento indispensable del andlisis, debe prolongarse por la toma de
conciencia creciente de las dificultades de la comunicacién en un mundo globalizado.

El principal mérito de todas estas perspectivas es plantear con lucidez el desafio al
cual estamos sometidos. Y como se verd en mds de un punto, nos apoyaremos sobre sus
conclusiones e intuiciones. Las reflexiones y los matices criticos introducidos no tienen

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 107



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

pues otra funcién que la de subrayar la necesidad de una forma sui generis de gramdtica
politica sin la cual la solidaridad en la era de la globalizacién, ese combustible funda-
mental de la vida social, no podrd ser producido. En el momento en el que las interde-
pendencias se generalizan, los contextos de vida tienen tendencia a separarse analiticamente.
El mundo, en el imaginario actual, aparece cada vez mds como prdcticamente integra-
do y analiticamente opaco y fragmentado. Y la capacidad de compromiso con los asun-
tos politicos distantes que se convierte en una exigencia ciudadana indispensable del
mundo de hoy, lo acusa fuertemente.

¢ COMO PRODUCIR LA SOLIDARIDAD
EN UN MUNDO GLOBALIZADO?

La solidaridad deberd pasar cada vez mds por la capacidad de establecer un vincu-
lo social y subjetivo entre actores sociales diferentes y alejados en el espacio. Sin que esta
problemdtica se reduzca a un mero problema de conocimiento, ;c6mo no aceptar la res-
ponsabilidad que reviene en este contexto a las ciencias sociales, en la produccién de esta
solidaridad? (Martuccelli, 2004a; 2004b; 2005: 232-240).

Del conjunto de propuestas que acabamos de examinar guardaremos mds de un
elemento, pero combindndolos dentro de un dominio distinto. En realidad, el desafio
principal consiste en establecer pasarelas entre experiencias individuales disimiles y leja-
nas, encontrar para ello un suplemento de imaginacién a fin de relacionar actores dis-
tantes pero que conocen, a pesar de las distancias, pruebas sociales similares (y no
solamente experiencias existenciales comunes). He ah{ el doble riesgo, la Escila y la
Caribdis, de la solidaridad en la era de la globalizacién. Por un lado, resistir a las leta-
nfas de un discurso afirmando la unicidad de la condicién humana, puesto que bajo el
manto de la universalidad existencial se esconden de facto generalizaciones abusivas e
incontroladas y, sobre todo, traducciones reductoras. Por otro, y en sentido inverso,
resistir a una fragmentacién de las experiencias que suponga la negacién de todo ele-
mento comun y el reino de las esencias inconmensurables; una actitud que bajo el oro-
pel del reconocimiento de la alteridad esconde, a todas luces, una resistencia al
reconocimiento de la alteridad del otro que vive en nosotros. El cuaderno de bitdcora,
indisociablemente politico y moral de la interculturalidad universal y de la poética de
la solidaridad que la enmarca, tendrd que fijar su rumbo de navegacién entre estos dos
escollos, oponiéndose tanto a la exaltacidn de la diferencia como al universalismo abs-
tracto, y a la unidimensionalizacién de la solidaridad ya sea como pura exigencia moral
o como mera obligacién publica (Soulet, 2005).

108 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

sCémo hacerlo? Respetando, como veremos, un conjunto de reglas. Aunque su
objetivo mayor es la produccién de las bases de la inteligencia de la solidaridad a nivel
global, su problemdtica no es ni la pragmdtica de lo intercultural (como hacer convivir
en un espacio comun a grupos diferentes), ni la hermenéutica de la alteridad (la inter-
pretacién comprensiva de la cultura del otro), sino una poética de la solidaridad que,
una vez planteada la existencia de un espacio de experiencia universal, articula la her-
menéutica y la poética, sin subordinar la segunda a la primera.

Comparar lo incomparable: la experiencia moderna

En la vida social el marco de la inteligencia es siempre comparativo. En la raiz de
los efectos de conocimiento de la mayor parte de descripciones y explicaciones en las
ciencias sociales se encuentra siempre un contexto primordial, un horizonte de inter-
pretacién explicito o implicito (por lo general simplemente el del autor o el del lector),
con referencia al cual se inteligen las otras situaciones y experiencias. Es en este sentido
primordial que todo conocimiento social es una comparacién —en el espacio, en el tiem-
po, entre culturas, entre grupos sociales—, aunque el saber tome o no, sea consciente o
no, de su cardcter comparativo. Ningtin contexto social es comprensible independien-
temente de los otros (por lo menos, de algunos otros). Si la comparacién puede ser mds
o menos controlada, y mds o menos explicita, lo importante es siempre la construccion
de criterios que permitan la puesta en resonancia de los contextos.

En el perfodo de globalizacién actual, la comparacién enfrenta dificultades nuevas.
La modernidad se caracterizd, entre otras cosas, por establecer una linea de demarcacién
que se suponfa intangible entre sociedades tradicionales y modernas. Y alrededor de esta
frontera se percibfan una serie de diferencias (entre naciones, clases, grupos...) como
juicios de valor. El Occidente moderno era la norma del juicio, y su presente sefialaba
el futuro —el dnico futuro aceptable— de todos los otros.

La comparacién que necesitamos en la era de la globalizacién es una que sea capaz
de pasar mds alld de esta frontera. Pero, subrayémoslo de paso, la distancia geogréfica no
es —no fue— un obstdculo insalvable: en efecto, la mirada “tradicional” de la modernidad
permitié establecer comparaciones entre actores situados en sociedades alejadas entre i,
pero compartiendo, supuestamente, un mismo estadio de desarrollo. Hoy el desafio con-
siste en poner en contacto experiencias sociales que, desde el punto de vista de la visién
tradicional de la sociedad moderna, son incomparables, pero que debemos aprender & per-
cibir como comparables a partir de las experiencias de los individuos. Para ello es preciso
comparar “sin juicio de valor, sin objetivo tipolégico inmediato” (Detienne, 2000: 64).
La comparacién, mds y mejor que la traduccién, se apoya en un horizonte de apertura.

Para efectuarlo, es preciso colocar en la base de la comparacién una experiencia
social y cultural amplia, sin resbalar, sin embargo, en la vacuidad implicita en la nocién
de condicién humana. La antropologfa histdrica y filoséfica debe ceder el zécalo de la

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 109



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

comparacidn a la experiencia matricial de la condicién moderna (Martuccelli, 1999;
2005). ;Qué debemos entender por ella? Una experiencia de distancia e incluso de extran-
jeridad con el mundo. Esta experiencia es producida por multiples procesos (moderni-
zaciones econdmicas o culturales, rupturas politicas, colonizaciones, crisis personales,
fin del contrato entre las palabras y las cosas, etc.) pero el resultado experiencial es siem-
pre similar: el sentimiento de una disociacién entre el individuo y el mundo. Ciertamente,
el modernismo, y su exaltacién de la aventura y la novedad, ha dado una de las mds aca-
badas expresiones de esta forma sui generis de conciencia histérica (Berman, 1982). Pero
como punto de partida de la comparacidn es preciso ir més lejos, y percibir en ella sola-
mente #na de sus expresiones entre otras. El desasosiego y el choque frente a la moder-
nizacién exdgena, las experiencias de inmigracién, las multiples variantes minoritarias,
la profundizacién de la distancia entre la subjetividad y los papeles sociales... la lista es
interminable. El obstdculo principal es, en verdad, de indole politico. Lo que esta visién
tradicional de la modernidad afirmd, incluso explicitamente, es la ruptura radical entre
la experiencia de un individuo moderno (por lo general del Norte) y aquella de los acto-
res del Sur (pero también, como olvidarlo, de muchos otros en el Norte). Pero, bien vis-
tas las cosas, unos y otros, en funcién, de su mayor o menor proximidad con la experiencia
matricial moderna, tienen una experiencia similar del mundo —que se puede denomi-
nar “moderna” en un sentido amplio del término. A su manera, la seduccién de la pos-
modernidad en los pafses del Sur lo atesta. Mds alld del efecto de moda —hoy en dia en
declive— por la primera vez, gracias a su discurso critico, la experiencia de los otros fue
percibida como “moderna”, incluso a veces como “posmoderna” avant la lettre, a tal
punto se establecieron similitudes entre la experiencia presente de los paises centrales y
ciertos rasgos de la experiencia actual —e incluso pasada— de los paises periféricos.

El ¢je de la comparacién debe desplazarse de las sociedades o de los grupos (nacio-
nes o clases) hacia los individuos, puesto que en la era de la globalizacién uno de los retos
mayores es la comunicacién politica entre actores distantes, diferentes y desiguales, y para
ello, los individuos y sus experiencias, deberdn ser el horizonte de este intercambio.

El punto es fundamental. En un mundo globalizado es imprescindible abrir el espec-
tro de los estudios comparativos, subrayando las singularidades histéricas, como tantos
estudios actuales lo hacen, a través de las diferentes dindmicas de modernizacién civiliza-
torias (cf. Public Culture, 1999; Eisenstadt, 2000; o para un balance desde la intercultu-
ralidad, Demorgon, 2005). Pero esta revisién analitica no es necesariamente el zécalo
desde el cual podrd establecerse la comunicacién (y sobre todo desde el cual podrdn infe-
rirse consecuencias politicas). Los érdenes de preocupacién no son los mismos. Es sin
duda importante mostrar las similitudes de los procesos que atraviesan las sociedades o las
civilizaciones, pero ello es insuficiente para engendrar la solidaridad. Para ello, es necesa-
rio reconocer la centralidad de las experiencias individuales —no en abstracto como hace
la nocién de condicién humana— pero insistiendo en su comun horizonte histdrico, una

110 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

experiencia matricial redefinida de la modernidad, una forma particular de extranjeridad
al mundo, zécalo de futuras comparaciones. Pero una vez planteado este nicleo, es evi-
dente que la experiencia matricial es demasiado amplia y vaga. Si ésta es un punto de par-
tida imprescindible, atin es preciso establecer, progresivamente, nuevos criterios.

El impacto comprensivo: promesa
y problema del recurso a las analogias

La busqueda de una comprensién comuin debe subordinarse —o mejor dicho, no
debe en ningin momento separarse— de la problemdtica de los efectos cruzados que esta
inteligencia debe suscitar entre individuos alejados, desiguales y diferentes. Y, contra-
riamente a lo que suponen las estrategias unilateralmente hermenéuticas, estos efectos
no son una consecuencia inmediata de la traduccién. La poética de la solidaridad posee
exigencias propias.

Para realizar esta tarea, sin abandonar las coordenadas indispensables al conocimiento
social, es preciso pasar por un modo “aligerado” de razonamiento. En el fondo, se trata
de la actualizacién, en vistas de la produccién de una solidaridad global, de la sempiter-
na tension entre el conocimiento socioldgico y la postura critica (Martuccelli, 2002¢). Es
preciso a este respecto reconocer que lo que la postura critica afiade al mundo sobrepasa
siempre lo que es licitamente deducible a partir de los estudios sociales. Y, sin embargo,
y no sin paradoja, las imdgenes criticas asi construidas impactan en los espiritus de otros
actores, transformdndolos asf en una forma de conocimiento de la realidad. El misterio y
la mistificacién de toda postura critica residen en el hecho de que en el momento mismo
en que se supone que estd describiendo la realidad, estd en verdad recredndola, a veces,
incluso, inventdndola. Es por ello que las posturas criticas pocas veces dan cuenta verda-
deramente del mundo. Generalmente, excesivas o aproximativas, mds figurativas que
demostrativas, ellas poseen, sin embargo, una increfble fuerza de evocacién. Y muchas
veces, y a pesar de sus evidentes limitaciones, ellas “hablan” a los actores sociales con mds
pertinencia que muchos estudios sin duda mds verosimiles. Ciertamente, ni de la misma
manera ni con los mismos efectos. Pero aun asi, su poder de evocacién es a veces inver-
samente proporcional a su grado de versomilitud socioldgica. La sociologfa no debe, por
supuesto, renunciar a sus exigencias epistemoldgicas, pero si quiere incrementar su fuer-
za critica, debe reconocer la especificidad de las reglas del trabajo critico.

A fin de marcar esta inflexién conceptual, mds vale abandonar desde el comienzo
toda pretensién a argumentos causales u homoldgicos en sentido estricto, en beneficio
de razonamientos propiamente analégicos —y ello a pesar, como se sabe, de las imper-
fecciones cognitivas que le son propias. Pero en vistas de una poética de la solidaridad,
la analogfa posibilita un suplemento de imaginacién hoy en dia indispensable.

La analogfa tiene una reputacién dudosa porque introduce un sistema de similitu-
des que peligra convertirse, en todo momento, en un juego incontrolable, y atin mds cuan-

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 111



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

do su fuerza procede muchas veces, no tanto del parentesco de los eventos relacionados,
como de las competencias estilisticas o retdricas de un texto (Coster, 1978). Pero si su
recurso es discutible desde una perspectiva propiamente explicativa, por el contrario, cuan-
do la problemdtica principal consiste en enfrentarse a los limites de los razonamientos cau-
sales propiamente dichos, la analogfa se convierte en una valiosa herramienta de trabajo.

Sin embargo, la poética de la solidaridad no autoriza cualquier tipo de analogfa. La
resonancia de diferencias que necesita y que la analogfa hace posible no son ni ilimitadas,
ni arbitrarias. La analogfa no debe en ningin momento desembarazarse de preocupacio-
nes propiamente cognitivas o hermenéuticas, pero debe constituir un suplemento de inte-
rrogacién. Su fuerza es permitir la introduccién de preguntas inopinadas o el establecimiento
de resonancias imprevistas, gracias justamente a la transferencia de metéforas sobre las
cuales reposa. Por supuesto, insistamos, las analogfas no deben tomarse por demostracio-
nes, y en ningdn momento apuntan por ende a establecer la naturaleza de la conexién
entre diferentes fenémenos. En su vocacion critica su objetivo es otro: establecer simili-
tudes entre actores diferentes y alejados. La analogfa no es, por lo tanto, una causalidad
bastarda sino un estilo de razonamiento al servicio de una exigencia cognoscitiva critica.

Para ello, el papel de la imaginacién debe ser acentuado para asi construir lengua-
jes capaces de informar, de otra manera, de las “mismas” situaciones. En un primer
momento, y en su funcién propiamente politica, la analogfa tiene una virtud bdsica-
mente ilustrativa. Asociada a metdforas, aproxima dominios distantes y heterogéneos,
poniendo en resonancia contextos histéricos disimiles’. La analogfa es “menos” que un
desplazamiento metaférico incontrolado, y es “mds” que una comparacién en el senti-
do estricto del término. La analogia se mueve en los confines peligrosos del “como si”,
pero gracias a ello, no se limita a establecer una mera relacién directa entre dos situa-
ciones iniciales. Crea, en el sentido preciso del término, una nueva situacién, comun a
las dos primeras, que trasciende cada una de ellas, y que las ilumina de una manera iné-
dita. La analogfa es, pues, un espacio de preguntas y respuestas que, a través de la acen-
tuacién de ciertas similitudes y diferencias, produce efectos de conocimiento en y sobre
la vida social. Su uso se acomoda entonces a una gran pluralidad metodoldgica, puesto
que su objetivo primero es funcionar como un espacio de imaginacidn al servicio de una
poética de la solidaridad, a través de la articulacidn entre cuestiones existenciales e inquie-
tudes politicas.

Todo parece oponer, para regresar a la férmula de Sartre, a un campesino chino
con un burgués francés y, sin embargo, a pesar de la distinta contextualizacién de sus
experiencias, es necesario lograr una puesta en resonancia capaz de permitir, mds alld de
las evidentes y masivas diferencias, la acentuacién de similitudes imprevistas. Para ello
es preciso otorgar a las experiencias individuales un papel mayor en la comprensién cru-
zada de la vida social. El objetivo, a fin de evitar el doble escollo del universalismo abs-
tracto y de la diferenciacién esencializada, debe establecer una similitud entre las pruebas

112 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

a las cuales estdn sometidos los individuos a pesar de las distancias y de las diferencias.
La globalizacién exige esta reorientacién de rumbo en el trabajo critico. Ya no es posi-
ble reorganizar la lectura del mundo desde la experiencia de un supuesto sujeto histdri-
co (el proletariado) capaz de enunciar el sentido de la historia. Los desposeidos, mds all4
de la urgencia y del escdndalo de su situacidn, no serdn el eje de esta comprensién. La
inhumanidad de la cual son brutalmente objeto los priva, en una redundancia terrible,
de todo papel en este sentido®.

El centro del dispositivo: las pruebas del individuo

Un primer gran paso en esta direccidn ha sido realizado por Amartya Sen y sus
seguidores a través de la nocién de capabilities (Sen, 1992; [1999] 2003). Cuestionando
una concepcién estdtica de las desigualdades, estos autores se preguntan por lo que los
individuos son efectivamente capaces de hacer en las diferentes sociedades. Visién pro-
funda que permite poner de manifiesto similitudes ignoradas: establecer, por ejemplo,
que actores sociales, que “medidos” en funcién de ciertos indicadores “objetivos” (ingre-
so per cdpita, contexto nacional, etc.) aparecen como desaventajados, puedan sin embar-
go disponer en los hechos de mdrgenes de accién importantes. Los estudios no se limitan
tinicamente a comparar los ingresos teniendo en cuenta los diferenciales de costos de la
vida en funcién de las sociedades (lo que es el requisito de base evidente de toda com-
paracién), pero cuestiona, de manera mds sustancial, las capacidades efectivas que pose-
en los distintos actores. La pirdmide social, como la pirdmide entre las naciones, se
resquebraja: la estructura social se convierte en un queso gruyere, donde los “huecos”
disefian espacios en los cuales actores sociales, sin movilidad social, pueden empero fabri-
carse nichos que les permitan incrementar sus oportunidades de accién. El resultado
puede resultar por momentos paradéjico: individuos que disponen en apariencia de
menores recursos (sobre todo monetarios), que son objeto de desigualdades importan-
tes, pueden, sin embargo, poseer mdrgenes mds importantes de iniciativa personal en el
momento de afrontar ciertas pruebas (Martuccelli, 2003).

En este sentido nos parece necesario plantear en la rafz de la poética de la solidari-
dad un conjunto de pruebas, indisociablemente existenciales y politicas, que enfrentan
los actores en medio de su proceso de individuacidn, y que se declinan de forma varia-
da en funcién de sociedades y de periodos (Martuccelli, 2004a; 2004¢; 2005; 2006).
Desde una poética de la solidaridad, el objetivo no es —ain-— la constitucién de un actor
colectivo, sino la produccién de una inteligencia reciproca bajo la impronta de un impac-
to comprensivo —una inteligencia que abole los clivajes nacionales o sociales en tanto
que barreras hermenéuticas. Este impacto comprensivo es mds que una mera identifi-
cacién emocional (la similitud analégica de pruebas me permite comprender social y
politicamente la experiencia ajena y distante), y menos que un compromiso militante
(no hay transicién ni inmediata ni necesaria entre este conocimiento y la participacién

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 113



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

en movimientos sociales). Pero este impacto comprensivo es necesario en la era de la
globalizacién para dar lugar al sentimiento particular de trascendencia individual sin el
cual no hay solidaridad posible.

Detrds de las diferencias nacionales y de las posiciones estructurales, es preciso reco-
nocer las disimilitudes de iniciativa que poseen los individuos. Una semejanza prictica
que es justamente afirmada por la gramdtica de la resonancia entre pruebas. La expe-
riencia de pérdida del sentido de la realidad, por ejemplo, atraviesa grupos sociales dife-
rentes puesto que su presencia es patente en la experiencia de las amas de casa, de los
jévenes emplazados en interminables procesos de insercién, de las personas expulsadas
de la vida activa, o de todos aquellos que viven en las multiples sociedades paralelas que
se construyen, paraddjicamente, en el seno de las sociedades globales (Martuccelli, 2004d).
Mds alld de las diferencias y de las distancias, es esta proximidad de experiencia social la
que es susceptible de engendrar solidaridades cruzadas y desterritorializadas.

El objetivo es la afirmacién progresiva de un conjunto de figuras sociales caleidos-
cGpicas que permitirdn progresivamente poner en resonancia experiencias que hoy por
hoy nos parecen absolutamente incomparables. Y sin embargo, y a fin de evitar el ries-
go de una metdstasis de posiciones, serd necesario recordar el principio de base: la exis-
tencia de un ndmero limitado de pruebas por las cuales pasa el proceso de individuacién
(Martuccelli, 2006). En referencia a este proceso las comparaciones y las resonancias
encuentran su sentido. Es por esta via que nos parece posible superar en los afios futu-
ros, en términos comprensivos, muchas de las separaciones actuales entre el Norte y el
Sur, los hombres y las mujeres, o los grupos sociales entre si. Las pruebas de la indivi-
duacién pueden ser muy similares a pesar de las diferencias nacionales o culturales o de
la distancia geogréfica o social. Y son ellas las que permiten el impacto comprensivo
generador de la solidaridad. No todas las sociedades actuales conocen el tipo de dife-
renciacién estructural propio a las sociedades industriales avanzadas, fenémenos de secu-
larizacién o desarrollo econémico, pero en todas ellas, los procesos de individuacion —el
conjunto estandardizado de pruebas sociales a las que estdn sometidos los individuos—
poseen mds de un elemento comparativo. La prueba escolar, la del trabajo, la experien-
cia urbana o familiar —a pesar de sus diferencias— nos introducen en un espacio virtual
de comprensién reciproca.

La nueva sociologia critica de las resonancias

En la estela de los trabajos de Sen, Martha Nussbaum ha puesto en prictica una
intuicién de este tipo. Sin olvidar de subrayar, por ejemplo, las especificidades nacio-
nales o regionales de las mujeres en la India de las cuales estudia las condiciones de vida,
no duda, sin embargo, en establecer paralelos con los desafios encontrados por otras
mujeres en otros contextos como el de las mujeres occidentales americanas (Nussbaum,
2000). La asociacidn, sin duda ilicita, cuando se subordina la lectura de las experiencias

114 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

a la causalidad de los fenédmenos o a la agregacién de intereses, es no sélo pertinente,
sino incluso necesaria cuando el objetivo fundamental es el impacto comprensivo reci-
proco desde las experiencias individuales. Para ello, como enfatizé Nussbaum en un tra-
bajo anterior, la imaginacién literaria es un recurso posible que debe ser traido a colacién:
ésta alimenta una actitud ética de un tipo particular, que nos conduce a interesarnos e
implicarnos en la vida de los otros a pesar de las distancias y de las diferencias. Gracias
a la imaginacién literaria, cada uno de nosotros, sin renunciar a nuestra individualidad,
es capaz de participar en la individualidad del otro, a padecer sus profundidades inte-
riores, sus esperanzas, amores y horrores. Este impacto comprensivo debe convertirse en
el horizonte del trabajo critico y adn mds cuando, desde el punto de vista de la vida
publica, la indiferencia a la opresién colectiva procede muchas veces de la incapacidad
a individualizar los problemas —lo que justamente efectda la imaginacién propia a la
novela (Nussbaum, 1995)°.

En los afios que viene serd necesario estudiar las formas y las légicas concretas del
impacto comprensivo especifico a la poética de la solidaridad en un mundo globaliza-
do. Para ello, nuevos trabajos (socioldgicos, antropolégicos, politicos, culturales) sobre
los efectos de la comunicacidn serdn absolutamente necesarios. Para dar un ejemplo,
como ciertos estudios lo han establecido, la actitud de la opinién publica americana se
modifica en funcién del grado de proximidad adquirido por el conocimiento: mientras
mds se conocen las condiciones y las situaciones de vida de los habitantes de ciertos pai-
ses extranjeros, mds reticente se revela ésta, por ejemplo, a apoyar intervenciones mili-
tares o sanciones econémicas hacia esos paises (Harvey, 2001: 211). Y bien puede traerse
a colacién el impacto internacional del blog que, bajo el seudénimo de Salam Pax, man-
tuvo un ciudadano iraki durante la dltima guerra del Golfo en 2003, y que, limitdndo-
se a contar lo que pasaba bajo su ventana, transmitié a muchos individuos en el mundo
el sentimiento de “vivir” las cosas desde el interior. La distancia geogréfica fue puesta en
jaque por esta nueva proximidad emotiva (mas profunda que la que transmiten habi-
tualmente los periodistas desde el lugar de los hechos). La identificacion fue facilitada
porque cada uno podia, casi sin esfuerzo, ponerse en su lugar.

En verdad, la generalizacidén creciente de situaciones de este tipo invita a trabajos
suplementarios. Nada invita tanto a la reflexién como el contraste entre la indiferencia de
la opinién publica europea frente a las masacres en la ex Yugoslavia, en el corazén de Europa
y sufridas por individuos con una gran similaridad social y cultural, y la reaccién publica
mundial hacia la suerte de las mujeres afganas bajo la dictadura de los talibanes.

Este dltimo ejemplo es muy claro ya que la suerte de la mayoria de los hombres afga-
nos fue (como el de las mujeres) ser victimas de la dictadura, pero su destino no produjo
—como el de tantas otras experiencias del Sur— ninguna emocién politica global. La razén
traza la diferencia entre la pura emocién y el impacto comprensivo. En el primero, sélo
nos mueve la empatia o la compasién. En el segundo, la comprension ajena se lee, se expe-

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 115



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

rimenta, en términos de reciprocidad subjetiva. Es, sin lugar a dudas, el principal mérito
del feminismo en el mundo globalizado de hoy: el hecho de que la experiencia cotidiana
de opresidn sea, en todas partes, el foco de pregnancia significativa de las luchas feminis-
tas desde hace décadas, hace que, de manera mds o menos inmediata, las mujeres dis-
pongan de un dispositivo que les permite experimentar la similitud de las experiencias a
pesar de las diferencias o de las distancias de las condiciones sociales. Ninguna explica-
cién causal fue movilizada en este proceso —las razones explicativas de la suerte de las muje-
res afganas son en mucho ajenas a los problemas o desigualdades que sufren las mujeres
en Occidente. Los intereses, mds alld de las retdricas convencionales de uso, eran y son
profundamente disimiles. Y no fue, por supuesto, la experiencia comun de vida la que
produjo este llamamiento a la solidaridad (poco o nada hay en comun entre las situacio-
nes de vida de las mujeres afganas y las mujeres occidentales). La resonancia no fue, por
lo tanto, producida ni por las causas, ni los intereses, ni las experiencias. La resonancia fue
el fruto de una gramdtica critica, que en un mismo y tinico movimiento produce, al mismo
tiempo, la inteligencia objetiva del mundo y un impacto comprensivo.

Globalizacién y singularidades

La puesta en resonancia de las experiencias en un mundo globalizado no pasard mds
necesariamente por una progresién en generalidad (Boltanski, 1990). El camino de la
poética de la solidaridad serd muchas veces distinto e ird de una singularidad individual
a otra. El objetivo no es tinicamente afirmar el cardcter comtn de una experiencia indi-
vidual (que es, y para siempre, el mejor aporte del feminismo a las luchas sociales) pero
deberd pasar, y cada vez mds, por la capacidad a percibir, detrds de los procesos colecti-
vos, comunes o no, la singularidad de los individuos.

En el arte contempordneo, y no sélo en la imaginacién literaria evocada un poco
mids arriba, es posible ya dar con esfuerzos de este tipo. Sophie Calle, por ejemplo, se
esfuerza en algunas de sus obras en producir un colectivo a partir de la comunién de
experiencias radicalmente individuales. Para ello utiliza una I6gica artistica que subraya
la singularidad irreductible de cada experiencia y la resonancia que ésta es capaz de tener
en los otros. A través de fotografias, Calle evoca por ejemplo las experiencias de duelo
o el recuerdo de la tristeza irreductible de un dfa negro de una vida: si nadie nunca logra-
rd quitar el aspecto irreductiblemente singular de toda tristeza individual (es siempre el
duelo de una persona {ntima de lo que se trata), el cara a cara con la tristeza del otro,
aun permaneciendo otro, produce un impacto comprensivo de un tipo particular. La
poética de la solidaridad deberd pues transitar desde el eco que suscita la experiencia sin-
gular ajena hasta su inteligencia a través de una gramdtica de pruebas existenciales y poli-
ticas, gracias al impacto comprensivo producido. La empatia hacia el sufrimiento del
otro no es mds que la primera etapa de la poética de la solidaridad que supone la com-
prensién de las experiencias singulares en un conjunto comun de pruebas. Las expe-

116 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

riencias son diferentes en funcién de sus inscripciones sociales (ya se trate de la opresién
femenina, del paro, etc.) pero transmiten un sentimiento comun en la medida en que
se inscriben —y se experimentan— desde una gramdtica comun. A la subsuncién de lo
particular en lo general —el movimiento critico por excelencia— serd necesario afadirle,
y a veces substituirle, la progresién resonante entre singularidades —un movimiento que
va de lo particular a lo particular. Una vez mds: en su dimensién propiamente politica,
el reconocimiento de la humanidad del otro sélo es efectiva cuando se reconoce, real-
mente, la similitud entre las pruebas de vida. A la légica descendente (las causas expli-
can las experiencias), y a la progresion retérica ascendente que lo acompané (la insercién
de lo particular en lo general), deberd sumarse lo propio de una légica ascendente (es el
impacto comprensivo entre experiencias que genera una accion sobre las causas) gracias
a la resonancia horizontal entre pruebas (por reverberacién entre experiencias singula-
res que irdn asf de lo particular a lo particular).

Por el recurso a la analogfa, y el juego de metdforas que permite, se trata de pro-
ducir una resonancia —un impacto comprensivo— entre experiencias singulares gracias a
su comunién en un conjunto de pruebas experimentadas —a pesar de sus diferencias—
como comunes. Indudablemente, no todas las similitudes dardn lugar —ni tienen voca-
cién de alimentar— movilizaciones colectivas. Pero por esta via podrd establecerse una
inteligencia politica comun y cruzada, y encaminarse hacia similitudes politicamente
significativas y generadoras de solidaridad. Esta estructura comprensiva del mundo no
es, por supuesto, una exclusividad de las ciencias sociales. Pero en la era de la globaliza-
cién, la reflexidn sobre la poética de la solidaridad es un deber critico.

* Xk ok

Tal vez no esté de mds, como conclusién, retomar esquemdticamente el razona-
miento que hemos desarrollado, relativamente largo y complejo, aunque esperemos que
no complicado:

1. La solidaridad fue producida en las sociedades industriales por tres grandes mecanis-
mos: las causas, los intereses comunes y las experiencias similares y contiguas.

2. En la era de la globalizacidn, estas tres fuentes tradicionales de la solidaridad acumu-
lan una serie de limitaciones que comprometen su eficacia politica.

3. Los principales esfuerzos intelectuales hasta el momento desarrollados, si tienen el gran
mérito de plantear con claridad el problema, aparecen como relativamente separados entre
s y descuidan sobre todo la problemdtica especifica de la poética de la solidaridad.

4. Bl articulo propone una estrategia para enfrentar este problema. Esta pasa por la arti-
culacién de cinco elementos: (a) colocar el individuo y la experiencia propia de la moder-
nidad en el seno de la comparacidn; (b) recurrir y aceptar los peligros de la analogia
como mecanismo intelectual; (c) emplazar la dindmica de las pruebas del individuo en
el corazén de las comparaciones; (d) establecer y estudiar las formas por las cuales las

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 117



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

resonancias entre experiencias disimiles y lejanas son posibles en funcién justamente del
dispositivo de pruebas individuales; (e) insistir en la emergencia de una nueva via hacia
lo universal que no va de lo particular a lo general, sino que opera por comunicacién
entre particularidades.

5. Desde la perspectiva de este articulo, se trata, pues, de enfatizar la necesidad de un pro-
grama de investigacién de esta indole en los estudios interculturales. El interculturalismo,
en todas sus variantes, tiene por horizonte liminar y comun la comunicacién, pero esta
exigencia se declina de tres grandes maneras: (a) un interculturalismo restringido en el
fondo al émbito nacional donde el problema fundamental es la convivencia entre indivi-
duos con estilos de vida diferente; (b) un interculturalismo geopolitico en el cual las dis-
tinciones culturales son activadas —y muchas veces simplemente creadas— desde una légica
de poder ya sea en beneficio de ciertos estados-nacién ya constituidos, o bien en direc-
cién de nuevos centros de poder supraestatales en procesos de formacidn, (c) y es la pro-
puesta defendida en este texto, un interculturalismo cosmopolita o universal cuya
problemdtica fundamental es no sélo la capacidad de poner en comunicacién individuos
diferentes y distantes, sino participar activamente también de la produccién de la solida-
ridad entre ellos.

Notas

1. Aceptada como una tesis fuerte por muchos, no olvidemos, sin embargo, que la afirmacion es
objeto de vivas discusiones entre economistas (Les éconoclastes, 2004).

2. Un razonamiento similar puede ser desarrollado hacia otras propuestas apuntando a fundar la soli-
daridad entre los miembros de un colectivo en torno a los intereses comunes como hace, por
ejemplo, a su manera, dentro del marco nacional, la ficcion politica del “velo de ignorancia” de
Rawls como estrategia de legitimacion intelectual del Estado benefactor. Tanto mas que la exten-
sion de este principio a nivel global no esta por el momento inscrita en ninguna agenda politica.

3. Véanse a este sujeto las estimulantes proposiciones de Brown sobre el papel de las metaforas
en el andlisis sociologico. Sin embargo, el proyecto del autor, y la disolucién afirmada de toda la
sociologia en una pura poética (en verdad, en una sociologia simbdlica sui generis), en un mero
juego de lenguaje retoérico desprovisto de toda exigencia de control empirico terminan por soca-
var la fuerza inicial del ensayo (Brown [1977] 1989, capitulo V).

4. Y lo mismo puede afirmarse de tantas otras experiencias. Sin embargo, en un contexto de este
tipo, la frontera entre el conocimiento socioldgico propiamente dicho y las exigencias de la pos-
tura critica no debe ser olvidada (a riesgo de recaer en el cientismo o en posiciones que niegan
toda virtud al saber social). Sobre todo en los estudios comparativos, muchas veces bajo el influ-
jo de organismos internacionales, y que se expanden por doquier —produciéndose una verda-

118 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

dera metastasis, no controlada, de estudios comparativos entre paises y actores, cuya razén de
ser no es otra que la disponibilidad de créditos de investigacion... y sus efectos (como siempre)
que una mera “traduccion” en paises y experiencias ajenas (es decir periféricas) de conclusio-
nes obtenidas en contextos diferentes (Iéase “centrales”).

5. El problema es complejo y por falta de espacio nos es imposible abordarlo aqui conveniente-
mente. Limitémosnos a precisar que las obras culturales se dirigen a nosotros pidiéndonos un
tipo particular de identificacion con lo transmitido, y que esta identificacion es una fuente de la
identidad: llegamos a ser quienes somos porque nos identificamos con ciertos personajes. Esta
lectura del impacto comprensivo de las obras culturales se acentia en la modernidad (recuér-
dese que la nocion de catarsis de Aristoteles es radicalmente diferente), y que es este modelo
el que hoy nos es mas familiar —por ejemplo, Freud trabaja en el psicoanalisis una concepcion
de este tipo: el proceso psicoldgico por el cual un individuo asimila un aspecto del otro y se trans-
forma conformemente a este modelo. Pero, esta transformacion es parcial, puesto que toda
identificacion —y el conjunto de todas ellas— es siempre incompleto: jamas logramos realizar ente-
ramente el modelo buscado. Justamente esta similitud, que reconoce la diferencia, se trata de
explorar en sus efectos politicos.

Referencias bibliograficas

ALBERT, Michel. Capitalisme contre capitalisme. Paris: Seuil, 1991.

BAUMAN, Zygmunt. Postmodern Ethics. Oxford: Polity Press, 1993.

BAUMAN, Zygmunt. Society under Siege. Oxford: Polity Press, 2002.

BECK, Ulrich. La société du risque [1986]. Paris: Aubier, 2001.

BECK, Ulrich. Pouvoir et contre-pouvoir a I’ere de la mondialisation [2002]. Paris: Aubier, 2003.
BECK, Ulrich. La mirada cosmopolita o la guerra es la paz [2004]. Barcelona: Paidés, 2005.

BECK, Ulrich. «Inequality and recognition: pan-European social conflicts and their political dynamic».
En: Anthony Giddens, Patrick Diamond (eds.). The New Egalitarianism. Cambridge: Polity Press, 2005.
P.120-142.

BERMAN, Marshall. All that is Solid Melts into Air. New York: Simon and Schuster, 1982.

BHABBA, Homi. The Location of Culture. Londres: Routledge, 1994.

BOLTANSKI, Luc. L’amour et la justice comme compétences. Paris: Métailié, 1990.

BOLTANSKI, Luc. La souffrance a distance. Paris: Métailié, 1993.

BOUDON, Raymond. Etudes sur les sociologues classiques, Il. Paris: P.U.F., 2000.

BROWN, Richard. Clefs pour une poétique de la sociologie [1977]. Arles: Actes Sud, 1989.
COSTER, Michel de. L’analogie en sciences humaines. Paris: P.U.F., 1978.

CRESPI, Franco. Imparare ad esistere. Roma: Donzelli, 1994.

CRESPI, Franco. Identita e riconoscimento nella sociologia contemporanea. Roma-Bari: Laterza, 2003.
DAHRENDORF, Ralph. En busca de un nuevo orden [2003]. Barcelona: Paidods, 2005.

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 119



Interculturalidad y globalizacién: el desafio de una poética de la solidaridad

DEMORGON, Jacques. Critique de I'interculturel. Paris: Economica-Anthropos, 2005.

DETIENNE, Marcel. Comparer I'incomparable. Paris: Seuil, 2000.

DUVIGNAUD, Jean. La solidarité. Paris: Fayard, 1982.

Les Econoclastes. Paris: La Découverte, 2004.

EISENSTADT, Samuel N. «Multiple modernities». Daedalus, vol.129, n°1, 2000, p.1-31.

FOUCAULD, Jean-Baptiste de, PIVETEAU, Denis. Une société en quéte de sens. Paris: Odile Jacob, 1995.
GARCIA CANCLINI, Néstor. Diferentes, desiguales y desconectados. Buenos Aires: Editorial Gedisa, 2004.
GARLAND, David. The Culture of Control. Oxford: Oxford University Press, 2001.

GELLNER, Ernest. Nations and Nationalisms. Ilthaca, N.Y.: Cornell University Press, 1983.
HABERMAS, Jirgen. L’espace public [1962]. Paris: Payot, 1986.

HABERMAS, Jurgen. Droit et démocratie [1992]. Paris: Gallimard, 1997.

HABERMAS, Jurgen. «La constellation post-nationale et I'avenir de la démocratie» [1998]. Apres I'Etat-
nation. Paris: Fayard, 2000. P.43-124..

HARDT, Michael, NEGRI Antonio. Multitude, Paris: La Découverte, 2004.

HARVEY, David. «Cartographic identities: geographical knowledges under globalization» (2000) Spaces
of Capital. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2001. P.208-233.

HELD, David; McGREW, Anthony; GOLDBLATT David y PERRATON Jonathan. Global Transformations.
Cambridge: Polity Press, 1999.

HOBSBAWM, Eric. Nations ans Nationalism since 1780. Cambridge: Cambridge University Press, 1990.
INGLEHART, Ronald. Modernization and Postmodernization. Princeton, N.J.: Princeton University Press,
1997.

LACLAU, Emesto. La guerre des identités [1996], Paris, La Découverte/M.A.U.S.S., 2000.

LACLAU, Ernesto; MOUFFE, Chantal. Hegemony and Socialist Strategy. Londres: Verso, 1985.
LEVINSON, Charles. Le contre-pouvoir multinational. La riposte syndicale. Paris: Seuil, 1974.
MARTUCCELLI, Danilo. Sociologies de la modernité. Paris: Gallimard, 1999.

MARTUCGCELLI, Danilo. Dominations ordinaires. Paris: Balland, 2001.

MARTUCCELLI, Danilo. Grammaires de I'individu. Paris: Gallimard, 2002a.

MARTUCCELLI, Danilo. « La production des connaissances sociologiques et leur appropriation par les
acteurs”. Education et société, No9, 1, 2002b. P.27-38.

MARTUCCELLI, Danilo. « Sociologie et posture critique ». En: Bernard Lahire (éd.). A quoi sert la socio-
logie ? Paris: La Découverte, 2002c. P.137-154.

MARTUCCELLI, Danilo. « Fissures et paradoxes de la domination masculine ». Revue économique et
sociale, No1, 61° année, mars 2003. P.81-85.

MARTUCCELLI, Danilo. « L’interculturalité a I'épreuve de la dynamique entre I'exclusion et I'intégration
sociale ». Revista Cidob d’Afers Internacionals. No. 66-67. (2004a). P.53-68.

MARTUCCELLI, Danilo. « Les nouveaux défis de la critique ». Education et sociétés, No. 13, 1 (2004b)
P.43-56.

MARTUCCELLI, Danilo. « Pour une sociologie de 'individuation ». En : V.Caracec, D.Martuccelli (éds.).
Matériaux por une sociologie de I'individu. Lille: Presses Universitaires du Septentrion, 2004c.

120 Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 73-74



Danilo Martuccelli

MARTUCCELLI, Danilo. « Les revers de la mobilité généralisée ». En: Sylvain Allemand, Frangois Ascher,
Jacques Lévy (éds.). Les sens du mouvement. Paris : Belin, 2004d. P.99-108.

MARTUCCELLI, Danilo. La consistance du social. Rennes: Presses Universitaires de Rennes, 2005.
MARTUCCELLI, Danilo. Forge par I’épreuve. Paris: Armand Colin, 2006.

MESTROVIC, Stjepan G. Postemotional Society. Londres: Sage Publications, 1997.

NUSSBAUM, Martha. Poetic Justice. Boston: Beacon Press, 1995.

NUSSBAUM, Martha. Women and Human Development. Cambridge: Cambridge University Press, 2000.
Public Culture, 1999, nimero especial, “Alter/native Modernities”, vol.11, n°1.

REICH, Robert. L’économie mondialisée [1991]. Paris : Dunod, 1993.

RICOEUR, Paul. Sur la traduction. Paris: Bayard, 2004.

SAID, Edward W. L’orientalisme [1978]. Paris: Seuil, 1997.

SANTOS, Boaventura Sousa de. El milenio huérfano. Madrid: Editorial Trotta, 2005.

SEN, Amartya. Inequality Reexamined. Oxford: Oxford University Press, 1992.

SEN, Amartya. Un nouveau modele économique [1999], Paris: Odile Jacob, 2008.

SONTAG, Susan. Devant la douleur des autres. Paris: Christian Bourgois, 2003.

SOULET Marc-Henry (éd.). La solidarité: exigence morale ou obligation publique. Fribourg: Academia
Press, 2005.

SPIVAK, Gayata Chakravorty. In Other Worlds. Londres: Routledge, 1988.

TAGUIEFF, Pierre-André. L’illusion populiste. Paris: Berg International Editeurs, 2002.
TERESTCHENKO, Michel. Un si fragile vernis d’humanité. Paris: La Découverte, 2005.

TESTER, Keith. Moral Culture, Londres, Sage Publications, 1997.

THOMPSON, Edward P. La formation de la classe ouvriere anglaise [1963]. Paris: Maison des Sciences
de 'Homme, 1988.

TOURAINE, Alain. La sociologie de I'action. Paris: Seuil, 1965.

TRIBALAT, Michele. Faire France. Paris: La Découverte, 1995.

WALLERSTEIN, Immanuel. Capitalismo historico y movimientos antisistémicos. Madrid: Akal, 2004.
WILKINSON, Richard. L’inégalité nuit gravement a la santé [2000]. Paris: Casini, 2002.

WILSON, William Julius. The Truly Disadvantaged. Chicago: University of Chicago Press, 1987.

Fundacié CIDOB, mayo-junio 2006 121





