
ELS MORISCOS AL BAIX VINALOPÓ: 
UNA PROPOSTA DIDÀCTICA DES DE LA 

INTERCULTURALITAT 

Joaquim SERRANO I JAÉN 

lES Sixto Marco (Elx) 
1. INTRODUCCIÓ 

Un dissabte de maig, passejant pels camins envoltats d'horts de palmes 
que limiten el nucli urbà de la ciutat d'Elx, escoltava un fragment de la 
conversa que mantenien uns visitants castellans de mitjana edat i d'aspecte 
adinerat quan es creuaven al meu camí. «De dónde salen tantas palme-
rasl», es preguntava un d'ells. «De la moreria que vino del norte de 
Àfrica», li contestà l'altre. 

La frase, incisiva, ràpida, feta en qualitat de resposta segura, em cridà 
l'atenció. Resumia, com a mínim, els prejudicis arrelats que es mantenen 
en l'imaginari d'una gran part dels europeus hispans posats a jutjar 
qualsevol realitat originària de més enllà de l'Estret de Gibraltar. En 
concret, de les cultures musulmanes al Magrib i, per extensió, de tota la 
civilització islàmica i possiblement del món àrab en general. 

El to despectiu i distant-que amagava subtilment la idea d'invasió, i 
l'exotisme representat a la palmera, com quelcom incorporat a una realitat 
prèvia i diferent, premusulmana, denotava una normalitat assumida 
davant d'una alteració posterior. Alteració duta per l'acció d'un invasor 
0 "moro". També hi destacava im fort regust de territorialitat excloent. 
En aquesta frase es manifestaven els sediments educatius de dos cicles 
històrics i culturals d'una forta càrrega ideològica, dipositats al 
subconscient dels espanyols, enutjosament repetit a les escoles des de fa 
moltes generacions; i ara, també, pels mitjans de comunicació: la 
islamització i la cristianització de la Península. Fets que implicaven una 

La Rella, 14 (2001), 101-128 101 



Joaquim SERRANO JAÉN 

invasió i reconquesta, -els termes tradicionals que transmetrien una 
ideologia d'enfrontament i domini- tot separant processos històrics que 
lligarien provisionalment Àfrica i Europa, mora aquella; cristiana, aquesta. 

La resposta al·ludida, doncs, com unamena de «íeíaffeKgwaZge expressava 
patentment algunes de les actituds bàsiques amb les quals iniciem el segle 
ek ciutadans i ciutadanes d'una de les democràcies més recents de l'Europa 
occidental. Actituds que condicionaran durant un període llarg, les 
percepcions i conseqüents relacions dels europeus cristians amb els 
immigrants magribins ̂ narroquins, argelins, tunisians o saharians...- o de 
qualsevol altra part de l'Islam europeu com l'antiga Iugoslàvia. 

No és casualitat que siga l'Islam una deies identitats més nombroses 
dels nous immigrants que, especiahnent des de els anys noranta venen a 
les nostres ciutats. Tan sols cal donar una volta pels nostres carrers per a 
observar una heterogeneïtat cultural que abans no existia. La història i la 
geografia ho faciliten... però no expliquen del tot el fenomen. 

Els moviments migratoris actuals sols s'entenen dins un context de 
globalització econòmica envoltant, que, teòricament, no coneix divisions 
pohtiques ni limitacions culturals, encara que en la pràctica tota mena 
d'obstacles -iostitucionals, polítics, però sobretot culturals-ho impedeixen. 
Cal, no obstant, deixar clar que les migracions han ajudat a configurar la 
major part dels països, de les nacions europees, sense les quals diflcihnent 
entendríem hui, com a míninij la població i el poblament, tal com ho 
mostrem als mapes escolars. Sense el trasbals permanent que suposen les 
migracions no és possible eiitendre ni el País Valencià actual, ni Catalunya, 
ni Castella, ni qualsevol de les Comunitats actuals de l'Estat espanyol, per 
posar tan sols exemples pròxims. Una història del continent, a la llum dels 
fluxos migratoris multiseculars, ajudaria a relativitzar certes visions 
estàtiques que contradiuen el gresol de cultures, la barreja de pobles existent 
en això que hui dia còmodament anomenem Europa. 

Aquest article, en fi, recabant im esforç en el lector planteja com a fil 
argumental la necessitat de fer explícites en classe les interrelacions en­
tre la història que ensenyem i la problemàtica de les societats actuals, 
puix tota història es fa des de les preguntes que ens formula el present; i 
la necessitat de situar tota història dels moriscos dins les particulars 
relacions que tant en el passat com en l'actualitat Europa ha tingut amb 
les cultures islàmiques. 

2. ELS IMMIGRANTS ACTUALS I ELS MOWSCOS AJUDEN A 

PLANTEJAR TEMES DE C0NVIVÈNCL4 

Quina relació hi ha entre els magribins actuals i els moriscos del 
segle XVI i XVII? Els magribins actuals reivindiquen la seua identitat a 
Europa. Fixem-nos que el terme, el qualificatiu d'immigrant, no és un 

102 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

signe d'identitat; més aviat, és un tenne descriptiu, que denota un 
desplaçament de fora a dins. Per això l'esmentada reivindicació {qui 
soml, d'on venim...'}), és consubstancial, tard o d'hora, a l'/la immigrant. 
En el cas dels moriscos, el terme sembla ser -si ho mirem amb perspec­
tiva- un còmode lloc historiogràfic fet servir des de fora, des de les 
societats cristianes històriques, per situar les minories musuknanes en 
relació a les cristianes al mateix territori on aquelles havien viscut. Aquesta 
difícil assimilació es vessà al llenguatge, a la terminologia, que anà 
concentrant petjades d'un passat fossilitzat que esdevingué prejudici, 
trastocant la capacitat de descripció i anàlisi que hui dia exigim al 
llenguatge per fer front a la descripció de problemes. Tal és akí, que la 
identitat dels immigrants magribins i la dels moriscos es donen la mà, 
puix reivindiquen la pertanyença a un Islam-ahir conquerit, hui frontera 
del Tercer Món-, que s'obvia fàcilment des d'aquesta part de la riba. 
Ambdós Islams, el que hui duen els mamigrants magribins i el que ahir 
s'emportaren els moriscos, ocuhaven aspectes que són obviats pels 
europeus hui i pels cristians abans. 

Si el fenomen migratori actual no pot presentar-se tan sols com si fos 
una variable econòmica d'un capitalisme de vocació mundial, l'entesa 
del problema morisc al País Valencià -i en concret al Baix Vinalopó- no 
pot fer-se tan sols des d'un angle políticoreligiós: és a dir, des dels cercles 
dels poders. Els vessants legals i humans de la immigració, els problemes 
de convivència que comporta, la revisió de les pràctiques habituals 
d'exclusió que implica, i els nous reptes envers la identitat, el 
multiculturalisme i la igualtat d'oportunitats, que hi són també fonamentals 
per a un plantejament coherent de la qüestió. De la mateixa manera, per 
al tema morisc són tan importants les raons polítiques i religioses que 
expliquen l'expulsió des de l'angle de l'estat i de l'església, com la pers­
pectiva que dóna la reconstrucció de les xarxes de relacions de la vida 
quotidiana i especiahnent les impulsades pel treball, els intercanvis i els 
negocis. És a dir, les condicions econòmiques que lligaven cristians i 
musulmans en la convivència diària. Esbrinar aquests vessants de relacions 
i contactes interpersonals permet de copsar molt millor el comportament, 
les intencions, els mòbils de les jerarquies pohtiques envers els musuhnans 
valencians de la baixa edat mitjana i dels segles XVI i XVII, així com les 
relacions socials que a hores d'ara provoca l'arribada dels immigrants. 
Al capdavall, qui són els uns i qui són els altres. 

D'altra banda, si les immigracions actuals cerquen la supervivència i 
millora humana de les persones implicades, l'emigració forçada dels 
musuhnans valencians cap al Magrib el 1609 suposà la desaparició de 
les condicions i possibilitats socioeconòmiques que els nuaven als llocs 
d'origen; i la recerca d'una terra nova i desconeguda on -amb tota mena 
de perills i dificultats-, haurien de començar de bell nou. 

K^C 

103 



Joaquim SERRANO JAÉN 

3. CULTURA I TEMPS HISTÒRIC, DOS CONCEPTES EN REVISIÓ 

Tant en la consideració dels immigrants actuals com en la dels moriscos 
del segle XVI, la convivència entre éssers humans de cultures diferents 
ocupa un lloc central, siga quina siga la forma que adepte aquesta. 

Ambdues qüestions, també, estan més interconnectades del que 
sembla. De primer, la qüestió morisca està encara surant dins el magma 
dels prejudicis envers la civilització musulmana als quals fèiem referència 
al començament d'aquestes ratlles. Com diverses publicacions recents 
mostren àmpliament i la pròpia experiència educativa confirma, tots 
nosaltres hem estat instruïts en currículiuns de forta càrrega etnocèntrica, 
que mai han abordat la diversitat cultural. L'Islam i el món àrab en gene­
ral s'hi contemplen, més bé, sota l'angle de les celebracions festives i 
folklòriques, amb un fort component d'exotisme; i quasi sempre recreat 
-amb més o menys consciència- des de les condicions de la superioritat 
cultural. 

No hem parat del tot esment en el fet que les noves condicions humanes 
del segle que comença, amb tota mena de signes ben visibles, ens obliga a 
redefínir termes, conceptes. Un d'ells és aquest mateix de cultura, per 
exemple. Un terme impregnat de poder i d'història que cal ejqplicar en 
cada moment, si l'usem de forma analítica. Com procedir, doncs, als nostres 
centres educatius perquè l'ensenyament de la nostra història esdevinga 
quelcom més que un pur exercici d'arqueologia, de recordatori d'un passat 
llunyà amb el qual no es veu clarament la relació amb els problemes del 
present? Com plantejar hui a classe el temps històric de manera que la 
problemàtica de convivència i relació humana duta per la immigració en 
general i magribí en particular ens puga ajudar a entendre una problemàtica 
històrica com la dels moriscos del segle XVI i XVII, i a l'inrevés? 

La consciència de la rapidesa dels canvis socials, dóna la falsa 
percepció d'estar immergit en un present permanent. On situar, doncs, 
les arrels d'aquest? On, en fi, situar la Història! La tradicional i un tant 
artificiosa separació entre els nostres moments i els temps històrics, que 
tant ha dificultat la interacció temporal humana, i, conseqüentment, la 
comprensió de la utilització de la història als centre educatius, està sent 
substituïda per noves maneres d'entendre el manejament de la temporalitat 
i de l'ús social que en fem. Encara que han passat molts anys, ara estem, 
possiblement, en millors condicions per valorar l'afirmació que el conegut 
historiador britànic E.H. Carr en féu l'any 1961: «el passat ens resulta 
intel·ligible a la llum del present», deia, i «sols podem comprendre 
plenament el present a la llum del passat». 

Cultura i temps històric, doncs, amb totes les expressions que se'n 
deriven, ens poden facilitar la comprensió i aplicació educativa d'un 
tema com el que ara ens ocupa, aparentment distant en la geografia i en 

104 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

el temps. Un tema que tradicionalment s'ha situat bé en una mena de 
prehistòria per damunt de la qual situem les nostres identitats actuals: 
les arrels musulmanes de la nostra valencianitat, espanyolitat o europeïtat; 
0 bé en el punt d'eixida de les diverses etapes de decadència de camí a la 
contemporaneïtat. A la llum dels nostres presents, hem de fer noves 
lectures - amb les conseqüències educatives que allò implica- de la 
musulmaneïtat valenciana o, si volem, dels últims protagonistes en ple­
na modernitat del País, els nou convertits, o moriscos, del Regne. 

Sí. Ara que comencem a plantejar-nos, com a reptes socials i horitzons 
professionals als centres educatius, qüestions tan complexes com la 
diversitat, la identitat, la construcció de la ciutadania i, conseqüentment, 
la interculturalitat i l'escola inclusiva, la revisió dels conceptes sota els 
quals s'ha contemplat i ensenyat temàtiques històriques com la dels 
musuhnans/moriscos valencians, requereixen una cura especial per la 
potencialitat formativa que contenen. Són noves llums que el present 
projecta envers algunes ombres dél passat. 

4 . L A fflSTÒRIA ENSENYADA DELS MUSULMANS, UNA LLARGA 

CADENA DE PREJUDICIS 

Seria interessant, a l'hora de comentar la història ensenyada dels 
musuhnans, el fet de partir de la pròpia experiència educativa. Encara es 
recorda hui dia, per exemple, les narracions de Vargas Machuca, o la de , 
Don Pelayo, llegides als col·legis d'Ek als anys seixanta. 

Si aquestes primeres experiències escolars, les contrastem amb els 
currículums actuals, i concretament el recent decret de reforma de les 
humanitats, observarem que, tot i haver diferències evidents en la 
presentació de determinades qüestions, hi ha un fons ideològic comú 
que roman com un Guadiana amb esporàdiques eixides a la llum: les 
visions etnocèntriques a l'hora d'entendre i exphcar els processos històrics 
hispanoeuropeus. Visions, que eren anteriors a la Dictadura, es 
desenvoluparen amb aquesta, i continuen en plena democràcia 
condicionant la nostra visió occidental de la història humana. Hauríem, 
doncs, de partir dels tòpics, dels prejudicis o, dit en termes didàctics, 
dels preconceptes o idees prèvies sedimentades temps i temps en 
r imaginari de la nostra societat, actuant permanentment sobre les realitats 
passades i presents. 

Una de les tendències, quasi permanents de la historiografia cristia­
na, ha estat de dotar d'un tret cultural essencialista les minories islàmiques, 
concretament els mudèjars i moriscos. Tret cultural parcialment compartit 
amb els turcs, magribins, àrabs...i totes les ètnies i cultures que foren, si 
més no, englobades per la civilització musuhnana. Aquesta visió recreà 
un Orient diferenciat de l'Occident, on les cultures s'observen com a 

105 



Joaquim SERRANO JAÉN 

' Gema MARTIN MUNOZ, "LO 
real y lo irreal en la representa-
ción occidental del mundo musul-
màn". Revista de Occidente, 224 
(2000), 106-122, esp. 106 
^ Per al tema, és imprescindi­
ble l'assaig clàssic d'Edward 
SAID, Orientalisme. Identitat, 
negació i violència, Eumo, Vic, 
1991. 

universos tancats dispostes sempre a complir els destins que els són 
propis. Que darrere d'això s'amaga, com ha posat de relleu Gema Mar­
tín,' una herència de malentesos històrics, fruit d'una relació percebuda 
com a enfrontament, és evident per poc que coneguem el tema o estiguem 
atents a la informació que ens hi arriba d'aquests països. 

Una vegada Vorientalitat de signe islàmic està identificada i 
reconeguda, tan sols ha calgut anar emplenant-la d'adjectius -fanatisme, 
despotisme, irracionalisme...- per a esdevenir el que hui dia és: un clixé 
identitari que funciona de manera autònoma espacialment i 
intergeneracional. 

Aquesta orientalitat, però, no és sinó l'altra cara de la moneda de 
V accidentalitat, com a mirall construït per l'Europa per tal d'entendre's 
i assimilar la pròpia història. Els cristians dels segles posteriors a les 
conquestes, heretaren i aplicaren les actituds i les institucions de 
dominació primigènies, mantenint-se vives en els últims segles medievals, 
en la modernitat i en els segles contemporanis, que tomaren a redefínir 
l'orientalitat en una nova etapa de submissió colonial. ^ 

La dominació occidental comportà també que els musulmans de les 
àrees espanyoles a l'edat mitjana i la modernitat aprengueren a reconéixer-
se com a minoria, i, si no a assimilar-se, sí a integrar-se a partir dels 
criteris fets servir per les administracions cristianes per tal de defugir 
l'expulsió 0 l'exili. 

Curiosament, després de quatre-cents anys, els immigrants ̂ nagribins 
o no- vinguts en aquests anys al País Valencià, són obligats, d'acord 
amb les circumstàncies, a reconéixer-se també com a minoria, i a inte­
grar-se en una societat amb possibilitats diferents de les dels països 
d'origen. Expulsió i deportació, aquella; immigració, aquesta; uns i altres 
fluxos de població sobre uns mateixos territoris i amb un Islam captiu 
que -lleis d'estrangeria a banda- és encara sotmès a patrons perceptius 
de certa superioritat, quan no de domini i exclusió. 

Altrament, és significatiu que, malgrat el reconeixement internacio­
nal del dret individual a la identitat cultural, i la consciència estesa de la 
necessitat de lluitar contra la xenofòbia, les representacions socials envers 
l'Islam s'interposen una i altra vegada a les declaracions oficials i a 
l'aplicació efectiva dels principis de no discriminació replegats en 
nombrosos documents d'organismes internacionals. 

Altrament, fou a la dècada dels noranta, per exemple, quan les coses 
sembla que començaren a canviar a nivell institucional. És al novembre 
de 1992 quan es formalitzaren les relacions de cooperació entre l'Estat 
espanyol i la comunitat islàmica; acord que s'amplià al gener de 1996 
als programes de religió musulmana en l'ensenyament públic no 
universitari. 

106 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

Paral·lelament, Espanya entrava dins un projecte promogut per 
l'Institut d'Investigació de Ciències Islàmiques de Colònia envers l'estudi 
de la imatge de l'Islam als llibres de textos escolars als països europeus. 
Ai novembre de 1993, un grup de professors procedents de les diverses 
Comunitats Autònomes sota la direcció de l'Institut de Ciències de 
l'Educació de la Universitat de Barcelona -el País Valencià no hi estava 
representat- assumia el projecte, que es publicaria al setembre de 1997. 

Els objectius n'eren clars, puix partien de l'evidència al·ludida: la 
imatge negativa, falsa o distorsionada de l'Islam als materials escolars a 
l'ús en les escoles, col·legis i instituts arreu de l'Estat. 

Els autors de l'estudi concloïen que el 95% dels continguts responien 
en diversos graus als esmentats clixés d'eurocentrisme, omissions i 
aspectes xenòfobs, entre d'altres consideracions. Tot allò conformaria 
un currículum amagat ben travat i sòlidament assimilat. A conclusions 
semblants havien arribat un grup d'arabistes que, per les mateixes dates, 
es proposaren un objectiu convergent: mostrar a la societat els 
condicionants ideològics des dels quals es bastien les percepcions que, 
sobre la civilització musulmana i el món àrab en general, mostraven les 
últimes generacions de ciutadans i ciutadanes de l'àmbit estatal espanyol. 
Les autores deixaven patent les mancances i malentesos que contenien 
els textos utilitzats als diversos nivells de l'educació preuniversitària fins 
la data de 1993.2 

5. EL MAGRIB A EUROPA I ESPANYA: UNA RELACIÓ 

INDEFUGIBLE 

Aquests estudis posaven de relleu, al capdavall, les implicacions 
socioculturals d'un fet que, ara per ara, a començaments del segle XXI, 
esdevenia un problema. I la urgència de plantejar-lo i de començar a 
resoldre'l des de l'educació. Es tractava de manifestar i desactivar uns 
estereotips culturals, en una primera passa, per, en ima segona, donar a 
conèixer, d'una volta per totes, una civilització més que veïna, amb una 
llarga frontera compartida, per sobre dels 1000 milions d'habitants (més 
de 60 al Magrib), una història comuna i unes relacions en permanent 
dinàmica expmsiva. 

Cal tenir ben present que, ja en 1991, la població musuhnana a la 
Unió Europea girava al voltant de 10 milions de persones. A l'estat 
espanyol, el mateix any, els treballadors estrangers d'origen africà eren 
els qui havien experimentat el major increment en termes relatius des del 
1989, del 15% al 30%; i especiahnent els marroquins, amb el 24% del 
total d'efectius, que eren quasi la totalitat dels tteballadors africans a 
l'any esmentat.'' En 1997, els ciutadans marroquins ja suposaven el 18'2% 
del total d'immigrants, a diferència de la dècada dels vuitanta amb un 
3'3%, la qual cosa suposava un augment de quasi 15 punts.' 

' El primer estudi és el de 
Josep Ma. NAVARRO, (ed.). El Is­
lam en las aulas, Icaria, Barcelo­
na, 1997. El llibre exposa els 
resultats d'una anàlisi feta sobre 
més de 400 llibres escolars de 
diferents matèries, editats entre 
1976 i 1993 i per-tanyents a 36 
editorials. El segon, de G. MAR-
TIN Mufíoz; VALLE SIMÓN, B . ; 

GÓMEZ PLAZA, M" A., El Islam y 

el Mundo Arabe.Guia didàctica 
para profesores y formadores. 
Agencia Espafiola de Coopera-
ción Internacional, Madrid, 
(1996). Analitza més de 400 
llibres editats entre 1976-1993. 

•* Miquel JUAREZ, (dir.). Infor­
me Sociològica sobre la situa-
ciàn social en EspaHa, Madrid, 
Fundació Foessa, Madrid, 1994, 
219. 

' Rafael NINYOLES, (ed.). La 
societat valenciana: estructura 
social i institucional. Bromera, 
Alzira, 2000, 41-42. 

107 



Joaquim SERRANO JAÉN 

' Ob. cit., 46. 

' Informe Sociològica..., 218. 
* GENERALITAT VALENCIANA, 

Anuari Estadístic de la Comu­
nitat Valenciana, València, 2000, 
71. 

' Anuari Estadístic..., 11. 
'" Vicente GOZALVEZ PÉREZ, La 

Ciudad de Elche, Universitat de 
València, València, 1976, 238-
244. 

" GENERALITAT VALENCIANA, 

Anuari Estadístic Municipal i 
Comarcal. Comunitat Valencia­
na, 1998/1999, València, 2000, 
122-123. 

'̂  Diari Información, 20 de 
maig de 2001, 12. 

A més, a la penúltima regularització extraordinària prevista per 
l'anterior Llei d'Estrangeria, iniciada al març de 2000 - l'actual està en 
procés d'aplicació-, el Marroc ocupava el primer lloc, 25'5%, dels cinc 
primers països que sol·licitaren la regularització; seguit pels ciutadans 
procedents d'Equador, 16'5%.* És clar que no són tots els immigrants, 
ni tots els magribins. 

I al País Valencià? Cal distingir entre el concepte de resident estranger 
i el d'immigrant. El primer és relativament fòcil d'establir, el segon no. 
L'any 1991 ocupava el tercer lloc en localització d'estrangers residents, 
amb el 13 '2%; tan sols depassat per Madrid, 22'5%, i Catalunya, 16'9%.'' 
Dades més recents confirmaven l'assentament d'aquesta situació. No 
obstant això, el 1998, els estrangers residents més nombrosos, per sota 
dels ciutadans provinents de la Unió Europea, de natura molt distinta, eren 
els algerians i els marroquias, amb més de nou mil efectius.* Respecte dels 
immigrants, dades del mateix any mostraven una escassa població: un 
total de deu mil set-centes persones, de les quals el 61% provenia de la 
Unió Europea, el 16% d'Amèrica i el 22% d'Àfrica; però només el 65% 
dels immigrants africans eren d'origen marroquí.' Dades que són més 
indicatives del que amagaven que del que donaven a conèixer. I amagaven 
l'acumulació de contingents d'immigrants il·legals majoritàriament 
magribins i equatorians: és a dir, un mapa parcial i deformat d'una realitat 
social colpidora que sembla manifestar-se de sobte, ultrapassant les 
possibilitats de control estatal, estadísticament expressades. 

A la comarca del Baix Vinalopó, les realitats que apunten les 
estadístiques donen a entendre una situació semblant. Dels més de 
seixanta-xm mil habitants immigrats que replegaven els padrons 
d'habitants fa una generació, 1970 -tan sols Ebc concentrava cinquanta-
cinc mil-, el 3% procedia de l'estranger. I d'aquests, el 55% provenia 
dels països magribins.'" Per a l'any 1998 les dades mostraven una 
població immigrant estrangera sensiblement inferior, de tan sols 411 
persones." A les vistes clares contradictòria amb la realitat. Per ço, la 
situació actuahnent és prou confusa, encara que subjecta a regularització. 
Del creixement zero als últims dos anys, s'ha passat a un creixement 
ràpid que està en vies de coneixement estadístic, però que, segons han 
divulgat recentment els mitjans de comunicació, pot arribar en efectius 
als dels anys cinquanta i seixanta.'̂  

6. L'AMENAÇA DE LA XENOFÒBIA 

Els sondejos fets sobre les actituds cap a la immigració o sobre el 
racisme i la xenofòbia mostren dades que són lluny de la modernitat 
amb què s'ha volgut revestfr la imatge oficial del país des del cim de 
l'any 92 ençà. Les enquestes fetes a l'opmió pública espanyola en les 
dècades dels anys noranta, inviten a parlar de la «vigència tenaç del passat 

108 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

al subconscient col·lectiu hispà, les profundes arrels d'odis i antipaties», 
en comentari de Juan Goytisolo, a una de les enquestes. No podem estar-
nos de relacionar aquestes actituds amb la ignorància que respecte de 
l'Islam i els països àrabs, com hem vist, mostraven els materials educatius 
esmentats. 

Les enquestes del Centre d'Investigacions Sociològiques, que 
analitzen les actituds dels espanyols cap als immigrants, destaquen els 
grups dels àrabs i musulmans com al de pitjor valoració social relativa, 
a diferència dels habitants de la Unió Europea i dels hispanoamericans. 

Al País Valencià, fins fa pocs anys, per exemple, entre els magribins 
eren els algerians el grup més pressionat per les detencions policials. Es 
tractava, senzillament, de moros, segons denimcià l'organització SOS 
Racisme. Fins l'any 1997, almenys, l'administració no reconeixia la 
situació que es viu a Algèria i ni tan sols admetia a tràmit les peticions 
d'asil polític.'- Conseqüentment, l'Estat espanyol, amb una trajectòria 
de creixement econòmic relativament ràpida i amb una presència menor 
d'immigrants -entre l'I i 2%-, no ha restat a la saga en fets xenòfobs, 
quan unes determinades condicions s'hi han donat. Els fets de l'Ejido al 
febrer de 2000, són, al mateix temps, símptoma i advertència de les 
dificultats que ens esperen a tots per assumir els canvis al·ludits; a més 
d'expressar vivament les valoracions negatives, estereotips i llacunes 
sota les quals es presenta l'Islam a amples sectors de la societat espanyola. 

Sembla que la llarga i arrelada islamització medieval, les minories 
iaassimilades als segles moderns i el permanent contacte posterior amb 
els països magribios han fet del món islàmic respecte del cristià en la 
versió hispànica, una realitat incòmoda, de continguts ignorats, poc va­
lorada, per tant, i subjecta a tota mena de deformacions. Si a més, s'hi 
presenta sota l'etiqueta de Tercer Món, el producte està preparat per a un 
ràpid consum a les taules de més enllà de l'Estret. Fa la impressió que, 
de moment, les nostres administracions semblen més preocupades per 
considerar els immigrants en general i particularment els magribins, més 
com a una incòmoda variable econòmica amb la qual no se sap molt bé 
què fer, que com a realitat humana amb la consideració de dignitat que 
allò comporta. L'exclusió i la marginació, un dels seus corol·laris, es 
presenten bé com a un fet que ningú no voldria, bé com a quelcom con­
natural a la realitat pròpia. La qual cosa no exclou, per la mateixa raó, 
una planificació necessària. 

No és estrany que les desqualificacions prèvies i les reaccions 
defensives estiguen per damunt els estímuls necessaris per buscar el 
coneixement de les cultures d'origen, de les anàlisis ponderades del 
fenomen migratori i de l'esforç general per a una entesa objectiva. És a 
dir, situar la qüestió al seu context. I és que la immigració és un fenomen 
humà, recurrent, que ens afecta a tots. Tan sols cal repassar la història del 

" No tan sols això. Cal 
ressaltar que el Partit Popular i 
Unió Valenciana s'oposaren a 
una iniciativa d'Esquerra Unida 
a les Corts en la qual proposaven 
donar validesa acadèmica als 
estudis dels fills dels emigrants. 
Lajustificació fou no fer del País 
Valencià un reclam per a la 
instal·lació de més magribins. El 
Periòdica, (desembre 1997), 3. 

109 



Joaquim SERRANO JAÉN 

" Segons A. Izquierdo, citat per 
I. SERRA YOLDI (2000), "La 
immigració estrangera en el 
mediterrani: balanç i actituds". 
La societat valenciana...ob. cit., 
35-63, esp. 58. 

' ' Com ho mostren les dades 
recollides per l'informe CIRES 
(Centre d'investigacions sobre la 
realitat espanyola) dels anys 
1993, 1994 i 1996; vegeu I. 
SERRA, ob. cit, 59. 

'* Magda ANDREU; Margarita 
GARCIA; Maria MASIP; Pepa RO­
MERO; Mercè ROSSELL, "Les 
proves d'idees prèvies sobre 
l'Islam", en La seqüènciació a 
l'Àrea de Ciències Socials, 
Institut de Ciències de 
l'Educació, Universitat Autòno­
ma de Barcelona, 1994,137-145. 

segle XX al Baix Vinalopó -una peculiar frontera europea i mediterrània 
a l'edat mitjana i als segles moderns- per comprovar-ho. Allò evitaria 
que el menyspreamení, quan no la xenofòbia, arriben a ser moneda corrent. 

L'experiència i els models de solució proposats per altres països, més 
acostumats a conviure amb poblacions immigrants, com França, 
Alemanya o Holanda, poden servir d'exemple. La superació dels 
prejudicis que les relacions entre ambdues civilitzacions -imbricades i 
interinfluïdes permanentment-havien anat acumulant, esdevé als diver­
sos països europeus amb presència de minories musulmanes, un pimt de 
partida necessari a la nova Europa plural que es vol construir. En cadascun 
d'ells els correctius i contrapesos socials han començat a actuar segons 
els diversos graus d'assumpció de la ciutadania, com a subjecte de drets 
i responsabilitats, d'assentament de la democràcia pluralista i dels diver­
sos estatus de relacions amb els immigrants -com les lleis d'estrangeria-
que poden filtrar els prejudicis sedimentats per una llarga tradició 
d'animadversió, sinó d'indiferència. Les multitudinàries manifestacions 
dels últims anys a França i Alemanya són indicadors positius d'im canvi 
de tendència en actituds socials que ens fa ser optimistes. Els anys noranta 
han estat definitius per a prendre'n consciència i iniciar solucions. 

Les dificultats per a plantejar uns mfnitns basaments de convivència, 
es veuen obstaculitzats per aquest racisme de la diferència " aplicat al 
nascut fora del país, i especialment al magribí; sense que hi haja cap raó 
decisiva que sustente aquesta actitud, en comparació a la mantinguda 
cap a d'altres col·lectius d'immigrants.'' El fet curiós és que, preguntada 
directament, la gent no se sent xenòfoba com a actitud general davant els 
altres. A diferència del que diuen els fets que mostren els mitjans de 
comunicació respecte de realitats vives. 

Amb aquests resultats, no és estrany que els escassos estudis fets i 
publicats sobre idees prèvies envers l'Islam a l'alumnat d'Ensenyament 
Mitjà (actual Educació Secundària) a la dècada dels noranta, donen 
resultats coherents tant amb les conclusions a les quals arribaren els dos 
estudis esmentats de materials didàctics, així com amb els estereotips, 
prejudicis i representacions socials que mostren les enquestes d'actituds 
al·ludides. La confusió en els termes (àrab, musuhnà, moro...); els 
aspectes més anecdòtics de la religió i formes de vida (prohibició de 
menjar carn de porc, forma de resar...); l'assimilació entre aspectes físics 
i trets culturals..., aquests codificats per imatges de fort regust romàntic; 
el paper subordinat de la dona, amb el correlat de compassió, tristor, 
timidesa i vergonya corresponent; la identificació exclusiva entre desert 
i Islam; la relació entre emigració/immigració, pobresa i endarreriment 
cultural..., en són alguns. En fi, les conclusions de les autores de l'estudi'* 
són clares: la heterogeneïtat, diversitat i contrastos en el món islàmic-
amb geografies, històries, cultures i situacions socioeconòmiques 

110 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

diferents, encara que amb lligams comuns lingüístics i religiosos-, els és 
pràcticament aliena. A partir del reconeixement d'aquest tipus d'idees 
prèvies es podria començar un aprenentage significatiu i constructiu so­
bre el món islàmic. Treballs recents abunden en les maneres de procedir, 
en les estratègies, en una paraula, del professorat davant d'aquestes 
opinions que no són sinó im reflex de la consciència social sobre el tema 
en qüestió.'"' 

No sols al camp de l'educació formal hi ha moviments que s'esforcen 
i lluiten per donar visions més matisades, contrastades i obertes sobre les 
realitats islàmiques en general i particularment magribines. Cal fer esment, 
a tall d'exemple, d'una iniciativa ciutadana tan interessant com el pro­
grama desenvolupat per la Federació Local d'Associacions de Veüis d'Ebc 
per tal de conèixer la situació real en què viuen i treballen els immigrants 
residents a la ciutat. A data de 27 de juny de 2001, hi havia censats prop 
de sis mil únmigrants dels quals una quarta part eren magribins.'* 

7. LA MULTICULTURALITAT COM A UN FET DEL QUAL PARTIR A 

L'EUROPA DEL SEGLE XXI 

Dins de l'educació, la LOGSE és presenta com un interessant mitjà 
de possibilitats entrellaçades que permetria assolir els objectius educatius 
desitjables per tal de corregir les esmentades visions reduccionistes i 
etnocèntriques als futurs ciutadans dins les noves realitats socioculturals 
que configuren l'època històrica en què estem entrant. 

Entre els objectius generals de l'Educació Secundària, en efecte, fi­
guren la valoració de la pluralitat social i cultural, el rebuig de les 
discriminacions de raça, origen, sexe; però també els drets i llibertats 
humanes com a assoliments irrenunciables. És clar que aquests principis 
són d'apHcació tan sols als homes i dones que l'estat considera nacionals. 
Tant la LOGSE com la Constitució recullen principis, defineixen objectius 
i estableixen procediments normatius als considerats ciutadans/ciutadanes 
espanyols de ple dret. Per això la importància que té el debat social envers 
qualsevol de les diverses possibilitats legals que les institucions de l'estat 
tenen d'eixamplar les limitades xarxes de ciutadania. Al cas que ens ocu­
pa, les lleis d'estrangeria amb els procediments d'elaboració (en 
consideracions, ritmes, terminis) o l'aplicació efectiva dels convenis 
internacionals, a més del propi Dret Comunitari, permeten d'ampliar els 
horitzons estatals cap a la ciutadania perquè és un nucli fonamental 
vinculant, des del qual es poden establir les consideracions de respecte 
cultural adient. La complexitat de situacions i la varietat, n'és amplíssima. 
I sens dubte les estratègies educatives per a actuar, també. I en cadascuna 
les resolucions convivencials, diríem, depenen de les diverses voluntats 
i possibilitats d'implicació dels individus, grups, associacions, 
institucions, etc. 

" Vegeu especialment Anna 
Ma. Ros; José A. ANTON; Joan 
LACOMBA; Gema MARTÍN, ElMun-
do Arabe y el Mediierràneo. 
Orientación teòrica y praxis 
didàctica. Nau Llibres, València, 
1998, esp. 46-49. 
" Dades provinents de la 
Regidoría de Benestar Social de 
l'Ajuntament d'Elx; vegeu 
també, el diari Información, 20 
de maig de 2001,12. 

111 



Joaquim SERRANO JAÉN 

" Miquel Àngel ESSOMBA, 
(coord.), "El currículum". Dins 
Construir la escuela intercultu-
ral. Graó, Barcelona, 1999, 91-
104, esp. 92. 

D'altra banda, un dels debats més controvertits però més fructífers 
dels últims anys és el relatiu als diversos models de societats que estan 
conformant-se com a conseqüència dels processos globalitzadors als quals 
està sotmès el nostre món. I a dins, segons apuntàrem en la introducció, 
els moviments migratoris són un dels vectors més importants d'aquestes 
noves formes de reorganització i configuració. 

Pel lloc on estem, Europa, aquests moviments de centenars i milers de 
persones, estan ajudant a redefitur el continent. Una Europa que, de ser un 
conjunt de nacions-estats geloses de la sobirania individual i de la prosperitat 
econòmica, esdevindrà prompte un nou espai jurídic, cívic i polític de 
sobiranies compartides, malgrat les reticències permanents dels membres 
que la integren. Aquest fet té moltes implicacions amb el nostre tema. 

La immigració, com afirma X. Besalú," és una ocasió històrica que 
ens ofereix la possibilitat de plantejar-nos obertament la qüestió de la 
representativitat cultural dels currículums educatius. El que vol dir que 
hauríem de començar a revisar els criteris sota els quals estan elaborats 
els continguts bàsics dels nostres programes per tai de donar-los una 
orientació nova, en la línia de la diversitat present en les nostres societats. 
I reconèixer així les singularitats dels individus, el seu dret a la diferència 
cultural, social o de gènere, per exemple. Com el mateix Besalú afirma, 
la cultura escolar dista molt de ser un resum representatiu de la cultura 
de la societat de què sorgeix i a la qual pretén servir. Amb dues 
conseqüències: la falta de representació genera desigualtat i, quelcom 
evident, incapacita els alumnes per a entendre el món en què viuen. A 
més a més, aquesta mancança fa que se'n vaja en orris el principi bàsic 
de la igualtat d'oportunitats. Podríem, però, preguntar-nos què és la 
diversitat i, més encara, si es pot treballar a l'aula. 

Es pot, reahnent, assumir la complexa diversitat creixent de la societat, 
on al reconeixement de les singularitats individuals amb les necessitats 
concretes, s'afegeix el de les identitats culturals? Hui, que el món sencer 
sembla poder començar a estar representat en qualsevol lloc, sentim de 
manera urgent la necessitat de construir un nou concepte de coexistència, 
que destaque el nosaltres comú a les diferències espacials i temporals 
dels éssers humans precisament per la infinita diversitat de situacions en 
què aquells poden desenvolupar-se, expressar-se i creuar-se. Necessitem 
en l'educació ima nova conceptualització que doné compte, primerament, 
de les noves realitats, i en segon lloc, d'aconseguir unes maneres distintes 
de procedir sobre l'aprenentatge. Possiblement els al·ludits termes de 
multiculturalitat i interculturalitat ens ajuden a cercar criteris amb els 
quals plantejar de manera adient les qüestions exposades. Procedirem a 
la clarificació per fer després les corresponents aplicacions educatives. 

Per començar diríem que la multiculturalitat, com a fet constatable 
en la realitat, es tractaria de la convivència en un mateix espai social de 

112 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

persones identificades amb cultures diferents; entenent per cultura el 
conjunt de maneres d'obrar, pensar o sentir específiques d'un grup 
humà.̂ ° Les coses, però, són més complicades quan ens fiquem dius la 
realitat social. 

També hauríem de dir que el terme multiculturalisme ha entrat al 
nostre país envoltat de polèmica i com a tal apareix als mitjans de 
comunicació. És veritat que no sempre es parla del mateix i que, com 
últimament ha posat de relleu Javier de Lucas, una qüestió és l'especulació 
sobre l'essència, i una altra el conjunt de procediments normatius per a 
gestionar les realitats multiculturals. '̂ És evident que, segons diu un 
capdavanter del tema, Charles Taylor, la particularitat cultural és central 
en la comprensió de com una comunitat decideix organitzar la seua vida 
política.̂ ^ De la qual cosa es pot derivar una postura assimilacionista, si 
hi ha xm predomini o imposició de la cultura pròpia sobre les altres, 
eliminant-ne així la diferència; multiculturalista, en el cas que es consi­
deren prioritaris els drets de la col·lectivitat diferenciada per sobre dels 
drets generals; i Yinterculturalista, que planteja la necessitat d'assolir 
uns principis de convivència mutus en una comimitat humana que 
prèviament n'ha reconegut la diversitat." 

El model multicultural es basaria, doncs, en una sèrie de principis, 
com la prioritat al·ludida al grup de pertinença, per damunt la identitat 
individual, la localització espacial de les diferències amb la expressió 
pública, tradmdes en barris ètnics, diguem-ne; altrament, una jurisdicció 
específica de les minories.̂ " Les crítiques actuals a aquest corrent, 
expressió elaborada d'una trajectòria històrica i social dificibnent trans­
portable, però rica en experiències de relacions humanes interculturals, 
vénen des de diversos camps, subratllant-ne les aportacions fonamentals 
a unes societats de canvis ràpids, com són les actuals. Un dels punts 
centrals del tema és el reconeixement de la diversitat interna de les 
societats, de la composició plural de la constitució pròpia. Un fet que 
pogué compensar les tendències homogeneïtzadores de les societats 
liberals desenvolupades, on les mmories tendien a restar eclipsades en la 
cultura uniformitzadora de la majoria dominant, recolzada en els aparells 
de l'estat. Amb paraules de l'al·ludit J. de Lucas, la crítica multicultural 
de la societat plantejà «els problemes d'accés i participació política, 
econòmica i cultural dels diferents grups socials i en particular d'aquells 
que no aconsegueixen igual integració en la distribució del poder i de la 
riquesa a causa de la diferència cultural, real o pressumpta»." 

Com combinar en una mateixa societat el dret a la identitat cultural 
amb els drets universals? De fet, les últimes etapes en la història de les 
democràcies occidentals, es poden resumir en la lluita permanent per 
dirimir les tensions derivades de l'assumpció política entre el 
reconeixement de les identitats singulars -d'individu i de grup- i la 

2° Des d'una perspectiva 
sociològica; segons E. LAMO DE 
ESPINOSA, (ed.), Culturas, Esia-
dos, Ciudadanos. Una aproxima-
ción al multiculturalismo en Eu-
ropa, Alianza, Ed., Madrid, 1995, 
15, 18. 

^' J. DE LUCAS, "Multicultu­
ralismo: política, no metafísica", 
diari £/Pafc, 18 dejuny de2001, 
14. 

'̂  Entrevista amb Maria 
ELOSEGUI ITXASO, "Asimilacio-

nismo, multiculturalismo, inter-
culturalismo". Claves ck la razón 
pràctica, 74 (1997), 24-32. 

' ' Maria ELÓSEGUI ITXASO, oh. 

cil., 24. 

'̂· M.ABDALLAH-PRETCHLLE,Z.O 

educación intercultural. Idea 
Books, Barcelona, 2001, 22-23. 

" J. DE LUCAS, art. cit. 

113 



Joaquim SERRANO JAÉN 

" Com a introducció al 
concepte de ciutadania, cal citar 
la clàssica definició de T.H. 
Marshall, «la ciutadania és aquell 
estatus que es concedeix als 
membres de ple dret d'una 
comunitat. Els beneficiaris són 
iguals quant als drets i a les 
obligacions que implica»; citat 
per M. PÉREZ LEDESMA, (ed.), 
Ciudadania y democràcia, Ed. 
Pablo Iglesias, Madrid, 2000, 9. 

" Amb paraules de M. 
ABDALLAH, ob. cit.,-32. 

noció contemporània de drets universals. És aquest un dels punts claus de 
la qüestió, la combinació entre drets individuals i col·lectius, o, dit d'altra 
manera, el respecte a les singularitats dins un marc general de ciutadania 
democràtica que contemple les cartes de declaracions de drets humans. 

Perquè, al cap i a la fi, la multiculturalitat en si mateixa no és sinó la 
constatació d'un fet social comú en la història de la humanitat. I no es 
tracta tant de crear societats multiculturals o multiètniques, en quant que 
col·lectius formats per tma juxtaposició de petites o grans entitats que 
reprodueixen les cultures d'origen, com-sobre la base del reconeixement 
de les identitats individuals protegides pels drets universals al·ludits-
facilitar la integració en la ciutadania a través de marcs jurídics que la 
possibiliten; i on la diversitat implique la convivència en pluralitat i la 
recerca de valors compartits. Es pot, en conseqüència, procedir sobre les 
diferències al mateix temps que n'assegure la cohesió social? La qüestió 
toca aspectes fonamentals en la tradició de la filosofia política europea 
contemporània, com la constitució de la pròpia societat política, l'estat 
de dret i la mateixa noció de democràcia. Sembla que l'Europa actual ha 
apostat per la ciutadania democràtica,^^ com a fórmula per a la 
construcció d'una pluralitat que evite al mateix temps la jerarquització, 
la multiplicació d'illots de diferències i l'atonia de les societats per excés 
de relativisme," quelcom que connecta amb les ejqjeriències de la pròpia 
història europea. Les diferents concepcions nacionals i els interessos 
immediats dels estats, la falta de planificació a partir de la coherència 
amb els principis promulgats en les diferents constitucions, però, filtren 
permanentment aquesta meta que sembla un objectiu a aconseguir en el 
segle que comença a caminar. 

8. L A INTERCÜLTÜRALITAT, A L'HORITZÓ EDUCATIU DEL NOU 

SEGLE 

Tot i això, la pregunta fonamental està encara per contestar. Com 
educar per a una societat que es reconeix com a multicultural sense perdre 
de vista la ciutadania democràtica? Vinterculturalisme, l'educació 
intercultural millor, ens pot apropar a la resposta. A la constatació creixent 
de la multiculturalitat, correspon una pràctica educativa que fa 
relativament poc s'ha formulat pedagògicament en termes 
d'intercültüralitat. És veritat que la diversitat sempre ha existit, i que 
l'escola hi ha tingut respostes diferents, segons la concepció que n'ha fet 
l'estat. Això sí, establint les jerarquies socioculturals del moment, que 
han d'assimilar els escolars. Després de quasi vint-i-cinc anys de la 
promulgació de la Constitució de 1978, encara hem superat malament la 
forta inèrcia de la Jrverateí fi·anquista, centrípeta i verticalitzant. L'escola 
com a institució, el mestre com a docent en la pràctica diària i l'alumne 
com a objectiu final de la tasca discent s'adaptaiven a aquesta diversitat 

114 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

imposada a través de programes i consignes miiformitzadors que 
transmetien la ideologia del règim. Bé/mal, superior/inferior, ells/ 
nosaltres, simplificaven la ja de per si retallada pluralitat d'una societat 
trencada per la guerra i les diferents etapes de la postguerra, malgrat els 
intents d'adaptació que suposà l'apertura pedagògica de la Llei 
d'Educació de 1970. 

Els nous valors de reconeixement plural de què era portadora la 
democràcia han estat formalment arreplegats per l'esmentada LOGSE,̂ * 
per a una aplicació educativa efectiva. L'escola i els centres educatius en 
general poden esdevenir -malgrat les dificultats d'implantació- espais 
de reconeixement de la pluralitat, siga en una dimensió multicultural 
(des d'un punt de vista lingüístic, ideològic, religiós,..) o de qualsevol 
altra diversitat (gènere, capacitats, edats...) que els projectes educatius 
consideren establir-hi com a objectius de tractament docent. 

Què és, doncs, la interculturalitat? Podríem dir que és el conjunt 
d'actituds i procediments que faciliten la convivència en la diversitat, 
des de la ciutadania, en una societat considerada. Aquest fet implica 
reconèixer i valorar les herències rebudes per part de l'educador i els 
educands perquè les conserven i milloren, acte que sintetitza l'essència 
de l'educació. '̂ La primera qüestió és formar-se en el reconeixement de 
la diversitat per a transmetre-la com a fet educatiu. L'educació pot fer 
veure la realitat com a uniforme o com a plural, des de la qual ressaltar la 
negativitat de la diferència o l'enriquiment de les singularitats, 
respectivament. Per ço, algunes de les recerques envers l'educació 
intercultural destaquen la necessitat de procedir primerament en els 
alumnes sobre la diversitat física del propi entorn: diferències 
psicosomàtiques que ajuden a enriquir el vocabulari descriptiu envers 
l'observació de les persones i dels espais humans quotidians per a arri­
bar a la consideració implícita de la homogeneïtat humana.'" 

Sobre aquestes primeres consideracions es pot establir tota una 
didàctica que, a través de cercles de complexitat variable, mostre les 
diferents cultures des de la singularitat de les persones, no des de les 
categories preestablides d'adscripció sociocultural. Els alumnes, ens 
recorda M. Abdallah,'' es defineixen en primer lloc com a individualitats, 
no com a una regularitat estadística circumscrita a una etiqueta cultural. 
És el contrari de l'exemple que introduïa aquest article. L'expressió moro, 
suposa subordinar la individualitat a una categoria prèvia, sobre la qual 
convergeix el fiím dels prejudicis del moment que inevitablement llasten 
la relació primerenca amb aquella. Qualificar una persona immigrant 
provinent del Magrib de tal, sense més, suposa adoptar un punt de vista 
previ, de signe culturalista per damunt el criteri intercultural. 

Som atrapats, per tant, pel llenguatge? Aquest pot reafirmar prejudicis 
0 ser alliberador..., segons el que hi fem. La descripció i caracterització 

'̂ LOGSE, BOE., 4-10-1990, 
vegeu, per exemple, els articles 1, 
2,211 el títol V (arts. 63 a 67). 
" Segons expressió de Fabricio 
Caivano, és als nous, diu, als que 
hem de mostrar el món perquè el 
conserven i canvien, puix -citant 
a Hannah Arendt- l'essència de 
l'educació rau en la natalitat «en 
el fet que al món hagen nascut 
éssers humans»; "La educación 
en la encrucijada", diari El País, 
3 de juny de 1998,13. 

'" Vegeu, per exemple, la unitat 
didàctica de J. CANALS; M. 
CIRACH; E.. FERNANDEZ; F. LI. 
VARGAS, Espais, cultures i 
migracions en el món d'avui, 
Teide, Barcelona, 1995,11-28; o 
bé els materials d'educació 
intercultural, Vtvamos la diversi-
dad, dins Seminarío de Educa­
ción para la Paz de la Asociación 
Pro Derechos Humanos, Los Li-
bros de la Catarata, col. Edupaz, 
Madrid, 31-40; i el recent, Xavier 
LLUCH, PLURAL, Educación 
intercultural 12/16 ESO, 
Tàndem, València, 2000, 8-44. 

' ' Ob. cit., 52-53. 

115 



Joaquim SERRANO JAÉN 

'2 Vegeu el seu text a M. GARCÍA 
ARENAL, LOS Moriscos, Editora 
Nacional, Madrid, 1975, 230-
235. 

" «(...) Els costums de les dues 
cultures -deia-, són distintes; no 
obstant això, els meus pares han 
barrejat tradicions sense cap pro­
blema. La meua mare, en quant a 
estudis, féu un curs d'ajudant 
arquitectònic; el' meu pare, 
simplement, féu l'escola de la 
seua època; tot i això, els consi-
dere molt cultes (...)». La 
utilització matisada, adaptada, 
del terme "tradició"; el concepte 
de cultura associat al desen­
volupament de capacitats per fer 
front a circumstàncies de tota 
mena, usat per caracteritzar 
l'actitud de persones pròximes, 
denoten una descodificació de 
paraules que habitualment con­
serven una forta càrrega 
ideològica, fetes servir amb 
freqüència per posar etiquetes 
culturals que poden inhibir el 
reconebcement de la relació entre 
subjectes. Aquesta activitat tenia 
un objectiu procedimental, el 
coneixement i manejament de 
fonts orals; i actitudinal, plantejar 
a joves que acabaven l'educació 
secundària el subjecte de la 
història. 

que fa el pare P. Aznar Cardona dels moriscos el 1612 per justificar-ne 
l'expulsió dictada pel rei, és absolutament contrària de la que proposaria 
un enfocament intercultural." Tant aquest escrit com d'altres de la mateixa 
època s'esforcen a ressaltar no la diversitat o singularitat, sinó la 
diferència, així, la universalitat esdevé generalitat. 

Encara que el concepte d'individu com a subjecte de drets universals, 
tal com s'ha anat erigint al pensament europeu des de la Il·lustració als 
nostres dies, no existia al segle XVII, una mena d'orientació 
interculturalista espontània, -amb la minoria dissident com a subjecte i 
sense cap voluntat per esbrinar-ne les interrelacions derivades-, ja hi 
havia estat plantej ada. Com veurem a l'apartat següent, les relacions més 
ajustadament interculturals, però, es donaven més bé a nivells quotidians, 
on el tracte directe entre minories derivava en un reconeixement 
interpersonal entre moriscos i cristians per afers pràctics que contradeien 
les normatives oficials, com és evident al Baix Vinalopó. Quan la barreja 
entre cultures es fa, per exemple, des d'una escala femiliar, les relacions 
interpersonals poden actuar amb més facilitat per damunt les identitats 
culturals, que, així, cobren una dimensió distinta en fer saltar, de vegades, 
els tòpics acumulats pels prejudicis, accentuats pel desconeixement i la 
distància. També és veritat que pot ocórrer el contrari, consolidar-los. 

Recentment, la redacció de diverses històries familiars per part 
d'alumnes d'educació secundària, dins l'àrea de geografia i història en 
un institut d'Elx, mostrava exemples patents d'aquest interculturalisme 
espontani construït a través de xarxes familiars des d'una aparentment 
complexa multiculturalitat. És el cas, per exemple, d'una alumna de 4t, 
la família de la qual, italogertnànica emigrada a l'Argentina i en l'actualitat 
resident a Elx, mostrava en un perspicaç comentari les diferències entre 
les diverses branques familiars, en actituds, comportaments i costums." 

Quan no es treballa per aconseguir aquest reconeixement, els símbols 
culturals, com la llengua, o la indumentària, per exemple, s'impregnen 
d'una sobredimensió que pot encapsular l'emergència del subjecte. I més 
si tenim present que en la pràctica, aquells es perceben com a part de la 
pròpia identitat, des de la consideració de la qual caldria començar el 
treball intercultural. 

És evident, per tant, la importància creixent que té la reconstrucció 
del llenguatge per a farcir-lo dels nous significats que es vagen descobrmt 
en la pràctica de l'anàlisi, des del nou marc conceptual que la 
interculturalitat pot anar proporcionant. Anàlisi històrica o d'interrelació 
en un context multicultural, siga per a interrogar-nos per la convivència 
entre musuhnans i cristians al País Valencià històric o per les possibilitats 
actuals d'integració dels immigrants magribins a les escoles, col·legis i 
instituts. 

116 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

No és estrany que una considerable part dels treballs envers temes 
multiculturals o interculturals, des d'una perspectiva educativa, o bé de 
l'Islam i el món àrab des d'un plantejament didàctic, insistesquen sobre 
la construcció comuna -del professorat i de l'alumnat- del vocabulari: 
ètnia, etnicitat, etnocentrisme, cultura, diversitat cultural, assimilació, 
integració, ciutadania compartida, identitat sociocultural, currículum 
intercultural..., o bé, per a l'estudi que proposem dels moriscos, el terme 
de musulmà, o el d'àrab, islam, islamisme, mahometà, mossàrab, 
mudèjar, morisc... La terminologia, recorda M. Abdallah al lúcid llibre 
sobre educació intercultural,'"* no és més que la traducció semàntica 
d'apostes socials i polítiques reals o simbòliques. La terminologia repre­
senta l'ús social que es fa de les definicions i categoritzacions. En la 
terminologia, diríem, es dipositen els prejudicis i, per tant, hi hauríem 
d'incidir per detectar-los i desactivar-los en el moment que considerem 
oportú al nostre pla de treball: prèviament a la tasca d'aula per part del 
professorat i posteriorment, a l'aula. La recerca i pràctica didàctica 
d'orientació intercultural ha d'incidir sobre les representacions socials 
que entrebanquen els objectius que ens hàgem proposat. És més, no és 
possible una educació intercultural sense l'anàlisi dels prejudicis que 
molt possiblement impregnen una considerable part dels nostres progra­
mes. I més si tractem temes tan sensibles com l'Islam històric o actual..., 
fins a conformar un autèntic currículum amagat.^^ 

Cal fer un treball previ de selecció i anàlisi de documentació de tota 
mena, procedint a la comparació, creuament i triangulació per tal de des­
centrar i objectivar els propis marcs de referències. Aquest distanciament 
permetria d'avaluar les nostres desviacions etnocèntriques a les quals 
al·ludíem en la introducció; i evitar tant la parcialitat subjectiva en 
l'enfocament de les cultures, com la recepció acrítica de totes elles. Com 
afirma X. Besalú, l'educació, més que estimular el relativisme cultural, 
haurà de fer-nos prendre consciència de la relativitat de totes les cultures.'̂  

Com podríem caracteritzar, doncs, l'educació intercultural? No és 
suficient situar-la dins del reconeixement de la consciència de la diversitat 
himiana, partint de l'entorn pròxim, o de procedir-hi a través de la 
reconstrucció del llenguatge, prèvia anàlisi dels prejudicis amb els quals 
representem habitualment els problemes i des dels quals intentem edu­
car. La caracterització ve donada pels objectius que es proposa aquesta 
línia o orientació educativa. No és una pràctica docent més; o una 
estratègia al costat de tantes altres, per assolir objectius de coneixement 
específics. Sembla que, de moment, no és una ciència instituïda, 
acadèmicament organitzada, encara que beu de diverses disciplines amb 
estatuts acadèmics consolidats. No obstant això, hi ha un parell d'aspectes 
que podríem destacar: la situació dins una dinàmica d'interrelació i la 
capacitat de transversalitat. 

'̂· M. ABDALLAH, ob. Cit, 27. 

" Sobre el tema dels pre-
conceptes, hi ha molts treballs en 
revistes i actes de congressos. 
Vegeu el recent d'Adolf CAS­
TELLVÍ, "Programa educativo de 
detección de prejuicios y estereo-
tipos para prünaria y ESO", en 
Construir la escuela intercul­
tural, ob. cit., 105-109. Per als 
prejudicis sobre l'Islam, vegeu les 
obres citades a les notes 1,3,16 i 
17. 
" X. BESALÚ, "L'abast de la 
qüestió intercultural". Escola Ca­
talana, 373 (Octubre 2000), 12-
16. 

117 



Joaquim SERRANO JAÉN 

" Vegeu M. ABDALLAH, ob. cit, 
passim, i esp. 33-38; Xavier 
LLUCH, "Valores democràticos en 
un mundo multicultural", en José 
Manuel BARRIO, (coord.), Discri-
minaciones socialesy étnicas en 
un mundo interculturaly comple-

jo. Nau Llibres, València, 1997, 
33-48. 

5* Vegeu Jordi BORJA; 
Geneviève DOURTHE; Valérie 
PEUGEOT, , La ciudadania euro­
pea. Península, Barcelona, 2001. 

" Vegeu José Antonio JORDAN, 
Propuestas de Educación 
Intercultwal, Ed. CEAC, Barce­
lona, 1996,28-35; X. BESALÚ, ob. 
cii, 101-104. 

Interrelació vol dir que la iníerculturalitat implica una anàlisi de les 
relacions internes que s'estableixen en entrar en contacte diversos grups 
culturals, prèvia constatació de la diversitat cultural que es dóna en tota 
comunitat humana; anàlisi de relacions socioculturals, doncs, però des 
d'un context de representació de les mateixes. No tant des de la 
consideració positivista, sinó des de les interaccions que se'n deriven. 
En conseqüència, és una perspectiva d'anàlisi que facilita l'observació i 
tractament de la complexitat pròpies de tota societat, independentment 
que aquesta tinga o no grups amb característiques ètniques." 
Conseqtlentment, l'educació intercultural planteja les possibilitats de 
convivència en la diversitat d'una comunitat des de la participació en 
uns valors, uns drets i una ètica comuns, la qual cosa permet una legislació 
respectuosa amb tots els membres, amb totes les identitats culturals 
d'origen i, per tant, el desenvolupament de la ciutadania global; un 
concepte en ple debat, que està esdevenint central en les ciències socials. 
No tan sols això, aquest concepte, fàcilment identificat amb l'esmentat 
de ciutadania democràtica, té com a nucli bàsic els drets de l'home, 
fonament de la filosofia educativa del Consell d'Europa. '̂ I sembla 
que, mentre no isca una alternativa ètica capaç d'establir marcs de relació 
que combinen el respecte a les dues dimensions al·ludides, identitat i 
convivència, aquesta filosofia esdevindrà un dels eixos inspiradors de 
l'educació intercultural al segle XXI. 

Un segon punt característic de l'educació intercultural és la 
transversalitat Vol dir que els objectius de l'educació intercultural o de 
la perspectiva intercultural, com es dedueix fòcihnent, poden traspassar 
qualsevol àrea de coneixement fins a enganxar tots els proj ectes educatius 
d'un centre determinat, i posar-los en relació amb la realitat social que 
l'envolta. Aconseguir capacitat per a arrelar-se en la pròpia comunitat 
cultural sense deixar de conèixer-ne altres; el sentit crític cap a les cultures; 
l'habilitat per a resoldre conflictes entre grups i conviure entre d'altres 
culturahnent distints; el desenvolupament d'actituds interpersonals 
positives, com ara el respecte, Vempatia; la capacitat per a l'anàlisi dels 
estereotips, el distanciament o V objectivitat eD.XQ\a.úó a la pròpia cultu­
ra; la sensibilitat cap a la falta d'igualtat d'oportunitats acadèmiques... '̂ 
haurien de plantejar-se des de diverses àrees en conjunt; difi'cihnent 
s'assoliran aquests objectius des d'una sola àrea. La transversalitat de 
l'educació intercultural interpel·laria les programacions tradicionals 
d'àrea en estimular reflexions envers les matrius ideològiques i 
conceptuals de les quals aquelles deriven, i en establir connexions amb 
les realitats socioculturals de les quals vénen i en les quals viuen els 
nostres alumnes. 

Altrament, com a element nou de reflexió que és, la perspectiva 
intercultural concerneix a tots els centres educatius, perquè tots els 

118 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

alumnes viuen en societats culturalment heterogènies, que demanen 
respostes educatives als processos de canvi als quals estan sotmeses."" 
Aquest tret de transversalitat que té l'educació intercultural permetria 
convergir des de les diverses àrees en el reforçament dels objectius 
bàsics,'" comprendre les realitats des de diverses òptiques socials i 
culturals, ajudar els/les alumnes a entendre el món des de diverses lectures 
culturals i reflexionar envers la seua pròpia cultura i la dels altres. La 
qüestió morisca hi incideix plenament. 

9. L A HISTÒRIA ENSENYADA DELS MORISCOS REQUEREIX 

BASTIR-LA S O B R E NOUS CRITERIS 

Quines possibilitats d'aprofitament educatiu té l'estudi dels moriscos? 
Em sembla que la perspectiva intercultural és ima interessant manera de 
plantejar-lo. Podríem fer, per començar, una autoavaluació. Què entenem 
nosaltres per morisc? Quines coses en sabem? On i com situar-les? Una 
de les primeres observacions que hauríem de fer és adonar-nos que el 
tema apareix ja com ?i format, construït en la societat. Per la qual cosa 
hauríem de conèixer, potser, el/els significats del terme, l'evolució 
semàntica per detectar punts de vista aliens amb els nous criteris amb 
què volem procedir en l'educació. La sola evocació del terme dóna a 
entendre un fum de qüestions que hi exclou qualsevol problematització 
per a nosaltres. Què hi amaga, doncs? 

Cal distingir, de bell antuvi, entre el concepte historiogràfic de morisc 
i la construcció de la pròpia identitat morisca. La construcció del concepte 
historiogràfic de morisc començà a elaborar-se immediatament després 
de l'expulsió de 1609; i ha continuat fins a temps recents. No hi falten 
estudis que s'endinsen en aquesta complexa evolució.*^ Però potser a 
hores d'ara calga tomar a revisar-lo. Freqüentment, el tema morisc s'ha 
enfocat des del pxmt de vista d'un problema nacional, interrogat respec­
te de les causes de la deportació i les conseqüències per a la societat que 
els estranyà, però no tant sobre la seua identitat, com a comunitats 
humanes que eren, pertanyents a un Islam d'arrel andalusí en un context 
sociopolític de domini cristià. I si es parla d'aquesta identitat, és per a 
adscriure-la ràpidament a un Islam vençut que restà com a fet residual -
l'estatut mudèjar- fins a la seua inserció dins d'una de les grans 
problemàtiques estructurals de les quals eixí el País Valencià modern, la 
Germania. Els musulmans mudèjars isqueren cristianitzats d'aquella 
convulsió del ciac-cents a través dels batejos forçats que els agermanats 
els imposaren, validats per l'església: és el naixement d'una nova 
categorització cristiana, la morisca. Però també el començament d'un 
trencaclosques que fins a hui ha estat sotmès a debat. 

Els moriscos, per tant, eren percebuts com un problema per a les 
societats cristianes que els minoritzaven, amb els efectes que hi tenia 

'" X. BESALÚ, ob. cit., 101-104; 
per a l'organització curricular de 
l'educació intercultural vegeu J. 
A. JORDAN, ob. cit., 37-84. 

"' Vegeu X. BESALÚ, ob. cit., 
100. 

" Per exemple, R. GARCÍA CAR-
CEL, "La historiografia sobre los 
moriscos espafloles: aproxima-
cíón a un estado de la cuestión". 
Estudis, 6 (1977), 71-99; M. A. 
BuNES IBARRA, LOS moriscos en el 
pensamiento històrica. Historia 
de un grupo marginado. Càtedra, 
Madrid, 1983; Ma. Luisa CANDAU 
CHACON, Los moriscos en el es-
pejo del tiempo, Univeisidad de 
Huelva, 1997. 

119 



Joaquim SERRANO JAÉN 

d'incomoditat i frustració des que Europa s'obstinà a impermeabilitzar-
ne les fronteres després de les guerres de religió, al segle XVI. El punt de 
vista habitual en l'enfr)cament, per tant, és el cristià, amb el component 
polític i nacional que el terme adquiriria fins a temps recents. No obstant 
això, tot un altre corrent historiogràfic s'afanyà a presentar el temps dels 
moros com un període amb valors propis, per traduir i entendre en llurs 
termes una cultura que irremeiablement formava part d'un passat prou 
soterrat. És el cas del reformisme il·lustrat de la segona meitat del segle 
XVIII, pas previ a la idealització que el romanticisme féu dels àrabs i 
l'orient, on Al-Andalús tenia un lloc privilegiat.'" Aquest corrent d'origen 
il·lustrat, romàntic i Iliurepensador de l'arabisme espanyol, paral·lel o 
polèmic respecte de la historiografia tradicional, pogué esdevenir 
referència dels corrents actuals, que han fet esforços per superar aquella 
visió parcial i reduccionista. 

Al món i l'Europa actual, el tema de les minories històriques o 
minories presents comença a plantejar-se de manera distinta fa només 
uns anys. Col·lectius socials que abans tan sols formaven part de les 
històries marginals, adquireixen nou protagonisme en situar-se en les 
línies de força amb les quals es vol dissenyar el futur d'Europa. La nova 
ciutadania multicultural que s'obri pas, obliga a encetar una nova mane­
ra d'entendre la història d'Europa i llurs relacions amb la resta del món; 
i especiahnent amb aquelles societats amb les quals per història, cultura 
i proximitat ha tingut un contacte específic, com la islàmica. Per tant, 
una nova orientació pedagògica que prime la consecució d'aquella 
filosofia. Des d'aquest punt de vista, els altres, els musulmans al nostre 
cas, ja no poden deixar de formar part del nosaltres. 

Com podria deixar d'afectar aquesta nova perspectiva de la societat 
a l'estudi de les cultures, subcultures i minories que les distintes formes 
d'exclusió han anat bandejant, silenciant o ocultant de la història euro­
pea? L'estudi dels moriscos en particular i de les societats islàmiques i el 
món àrab en general, sembla iniciar una nova etapa que comença amb 
una revisió dels criteris sota els quals s'han contemplat fins ara. El País 
Valencià entraria de ple en aquesta revisió de la història o prehistòria, 
puix es configurà sobre i amb unes estructures poblacionals i 
administratives islàmiques, el substrat de les quals no deixa mai d'aflorar, 
a poc que s'investigue. No cal oblidar, doncs, que històricament venim 
d'un país fet a base de neteges ètniques, no sempre reconegudes. 

•" Bernabé LÓPEZ GARCÍA, 
"Enigmas deAl-Andalus; una po­
lèmica". Revista de Occideníe 
224(2000), 31-50.-

10. L A fflSTÒRIA LOCAL ENS FACILITA LA RECERCA DE LA 

IDENTITAT MORISCA 

Com es construí la identitat morisca? Si l'evolució del concepte cristià 
i historiogràfic de morisc es pot seguir a través de nombrosos escrits que 
han plantejat directament el tema, la identitat morisca ens és difícil de 

120 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

seguir donats els escassos testimonis que dels propis afectats ens han 
arribat. Els arxius dels països magribins serven testimonis inèdits i 
desconeguts que faciliten respostes a les preguntes que el tema suscita 
en aquesta part de la Mediterrània. Esforços de coordinació traduïts en 
fets no falten, però sembla que no en nombre suficient per a compensar 
molts anys de distanciament en els quals s'han nodrit prejudicis de tota 
mena. I els arxius dels antics ravals o moreries, anteriors als batejos de 
1526, o a l'expulsió, han desaparegut. Afortunadament, la documentació 
de l'etapa morisca al Baix Vinalopó és abundosa;"" l'estudi permet -
amb les precaucions que hem de tenir al moment d'utilitzar aquestes 
fonts- explorar per dins alguns aspectes de les comunitats que continuen 
bàsicament sent observades des defora, i com a conjunt orgànic, tal com 
la documentació de caire administratiu i polític presenta, siga d'origen 
municipal, senyorial, virregnal, estatal, parroquial o diocesà. 

Tot i ser comunitats islàmiques, hi havia diferències notables entre 
els habitants de l'antiga medina ahnohade d'Elx i Crevillent a la data de 
la conquesta, 1265, i els moriscos del raval de Sant Joan i els de Crevillent 
el 1609. És a dir que els musulmans conquerits del segle XIII, segregats 
i subordiuats a la nova jerarquia de poders cristians, haurien de recrear 
permanentment la seua cultura i tradicions des d'una posició de resistència 
i defensa al llarg de períodes tan foscos com el segle XIV i XV, en què 
patiren un fort despoblament. Mentre, se succeïren diverses senyories 
amb pressions intermitents per a aconseguir exaccions de tota mena. No 
obstant això, l'estatut de mudèjar els donava ima protecció col·lectiva 
dins la qual, les moreries pogueren mantenir les tradicions religioses, 
llengua, autoritats i patrimonis fins al període convuls de 1492-1526, en 
què amb l'al·ludida Germania i bateig (1521-1526) s'eliminà aquell 
estatut, i passaren formahnent a iutegrar-se com a cristians. 

Les comunitats musulmanes andalusines que encetaren aquesta incerta 
trajectòria de supervivència, sovint comprada amb els esforços econòmics 
de tots els membres, travessaren períodes de crisi prou desconeguts que 
fòcihnent les podrien haver destnü't. El que no vol dir que els musulmans 
batejats el 1526 siguen supervivents d'una època d'esplendor passada. 
Com s'apanyarien per a sortir-se'n sempre i airibar a aquest període? 
Quins trets caracteritzaven aquesta identitat, per la qual ens preguntem, 
en l'engegada ja com a moriscos fins a la definitiva deportació de 1609? 
És evident que la resposta a aquesta pregunta és bàsica per a descarregar, 
quasi diríem, buidar d'essencialisme i posar en moviment la imatge 
estàtica del terme, entenent-lo en la dinàmica històrica, capaç d'observar 
els moriscos com a subjectes que es feren a si mateixos. 

El que sí sabem del cert és que els nou convertits -com diuen els 
documents-, musuhnans moriscos de 1526-1609, sense institucions 
islàmiques supralocals de reconeixement, visqueren de la subcultura 

'•'' Bàsicament, a l'Arxiu 
Històric Municipal d'Elx; a 
l'Arxiu del Regne de València i a 
l'Arxiu Històric Nacional de Ma­
drid; per al període mudèjar, a 
més, a l'Arxiu de la Corona 
d'Aragó de Barcelona. 

121 



Joaquim SERRANO JAÉN 

marginada que pennanentment recrearen. Els seus components provenien 
tant de l'islamisme andalusí de resistència, diríem, filtrat pel mudejarisme 
de concessió reial, com de la cultura islàmica que aconseguiren mantenir 
en situació de permanent clandestinitat, gelosament vigilada per la 
Inquisició; a més de la cultura cristiana predominant dins la qual vivien: 
des de la religiositat formal fins a la legislació foral i les ordenances del 
Consell i la senyoria. Tal és així que les tres generacions de musulmans 
moriscos que visqueren en aquest racó del migdia valencià travessaren 
fins a r ejqpulsió un període de notable prosperitat -com mostren les taxes 
demogràfiques i les activitats comercials, per exemple-, gaudint dels 
cercles d'expansió econòmica que el país én general i les terres de la 
senyoria d'Elx en particular experimentaren. Precisament, una de les 
característiques de les comunitats morisques del Baix Vinalopó fou la 
capacitat d'adaptació i aprofitament al medi en què vivien. Així, cultivaven 
escrupolosament les terres d'olivar, fabricaven oli en les seues almàsseres, 
elaboraven sabó amb els olis grossos -els que no servien per al consum 
directe-, i comercialitzaven ambdós productes amb la vila cristiana, per 
no parlar de la puixant artesania. En vespres de l'expulsió les comunitats 
d'Elx i Crevillent comptaven amb fortunes més que notables. 

Amés, les societats morisques no sempre eren móns tancats imarginals. 
Estaven també les relacions amb altres comunitats com les dels cursos 
mitjà i alt del Vinalopó, o les de les hortes d'Oriola, i amb les cristianes de 
les rodalies..., ultrapassant habitualment les fi^onteres del regne. 

Aquesta superació de l'autoconsxim, diríem, dels estrets cercles de la 
supervivència per part dels moriscos de la comarca, pot fer-se extensiva 
a d'altres moriscos valencians assentats a les hortes del ducat de Gandia, 
per citar-ne un cas. No tots els moriscos eren pobres camperols de secà 
que vivien als Umdars de la fam. 

La documentació referida permet també d'observar altres plànols 
d'identitat o diversitat interna, com ara el gènere, els xiquets, els vells, i 
persones amb estatut d'especial privilegi moral, com ara el dels alfaquins: 
tolerats, si fa no fa, pel bisbe... Tot un món en ebullició que estem 
començant a conèixer, gens marginal, i amb nombroses relacions amb 
els il·licitans cristians. Multitud de documents registren els moviments 
dels llinatges més pròspers com els Porruig, Satdini, Bensuar, Sarria, 
Albarrazi, Bauqueixa, Salema, Esmil, Zom, Addusalem, Luna... La 
pluralitat de situacions, la diversitat de respostes i possibilitats d'adaptació 
per part d'aquests musuhnans clandestius, defuig la reducció unívoca als 
clixés típics. Obcecadament i irreductiblement musulmans per a les 
autoritats cristianes i excessivament peninsulars -tagarins, se'ls 
anomenava, els de la marca o la vora, és a dir, la fi-ontera oriental, Xarq 
Al-Àndalus, l'actual País Valencià- per a les societats islàmiques del 
Magrib, les prop de 30.000 famílies valencianes deportades el 1609 (tan 

122 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

sols al Baix Vinalopó la xifra s'aproximava a les 1000 famílies i vora 
70.000 per a tota la monarquia), difícilment s'integrarien en l'Orà algerià, 
on a l'octubre d'aquest any sembla perdre-se'n la petjada com a comunitat 
organitzada. 

L'ús del terme morisc, doncs, sense una anàlisi prèvia del contingut, 
històricament concretat, o amb tan sols una definició de diccionari, sim­
plifica excessivament el ventall de realitats que abastava i les possibilitats 
d'aplicació educativa. 

Tant el coneixement, sempre relatiu, en l'evolució del concepte 
historiogràfic de morisc, com el de la pròpia identitat morisca, tenen 
evidents possibilitats per a una educació intercultural. Permeten la 
descodificació dels estereotips exposats a la primera part de l'article, 
sobre els quals s'alcen les representacions socials envers qualsevol de 
les minories culturals, en el nostre cas, les islàmiques. Aquesta 
descategorització facilità l'assumpció de la relativitat de totes les cultures 
i l'emergència de les entitats socials com a subjectes, per damunt de les 
catalogacions fòcils a l'ús, amb etiquetes simples o excessivament 
superficials. Allò evita el victimisme QLCÍI en l'actitud cap a la minoria. A 
més, el coneixement de les singularitats internesyàc//íYa l'aplicació de 
procediments empàtics, tan importants en la formació d'actituds de res­
pecte, flexibilitat i distanciament en relació als propis punts de vista, 
necessària pera actuar en societats multiculturals i establir basaments de 
convivència en perspectiva intercultural, des d'una diversitat no excloent. 

La reconstrucció de la identitat morisca (què són?, com arribaren a 
ser-hi?) a través de l'anàlisi del propi terme, troba en la història local una 
ajuda més que important. Primerament per l'accessibilitat i varietat de 
les fonts, que permeten una interrelació permanent de continguts, la 
comparació i el contrast i, per tant, la reconstrucció dels diversos plànols 
en què es poden desplegar les realitats socials des d'una òptica qualitativa 
(ideologies, relacions, comportaments, actituds...) i quantitativa 
(demografies, producció, intercanvis, comptabilitats...). Els procediments 
que es poden utilitzar a classe contrastant diversos tipus de fonts, per 
exemple, són enormement profitoses per a la formació de l'alumne en 
punts de vista crítics.''̂  En segon lloc, la història local possibilita l'anàlisi 
microhistòrica:^^ és a dir, la reconstrucció de la xaixa de relacions a 
l'espai considerat, i definir les identitats i els processos socials significatius 
des del propi marc cultural. L'aproximació a l'entorn de vida on es 
desenvolupaven les activitats quotidianes dels moriscos -el marc 
sociopolític i cultural de la senyoria feudal d'Ebc en l'indefugible entorn 
valencià-, permet d'apuntar cap a un objectiu d'especial rellevància 
intercultural: la localitat com a font més immediata de reconeixement, 
on s'eduquen i depuren les relacions intra i intercomunitàries de diversitat, 
i on s'educa i es viu la ciutadania. 

« Vegeu Julio CERDÀ DÍAZ, 
"Los espacios de la memòria. Cla­
ves para aprender desde el archi-
vo", en J. A. GÓMEZ HERNANDEZ, 

(coord), Estrategias y modelos 
para usar la información, Ed. 
KR, Múrcia, 2000, 131-168. 

« Vegeu C. BLASCO; J . 
FERNANDEZ; C. NAVARRO; J. SE­

RRANO, Documents per a la 
història d'Elx (de la islamització 
a les darreries de l'Antic Règim), 
Ajuntament d'Elx, Elx, 1999. En 
l'article introductori, on se cita 
bibliografia al respecte; i 
l'apartat, "Els grans trets de 
l'època moderna" on es publi­
quen documents inèdits sobre 
moriscos. 

123 



Joaquim SERRANO JAÉN 

" Sobre Ventom construït i la 
producció de sentit en relació amb 
els moviments urbans actuals, 
veg. les interessants deduccions 
deM. CASTELLS, "Paraisos comu-
nales: identidad y sentido en la 
Sociedad red", en La Era de la 
Información, economia, Socie­
dad, cultura, V . I, Alianza Ed., 
Madrid, 1998,27-90, esp. 83-88. 

Tant les societats morisques del segle XVI i XVII, com les nostres, 
responien, o comencen a respondre a lamulticulturalitat; però l'organització 
de la coexistència obeïa a patrons diferents en un i altre cas, com sabem. 
L'estudi de les societats morisques des de la microhistòria, no sols com a 
metodologia d'anàlisi històrica, sinó com a conjimt de procediments 
didàctics que plantegen les diversitats localitzades de tota comunitat hu-
vasaa,facilita l'entesa de les nostres ciutats, com a expressió concentrada 
de la pluralitat existent al món. I la consciència actual de la immediatesa 
omnipresent de la diversitat afavorida per les migracions, ens permet ob­
servar des d'una òptica enriquidora, intercultural al capdavall, la forta 
matriu multicultwal de les societats antigues, com el País Valencià a l'època 
dels moriscos, on la història i els desplaçaments permanents de persones 
per raons econòmiques, polítiques o culturals, traspuaven permanentment 
pels febles fils de la burocràcia virregnal i pels forats de les xarxes de 
control ideològic de l'església. Tan sols cal fer una ullada als índex dels 
processos inquisitoríals del tribunal de Múrcia, o als dels llibres dels 
escrivans reials que treballaven a la senyoria d'Elx, per exemple, per a 
adonar-se de l'acusada diversitat cultural de les persones que vivien al 
migjorn valencià: un petit univers format per homes i dones de procedència, 
ètnies i cultures diferents, amb varietat de llengües, religions, indumentàries 
i maneres de fer les coses, entre les quals sobreebdrien especialment les 
minories musulmanes. 

El coneixement de la diversitat interna i externa del món morisc, 
permet també l'aproximació a l'entorn construït, productor de sentit i 
component essencial de les ciutats; on la proximitat, el contacte i les 
interrelacions entre persones, grups i espais, amb els conflictes 
consegüents, genera reconeixement i facilita la creació de la memòria 
del lloc."" Aquest entorn construït és una font d'inspiració per a la creació 
d'actituds de convivència intercultural: és a dir, ajuda a pensar l'entorn 
social en una perspectiva intercultural. 

Procediments senzills en l'aplicació a l'aula, com la transcripció, 
comparació i comentari de topònims rurals i urbans dels segles XVI i 
XVII, -molts d'origen morisc, mudèjar i andalusí- amb els actuals, so­
bre unes mateixes àrees rurals i urbanes de les ciutats d'Ebc i Crevillent 
(noms de partides rurals, noms de carrers) o llistats complets 
d'antropònims moriscos i cristians, permeten l'assoliment d'objectius 
actitudiuals. Constatar documentalment que el català, el castellà i l'àrab, 
per exemple, coexistien al segle XVI a les ciutats del Vinalopó -a les 
comarques de l'interior les dones morisques tan sols coneixien l'àrab, un 
dialecte de l'hispanoàrab degradat per falta de criteris normatius, escoles 
aràbigues i activitat literària- i que ara, si es fan les coses bé, tomen a 
fer-ho, pot sensibilitzar cap a les diversitats històriques i actuals, 
subratllant un dels trets més característics de les societats civils, la barreja 

124 



Els moriscos al Baix Vinalopó 

cultural en entorns concrets. El tema de la Vall del Vinalopó, com a mar 
de llengües, diríem, en quant que àrea geogràfica on s'assentaven el 1609 
les més nombroses comunitats de valencians musulmans de l'antic regne, 
permet de planificar tota una estratègia educativa que faça saltar els tòpics 
i prejudicis, finit del desconeixement i la distància, i posar els basaments 
educatius per solucionar els conflictes que una coexistència tan condi­
cionada està presentant a hores d'ara. 

Les noves perspectives que obren la consideració de les ciutats -on 
viurà la majoria de la població mundial al segle XXI-, com a llocs 
d'articulació d'allò local amb allò global, en quant que espais privilegiats 
per redefinir la convivència democràtica i la posada en pràctica de la 
ciutadania a través de xarxes de responsabilitat i actuació cívica, troba 
en l'orientació intercultural de l'estudi del passat històric noves claus 
d'observació i reflexió dels problemes del present, en què viu la comunitat 
educativa.''* 

De la importància de la història local es dedueix l'estret contacte que 
hauria d'haver entre la recerca històrica i la perspectiva intercultural en 
educació. Si la separació entre el que s'investiga i el que s'ensenya sol 
ser relativament gran -i entre el que s'ensenya i s'aprén-, al cas de 
l'educació intercultural és encara més evident. L'educació intercultural 
ha de partir d'un coneixemet raonable de la realitat social, de la 
problemàtica del present. No és possible presentar una història que no 
contemple la revisió dels criteris tradicionals sota els quals s'han enfocat 
habituabnent les cultures islàmiques; una història acostumada a presen­
tar els moriscos com a un grup fatalment destinat a ser expulsat del cos 
social hispànic, esqueixats tant de la seua cultura islàmica del cinc-cents, 
com de la del passat andalusi del qual descendien, unívocament marginats, 
tancats en si mateix, i tan sols actius en la història per reacció al 
protagonisme dels poders cristians. Les recerques locals -o localitzades, 
si volem- ens mostren realitats més complexes i matisades que 
contradiuen les imatges habituals que se n'han fet. 

Com que tampoc és possible des d'una perspectiva intercultural pre­
sentar a les aules una història de l'Islam que ignore la problemàtica ac­
tual del Magrib i dels fluxos d'immigració cap a Europa. Com una història 
que ignore, a més a més, la greu crisi mediambiental, el 
subdesenvolupament, les noves identitats o la destrucció permanent de 
patrimoni a casa nostra. I tot això no per afany de modernitat, per agafar 
modes; sinó, com ja hem esmentat abans, perquè la història hama de 
capacitar l'alumne per entendre críticament el món en el qual viu, i, per 
tant, facilitar la formació de les actituds abans exposades. El contrari ens 
allxinyaria dels objectius que una educació pública en els nivells obligatoris 
voldria assolir, contradient, recordem, un dels principis bàsics de la 
LOGSE, la compensació de les desigualtats. 

•̂  Sobre el tema de les relacions 
entre allò local i allò global, les 
ciutats en la globalització, vegeu 
Jordi BORJA; Manuel CASTELLS, 
Local y Global: la gestión de las 
ciudades en la era de la infor-
mación, Taurus, Madrid, 2001 (6' 
ed.), esp. 111-138. 

125 



Joaquim SERRANO JAÉN 

11. A TALL DE CONCLUSIÓ 

A les seues memòries, el conegut crític literari Marcel Reich Raioicki 
relata que a l'octubre de 1958, en unes jornades d'escriptors, un jove 
Günter Grass li preguntà: «Però, vegem, què és vostè en realitat?, polonès, 
alemany o què?» La resposta fou ràpida: «sóc mig polonès i mig alemany, 
i un jueu complet», li contestà. Si, viatjant en el temps, preguntàrem al 
setembre de 1609 a una morisca d'Ebc, Lleonor Ambaxira, per exemple, 
què és en realitat, és possible que ens contestarà que meitat valenciana, 
meitat andalusina, però, una musulmana completa. Marcel Reich Rainicki 
sintetitzava en la seua resposta els trets identitaris d'ima considerable 
part dels europeus del segle que ha acabat. Podia haver dit tan soh polonès, 
per vincular-se a la terra on va nàixer; alemany, per la cultura que el va 
formar; ojueu, per la tradició religiosa i cultural històrica de la qual 
descendia. Combinar les tres implicava no renunciar a cap, malgrat les 
tràgiques circumstàncies per les quals hagué de passar a causa d'una 
d'aquestes identitats. 

Lleonor Ambaxira smtetitzaria alhora els trets identitaris d'una ter­
cera part dels valencians de l'època. Andalusina per l'origen històric; 
valenciana per la terra i societat en la qual vivia; i musulmana per la 
religió i cultura a la qual pertanyia. Eren altres els moriscos?, no eren en 
la seua terra?, com arribaren a esdevenir estranys en la seua pròpia casa? 
Si repassem la història d'Europa, l'antiga i la contemporània, observarem 
en perspectiva que allò que habituahnent se'ns ha mostrat com una ca­
racterística interna de les diferents societats, la homogeneïtat, no és sinó 
xma de tantes maneres d'organitzar-la i percebre-la; que les societats 
humanes estan plenes de diversitat, es vulga reconèixer o no, i que aquest 
reconeixement, necessita d'una educació intercultural que, des d'una 
filosofia política i una ètica, permeta la consideració de les singularitats 
de cada subjecte. 

Cada vegada més, els reconeixements de la pluralitat de formes de 
sentir-se i veure's des d'un o diferents orígens, ideologies, llengües, 
religions, associacions..., subratllarien el protagonisme dels subjectes 
emergents que donen unicitat humana a la diversitat que el temps i l'espai 
despleguen. Una educació en la línia de la interculturalitat, d'una banda, 
tractaria de cercar l'evolució d'aqueixa paradoxal situació en què es 
trobarien els moriscos; per exemple reconstruint, si ès possible, els 
escenaris i els actors del drama, fins aconseguir la màxima intel·ligibilitat; 
és a dir, conèixer els fets bàsics..., la qual cosa ens porta a fer una valoració 
crítica de com els pensem i els hem pensat per arevisai les concepcions 
que formen part del nostre imaginari col·lectiu. Aquesta revisió implicaria 
ima certa desprogramació, per tal de tomar a plantejar, sobre fets 
rigorosament establits, què és el que reahnent va passar i per què, i les 

126 



Els moriscos al Baix Viaalopó 

implicacions que tingué en la conformació de les percepcions socials 
posteriors al fet musulmà. Caldria recordar que el nostre poder sobre 
aquest territori deriva d'una època en que la pàtriaera, sobretot, la religió; 
en nom de la qual es feren les aludides neteges ètniques. La seua falta de 
record i memòriafa que aquests greuges aparegueu més naturalitzats que 
altres de més contemporanis. 

L'educació intercultural, doncs, pot cercar en la història la memòria 
ampla que necessitem per a rebaixar les susceptibilitats que la convivència 
actual amb els magrabins presenta. Al capdavall, establir els ponts 
pertinents de relació entre la problemàtica que pot sorgir de la diversitat 
social i les situacions històriques que hi vulguem considerar. És a dir, 
s'esforça aquesta educació a observar els trets comuns que lliguen el 
conflicte de convivència entre musulmans i cristians al País Valencià del 
segle XVI i el dels europeus dels temps presents. 

Una nova generació hauria d'educar-se amb noves visions, més 
ajustades a les realitats culturals que ens envolten, amb una valoració 
diferent de les societats històriques que formen part de les nostres arrels. 
D'aquesta manera, la història dels moriscos esdevindria part indefugible 
de la nostra consciència, de la nostra herència moral. 

127 


