ELS MORISCOS AL BAIX VINALOPO:
UNA PROPOSTA DIDACTICA DES DE LA
INTERCULTURALITAT

Joaquim SErrANO I JAEN
_ IES Sixto Marco (Elx)
1. INTRODUCCIO

Un dissabte de maig, passejant pels camins envoltats d’horts de palmes
que limiten el nucli urba de la ciutat d’Elx, escoltava un fragment de la
conversa que mantenien uns visitants castellans de mitjana edat i d’aspecte
adinerat quan es creuaven al meu cami. «De donde salen tantas palme-
ras?», es preguntava un d’ells. «De la moreria que vino del norte de
African, i contesta Ialtre.

La frase, incisiva, rapida, feta en qualitat de resposta segura, em crida
Patencié. Resumia, com a minim, els prejudicis arrelats que es mantenen
en I’imaginari d’una gran part dels europeus hispans posats a jutjar
qualsevol realitat originaria de més enlla de ’Estret de Gibraltar. En
concret, de les cultures musulmanes al Magrib i, per extensié, de tota la
civilitzacié islamica i possiblement del mon arab en general.

Elto despectiu i distant —que amagava subtilment la idea d’invasié, i
I’exotisme representat a la palmera, com quelcom incorporat a una realitat
prévia i diferent, premusulmana, denotava una normalitat assumida
davant d’una alteracio posterior. Alteraci6 duta per I’accié d’un invasor
o “moro”, També hi destacava un fort regust de territorialitat excloent.
En aquesta frase es manifestaven els sediments educatius de dos cicles
histdrics i culturals d’una forta carrega ideoldgica, dipositats al
subconscient dels espanyols, enutjosament repetit a les escoles des de fa
moltes generacions; 1 ara, també, pels mitjans de comunicacié: la
islamitzacié i la cristianitzaci6 de la Peninsula. Fets que implicaven una

La Rella, 14 (2001), 101-128 ’ 101




Joaquim SERRANO JAEN

invasié i reconquesta, —els termes tradicionals que transmetrien una
ideologia d’enfrontament i domini— tot separant processos historics que
lligarien provisionalment Africa i Europa, mora aquella; cristiana, aquesta.

Laresposta al-ludida, doncs, com unamena de metallenguatge expressava
patentment algunes de les actituds basiques amb les quals iniciem el segle
els ciutadans i ciutadanes d’una de les democracies més recents de ’Europa
occidental. Actituds que condicionaran durant un periode llarg, les
percepcions i conseqiients relacions dels europeus cristians amb els
immigrants magribins —marroquins, argelins, tunisians o saharians...—ode
qualsevol altra part de I’Islam europeu com I’antiga Iugoslavia.

No és casualitat que siga I’Islam una deles identitats més nombroses
dels nous immigrants que, especialment des de els anys noranta venen a
les nostres ciutats. Tan sols cal donar una volta pels nostres carrers per a
observar una heterogeneitat cultural que abans no existia. La historiaila
geografia ho faciliten... perd no expliquen del tot el fendmen.

Els moviments migratoris actuals sols s’entenen dins un context de
globalitzacié econdmica envoltant, que, tedricament, no coneix divisions
politiques ni limitacions culturals, encara que en la practica tota mena
d’obstacles —institucionals, politics, perd sobretot culturals—ho impedeixen.
Cal, no obstant, deixar clar que les migracions han ajudat a configurar la
major part dels paisos, de les nacions europees, sense les quals dificilment
entendriem hui, com a minim, la poblacié i el poblament, tal com ho
mostrem als mapes escolars. Sense el trasbals permanent que suposen les
migracions no és possible entendre ni el Pais Valencia actual, ni Catalunya,
ni Castella, ni qualsevol de les Comunitats actuals de I’Estat espanyol, per
posar tan sols exemples proxims. Una historia del continent, a Ia llum dels
fluxos migratoris multiseculars, ajudaria a relativitzar certes visions
estatiques que contradiuen el gresol de cultures, 1a barreja de pobles existent
en aixd que hui dia comodament anomenem Europa.

Agquest article, en fi, recabant un esforg en el lector planteja com a fil
argumental la necessitat de fer explicites en classe les interrelacions en-
tre la histdria que ensenyem i Ia problematica de les societats actuals,
puix tota historia es fa des de les preguntes que ens formula el present; i
Ia necessitat de situar tota historia dels moriscos dins les particulars
relacions que tant en el passat com en I’actualitat Europa ha tingut amb
les cultures islamiques.

2. ELS IMMIGRANTS ACTUALS I ELS MORISCOS AJUDEN A
PLANTEJAR TEMES DE CONVIVENCIA

Quina relaci6 hi ha entre els magribins actuals i els moriscos del
segle XVIi XVII? Els magribins actuals reivindiquen la seua identitat a
Europa. Fixem-nos que el terme, el qualificatiu d’immigrant, no és un

102



Els moriscos al Baix Vinalop6

signe d’identitat; més aviat, és un terme descriptiu, que denota un
desplacament de fora a dins. Per aixd ’esmentada reivindicacié (qui
som?, d’onvenim...?), és consubstancial, tard o d’hora, a I’/la immigrant.
En el cas dels moriscos, el terme sembla ser —si ho mirem amb perspec-
tiva— un comode lloc historiografic fet servir des de fora, des de les
societats cristianes historiques, per situar les minories musulmanes en
relaci6 ales cristianes al mateix territori on aquelles havien viscut. Aquesta
dificil assimilacié es vessa al llenguatge, a la terminologia, que an
concentrant petjades d’un passat fossilitzat que esdevingué prejudici,
trastocant la capacitat de descripci6 i analisi que hui dia exigim al
lenguatge per fer front a la descripci6 de problemes. Tal és aixi, que ia
identitat dels immigrants magribins i la dels moriscos es donen la ma,
puix reivindiquen la pertanyenca a un Islam —ahir conquerit, hui frontera
del Tercer M6n—, que s’obvia facilment des d’aquesta part de la riba.
Ambdés Islams, el que hui duen els immigrants magribins i el que ahir
s’emportaren els moriscos, ocultaven aspectes que sén obviats pels
europeus hui i pels cristians abans.

Si el fenomen migratori actual no pot presentar-se tan sols com si fos
una variable economica d’un capitalisme de vocacié mundial, I’entesa
del problema morisc al Pais Valencia —i en concret al Baix Vinalopé—no
pot fer-se tan sols des d’un angle politicoreligids: és a dir, des dels cercles
dels poders. Els vessants legals i humans de la immigraci6, els problemes
de conviveéncia que comporta, la revisié de les practiques habituals
d’exclusié que implica, i els nous reptes envers la identitat, el
multiculturalisme i la igualtat d’oportunitats, que hi sén també fonamentals
per aun plantejament coherent de la qiiestié. De la mateixa manera, per
al tema morisc s6n tan importants les raons politiques i religioses que
expliquen I’expulsi6 des de I’angle de ’estat i de I’església, com la pers-
pectiva que dona la reconstruccié de les xarxes de relacions de la vida
quotidiana i especialment les impulsades pel treball, els intercanvis i els
negocis. Es a dir, les condicions econdmiques que lligaven cristians i
musulmans en la convivéncia didria. Esbrinar aquests vessants de relacions
i contactes interpersonals permet de copsar molt millor el comportament,
les intencions, els mobils de les jerarquies politiques envers els musulmans
valencians de la baixa edat mitjana i dels segles XVIi XVII, aixi com les
relacions socials que a hores d’ara provoca I’arribada dels immigrants.
Al capdavall, qui son els uns i qui sén els altres.

D’altra banda, si les immigracions actuals cerquen la supervivéncia i
millora humana de les persones implicades, I’emigracié forcada dels
musulmans valencians cap al Magrib el 1609 suposa la desaparicié de
les condicions i possibilitats socioecondmiques que els nuaven als llocs
d’origen; i la recerca d’una terra nova i desconeguda on —amb tota mena
de perills i dificultats—, haurien de comengar de bell nou.

103




Joaquim SERRANO JAEN

3. CULTURA I TEMPS HISTORIC, DOS CONCEPTES EN REVISIO

Tant en la consideracié dels immigrants actuals com en la dels moriscos
del segle XVI, la convivéncia entre éssers humans de cultures diferents
ocupa un lloc central, siga quina siga la forma que adopte aquesta.

Ambdues qiiestions, també, estan més interconnectades del que
sembla. De primer, la qliestié morisca esta encara surant dins el magma
dels prejudicis envers la civilitzacié musulmana als quals féiem referéncia
al comencament d’aquestes ratlles. Com diverses publicacions recents
mostren ampliament i la propia experiéncia educativa confirma, tots
nosaltrqs hem estat instruits en curriculums de forta carrega etnocéntrica,
que mai han abordat la diversitat cultural. L’Islam i el mén érab en gene-
ral s’hi contemplen, més bé, sota I’angle de les celebracions festives i
folkloriques, amb un fort component d’exotisme; i quasi sempre recreat
—amb més o menys consciéncia— des de les condicions de la superioritat
cultural.

No hem parat del tot esment en el fet que les noves condicions humanes
del segle que comenga, amb tota mena de signes ben visibles, ens obligaa
redefinir termes, conceptes. Un d’ells és aquest mateix de cultura, per
exemple. Un terme impregnat de poder i d’historia que cal explicar en
cada moment, si 'usem de forma analitica. Com procedir, doncs, als nostres
centres educatius perqué ’ensenyament de la nostra historia esdevinga
quelcom més que un pur exercici d’arqueologia, de recordatori d’un passat
llunya amb el qual no es veu clarament la relacié amb els problemes del
present? Com plantejar hui a classe el zemps historic de manera que la
problematica de convivéncia i relacié humana duta per la immigracio en
general i magribi en particular ens puga ajudar a entendre una problematica
historica com la dels moriscos del segle XVI i XVIL, i a Pinrevés?

La consciéncia de la rapidesa dels canvis socials, déna Ia falsa
percepei6 d’estar immergit en un present permanent. On situar, doncs,
les arrels d’aquest? On, en fi, situar la Historia? La tradicional i un tant
artificiosa separacio entre els nostres moments i els temps historics, que
tant ha dificultat la interaccioé temporal humana, i, conseqiientment, la
comprensi6 de la utilitzacié de la historia als centre educatius, esta sent
substituida per noves maneres d’entendre el manejament de la temporalitat
ide I’tis social que en fem. Encara que han passat molts anys, ara estem,
possiblement, en millors condicions per valorar I’afirmaci6 que el conegut
historiador britanic E.H. Carr en féu ’any 1961: «el passat ens resuita
intel-ligible a la llum del present», deia, i «sols podem comprendre
plenament el present a la llum del passaty».

Cultura i temps historic, doncs, amb totes les expressions que se’n
deriven, ens poden facilitar la comprensi6 i aplicacié educativa d>un
tema com el que ara ens ocupa, aparentment distant en la geografia i en

104



Els moriscos al Baix Vinalopd

el temps. Un tema que tradicionalment s’ha situat bé en una mena de
prehistoria per damunt de la qual situem les nostres identitats actuals:
les arrels musulmanes de la nostra valencianitat, espanyolitat o europeitat;
o bé en el punt d’eixida de les diverses etapes de decadéncia de cami a la
contemporaneitat. A la llum dels nostres presents, hem de fer noves
lectures — amb les conseqli¢ncies educatives que alldo implica— de la
musulmaneitat valenciana o, si volem, dels iltims protagonistes en ple-
na modemitat del Pais, els nou convertits, o moriscos, del Regne.

Si. Ara que comencem a plantejar-nos, com a reptes socials i horitzons
professionals als centres educatius, qliestions tan complexes com la
diversitat, la identitat, la construccid de Ia ciutadauia i, conseqiientment,
la interculturalitat i escola inclusiva, la revisié dels conceptes sota els
quals s’ha contemplat i ensenyat tematiques historiques com la dels
musulmans/moriscos valencians, requereixen una cura especial per la
potencialitat formativa que contenen. Sén noves llums que el present
projecta envers algunes ombres del passat.

4. LA HISTORIA ENSENYADA DELS MUSULMANS, UNA LLARGA
CADENA DE PREJUDICIS

Seria interessant, a I’hora de comentar la historia ensenyada dels
musulmans, el fet de partir de la propia experiéncia educativa. Encara es
recorda hui dia, per exemple, les narracions de Vargas Machuca, olade .
Don Pelayo, llegides als col-legis d’Elx als anys seixanta.

Si aquestes primeres experiéncies escolars, les contrastem amb els
curriculums actuals, i concretament el recent decret de reforma de les
humanitats, observarem que, tot i haver diferéncies evidents en la
presentacié de determinades qiiestions, hi ha un fons ideoldgic comi
que roman com un Guadiana amb esporadiques eixides a [a Ilum: les
visions etnocéntriques a I’hora d’entendre i explicar els processos historics
hispanoeuropeus. Visions, que eren anteriors a la Dictadura, es
desenvoluparen amb aquesta, i continuen en plena democracia
condicionant la nostra visi6 occidental de la histdria humana. Hauriem,
doncs, de partir dels topics, dels prejudicis o, dit en termes didactics,
dels preconceptes o idees prévies sedimentades temps i temps en
I’imaginari de la nostra societat, actuant permanentment sobre les realitats
passades i presents.

Una de les tendéncies, quasi permanents de la historiografia cristia-
na, ha estat de dotar d’un tret cultural essencialista les minories islamiques,
concretament els mudéjars i moriscos. Tret cultural parcialment compartit
amb els turcs, magribins, arabs...i totes les étnies i cultures que foren, si
més no, englobades per la civilitzacié musulmana, Aquesta visi6 recred
un Orient diferenciat de I’Occident, on les cultures s’observen com a

105




1 Gema Martin MuRoz, “Lo
real y lo irreal en la representa-
cién occidental del mundo musul-
man”, Revista de Occidente, 224
(2000), 106-122, esp. 106

2 Per al tema, és imprescindi-
ble 1’assaig classic d’Edward
Saip, Orientalisme. Identitat,
negacié i violéncia, Eumo, Vic,
1991.

Joaquim SERRANO JAEN

universos tancats dispostos sempre a complir els destins que els sén
propis. Que darrere d’aixd s’amaga, com ha posat de relleu Gema Mar-
tin,! una heréncia de malentesos historics, fruit d*una relacié percebuda
com a enfrontament, és evident per poc que coneguem ¢l tema o estiguem
atents a la informacié que ens hi arriba d’aquests paisos.

Una vegada Vorientalitat de signe islamic esta identificada i
reconeguda, tan sols ha calgut anar emplenant-la d’adjectius —fanatisme,
despotisme, irracionalisme...— per a esdevenir el que hui dia és: un clixé
identitari que funciona de manera autdbnoma espacialment i
intergeneracional.

Aquesta orientalitat, perd, no ¢s siné Ialtra cara de la moneda de
Y occidentalitat, com a mirall construit per I’Europa per tal d’entendre’s
i assimilar la propia historia. Els cristians dels segles posteriors a les
conquestes, heretaren i aplicaren les actituds i les institucions de
dominaci6 primigénies, mantenint-se vives en els Gltims segles medievals,
en la modernitat i en els segles contemporanis, que tornaren a redefinir
’orientalitat en una nova etapa de submissié colonial. 2

La dominaci6 occidental comporta també que els musulmans de les
arees espanyoles a ’edat mitjana i la modernitat aprengueren a reconéixer-
se com a minoria, i, si no a assimilar-se, si a integrar-se a partir dels
criteris fets servir per les administracions cristianes per tal de defugir
Pexpulsié o I"exili.

Curiosament, després de quatre-cents anys, els immigrants —magribins
0 no— vinguts en aquests anys al Pais Valencia, sé6n obligats, d’acord
amb les circumstancies, a reconéixer-se també com a minoria, i a inte-
grar-se en una societat amb possibilitats diferents de les dels paisos
d’origen. Expulsid i deportacid, aquella; immigracio, aquesta; uns i altres
fluxos de poblaci6 sobre uns mateixos territoris i amb un Islam captiu
que —lleis d’estrangeria a banda— ¢s encara sotmés a patrons perceptius
de certa superioritat, quan no de domini i exclusid.

Altrament, és significatiu que, malgrat el reconeixement internacio-
nal del dret individual a la identitat cultural, i la consciéncia estesa de la
necessitat de lluitar contra la xenofobia, les representacions socials envers
I’Islam s’interposen una i altra vegada a les declaracions oficials i a

Paplicacié efectiva dels principis de no discriminacié replegats en

nombrosos documents d’organismes internacionals.

Altrament, fou a la década dels noranta, per exemple, quan les coses
sembla que comengaren a canviar a nivell institucional. Es al novembre
de 1992 quan es formalitzaren les relacions de cooperacio entre 1'Estat
espanyol i la comunitat islamica; acord que s’amplia al gener de 1996
als programes de religié musulmana en I’ensenyament piblic no
universitari.

106



Els moriscos al Baix Vinalopd

Paral-lelament, Espanya entrava dins un projecte promogut per
PInstitut d’Investigacio de Ciencies Islamiques de Colonia envers I’estudi
de la imatge de I’Islam als llibres de textos escolars als paisos europeus.
Al novembre de 1993, un grup de professors procedents de les diverses
Comunitats Autdnomes sota la direccié de P’Institut de Ciéncies de
I’Educacié de la Universitat de Barcelona —el Pais Valencia no hi estava
representat— assumia el projecte, que es publicaria al setembre de 1997.

Els objectius n’eren clars, puix partien de I’evidéncia al-ludida: la
imatge negativa, falsa o distorsionada de 1’Islam als materials escolars a
I"ds en les escoles, col-legis i instituts arreu de I’Estat.

Els autors de ’estudi concloien que el 95% dels continguts responien
en diversos graus als esmentats clixés d’eurocentrisme, omissions i
aspectes xendfobs, entre d’altres consideracions. Tot alld conformaria
un curriculum amagat ben travat i sdlidament assimilat. A conclusions
semblants havien arribat un grup d’arabistes que, per les mateixes dates,
€s proposaren un objectiu convergent: mostrar a la societat ¢ls
condicionants ideologics des dels quals es bastien les percepcions que,
sobre la civilitzacié musulmana i el mén arab en general, mostraven les
ultimes generacions de ciutadans i ciutadanes de I’ambit estatal espanyol.
Les autores deixaven patent les mancances i malentesos que contenien
els textos utilitzats als diversos nivells de I’educaci6 preuniversitaria fins
la data de 1993.3

5. EL. MAGRIB A EUROPA 1 ESPANYA® UNA RELACIO
INDEFUGIBLE

Aquests estudis posaven de relleu, al capdavall, les implicacions
socioculturals d’un fet que, ara per ara, a comencaments del segle XXI,
esdevenia un problema. I la urgéncia de plantejar-lo i de comengar a
resoldre’l des de I’educaci6. Es tractava de manifestar i desactivar uns
estereotips culturals, en una primera passa, per, en una segona, donar a
conéixer, d’una volta per totes, una civilitzacié més que veina, amb una
llarga frontera compartida, per sobre dels 1000 milions d’habitants (més
de 60 al Magrib), una historia comuna i unes relacions en permanent
dinamica expansiva. ,

Cal tenir ben present que, ja en 1991, la poblacié musulmana a la
Unié Europea girava al voltant de 10 milions de persones. A I’estat
espanyol, el mateix any, els treballadors estrangers d’origen aftica eren
els qui havien experimentat el major increment en termes relatius des del
1989, del 15% al 30%; i especialment els marroquins, amb el 24% del
total d’efectius, que eren quasi la totalitat dels treballadors africans a
I’any esmentat.* En 1997, els ciutadans marroquins ja suposaven el 182%
dei total d’immigrants, a diferéncia de la década dels vuitanta amb un
3°3%, la qual cosa suposava un augment de quasi 15 punts.’

107

¥ El primer estudi és el de
Josep Ma. Navarro, {ed.), EI Is-
lam en las aulas, Icaria, Barcelo-
na, 1997. El llibre exposa els
resultats d’una analisi feta sobre
més de 400 llibres escolars de
diferents matéries, editats entre
1976 i 1993 i per-tanyents a 36
editorials. El segon, de G. Mar-
TIN MuNoz; VALLE SiMON, B.;
GomMmez Praza, M* A, El Islam y
el Mundo Arabe.Guia didéctica
para profesores y formadores,
Agencia Espafiola de Coopera-
cién Internacional, Madrid,
(1996). Analitza més de 400
tlibres editats entre 1976-1993.

4 Miquel JuArez, (dir.), Infor-
me Sociolégico sobre la situa-
cidn social en Espafia, Madrid,
Fundacié Foessa, Madrid, 1994,
219.

5 Rafael NinvoLes, (ed.), La
societat valenciana: estructura

sacial i institucional, Bromera,
Alzira, 2000, 41-42.



s Ob. cit., 46.
7 Informe Sociolégico..., 218.

8 (GENERALITAT VALENCIANA,
Anuari Estadistic de la Comu-
nitat Valenciana, Valéuncia, 2000,
71.

®  Anuari Estadistic..., 71.

1 Vicente GozALvez Perez, La
ciudad de Elche, Universitat de
Valéncia, Valéncia, 1976, 238-
244,

I (FENERALITAT VALENCIANA,
Anuari Estadistic Municipal i
Comarcal. Comunitat Valencia-
na, 1998/1999, Valéncia, 2000,
122-123.

2 Diari Informacién, 20 de
maig de 2001, 12.

Joaquim SERRANO JAEN

A més, a la peniltima regularitzacié extraordinaria prevista per
Panterior Llei d’Estrangeria, iniciada al marg de 2000 — I’actual esta en
procés d"aplicacié—, el Marroc ocupava el primer lloc, 25°5%, dels cinc
primers paisos que sol-licitaren la regularitzacio; seguit pels ciutadans
procedents d’Equador, 16"5%.5 Es clar que no sén tots els immigrants,
ni tots els magribins.

1al Pais Valencia? Cal distingir entre el concepte de resident estranger
i el &’ immigrant. El primer és relativament facil d’establir, el segon no.
L’any 1991 ocupava el tercer lloc en localitzacié d’estrangers residents,
amb el 13 2%, tan sols depassat per Madrid, 22°5%, i Catalunya, 16"9%.”
Dades més recents confirmaven I’assentament d’aquesta situacié. No
obstant aix0, el 1998, els estrangers residents més nombrosos, per sota
dels ciutadans provinents de la Unié Europea, de natura molt distinta, eren
els algerians i els marroquins, amb més de nou mil efectius.® Respecte dels
immigrants, dades del mateix any mostraven una escassa poblacié: un
total de deu mil set-centes persones, de les quals el 61% provenia de la
Uni6 Europea, el 16% d’América i el 22% d’ Africa; perd només el 65%
dels immigrants africans eren d’origen marroqui.® Dades que sén més
indicatives del que amagaven que del que donaven a conéixer. I amagaven
I’acumulacié de contingents d’immigrants i/-/egals majoritariament
magribins i equatorians: és a dir, un mapa parcial i deformat d’una realitat
social colpidora que sembla manifestar-se de sobte, ultrapassant les
possibilitats de control estatal, estadisticament expressades.

A la comarca del Baix Vinalopd, les realitats que apunten les
estadistiques donen a entendre una situacié semblant. Dels més de
seixanta-un mil habitants immigrats que replegaven els padrons
d’habitants fa una generacié, 1970 —tan sols Elx concentrava cinquanta-
cinc mil-, el 3% procedia de ’estranger. I d’aquests, el 55% provenia
dels paisos magribins.'® Per a I’any 1998 les dades mostraven una
pobiacié immigrant estrangera sensiblement inferior, de tan sols 411
persones.” A les vistes clares contradictoria amb la realitat. Per ¢o, la
situacio6 actualment és prou confusa, encara que subjecta a regularitzacio.
Del creixement zero als tltims dos anys, s’ha passat a un creixement
rapid que esta en vies de coneixement estadistic, perd que, segons han
divulgat recentment els mitjans de comunicacié, pot arribar en efectius
als dels anys cinquanta i seixanta.'

6. L’AMENACA DE LA XENOFOBIA

Els sondejos fets sobre les actituds cap a la immigracié o sobre el
racisme i la xenofdbia mostren dades que sén lluny de la modernitat
amb qué s’ha volgut revestir la imatge oficial del pais des del cim de
I’any 92 enca. Les enquestes fetes a I’opini6 publica espanyola en les
décades dels anys noranta, inviten a parlar de la «vigéncia tenag del passat

108



Els moriscos al Baix Vinalopd

al subconscient col-lectiu hispa, les profimdes arrels d’odis i antipaties»,
en comentari de Juan Goytisolo, a una de les enquestes. No podem estar-
nos de relacionar aquestes actituds amb la ignorancia que respecte de
I’Islam i els paisos arabs, com hem vist, mostraven els materials educatius
esmentats.

Les enquestes del Centre d’Investigacions Sociologiques, que
analitzen les actituds dels espanyols cap als immigrants, destaquen els
grups dels arabs i musulmans com al de pitjor valoracié social relativa,
a diferéncia dels habitants de 1a Unié Europea i dels hispanoamericans.

Al Pais Valencia, fins fa pocs anys, per exemple, entre els magribins
eren els algerians el grup més pressionat per les detencions policials. Es
tractava, senzillament, de moros, segons denuncia I’organitzacié SOS
Racisme. Fins I’any 1997, almenys, 1’administracié no reconeixia la
situacié que es viu a Algéria i ni tan sols admetia a tramit les peticions
d’asil politic.? Conseqiientment, I’Estat espanyol, amb una trajectoria
de creixement economic relativament rapida i amb una preséncia menor
d’immigrants —entre 1'1 i 2%, no ha restat a la saga en fets xenofobs,
quan unes determinades condicions s’hi han donat. Els fets de Ejido al
febrer de 2000, son, al mateix temps, simptoma i adverténcia de les
dificultats que ens esperen a tots per assumir els canvis al-ludits; a més
d’expressar vivament les valoracions negatives, estereotips i llacunes
sota les quals es presenta I’Isiam a amples sectors de la societat espanyola.

Sembla que la llarga i arrelada islamitzacié medieval, les minories
inassimilades als segles moderns i el permanent contacte posterior amb
els paisos magribins han fet del mén islamic respecte del cristia en la
versié hispanica, una realitat incomoda, de continguts ignorats, poc va-
lorada, per tant, i subjecta a tota mena de deformacions. Si a més, s’hi
presenta sota ’etiqueta de Tercer Mcn, el producte esta preparat per a un
rapid consum a les taules de més enlla de ’Estret. Fa la impressi6 que,
de moment, les nostres administracions semblen més preocupades per
considerar els immigrants en general i particularment els magribins, més
com a una incdmoda variable econdmica amb la qual no se sap molt bé
queé fer, que com a realitat humana amb-la consideracié de dignitat que
alld comporta. L’exclusi6 i la marginaci6, un dels seus corollaris, es
presenten bé com a un fet que ningi no voldria, bé com a quelcom con-
natural a la realitat propia. La qual cosa no exclou, per la mateixa ra6,
una planificacié necessaria.

No és estrany que les desqualificacions prévies i les reaccions
defensives estiguen per damunt els estimuls necessaris per buscar el
coneixement de les cultures d’origen, de les analisis ponderades del
fenomen migratori i de I’esforg general per a una entesa objectiva. Es a
dir, situar la gtiestio al seu context. I és que la immigraci6 és un fenomen
huma, recurrent, que ens afecta a tots. Tan sols cal repassar la histdria del

109

3 No tan sols aixd. Cal
ressaltar que el Partit Popular i
Unié Valenciana s’oposaren a
una iniciativa d’Esquerra Unida
ales Corts en la qual proposaven
donar validesa académica als
estudis dels fills dels emigrants.
Lajustificaci6 fou no fer del Pais
Valencia un reclam per a la

- instal-lacié de més magribins, E/

Periddico, (desembre 1997), 3.



14 Segons A. Izquierdo, citat per
I. Serra Youp! (2000), “La
immigraci6é estrangera en el
mediterrani: balang i actituds”,
La societat valenciana...ob. cit.,
35-63, esp. 58.

5 Com ho mostren les dades
recollides per 1'informe CIRES
(Centre d’investigacions sobre la
realitat espanyola) dels anys
1993, 1994 i 1996; vegeu I.
SErra, 0b. cit., 59. '

16 Magda AnpDREU, Margarita
Garcia; Maria Maste; Pepa Ro-

MERO; Mercé RosseLL, “Les .

proves d’idees prévies sobre
V'Islam”, en La segiénciacié a
I'drea de Ciéncies Socials,
Institut de Cigncies de
I"Educaci6, Universitat Auténo-
ma de Barcelona, 1994, 137-145.

Joaquim SERRANO JAEN

segle XX al Baix Vinalop6 —una peculiar frontera europea i mediterrania
a I’edat mitjana i als segles moderns— per comprovar-ho. Alld evitaria
que el menyspreament, quan no la xenofobia, arriben a ser moneda corrent.

L’experiéncia i els models de solucié proposats per altres paisos, més
acostumats a conviure amb poblacions immigrants, com Franca,
Alemanya o Holanda, poden servir d’exemple. La superacio dels
prejudicis que les relacions entre ambdues civilitzacions —imbricades i
interinfluides permanentment— havien anat acumulant, esdevé als diver-
S0s paisos europeus amb preséncia de minories musulmanes, un punt de
partida necessari a la nova Europa plural que es vol construir. En cadascun
d’elis els correctius i contrapesos socials han comencat a actuar segons
els diversos graus d’assumpcié de la ciutadania, com a subjecte de drets
iresponsabilitats, d’assentament de la democracia pluralista i dels diver-
sos estatus de relacions amb els immigrants —com les lleis d’estrangeria—
que poden filtrar els prejudicis sedimentats per una llarga tradicié
d’animadversio, sind d’indiferéncia. Les multitudinaries manifestacions
dels tiltims anys a Franga i Alemanya sén indicadors positius d’un canvi
de tendéncia en actituds socials que ens fa ser optimistes. Els anys noranta
han estat definitius per a prendre’n consciéncia i iniciar solucions.

Les dificultats per a plantejar uns minims basaments de convivéncia,
es veuen obstaculitzats per aquest racisme de la diferéncia ** aplicat al
nascut fora del pais, i especialment al magribi; sense que hi haja cap ra6
decisiva que sustente aquesta actitud, en comparacié a la mantinguda
cap a d’altres col-lectius d’immigrants.’® El fet curios és que, preguntada
directament, la gent no se sent xenofoba com a actitud general davant els
altres. A diferéncia del que diuen els fets que mostren els mitjans de
comunicacié respecte de realitats vives. )

Amb aquests resultats, no és estrany que els escassos estudis fets i
publicats sobre idees prévies envers I’Islam a 1’alumnat d’Ensenyament
Mitja (actnal Educacié Secundaria) a la década dels noranta, donen
resultats coherents tant amb les conclusions a les quals arribaren els dos
estudis esmentats de materials didactics, aixi com amb els estereotips,
prejudicis i representacions socials que mostren les enquestes d’actituds
al-ludides. La confusié en els termes (arab, musulma, moro...); els
aspectes més anecdotics de la religio i formes de vida (prohibicié de
menjar carn de porc, forma de resar...); I’assimilacié entre aspectes fisics
itrets culturals..., aquests codificats per imatges de fort regust romantic;
el paper subordinat de la dona, amb el correlat de compassid, tristor,
timidesa i vergonya corresponent; la identificacié exclusiva entre desert
i Islam; la relaci6 entre emigracid/immigracio, pobresa i endarreriment
cultural..., en sén alguns. En fi, les conclusions de les autores de I’estudit®
son clares: la heterogeneitat, diversitat i contrastos en.el mén islamic —
amb geografies, histories, cultures i situacions socioecondmiques

110



Els moriscos al Baix Vinalopd

diferents, encara que amb lligams comuns lingiiistics i religiosos—, els és
practicament aliena. A partir del reconeixement d’aquest tipus d’idees
prévies es podria comencar un aprenentage significatiu i constructiu so-
bre el mén islamic. Treballs recents abunden en les maneres de procedir,
en les estratégies, en una paraula, del professorat davant d’aquestes
opinions que no sén siné un reflex de la consciéncia social sobre el tema
en qiiestio.!”

No sols al camp de I’educacié formal hi ha moviments que s’esforcen
illuiten per donar visions més matisades, contrastades i obertes sobre les
realitats islamiques en general i particularment magribines. Cal fer esment,
a tall d’exemple, d’una iniciativa ciutadana tan interessant com el pro-
grama desenvolupat per la Federaci Local d’ Associacions de Veins d’Elx
per tal de conéixer la situacié real en qué viuen i treballen els immigrants
residents a la ciutat. A data de 27 de juny de 2001, hi havia censats prop
de sis mil immigrants dels quals una quarta part eren magribins.!s

7. LA MULTICULTURALITAT COM A UN FET DEL QUAL PARTIR A
L"EUROPA DEL SEGLE XXI

Dins de I’educacié, la LOGSE ¢s presenta com un interessant mitja
de possibilitats entrellagades que permetria assolir els objectius educatius
desitjables per tal de corregir les esmentades visions reduccionistes i
etnocéntriques als futurs ciutadans dins les noves realitats socioculturals
que configuren I’&poca historica en que estem entrant.

Entre els objectius generals de I’'Educacié Secundaria, en efecte, fi-
guren la valoracié de la pluralitat social i cultural, el rebuig de les
discriminacions de raga, origen, sexe; perd també els drets i llibertats
humanes com a assoliments irrenunciables. Es clar que aquests principis
s6n d’aplicaci6 tan sols als homes i dones que ’estat considera nacionals.
Tant la LOGSE com la Constituci6 recullen principis, defineixen objectius
i estableixen procediments normatius als considerats ciutadans/ciutadanes
espanyols de ple dret. Per aixd la importancia que té el debat social envers
qualsevol de les diverses possibilitats legals que les institucions de I’estat
tenen d’eixamplar les limitades xarxes de ciutadania. Al cas que ens ocu-
pa, les lleis d’estrangeria amb els procediments d’elaboracié (en
consideracions, ritmes, terminis) o I’aplicacio efectiva dels convenis
internacionals, a més del propi Dret Comunitari, permeten d’ampliar els
horitzons estatals cap a la ciutadania perqué és un nucli fonamental
vinculant, des del qual es poden establir les consideracions de respecte
cultural adient. La complexitat de situacions i la varietat, n’és amplissima.
I sens dubte les estratégies educatives per a actuar, també. I en cadascuna
les resolucions convivencials, diriem, depenen de les diverses voluntats
i possibilitats d’implicacié dels individus, grups, associacions,
institucions, etc.

111

¥ Vegeu especialment Anna
Ma. Ros; José A. AnTON; Joan
Lacomsa; Gema MARTIN, £7 Mun-
do Arabe y el Mediterréneo.
Orientacién tedrica y praxis
didactica, Nau Llibres, Valéncia,
1998, esp. 46-49.

*  Dades provinents de la
Regidoria de Benestar Social de
I’Ajuntament d’Elx; vegeu
també, el diari Informacion, 20
de maig de 2001, 12.



1 Miquel Angel Essomsa,
(coord.), “El curriculum”. Dins
Construir la escuela intercultu-
ral, Grad, Barcelona, 1999, 91-
104, esp. 92.

Joaquim SERRANO JAEN

D’altra banda, un dels debats més controvertits perd més fructifers
dels 1ltims anys és el relatiu als diversos models de societats que estan
conformant-se com a conseqii¢ncia dels processos globalitzadors als quals
esta sotmés el nostre mén. I a dins, segons apuntirem en la introduccid,
els moviments migratoris son un dels vectors més importants d’aquestes
noves formes de reorganitzacio i configuracio.

Pel lloc on estem, Europa, aquests moviments de centenars i milers de
persones, estan ajudant a redefinir el continent. Una Europa que, de ser un
conjunt de nacions-estats geloses de la sobirania individual i de la prosperitat
econdmica, esdevindra prompte un nou espai juridic, civic i politic de
sobiranies compartides, malgrat les reticéncies permanents dels membres
que la integren. Aquest fet té moltes implicacions amb el nostre tema.

La immigracié, com afirma X. Besal,'® és una ocasi6 historica que
ens ofereix la possibilitat de plantejar-nos obertament la qliestio de la
representativitat cultural dels curriculums educatius. EI que vol dir que
hauriem de comencar a revisar els criteris sota els quals estan elaborats
els continguts basics dels nostres programes per tal de donar-los una
orientacio nova, en la linia de la diversitat present en les nostres societats.
I recongéixer aixi les singularitats dels individus, el seu dret a la diferéncia
cultural, social o de génere, per exemple. Com el mateix Besalu afirma,
la cultura escolar dista molt de ser un resum representatiu de la cultura
de 1a societat de qué sorgeix i a la qual pretén servir. Amb dues
conseqiiéncies: la falta de representacié genera desigualtat i, quelcom
evident, incapacita els alumnes per a entendre el mén en qué viuen. A
més a més, aquesta mancanca fa que se’n vaja en orris el principi basic
de la igualtat d’oportunitats. Podriem, perd, preguntar-nos qué és Ja
diversitat i, més encara, si es pot treballar a ’aula.

Es pot, realment, assumir la complexa diversitat creixent de la societat,
on al reconeixement de les singularitats individuals amb les necessitats
concretes, s’afegeix el de les identitats culturals? Hui, que el mén sencer
sembla poder comengar a estar representat en qualsevol lloc, sentim de
manera urgent la necessitat de construir un nou concepte de coexisténcia,
que destaque el nosaltres comti a les diferéncies espacials i temporals
dels éssers humans precisament per la infinita diversitat de situacions en
qué aquells poden desenvolupar-se, expressar-se i creuar-se. Necessitem
en’educacié una nova conceptualitzacio que doné compte, primerament,
de les noves realitats, i en segon Hoc, d’aconseguir unes maneres distintes
de procedir sobre I’aprenentatge. Possiblement els al-ludits termes de
multiculturalitat i interculturalitat ens ajuden a cercar criteris amb els
quals plantejar de manera adient les qiiestions exposades. Procedirem a
la clarificaci6 per fer després les corresponents aplicacions educatives.

Per comencar diriem que la multiculturalitat, com a fet constatable
en la realitat, es tractaria de la convivéncia en un mateix espai social de

112



Els moriscos al Baix Vinalop6

persones identificades amb cultures diferents; entenent per cultura el
conjunt de maneres d’obrar, pensar o sentir especifiques d’un grup
huma.® Les coses, perd, sén més complicades quan ens fiquem dins la
realitat social.

També hauriem de dir que el terme multiculturalisme ha entrat al
nostre pais envoltat de polémica i com a tal apareix als mitjans de
comunicaci6. Es veritat que no sempre es parla del mateix i que, com
ultimament ha posat de relleu Javier de Lucas, una qiiestié és I’especulacio
sobre I’esséncia, i una altra el conjunt de procediments normatius per a
gestionar les realitats multiculturals.?* Es evident que, segons diu un
capdavanter del tema, Charles Taylor, la particularitat cultural és central
en la comprensié de com una comunitat decideix organitzar la seua vida
politica.?? De la qual cosa es pot derivar una postura assimilacionista, si
hi ha un predomini o imposicié de la cultura propia sobre les altres,
eliminant-ne aixi la diferéncia; multiculturalista, en el cas que es consi-
deren prioritaris els drets de la col-lectivitat diferenciada per sobre dels
drets generals; i 'interculturalista, que planteja la necessitat d’assolir
uns principis de convivéncia mutus en una comunitat humana que
préviament n’ha reconegut la diversitat.

El model multicultural es basaria, doncs, en una série de principis,
com la prioritat alludida al grup de pertinenga, per damunt la identitat
individual, la localitzacié espacial de les diferéncies amb la expressié
publica, traduides en barris étnics, diguem-ne; altrament, una jurisdiccié
especifica de les minories.* Les critiques actuals a aquest corrent,
expressio elaborada d’una trajectoria historica i social dificilment trans-
portable, perd rica en experiéncies de relacions humanes interculturals,
vénen des de diversos camps, subratllant-ne les aportacions fonamentals
a unes societats de canvis rapids, com sén les actuals. Un dels punts
centrals del tema és el reconeixement de la diversitat interna de les
societats, de la composici6 plural de la constitucié propia. Un fet que
pogué compensar les tendéncies homogeneitzadores de les societats
liberals desenvolupades, on les minories tendien a restar eclipsades en la
cultura uniformitzadora de la majoria dominant, recolzada en els aparells
de I’estat. Amb paraules de I’al-ludit J. de Lucas, la critica multicultural
de la societat planteja «els problemes d’accés i participacié politica,
econdmica i cultural dels diferents grups socials i en particular d’aquells
que no aconsegueixen igual integracié en la distribuci6 del poder i de la
riquesa a causa de la diferéncia cultural, real o pressumpta».”

Com combinar en una mateixa societat el dret a la identitat cultural
amb els drets universals? De fet, les 1ltimes etapes en la histdria de les
democracies occidentals, es poden resumir en la lluita permanent per
dirimir les tensions derivades de ’assumpci6 politica entre el
reconeixement de les identitats singulars ~d’individu i de grup—i la

113

® Des d’una perspectiva
socioldgica; segons E. LaMo pe
Espmvosa, (ed.), Culturas, Esta-
dos, Ciudadanos. Una aproxima-
cion al multiculturalismo en Eu-
ropa, Alianza, Ed., Madrid, 1995,
15, 18.

2 J, DE Lucas, “Mutlticultu-
ralismo: politica, no metafisica”,
diari £l Pais, 18 de juny de 2001,
14.

2 Entrevista amb Maria
Erosecur Itxaso, “Asimilacio-
nismo, multiculturalismo, inter-
culturalismo”, Claves de la razén
prdctica, 74 (1997), 24-32.

3 Maria ELosecut ITxaso, o0b.
cit., 24.

M. ABDALLAH-PRETCEILLE, La
educacion intercultural, ldea
Books, Barcelona, 2001, 22-23,

% J. De Lucas, art. cit.



% Com a introducci6 al
concepte de ciutadania, cal citar
la classica definici6 de T.H.
Marshall, «la ciutadania és aquell
estatus que es concedeix als
membres de ple dret d’una
comunitat. Els beneficiaris son
iguals quant als drets i a les
obligacions que implica»; citat
per M. Perez Lepesma, (ed.),
Ciudadania y democracia, Ed.

Pablo Iglesias, Madrid, 2000, 9.
7  Amb paraules de M.

ABDALLAH, 0b. cit., 32.

Joaquim SERRANO JAEN

nocié contemporania de drets universals. Es aquest un dels punts claus de
la qiiesti6, la combinacié entre drets individuals i col-lectius, o, dit d’altra
manera, el respecte a les singularitats dins un marc general de ciutadania
democratica que contemple les cartes de declaracions de drets humans.

Perque, al cap i a la fi, la multiculturalitat en si mateixa no €s sin6 la
constatacié d’un fet social comi en la historia de la humanitat. I no es
tracta tant de crear societats multiculturals o multi¢tniques, en quant que
col-lectius formats per una juxtaposicié de petites o grans entitats que
reprodueixen les cultures d’ origen, com —sobre la base del reconeixement
de les identitats individuals protegides pels drets universals al-ludits—,
facilitar la integraci6 en la ciutadania a través de marcs juridics que la
possibiliten; i on la diversitat implique 1a convivéncia en pluralitat i la
recerca de valors compartits. Es pot, en conseqtiéncia, procedir sobre les
diferéncies al mateix temps que n’assegure la cohesi6 social? La giiestié
toca aspectes fonamentals en la tradicié de la filosofia politica europea
contemporania, com la constitucié de la propia societat politica, I’estat
de dret i la mateixa nocié de democracia. Sembla que 1’Europa actual ha
apostat per la ciutadania democratica,”® com a férmula per a la
construccio d’una pluralitat que evite al mateix temps la jerarquitzacio,
la multiplicacié d’illots de diferéncies i I’atonia de les societats per excés
derelativisme,” quelcom que connecta amb les experiéncies de la propia
histdria europea. Les diferents concepcions nacionals i els interessos
immediats dels estats, la falta de planificaci6 a partir de la coheréncia
amb els principis promulgats en les diferents constitucions, perd, filtren
permanentment aquesta meta que sembla un objectiu a aconseguir en ¢l
segle que comenga a caminar.

8. LA INTERCULTURALITAT, A L "HORITZO EDUCATIU DEL NOU
SEGLE

Tot i aix0, la pregunta fonamental estd encara per contestar. Com
educar per a una societat que es reconeix com a multicultural sense perdre
de vista la ciutadania democratica? L’ interculturalisme, 1’educacio
intercultural millor, ens pot apropar a la resposta. A la constataci6 creixent
de la multiculturalitat, correspon una practica educativa que fa
relativament poc s’ha formulat pedagdgicament en termes
d’interculturalitat. Es veritat que la diversitat sempre ha existit, i que
Pescola hi ha tingut respostes diferents, segons la concepcid que n’ha fet
Pestat. Aix0 si, establint les jerarquies socioculturals del moment, que
han d’assimilar els escolars. Després de quasi vint-i-cinc anys de la
promulgacié de la Constitucié de 1978, encara hem superat malament la
forta inércia de la diversitar franquista, centripeta i verticalitzant. L’escola
com a institucid, el mestre com a docent en la practica didria i ’alumne
com a objectiu final de la tasca discent s’adaptaven a aquesta diversitat

114



Els moriscos al Baix Vinalop6

imposada a través de programes i consignes uniformitzadors que
transmetien la ideologia del régim. Bé/mal, superior/inferior, ells/
nosaltres, simplificaven 1a ja de per si retallada pluralitat d’una societat
trencada per la guerra i les diferents etapes de la postguerra, malgrat els
- intents d’adaptacié que suposi I’apertura pedagdgica de la Llei
d’Educacié de 1970.

Els nous valors de reconeixement plural de qué era portadora la
democracia han estat formalment arreplegats per I’esmentada LOGSE,*
per auna aplicacié educativa efectiva. L’escola i els centres educatius en
general poden esdevenir —malgrat les dificultats d’implantacié— espais
de reconeixement de la pluralitat, siga en una dimensié multicultural
(des d’un punt de vista lingiiistic, ideologic, religids...) o de qualsevol
altra diversitat (génere, capacitats, edats...) que els projectes educatius
consideren establir-hi com a objectius de tractament docent.

Que és, doncs, la interculturalitat? Podriem dir que és el conjunt
d’actituds i procediments que faciliten la convivéncia en la diversitat,
des de la ciutadania, en una societat considerada. Aquest fet implica
reconeixer i valorar les heréncies rebudes per part de I’educador i els
educands perqué les conserven i milloren, acte que sintetitza 1’esséncia
de I’educacié.? La primera qiiesti6 és formar-se en el reconeixement de
{a diversitat per a transmetre-la com a fet educatiu. L’educacié pot fer
veure la realitat com a uniforme o com a plural, des de la qual ressaltar la
negativitat de la diferéncia o I'enriquiment de les singularitats,
respectivament. Per ¢o, algunes de les recerques envers 1’educacié
intercultural destaquen la necessitat de procedir primerament en els
alumnes sobre la diversitat fisica del propi entorn: diferéncies
psicosomatiques que ajuden a enriquir el vocabulari descriptiu envers
I’observacié de les persones i dels espais humans quotidians per a arri-
bar a la consideraci6 implicita de la homogeneitat humana.*

Sobre aquestes primeres consideracions es pot establir tota una
didactica que, a través de cercles de complexitat variable, mostre les
diferents cultures des de la singularitat de les persones, no des de les
categories preestablides d’adscripcié sociocultural. Els alumnes, ens
recorda M. Abdallah,* es defineixen en primer lloc com a individualitats,
no com a una regularitat estadistica circumscrita a una etiqueta cultural.
Es el contrari de ’exemple que introduia aquest article. L’expressi6 moro,
suposa subordinar la individualitat a una categoria prévia, sobre la qual
convergeix el fum dels prejudicis del moment que inevitablement llasten
la relacié primerenca amb aquella. Qualificar una persona immigrant
provinent del Magrib de tal, sense més, suposa adoptar un punt de vista
previ, de signe culturalista per damunt el criteri intercultural.

Som atrapats, per tant, pel llenguatge? Aquest pot reafirmar prejudicis
o ser alliberador..., segons el que hi fem. La descripcié i caracteritzacié

115

% LOGSE, BOE., 4-10-1990,
vegeu, per exemple, els articles 1,
2,21 ieltitol V (arts. 63 a 67).

2 Segons expressié de Fabricio
Caivano, és als nous, diu, als que
hem de mostrar el mén perque el
conserven i canvien, puix -~citant
a Hannah Arendt- I'esséncia de
P’educacié rau en la natalitat «en
el fet que al mén hagen nascut
éssers humansy; “La educacién
en la encrucijada”, diari £I Pais,
3 de juny de 1998, 13.

% Vegeu, per exemple, la unitat
didactica de J. CanaLs; M.
CiracH; E.. FERNANDEZ; F. LI
Vargas, Espais, cultures i
migracions en el mén d'avui,
Teide, Barcelona, 1995, 11-28; o
bé els materials d’educaci6
intercultural, Vivamos la diversi-
dad, dins Seminario de Educa-
cién para la Paz de la Asociacion
Pro Derechos Humanos, Los Li-
bros de la Catarata, col. Edupaz,
Madrid, 31-40; i ¢l recent, Xavier
Lruch, PLURAL, Educacién
intercultural 12/16 ESO,
Tandem, Valéncia, 2000, 8-44.

3t Ob. cit., 52-53.



32 VegeuelseutextaM. Garcia
ARENAL, Los Moriscos, Editora
Nacional, Madrid, 1975, 230-
235.

3 «(...) Els costums de les dues
cultures -deia-, sén distintes; no
obstant aix0, els meus pares han
barrejat tradicions sense cap pro-
blema. La meua mare, en quant a
estudis, féu un curs d’ajudant
arquitectonic; el meu pare,
simplement, féu ’escola de la
seua época; tot i aixd, els consi-
dere molt cultes (...)». La
utilitzacié matisada, adaptada,
del terme “tradicié”; el concepte
de cultura associat al desen-
volupament de capacitats per fer
front a circumstancies de tota
mena, usat per caracteritzar
I’actitud de persones proximes,
denoten una descodificacié de
paraules que habitualment con-
serven una forta carrega
ideoldgica, fetes servir amb
freqiéncia per posar etiquetes
culturals que poden inhibir el
reconeixement de la relaci6 entre
subjectes. Aquesta activitat tenia
un objectiu procedimental, el
coneixement i manejament de
Jfonts orals; i actitudinal, plantejar
a joves que acabaven [’educaci6
secundaria el subjecte de la
histdria.

Joaquim SERRANO JAEN

que fa el pare P. Aznar Cardona dels moriscos el 1612 per justificar-ne
I’expulsié dictada pel rei, és absolutament contraria de la que proposaria
un enfocament intercultural 3 Tant aquest escrit com d’altres de la mateixa
¢poca s’esforcen a ressaltar no la diversitat o singularitat, sind la
diferéncia, aixi, la universalitat esdevé generalitat.

Encara que el concepte d’individu com a subjecte de drets universals,
tal com s’ha anat erigint al pensament europeu des de la Il-lustracio als
nostres dies, no existia al segle XVII, una mena d’orientacid
interculturalista espontania, —amb la minoria dissident com a subjecte i
sense cap voluntat per esbrinar-ne les interrelacions derivades—, ja hi
havia estat plantejada. Com veurem a ’apartat segtient, les relacions més
ajustadament interculturals, perd, es donaven més bé a nivells quotidians,
on el tracte directe entre minories derivava en un reconeixement
interpersonal entre moriscos i cristians per afers practics que contradeien
les normatives oficials, com és evident al Baix Vinalopé. Quan la barreja
entre cultures es fa, per exemple, des d’una escala familiar, les relacions
interpersonals poden actuar amb més facilitat per damunt les identitats
culturals, que, aixi, cobren una dimensi6 distinta en fer saltar, de vegades,
els topics acumulats pels prejudicis, accentuats pel desconeixement i la
distancia. També és veritat que pot ocdrrer el contrari, consolidar-los.

Recentment, la redaccié de diverses histories familiars per part
d’alumnes d’educacid secundaria, dins 1’4rea de geografia i historia en
un institut d'Elx, mostrava exemples patents d’aquest interculturalisme
espontani construit a través de xarxes familiars des d’una aparentment
complexa multiculturalitat. Es el cas, per exemple, d’una alumna de 4t,
la familia de la qual, italogermanica emigrada a I’ Argentina i en I’actualitat
resident a Elx, mostrava en un perspicag comentari les diferéncies entre
les diverses branques familiars, en actituds, comportaments i costums.*

Quan no es treballa per aconseguir aquest reconeixement, els simbols
culturals, com la llengua, o la indumentaria, per exemple, s’impregnen
d’una sobredimensi6 que pot encapsular I’emergéncia del subjecte. I més
si tenim present que en la practica, aquells es perceben com a part de la
propia identitat, des de la consideracié de la qual caldria comengar el
treball intercultural. '

Es evident, per tant, la importancia creixent que té la reconstruccié
del llenguatge per a farcir-lo dels nous significats que es vagen descobrint
en la practica de 1"analisi, des del nou marc conceptual que la
interculturalitat pot anar proporcionant. Analisi historica o d’interrelaci6
en un context multicultural, siga per a interrogar-nos per la convivéncia
entre musulmans i cristians al Pais Valencia historic o per les possibilitats
actuals d’integracié dels immigrants magribins a les escoles, col-legis i
instituts.

116



Els moriscos al Baix Vinalopé

No és estrany que una considerable part dels treballs envers temes
multiculturals o interculturals, des d’una perspectiva educativa, o bé de
P'Islam i el mén arab des d’un plantejament didactic, insistesquen sobre
la construccié comuna —del professorat i de 1"alumnat— del vocabulari:
étnia, etnicitat, etnocentrisme, cultura, diversitat cultural, assimilacid,
integracid, ciutadania compartida, identitat sociocultural, curriculum
intercuitural..., o bé, per a Pestudi que proposem dels moriscos, el terme
de musulma, o el d’arab, islam, islamisme, mahometd, mossdarab,
mudéjar, morisc... La terminologia, recorda M. Abdallah al Iicid llibre
sobre educacié intercultural,®** no és més que la traducci6 semantica
d’apostes socials i politiques reals o simbodliques. La terminologia repre-
senta 1’as social que es fa de les definicions i categoritzacions. En la
terminologia, diriem, es dipositen els prejudicis i, per tant, hi hauriem
d’incidir per detectar-los i desactivar-los en el moment que considerem
oportt al nostre pla de treball: préviament a la tasca d’aula per part del
professorat i posteriorment, a 1’aula. La recerca i practica didictica
d’orientacié intercultural ha d’incidir sobre les representacions socials
que entrebanquen els objectius que ens hagem proposat. Es més, no és
possible una educacid intercultural sense ’analisi dels prejudicis que
molt possiblement impregnen una considerable part dels nostres progra-
mes. I més si tractem temes tan sensibles com 1’Islam historic o actual...,
fins a conformar un auténtic curriculum amagat.®

Cal fer un treball previ de selecci6 i analisi de documentaci6 de tota
mena, procedint a la comparaci6, creuament i triangulacié per tal de des~
centrar i objectivar els propis marcs de referéncies. Aquest distanciament
permetria d’avaluar les nostres desviacions etnocéntriques a les quals
al-ludiem en la introduccid; i evitar tant la parcialitat subjectiva en
Penfocament de les cultures, com la recepcio acritica de totes elles. Com
afirma X. Besald, ’educacid, més que estimular el relativisme cultural,
haura de fer-nos prendre consciéncia de larelativitat de totes les cultures.’

Com podriem caracteritzar, doncs, 1’educacié intercultural? No €s
suficient situar-la dins del reconeixement de la consciéncia de la diversitat
humana, partint de I’entorn proxim, o de procedir-hi a través de la
reconstruccié del llenguatge, prévia analisi dels prejudicis amb els quals
representem habitualment els problemes i des dels quals intentem edu-
car. La caracteritzacid ve donada pels objectius que es proposa aquesta
linia o orientacié educativa. No és una practica docent més; o una
estratégia al costat de tantes altres, per assolir objectius de coneixement
especifics. Sembla que, de moment, no és una cieéncia instituida,
académicament organitzada, encara que beu de diverses disciplines amb
estatuts académics consolidats. No obstant aix0, hi ha un parell d’aspectes
que podriem destacar; la situacid dins una dindmica d’interrelacio i la
capacitat de transversalitat.

117

3 M. AspaLLag, ob. Cit, 27.

3  Sobre el tema dels pre-
conceptes, hi ha moits treballs en
revistes i actes de congressos.
Vegeu el recent d’Adolf Cas-
TeLevl, “Programa educativo de
deteccion de prejuicios y estereo-
tipos para primaria y ESO”, en
Construir la escuela intercul-
tural, ob. cit., 105-109, Per als
prejudicis sobre I’fslam, vegeu les
obres citades ales notes 1,3, 1611
i7.

3% X. BesaLu, “L’abast de la
questi6 intercultural”, Escola Ca-
talana, 373 (Octubre 2000), 12-
16.



3 Vegeu M. ABDALLAH, 0b. cit,
passim, 1 esp. 33-38; Xavier
Liucs, “Valores democraticos en
un mundo multicultural”, en José
Manuel Barrio, (coord.), Discri-
minaciones sociales y étnicas en
un mundo intercultural’y comple-
jo, Nau Llibres, Valéncia, 1997,
33-48.

¥ Vegeu Jordi Bora;
Geneviéve Dourrue; Valérie
PeuGeor, , La ciudadania euro-
pea, Penfnsula, Barcelona, 2001.

3 Vegeu José Antonio JORDAN,
Propuestas de Educacién
Intercultural, Ed. CEAC, Barce-
lona, 1996,28-35; X. BesaLy, ob.
cit , 101-104.

Joaquim SERRANO JAEN

Interrelacié vol dir que la inierculturalitat implica una analisi de les
relacions internes que s’estableixen en entrar en contacte diversos grups
culturals, prévia constatacié de la diversitat cultural que es déna en tota
comunitat humana; analisi de relacions socioculturals, doncs, pero des
d’un context de representacié de les mateixes. No tant des de la
consideracié positivista, sind des de les interaccions que se’n deriven,
En conseqiiéncia, és una perspectiva d’analisi que facilita I’observacid i
tractament de la complexitat propies de tota societat, independentment
que aquesta tinga o no grups amb caracteristiques &tniques.’’
Conseqiientment, I’educaci6 intercultural planteja les possibilitats de
convivéncia en la diversitat d’una comunitat des de la participacio en
uns valors, uns drets i una &tica comuns, la qual cosa permet una legislacié
respectuosa amb tots els membres, amb totes les identitats culturals
d’origen i, per tant, el desenvolupament de la ciutadania global; un
concepte en ple debat, que esta esdevenint central en les ciéncies socials.
No tan sols aix0, aquest concepte, facilment identificat amb I’esmentat
de ciutadania democratica, té com a nucli basic els drets de ’home,
fonament de la filosofia educativa del Consell d’Europa.®® 1 sembla
que, mentre no isca una alternativa ética capag d’establir marcs de relacié
que combinen el respecte a les dues dimensions al-ludides, identitat i
convivéncia, aquesta filosofia esdevindra un dels eixos inspiradors de
Peducacié intercultural al segle XX1.

Un segon punt caracteristic de I’educacié intercultural és la
transversalitat. Vol dir que els objectius de I’educacio intercuitural o de
la perspectiva intercultural, com es dedueix facilment, poden traspassar
qualsevol area de coneixement fins a enganxar tots els projectes educatius
d’un centre determinat, i posar-los en relacié amb la realitat social que
Penvolta. Aconseguir capacitat per a arrelar-se en la propia comunitat
cultural sense deixar de congixer-ne altres; el sentit critic cap a les cultures;
I’habilitat per a resoldre conflictes entre grups i conviure entre d’altres
culturalment distints; el desenvolupament d’actituds interpersonals
positives, com ara el respecte, I’ empatia; la capacitat per a 1’ analisi dels
estereotips, ¢l distanciament o I’0bjectivitat en relacié a la propia cultu-
ra; la sensibilitat cap a la falta d’igualtat d’ oportunitats académiques...>®
haurien de plantejar-se des de diverses arees en conjunt; dificilment
s’assoliran aquests objectius des d’una sola area. La transversalitat de
I’educacié intercultural interpel-laria les programacions tradicionals
d’area en estimular reflexions envers les matrius ideologiques i
conceptuals de les quals aquelles deriven, i en establir connexions amb
les realitats socioculturals de les quals vénen i en les quals viuen els
nostres alumnes.

Altrament, com a element nou de reflexié que és, la perspectiva

intercultural concerneix a tots els centres educatius, perqué tots els

118



Els moriscos al Baix Vinalop6

alumnes viuen en societats culturalment heterogénies, que demanen
respostes educatives als processos de canvi als quals estan sotmeses.*
Aquest tret de transversalitat que té ’educacié intercultural permetria
convergir des de les diverses arees en el reforgament dels objectius
basics,** comprendre les realitats des de diverses Optiques socials i
culturals, ajudar els/les alumnes a entendre el mén des de diverses lectures
culturals i reflexionar envers la seua propia cultura i la dels altres. La
qiiestié morisca hi incideix plenament.

9. LA HISTORIA ENSENYADA DELS MORISCOS REQUEREIX
BASTIR-LA SOBRE NOUS CRITERIS

Quines possibilitats d’aprofitament educatiu té I’estudi dels moriscos?
Em sembla que la perspectiva intercultural €s una interessant manera de
plantejar-lo. Podriem fer, per comengar, una autoavaluacio. Qué entenem
nosaltres per morisc? Quines coses en sabem? On i com situar-les? Una
de les primeres observacions que hauriem de fer és adonar-nos que el
tema apareix ja com a format, construit en la societat. Per la qual cosa
hauriem de coné€ixer, potser, el/els significats del terme, ’evolucid
semantica per detectar punts de vista aliens amb els nous criteris amb
qué volem procedir en 1’educacié. La sola evocacié del terme déna a
entendre un fum de qiiestions que hi exclou qualsevol problematitzacié
per a nosaltres. Qué hi amaga, doncs?

Cal distingir, de bell antuvi, entre el concepte historiografic de morisc
i la construccié de la propia identitat morisca. La construccié del concepte
historiografic de morisc comenga a elaborar-se immediatament després
de expulsi6é de 1609; i ha continuat fins a temps recents. No hi falten
estudis que s’endinsen en aquesta complexa evoluci6.” Perod potser a
hores d’ara calga tornar a revisar-lo. Freqiientment, el tema morisc s’ha
enfocat des del punt de vista d’un problema nacional, interrogat respec-
te de les causes de la deportacid i les conseqiiéncies per a la societat que
els estranya, perd no tant sobre la seua identitat, com a comunitats
humanes que eren, pertanyents a un Islam d’arrel andalusi en un context
sociopolitic de domini cristid. I si es parla d’aquesta identitat, és per a
adscriure-la rapidament a un Islam vengut que restd com a fet residual -
Pestatut mudéjar— fins a la seua insercié dins d’una de les grans
problematiques estructurals de les quals eixi el Pais Valencia modern, la
Germania. Els musulmans mudéjars isqueren cristianitzats d’aquella
convulsio del cinc-cents a través dels batejos forcats que els agermanats
els imposaren, validats per I’església: és el naixement d’una nova
categoritzacid cristiana, la morisca. Perd també el comencament d’un
trencaclosques que fins a hui ha estat sotmés a debat.

Els moriscos, per tant, eren percebuts com un problema per a les
societats cristianes que els minoritzaven, amb els efectes que hi tenia

119

4 X, BesaLt, ob. cit., 101-104;
per a I’organitzacio curricular de
I’educacié intercultural vegeu J.
A. JorpAN, ob. cit., 37-84.

4 Vegeu X. Besavru, o0b. cit.,
100.

2 Perexemple, R. Garcia CAr-
ceL, “La historiografia sobre los
moriscos espafioles: aproxima-
cién a un estado de la cuestion”,
Estudis, 6 (1977), 7199; M. A.
Bunes IBARRA, Los moriscosen el
pensamiento histérico. Historia
de un grupo marginado, Cétedra,
Madrid, 1983; Ma. Luisa Canpau
CHACON, Los moriscos en el es-
pejo del tiempo, Universidad de
Huelva, 1997.



“  Bernabé Lorsz Garcia,
“Enigmas de Al-Andalus: una po-
1émica”, Revista de Occidente
224 (2000), 31-50.-

Joaquim SERRANO JAEN

d’incomoditat i frustraci6 des que Europa s’obstina a impermeabilitzar-
ne les fronteres després de les guerres de religio, al segle XVI. El punt de
vista habitual en ’enfocament, per tant, és el cristia, amb el component
politic i nacional que el terme adquiriria fins a temps recents. No obstant
aixo, tot un altre corrent historiografic s’afany2 a presentar el remps dels
moros com un periode amb valors propis, per traduir i entendre en llurs
termes una cultura que irremeiablement formava part d’un passat prou
soterrat. Es el cas del reformisme il-lustrat de la segona meitat del segle
XVII, pas previ a la idealitzacié que el romanticisme féu dels arabs i
Porient, on Al-Andalus tenia un lloc privilegiat.* Aquest corrent d’origen
il-lustrat, romantic i Hiurepensador de I’arabisme espanyol, paral-lel o
polémic respecte de la historiografia tradicional, pogué esdevenir
referéncia dels corrents actuals, que han fet esforcos per superar aquella
visid parcial i reduccionista.

Al mén i ’Europa actual, el tema de les minories historiques o
minories presents comengca a plantejar-se de manera distinta fa només
uns anys. Col-lectius socials que abans tan sols formaven part de les
histories marginals, adquireixen nou protagonisme en situar-se en les
linies de for¢a amb les quals es vol dissenyar el futur d’Europa. Lanova
ciutadania multicultural que s’obri pas, obliga a encetar una nova mane-
ra d’entendre la historia d’Europa i llurs relacions amb la resta del moén;
i especialment amb aquelles societats amb les quals per historia, cultura
i proximitat ha tingut un contacte especific, com la islamica. Per tant,
una nova orientacié pedagogica que prime la consecucié d’aquella
filosofia. Des d’aquest punt de vista, els altres, els musulmans al nostre
cas, ja no poden deixar de formar part del nosaltres.

Com podria deixar d’afectar aquesta nova perspectiva de la societat
a Pestudi de les cultures, subcultures i minories que les distintes formes
d’exclusi6 han anat bandejant, silenciant o ocultant de la historia euro-
pea? L’estudi dels moriscos en particular i de les societats islamiques i el
mon arab en general, sembla iniciar una nova etapa que comenga amb
una revisio dels criteris sota els quals s’han contemplat fins ara. El Pais
Valencia entraria de ple en aquesta revisié de la historia o prehistoria,
puix es configura sobre i amb unes estructures poblacionals i
administratives islamiques, el substrat de les quals no deixa mai d’aflorar,
a poc que s’investigue. No cal oblidar, doncs, que historicament venim
d’un pais fet a base de neteges émiques, no sempre reconegudes.

10. LA HISTORIA LOCAL ENS FACILITA LA RECERCA DE LA
IDENTITAT MORISCA

Com es construi la identitat morisca? Sil’evoluci6 del concepte cristia
i historiografic de morisc es pot seguir a través de nombrosos escrits que
han plantejat directament el tema, la identitat morisca ens és dificil de

120



Els moriscos al Baix Vinalopé

seguir donats els escassos testimonis que dels propis afectats ens han
arribat. Els arxius dels paisos magribins serven testimonis inédits i
desconeguts que faciliten respostes a les preguntes que el tema suscita
en aquesta part de la Mediterrania. Esforgos de coordinacié traduits en
fets no falten, perd sembla que no en nombre suficient per a compensar
molts anys de distanciament en els quals s’han nodrit prejudicis de tota
mena. I els arxius dels antics ravals o moreries, anteriors als batejos de
1526, o a’expulsi6, han desaparegut. Afortunadament, la documentacié
de I’etapa morisca al Baix Vinalopé és abundosa;* I’estudi permet —
amb les precaucions que hem de tenir al moment d’utilitzar aquestes
fonts— explorar per dins alguns aspectes de les comunitats que continuen
basicament sent observades des de fora, i com a conjunt organic, tal com
la documentacié de caire administratiu i politic presenta, siga d’origen
municipal, senyorial, virregnal, estatal, parroquial o diocesa.

Tot i ser comunitats islamiques, hi havia diferéncies notables entre
els habitants de I’antiga medina almohade d’Elx i Crevillent a la data de
la conquesta, 1265, i els moriscos del raval de Sant Joan i els de Crevillent
el 1609. Es a dir que els musulmans conquerits del segle XIII, segregats
i subordinats a la nova jerarquia de poders cristians, haurien de recrear
permanentment la seua cultura i tradicions des d’una posicié de resisténcia
i defensa al llarg de periodes tan foscos com el segle XIV i XV, en qué
patiren un fort despoblament. Mentre, se succeiren diverses senyories
amb pressions intermitents per a aconseguir exaccions de tota mena. No
obstant aixo, [’estatut de mudgjar els donava una proteccié col-lectiva
dins la qual, les moreries pogueren mantenir les tradicions religioses,
llengua, autoritats i patrimonis fins al periode convuls de 1492-1526, en
qué amb l’al-ludida Germania i bateig (1521-1526) s’elimina aquell
estatut, i passaren formalment a integrar-se com a cristians.

Les comunitats musulmanes andalusines que encetaren aquesta incerta
trajectoria de supervivéncia, sovint comprada amb els esforgos econdmics
de tots els membres, travessaren periodes de crisi prou desconeguts que
facilment les podrien haver destruit. El que no vol dir que els musulmans
batejats el 1526 siguen supervivents d’una época d’esplendor passada.
Com s’apanyarien per a sortir-se’n sempre i arribar a aquest periode?
Quins trets caracteritzaven aquesta identitat, per la qual ens preguntem,
en I’engegada ja com a moriscos fins a la definitiva deportacié de 1609?
Es evident que la resposta a aquesta pregunta és basica per a descarregar,
quasi diriem, buidar d’essencialisme i posar en moviment la imatge
estatica del terme, entenent-lo en la dindmica histérica, capag d’observar
els moriscos com a subjectes que es feren a si mateixos.

El que si sabem del cert és que els nou convertits —com diuen els
documents—, musulmans moriscos de 1526-1609, sense institucions
islamiques supralocals de reconeixement, visqueren de la subcultura

121

4  Basicament, a |'Arxiu
Historic Municipal d’Elx; a
I"Arxiu del Regne de Valénciaia
I’ Arxiu Historic Nacional de Ma-
drid; per al periode mudéjar, a
més, a 1’Arxiu de la Corona
d’Arag6 de Barcelona.



Joaquim SERRANO JAEN

marginada que permanentment recrearen. Els seus components provenien
tant de I’islamisme andalusi de resisténcia, diriem, filtrat pel mudejarisme
de concessid reial, com de la cultura istamica que aconseguiren mantenir
en situacié de permanent clandestinitat, gelosament vigilada per la
Inquisicio; a més de la cultura cristiana predominant dins la qual vivien:
des de la religiositat formal fins a la legislaci6 foral i les ordenances del
Consell i la senyoria. Tal és aixi que les tres generacions de musulmans
moriscos que visqueren en aquest raco del migdia valencia travessaren
fins a I’expulsi6 un periode de notable prosperitat —com mostren les taxes
demografiques i les activitats comercials, per exemple—, gaudint dels
cercles d’expansié econdmica que el pais én general i les terres de la
senyoria d’Elx en particular experimentaren. Precisament, una de les
caracteristiques de les comunitats morisques del Baix Vinalopé fou la
capacitat d’adaptacié i aprofitament al medi en qué vivien. Aixi, cultivaven
escrupolosament les terres d’olivar, fabricaven oli en les seues almdsseres,
elaboraven sabd amb els olis grossos —els que no servien per al consum
directe—, i comercialitzaven ambdds productes amb la vila cristiana, per
no parlar de la puixant artesania. En vespres de 1’expulsio les comunitats
d’Elx i Crevillent comptaven amb fortunes més que notables.

Amés, les societats morisques no sempre eren mons tancats i marginals.
Estaven també les relacions amb altres comunitats com les dels cursos
mitja i alt del Vinalopd, o les de les hortes d’Oriola, i amb les cristianes de
les rodalies..., ultrapassant habitualment les fronteres del regne.

Aquesta superacié'de I’autoconsum, diriem, dels estrets cercles dela
supervivéncia per part dels moriscos de la comarca, pot fer-se extensiva
a d’altres moriscos valencians assentats a les hortes del ducat de Gandia,
per citar-ne un cas. No tots els moriscos eren pobres camperols de seca
que vivien als llindars de la fam.

La documentacid referida permet també d’observar altres planols
d’identitat o diversitat interna, com ara el génere, els xiquets, els vells, i
persones amb estatut d’especial privilegi moral, com ara el dels alfaquins:
tolerats, si fa no fa, pel bisbe... Tot un mén en ebullicié que estem
comencant a conéixer, gens marginal, i amb nombroses relacions amb
els il-licitans cristians. Multitud de documents registren els moviments
dels Ilinatges més prospers com els Porruig, Satdini, Bensuar, Sarvia,
Albarrazi, Bauqueixa, Salema, Esmil, Zom, Addusalem, Luna... La
pluralitat de situacions, la diversitat de respostes i possibilitats d’adaptaci6
per part d’aquests musulmans clandestins, defuig la reducci6 univoca als
clixés tipics. Obcecadament i irreductiblement musulmans per a les
autoritats cristianes i excessivament peninsulars —tagarins, se’ls
anomenava, els de lamarca o lavora, és a dir, la frontera oriental, Xarq
Al-Andalus, I’actual Pais Valencia— per a les societats islamiques del
Magrib, les prop de 30.000 families valencianes deportades el 1609 (tan

122



Els moriscos al Baix Vinalopé

sols al Baix Vinalop6 la xifra s’aproximava a les 1000 families i vora
70.000 per a tota la monarquia), dificilment s’integrarien en I’Ora algeria,
on al’octubre d’aquest any sembla perdre-se’n la petjada com a comunitat
organitzada.

L*s del terme morisc, doncs, sense una analisi prévia del contingut,
historicament concretat, o amb tan sols una definicié de diccionari, sim-
plifica excessivament el ventall de realitats que abastava i les possibilitats
d’aplicacio educativa.

Tant el coneixement, sempre relatiu, en 1’evolucié del concepte
historiografic de morisc, com el de la propia identitat morisca, tenen
evidents possibilitats per a una educacié intercultural. Permeten la
descodificacié dels estereotips exposats a la primera part de I’article,
sobre els quals s’alcen les representacions socials envers qualsevol de
les minories culturals, en el nostre cas, les islamiques. Aquesta
descategoritzacié facilita I'assumpcié de la relativitat de totes les cultures
i’emergéncia de les entitats socials com a subjectes, per damunt de les
catalogacions facils a I'is, amb etiquetes simples o excessivament
superficials. Allo evita el victimisme facil en P’actitud cap a la minoria. A
més, el coneixement de les singularitats internes facilita I’aplicacic de
procediments empatics, tan importants en la formacié d’actituds de res-
pecte, flexibilitat i distanciament en relaci6 als propis punts de vista,
necessiria per a actuar en societats multiculturals i establir basaments de
convivéncia en perspectiva intercultural, des d’una diversitat no excloent.

La reconstruccié de la identitat morisca (que sén?, com arribaren a
ser-hi?) a través de ’analisi del propi terme, troba en la historia local una
ajuda més que important. Primerament per /’accessibilitat i varietat de
les fonts, que permeten una interrelacié permanent de continguts, la
comparacié i el contrast i, per tant, la reconstruccié dels diversos planols
en qué es poden desplegar les realitats socials des d*una dptica qualitativa
(ideologies, relacions, comportaments, actituds...) i quantitativa
(demografies, produccid, intercanvis, comptabilitats...). Els procediments
que es poden utilitzar a classe contrastant diversos tipus de fonts, per
exemple, s6n enormement profitosos per a la formacié de I’alumne en
punts de vista critics.* En segon lloc, la historia local possibilita l'analisi
microhistorica:*® és a dir, la reconstruccié de la xarxa de relacions a
I’espai considerat, i definir les identitats i els processos socials significatius
des del propi marc cultural. L’aproximacié a 1’entorn de vida on es
desenvolupaven les activitats quotidianes dels moriscos —el marc
sociopolitic i cultural de la senyoria feudal d’Elx en I’indefugible entorn
valencid—, permet d’apuntar cap a un objectiu d’especial rellevancia
intercultural: la localitat com a font més immediata de reconeixement,
on s’eduquen i depuren les relacions intra i intercomunitaries de diversitat;
i on s’educa i es viu la ciutadania.

123

% Vegeu Julio CErDA Diaz,
“Los espacios de la memoria. Cla-
ves para aprender desde el archi-
vo”, en J. A. GOMEz HERNANDEZ,
(coord), Estrategias y modelos
para usar la informacién, Ed.
KR, Murcia, 2000, 131-168.

% Vegeu C. Brasco; J.
FERNANDEZ; C. NAVARRO; J. SE-
rRrRANO, Documents per a la
historia d’Elx (de la islamitzacié
a les darreries de 1’ Antic Régim),
Ajuntament d’Elx, Elx, 1999. En
I’article introductori, on se cita
bibliografia al respecte; i
I’apartat, “Els grans trets de
I’¢poca moderna” on es publi-
quen documents inédits sobre
moriscos.



47 Sobre 'entorn construit i la
produccié de sentit en relacié amb
els moviments urbans actuals,
veg. les interessants deduccions
de M. CasrteLLs, “Paraisos comu-
nales: identidad y sentido en la
sociedad red”, en La Era de la
Informacién, economia, socie-
dad, cultura, v . 1, Alianza Ed.,
Madrid, 1998, 27-90, esp. 83-88.

Joaquim SERRANO JAEN

Tant les societats morisques del segle XVI i XVII, com les nostres,
responien, o comencen a respondre a la multiculturalitat; perd 1’ organitzacié
de la coexisténcia obeia a patrons diferents en un i altre cas, com sabem.
L’estudi de les societats morisques des de la microhistoria, no sols com a
metodologia d’analisi historica, siné com a conjunt de procediments
didactics que plantegen les diversitats localitzades de tota comunitat hu-
mana, facilita I'entesa de les nostres ciutats, com a expressio concentrada
de la pluralitat existent al mén. I la consciéncia actual de la immediatesa
omunipresent de la diversitat afavorida per les migracions, ens permet ob-
servar des d’una Optica enriquidora, intercultural al capdavall, la forta
matriu multicultural de les societats antigues, com el Pais Valencia al’época
dels moriscos, on la histdria i els desplagaments permanents de persones
per raons econdmiques, politiques o culturals, traspuaven permanentment
pels febles fils de la burocracia virregnal i pels forats de les xarxes de
control ideoldgic de I’església. Tan sols cal fer una ullada als index dels
processos inquisitorials del tribunal de Murcia, o als dels llibres dels
escrivans reials que treballaven a la senyoria d’Elx, per exemple, per a
adonar-se de I’acusada diversitat cultural de les persones que vivien al
migjorn valencid: un petit univers format per homes i dones de procedéncia,
étnies i cultures diferents, amb varietat de llengties, religions, indumentaries
i maneres de fer les coses, entre les quals sobreeixirien especialment les
minories musulmanes.

El coneixement de la diversitat interna i externa del mén morisc,
permet també !’aproximacio a I’entorn construit, productor de sentit i
component essencial de les ciutats; on la proximitat, el contacte i les
interrelacions entre persones, grups i espais, amb els conflictes
conseglients, genera reconeixement i facilita la creacié de la memoria
delHoc.*” Aquest entorn construit ésuna font d’inspiracio per a la creaci6
d’actituds de convivéncia intercultural: és a dir, ajuda a pensar ’entorn
social en una perspectiva intercultural.

Procediments senzills en ’aplicacié a ’aula, com la transcripcio,
comparaci6 i comentari de toponims rurals i urbans dels segles XVI i
XVII, —molts d’origen morisc, mudejar i andalusi— amb els actuals, so-
bre unes mateixes arees rurals i urbanes de les ciutats d’Elx i Crevillent
(noms de partides rurals, noms de carrers) o llistats complets
d’antropdnims moriscos i cristians, permeten 1’assoliment d’objectius
actitudinals. Constatar documentalment que el catala, el castella il’arab,
per exemple, coexistien al segle XVI a les ciutats del Vinalop6 —a les
comarques de I’interior les dones morisques tan sols coneixien ’arab, un
dialecte de I’hispanoarab degradat per falta de criteris normatius, escoles
arabigues i activitat literaria— i que ara, si es fan les coses bé, tornen a
fer-ho, pot sensibilitzar cap a les diversitats histdriques i actuals,
subratllant un dels trets més caracteristics de les societats civils, la barreja

124



Els moriscos al Baix Vinalop6

cultural en entorns concrets. El tema de la Vall del Vinalop6, com a mar
de llengiies, dirfem, en quant que &rea geografica on s’assentaven el 1609
les més nombroses comunitats de valencians musulmans de ’antic regne,
permet de planificar tota una estratégia educativa que faga saltar els topics
iprejudicis, fruit del desconeixement i la distancia, i posar els basaments
educatius per solucionar els conflictes que una coexisténcia tan condi-
cionada esta presentant a hores d’ara.

Les noves perspectives que obren la consideracié de les ciutats —on
viura la majoria de la poblacié mundial al segle XXI—, com a llocs
d’articulaci6 d’alld local amb alld global, en quant que espais privilegiats
per redefinir la convivéncia democrética i la posada en practica de la
ciutadania a través de xarxes de responsabilitat i actuacio civica, troba
en "orientacié intercultural de 1’estudi del passat historic noves claus
d’observacié i reflexi6 dels problemes del present, en qué viu la comunitat
educativa.®

De la importancia de la historia local es dedueix I'estret contacte que
hauria d’haver entre la recerca historica i la perspectiva intercultural en
educacid. Si la separaci6 entre el que s’investiga i el que s’ensenya sol
ser relativament gran —i entre el que s’ensenya i s’aprén—, al cas de
Peducacié intercultural és encara més evident. L’educacié intercultural
ha de partir d’un coneixemet raonable de la realitat social, de la
problematica del present. No és possible presentar una historia que no
contemple la revisié dels criteris tradicionals sota els quals s’han enfocat
habitualment les cultures islamiques; una historia acostumada a presen-
tar els moriscos com a un grup fatalment destinat a ser expulsat del cos
social hispanic, esqueixats tant de la seua cultura islamica del cinc-cents,
com de la del passat andalusi del qual descendien, univocament marginats,
tancats en si mateix, i tan sols actius en la historia per reaccié al
protagonisme dels poders cristians. Les recerques locals —o localitzades,
si volem— ens mostren realitats més complexes i matisades que
contradiuen les imatges habituals que se n’han fet.

Com que tampoc €s possible des d’una perspectiva intercultural pre-
sentar a les aules una historia de I’Islam que ignore la problematica ac-
tual del Magrib i dels fluxos d’immigracié cap a Europa. Com una historia
que ignore, a més a més, la greu crisi mediambiental, el
subdesenvolupament, les noves identitats o la destruccié permanent de
patrimoni a casa nostra. I tot aixd no per afany de modernitat, per agafar
modes; sin6, com ja hem esmentat abans, perqué la historia hauria de
capacitar ’alumne per entendre criticament el mén en ¢l qual viu, i, per
tant, facilitar la formacié de les actituds abans exposades. El contrari ens
allunyaria dels objectius que una educaci6 ptiblica en els nivells obligatoris
voldria assolir, contradient, recordem, un dels principis basics de la
LOGSE, la compensacio de les desigualtats.

125

48 Sobre el tema de les relacions
entre allod local i alld global, les
ciutats en la globalitzaci6, vegeu
Jordi Borsa; Manuel CASTELLS,
Local y Global: la gestién de las
ciudades en la era de la infor-
macién, Taurus, Madrid, 2001 (6*
ed.), esp. 111-138.



Joaquim SERRANO JAEN

11. A TALL DE CONCLUSIO

A les seues memdries, el conegut critic literari Marcel Reich Rainicki
relata que a ’octubre de 1958, en unes jornades d’escriptors, un jove
Giinter Grass li pregunta: «Perd, vegem, qué és vosté en realitat?, polonés,
alemany o qué?» La resposta fou rapida: «séc mig polonés i mig alemany,
iun jueu complety, li contesta. Si, viatjant en el temps, preguntarem al
setembre de 1609 a una morisca d’Elx, Lleonor Ambaxira, per exemple,
que és en realitat, és possible que ens contestara que meitat valenciana,
meitat andalusina, perd, una musulmana completa. Marcel Reich Rainicki
sintetitzava en la seua resposta els trets identitaris d’una considerable
part dels europeus del segle que ha acabat. Podia haver dit tan sols polonés,
per vincular-se a la terra on va naixer; alemany, per la cultura que ¢l va
formar; o jueu, per la tradici6 religiosa i cultural historica de la qual
descendia. Combinar les tres implicava no renunciar a cap, malgrat les
tragiques circumstancies per les quals hagué de passar a causa d’una
d’aquestes identitats.

Lleonor Ambaxira sintetitzaria athora els trets identitaris d’una ter-
cera part dels valencians de 1’época. Andalusina per I’origen historic;
valenciana per la terra i societat en la qual vivia; i musulmana per la
religié i cultura a la qual pertanyia. Eren altres els moriscos?, no eren en
la seua terra?, com arribaren a esdevenir estranys en la seua propia casa?
Sirepassem la historia d’Europa, I’antiga i Ia contemporania, observarem
en perspectiva que alld que habitualment se’ns ha mostrat com una ca-
racteristica interna de les diferents societats, la homogeneitat, no és siné
una de tantes maneres d’organitzar-la i percebre-la; que les societats
humanes estan plenes de diversitat, es vulga reconéixer o no, i que aquest
reconeixement, necessita d’una educacié intercultural que, des d’una
filosofia politica i una &tica, permeta la consideraci6 de les singularitats
de cada subjecte.

Cada vegada més, els reconeixements de la pluralitat de formes de
sentir-se i veure’s des d’un o diferents origens, ideologies, llengiies,
religions, associacions..., subratllarien el protagonisme dels subjectes
emergents que donen unicitat humana a la diversitat que el temps i ’espai
despleguen. Una educaci6 en la linia de la interculturalitat, d’una banda,
tractaria de cercar l’evolucié d’aqueixa paradoxal situacié en qué es
trobarien els moriscos; per exemple reconstruint, si és possible, els
escenaris i els actors del drama, fins aconseguir la maxima intel-ligibilitat;
és a dir, conéixer els fets basics..., Ia qual cosa ens porta a fer una valoraci6é
critica de com els pensem i els hem pensat per a revisar les concepcions
que formen part del nostre imaginari col-lectiu. Aquesta revisié implicaria
una certa desprogramacio, per tal de tornar a plantejar, sobre fets
rigorosament establits, qué és el que realment va passar i per qué, i les

126



Els moriscos al Baix Vinalopd

implicacions que tingué en la conformacié de les percepcions socials
posteriors al fet musulma. Caldria recordar que el nostre poder sobre
aquest territori deriva d’una época en que la patriaera, sobretot, lareligio;
en nom de la qual es feren les aludides neteges étniques. La seua falta de
record i memoriafa que aquests greuges apareguen més naturalitzats que
altres de més contemporanis.

L’educacié intercultural, doncs, pot cercar en la historia la memoria
ampla que necessitem per a rebaixar les susceptibilitats que la convivéncia
actual amb els magrabins presenta. Al capdavall, establir els ponts
pertinents de relacic entre la problematica que pot sorgir de la diversitat
social i les situacions historiques que hi vulguem considerar. Es a dir,
s’esforca aquesta educacid a observar els trets comuns que lliguen el
conflicte de convivéncia entre musulmans i cristians al Pais Valencia del
segle XVI1 i el dels europeus dels temps presents.

Una nova generacié hauria d’educar-se amb noves visions, més
ajustades a les realitats culturals que ens envolten, amb una valoracio
diferent de les societats historiques que formen part de les nostres arrels.
D’aquesta manera, la historia dels moriscos esdevindria part indefugible
de la nostra consciéncia, de la nostra heréncia moral.

127




