
RESSENYES

Recerques 78 (2021) 221-224 DOI: https://doi.org/10.31009/recerques.2021.i78.08

Robert Jacob: La gracia de los jueces. La institución judicial y lo sagrado en Occidente, 
(traducció de José Carlos Gutiérrez i presentació de Germán Sucar), València, Tirant Lo Blanch, 
2017, 544 pàgines. [Edició original en francès: La grâce des juges - L’institution judiciaire et 
le sacré en Occident, Paris, Presses Universitaires de France, 2014, 515 pàgines.]

Amb el títol La grâce des juges. L’institution judiciaire et le sacré en Occident, Paris, PUF, 
2014, Robert Jacob ha escrit un dels llibres més interessants i refinats sobre el pensament 
jurídic medieval de les darreres dècades. Jacob és director de recerca al CNRS i professor 
d’Història del Dret a la Universitat de Liège, així com un reputat medievalista, especialista 
en l’Europa central i septentrional.

Aquí Jacob aplica una metodologia prou complexa, que aixopluga aspectes de la histò-
ria del dret, història de les mentalitats, dret comparat i antropologia. Com indica al comen-
çament del llibre, «lo sagrado judicial es un objeto todavía nuevo para el historiador. Este 
no depende enteramente ni de la historia jurídica ni de la historia religiosa. Sin embargo, 
desde esta zona fronteriza intermedia es posible lanzar una mirada distinta sobre otras 
historias, como la del derecho en tanto sistema de razón y verdad».1

En aquest sentit, es podria dir que conrea l’antropologia jurídica, ja que defuig d’una 
visió estreta, pròpia d’alguns medievalistes, i cerca contínuament una comparació amb al-
tres disciplines i moments de la història. El llibre, malgrat que se centri preferentment en 
Anglaterra i França, viatja a la Xina o a l’Amèrica del Nord, tot qüestionant-se la validesa 
dels esquemes interpretatius europeus.

La gracia de los jueces. La institución judicial y lo sagrado en Occidente és una de les 
obres més interessants que el lector interessat en l’antropologia del dret pot trobar actual-
ment en llengua castellana. De la mateixa manera que vam saludar el volum d’Ignasi Ter-
radas sobre la justícia vindicatòria ( Justicia vindicatoria: de la ofensa e indefensión a la 
imprecación y el oráculo, la vindicta y el talión, la ordalía y el juramento, la composición y 
la reconciliación, Madrid, CSIC, 2008) amb grans lloances, per la seva riquesa d’anàlisi i per 
mostrar una altra cara del fet de la justícia a l’edat mitjana, ara rebem aquesta contribució 
de Robert Jacob amb termes que també són molt elogiosos.

Aquí no ens estendrem tant com vam fer amb el llibre de Terradas perquè ja s’han pu-
blicat moltes recensions sobre aquesta obra, escrites des de perspectives ben diferents, que 
subratllen les diverses lectures que aquesta obra suscita. La nostra principal tasca és donar 
a conèixer aquesta edició en llengua castellana, precedida d’un pròleg sucós de Germán 
Sucar, que intenta mostrar els beneficis de la lectura d’aquest llibre per a un filòsof del dret, 
a partir d’una comparació contínua del model de Jacob amb la filosofia del dret contempo-
rani, que pren Kelsen i Hart com a punts de referència ineludibles. Sucar també mostra les 
tesis centrals del llibre, com, per exemple, que «Robert Jacob saca a la superficie la fuerza 
sorda que la religión ejerce todavía sobre la justicia occidental, aunque sea de un modo 
muy distinto en la tradición continental y en la anglosajona»2 o també que demuestra que 
«las ordalías no constituyen pruebas irracionales, sino puestas a prueba que no constituyen 
un elemento de prueba para la sentencia, sino la sentencia misma».3

El llibre explora, en nou capítols, la relació entre el poder judicial i el sagrat, i qüestiona, 
no només la història de la justícia i del dret, sinó també de la litúrgia, i examina la teologia, el 

1. R. Jacob, La gracia de los jueces. La institución judicial y lo sagrado en Occidente, Valèn-
cia, Tirant Lo Blanch, 2017, 11. 

2. Jacob, La gracia de los jueces…, xxii.
3. Jacob, La gracia de los jueces…, xxx.

 221



222 RESSENYES

Recerques 78 (2021) 221-224

paper de l’Església, i els lligams entre el poder coercitiu i la veritat, fet que afavoreix la 
consideració de pràctiques processals i lèxics legals, més que les doctrines jurídiques. 
Jacob indica que «la interacción del procedimiento y de lo sagrado es el corazón de nuestra 
investigación».4

Com assenyala Sucar, a través del dret europeu, Occident s’ha compromès avui a donar 
lliçons al món i universalitzar la seva concepció de l’estat de dret. Però, en fer-ho, no ha 
reflexionat sobre el llarg camí que ha recorregut per accedir-hi. Per això, Sucar es demana: 
«¿Hasta qué punto la filosofía puede sensatamente prescindir de la historicidad del derecho?».5

Cal dir, d’entrada, que Jacob no segueix Foucault sensu stricto, si bé el mira de reüll 
contínuament. És conscient dels reptes que va plantejar el filòsof francès per l’epistemologia 
de les ciències socials i vol respondre d’una manera adient, aprofitant tots els recursos al 
seu abast. Dit això, entrem a exposar-ne el contingut. Tot seguit comentarem les tesis que 
considerem cabdals.

L’eix central del llibre és l’afirmació que a Europa, a partir dels segles xii i xiii, allò so-
brenatural es va retirar dels tribunals per refugiar-se en el purgatori, en el confessionari i 
en les tortures. En el procediment romà canònic, l’adopció del procediment d’investigació 
va acabar de disposar l’eficàcia del ritu judicial, i va deixar el jutge en una profunda solitud, 
és a dir, lluitant amb la seva consciència. Als països de dret comú, contràriament, l’exercici 
de la justícia s’assembla molt més a un ritu de procediment que la producció en si d’una 
veritat objectiva.

El llibre contrasta aquests dos tipus de veridicció en el treball a la història de la justícia 
europea. Partint d’un origen comú, als segles xii i xiii es van emprendre camins diferents. 
La primera meitat del llibre s’ocupa del punt d’origen comú de les tradicions legals occiden-
tals: la immanència de la justícia sagrada i també la coincidència entre l’acte del judici i de 
l’obra de Déu.

L’autor formula algunes idees que resulten molt atractives i que poden generar debat. 
N’escollim tres, lligades entre si. La primera és que l’Església, desenvolupant el procediment 
romà canònic, va fer que en ella mateixa sorgís el procés de distingir la veritat dels fets i la 
veritat dels ritus, fet que Jacob interpreta com una primera secularització de la justícia a 
Europa. La segona, igualment paradoxal, recorda que als països on l’adherència al ritu ju-
dicial ha estat i continua sent més forta, l’eficàcia dels ritus sacramentals va ser més qües-
tionada, sobretot pel protestantisme. La tercera, i tal volta la més important, fa afirmar a 
Jacob que l’ordalia i els altres mitjans de justícia vindicatòria no són un parèntesi en la 
marxa que la racionalitat legal occidental hauria patit entre l’antiguitat i la modernitat, sinó 
que les cultures modernes tenen la base en aquesta fase de secularització dels judicis de 
Déu en les modernes estructures jurisdiccionals i processals.

Segons Jacob, el monoteisme va permetre la cristianització de l’ordalia en el període 
franc. El judici de Déu és la forma d’ordalia pròpia de l’Occident llatí. El procés de conver-
gència iniciat d’aquesta manera, el que va portar a veure en la forma de justícia ordàlica 
una expressió de la voluntat divina, va florir en el primer terç del segle ix, amb la propaga-
ció de l’experiència terrible de la creu. Inspirat pels ascetes celtes, la prova de la creu devia 
configurar el judici a la revelació mística del Crucificat. Aquesta forma extrema del judici de 
Déu, prohibida per Lluís el Pietós el 819 dC, havia aclimatat la idea d’una presència tangible 
de la justícia divina en els processos judicials humans. És molt interessant el que diu l’autor 

4. Jacob, La gracia de los jueces…, 7.
5. Jacob, La gracia de los jueces…, xxxvii.



223RESSENYES

Recerques 78 (2021) 221-224

sobre la prohibició de l’ordalia de la creu, ja que banalitzava l’encarnació. És possible que 
fos aquesta raó la que sustentés la seva prohibició ràpida.6

Segons l’autor, l’ordalia medieval es pot sistematitzar sobre quatre tipus genèrics: 1) 
l’aigua bullent, amb litúrgies més rudimentàries, 2) el ferro candent, també amb una litúrgia 
primitiva, 3) la del pa i el formatge, que l’autor relaciona amb l’ordalia de la creu, i 4) l’or-
dalia per immersió, que és la forma més elaborada. Com indica Jacob, «el Dios invocado en 
la ordalía es omnipotente. Se espera de él el signo milagroso, la transgresión del orden 
natural que hace que el fuego se queme y el agua rechace los cuerpos ligeros».7

Jacob enllaça aquesta temàtica de l’ordalia amb el deute de justícia pel rei en la seva 
coronació, probablement inspirat en rituals irlandesos d’entronització. Són les dues formes 
per excel·lència del judici de Déu a l’edat mitjana. En virtut del jurament fet amb motiu de 
la seva coronació, el rei, lloctinent de Déu a la terra, estava especialment carregat del deu-
re religiós de fer justícia. Aquest model carolingi, com indica Robert Jacob, va lligar la pro-
va al món cristià i el poder reial a la justícia, amb una àmplia difusió a tot Europa fins al 
segle xii: «Es una cultura judicial singular quien la ordena y se ordena en torno a ella. En 
Occidente, nace con el sacramento de la consagración. Se construye como deber contraído 
por el príncipe de la ciudad de los hombres respecto del pueblo de la ciudad de Dios».8

A partir del segle xii els jutges dels reis, les ciutats, i l’Església van començar a superar 
les tasques de mediació i la programació dels rituals per resoldre els judicis de la seva prò-
pia autoritat. D’aquestes transformacions van sorgir dos models dominants que es van as-
sentar durant segles: el del common law d’Anglaterra, cridat a estendre’s a l’altre costat de 
l’Atlàntic, i el sistema romà canònic, dissenyat per l’Església i pel seu ús abans de transme-
tre’l als estats del continent europeu. A la gènesi d’aquests ordres jurídics, com explica Ja-
cob, el judici de Déu havia deixat l’herència d’una matriu cultural comuna. L’autor ho resu-
meix així: «La confesión auricular, la investigación romano-canónica y el jury trial son tres 
formas de veredicción que se excluyen mutuamente, pero que tienen en común el hecho 
de haber florecido al mismo tiempo sobre la raíz extinta del juicio de Dios».9

L’onada de juraments provisionals que van començar a inundar les instàncies judicials del 
segon quart del segle xii van participar en aquest moviment, a través del qual la funció de 
jutjar va abandonar definitivament la materialitat objectiva dels ritus decisius per arribar al cor 
de la subjectivitat dels jutges. Els membres del jurat prenien (o rebien) de Déu la facultat de 
manifestar la veritat judicial. Aquest era el paper del jurament dels jutges en el món laic. El 
poder de jutjar es va basar en les relacions de poder que no van ser desafiades i en les sacrali-
tats preexistents, que van ser conferides aleshores, en moltes ocasions, per la mateixa Església.

Com mostra Jacob, al final de la mutació dels segles xii i xiii, es va esbossar la geogra-
fia judicial d’Europa i es va formar la deontologia judicial. Des d’aleshores, les dues famí-
lies principals del tronc occidental ja són clarament identificables. L’alta edat mitjana va 
donar prioritat a l’Antic Testament. Per això l’autor s’ocupa del ritus de la coronació dels reis 
com a mitjà de transmissió de tot allò que és sagrat al món civil: «La cruz de Cristo substituía 
al árbol de la justicia de los pleitos de la primera Edad Media. Las sesiones realizadas en el 
portal de las iglesias, frente a la representación del Juicio final, constituyeron una forma de 
transición hacia la audiencia clásica».10 La baixa edat mitjana va donar preferència a l’Evan-

6. Jacob, La gracia de los jueces…, 454.
7. Jacob, La gracia de los jueces…, 465.
8. Jacob, La gracia de los jueces…, 205.
9. Jacob, La gracia de los jueces…, 13.
10. Jacob, La gracia de los jueces…, 348.



224 RESSENYES

Recerques 78 (2021) 221-224

geli. Va col·locar els jutges en un discurs moral que els confiava una tasca d’una duresa 
extrema. El jutge prenia el lloc de Déu i els jutges mateixos es convertien en déus.

Aquesta última etapa està lligada a la revolució del procés del segle xii. No només va 
conduir a la prohibició de les proves al Concili del Laterà IV, sinó sobretot a la substitució 
per altres dispositius encara vinculats a la justícia i la santedat, lligats a l’organització de la 
manifestació de la veritat judicial. És a dir, que més enllà de la substitució de les proves pels 
iura scripta, Jacob destaca que el rerefons religiós del judici va romandre inalterat.

A Anglaterra, sota l’impuls de les reformes introduïdes per Enric II, el jurat va assumir 
la lògica que hi havia darrere de la prova. A les terres del common law, el veredicte (vere 
dictum) del jurat va substituir el judici de Déu. Sota la dita vox populi, vox Dei, la decisió 
del jurat de la col·legialitat va fer el paper de Deus ex machina, ocupat anteriorment pel 
judici de Déu.

Al continent europeu, la lògica de la prova es va substituir per una recerca d’evidències 
que van afaiçonar el nou procediment d’investigació nascut a l’escalf de la llei romana i la 
llei canònica. En el dret comú, la santedat no neix del ritual del judici, sinó abans, per dir-
ho d’alguna manera, a través del jurament promissori d’instituir el jutge del seu càrrec en el 
qual compromet tota la seva vida sota la mirada de Déu.

El llibre també integra una comparació amb el dret xinès que serveix per «deconstruir» 
alguns extrems del dret occidental. És interessant llegir el que diu sobre les ordalies xine-
ses, 11 que ajuden a entendre la concepció occidental de l’antropologia, el poder i el que 
és sagrat. A diferència del jutge xinès, que té més llibertat per recollir pistes, obtenir con-
fessions i interpretar-les, el jutge romà canònic ha de respectar el marc estricte del procedi-
ment, que l’obliga a passar per alt tot el que ell podria saber i que no es derivi del desen-
volupament processal del judici.

L’obra acaba mostrant les connexions entre els jutges i el clergat a Anglaterra i a França. 
Ajuda a entendre que els jutges estaven lligats intel·lectualment i emocional al món religiós, 
i que esperaven l’ajut de la justícia divina. El llibre clou amb un text de Domat, on la judi-
catura es mostra com un estat de perfecció absolut, superior a qualsevol altre, una mena de 
sacerdoci. Volem destacar aquesta frase del gran jurisconsult francès: «Podemos decir, pues, 
que la cualidad de Juez es mucho más propia a Dios que la de Sacerdote y que es, además, 
más alta que cualquier dignidad que existe sobre la tierra».12

Jacob no escriu unes conclusions finals, sinó una «Perspectiva», que mostra, de manera 
molt humil, que encara queda molt per saber sobre aquests temes. Les reflexions finals 
tenen un abast comparatista que posa l’accent novament en el cas xinès. Des del mirall 
oriental es poden veure amb més precisió els desdoblaments de la justícia occidental i el 
seu rerefons religiós.

En el moment postmodern actual, resulta necessari tenir en compte aquesta reflexió de 
Robert Jacob, que detalla el que Europa deu al cristianisme i de quina manera la religió 
cristiana ha afaiçonat el que entenem per justícia. En definitiva, aquest llibre és una eina de 
reflexió que tot historiador, jurista, antropòleg o medievalista (i, especialment, si en una 
mateixa persona concorren dues o més d’aquestes especialitats) hauria de llegir.

Rafael Ramis Barceló 
Universitat de les Illes Balears

11. Jacob, La gracia de los jueces…, 418-433.
12. Jacob, La gracia de los jueces…, 527.


