
LENGUAJE, TRADICION Y FORMA DE VIDA 
En torno al debate Habermas-Gadamer 

* FRANCISCO LAPUERTA AMIGO 



* FRANCISCO LAPUERTA AMIGO Institut de Batxillerat "Ciutat Badia", Badia (Barcelona) 



What we are mainly concemed with here is the Gadamer-Habermas controverse 
about conceptions af tradition and prejudice. Our starting point is the wingensteink 
linguistic games theory and the d i f i c u l ~ .  of translator tnetalanguage; aftenvards, the 
rehabilitation of prejudice sustait~ed by Gadamer is contrasted with Habermas'position 
about !he capacify of tradition to tum critica1 about itself; although this reflexion is rooted 
on prejudgements wich adquire their validify on its own tradition. This disagreement give 
a rise to a different view about communicativepathologies. 

E 1 lenguaje no es un medium que haga transparente lo pensado. No se limita su 
función a objetiva el pensamiento, como éste no se limita amaterializarse en 
la palabra. En su Ciencia de la lógica, Hegel afirma que la lógica es la 

exposición de la esencia de Dios antes de la creación de la naturaleza y del espíritu 
finito. Y esta lógica, que es previa a toda determinación del ser, presupone el lenguaje. 
El lenguaje es la morada o la casa del ser, dirá también Heidegger, haciéndose eco de 
la hipostización hegeliana del lenguaje en el edificio de su lógica. Pero desde que la 
filosofía contemporánea asumió el giro lingüístico, la problemática relación del 
lenguaje con el mundo no es ya simplemente teórica, sino práctica. Las interpretacio- 
nes teóricas que los seres humanos han venido secularmente haciendo acerca del 
mundo forman parte de la práctica intramundana: interpretar algo es una forma de 
actuar. Y esta acción se ejerce desde el lenguaje. 

1. Wittgenstein y los juegos de lenguaje. 

Lo que decimos acerca del mundo cuando nos afanamos en describirlo, explicarlo 
o interpretarlo, no está condicionado por el criterio teorético de una correspondencia 
entre términos lingüísticos y cosas de la realidad, sino que tales enunciados responden 
a formas de vida que tienen sus propias gramáticas en juegos de lenguaje detennina- 
dos. Wittgenstein insistió mucho en ello en su segunda etapa. Así, el lenguaje de las 
ciencias de la naturaleza es, por ejemplo, un juego de lenguaje más. Las ciencias 
sociales reflexionan precisamente sobre esas formas de vida que reflejan la esencia 
del mundo a través de sus muchas y variadas gramáticas. Y tarnbiénlos análisis de esas 
gramáticas se hacen desde un juego de lenguaje, desde un metajuego. 

Pero esta cuestión la dejó Wittgenstein, al parecer, sin resolver. En el Tractatus 
nos decía que el lenguaje es la totalidad de las proposiciones, y cada una de éstas 
representaria un estado de cosas en caso de ser verdadera, configurando de este modo 



un espacio lógico de orden sistemático. Este orden lógico se corresponde con el orden 
de lo figurado por el lenguaje, que son los hechos del mundo. En su segunda gran obra, 
Las investigacionesfiLosóficas, Wittgenstein recusa sus anteriores teorías sobre el 
lenguaje al admitir que el nombrar, esa conexión del lenguaje con el mundo, es 
resultado de prácticas y actividades humanas de signo muy diverso, de manera que lo 
que significan las palabras depende del uso concreto que el hablante haga de ellas. Ya 
no puede definirse la esencia del lenguaje de un modo unitario, pues la multiplicidad 
de juegos de lenguaje impediría considerar el lenguaje en el que habla el propio 
investigador de los juegos de lenguaje como una suerte de nivel superior de forma de 
vida. El filósofo, como el científico social, trata de mostrarle a la mosca la salida de 
la botella") en la que está metida, pero con ello no hace más que jugar con el insecto. 
Al fin y al cabo, el filósofo no puede salir del atolladero en el que está implicado(2), 
y se limita a hacer del lenguaje un uso más. 

Representarse un lenguaje significa representarse una forma de vida(3). Por ello, 
en la comprensión del lenguaje interviene la conexión que los diversos usos lingüísticos 
tienen con las diferentes formas de vida, por lo que un estudio pragmático del lenguaje 
es ya una propedéutica para la investigación social. Esto, que parece obvio, es sin 
embargo confuso en las Investigacionesfilosóficas, si nos atenemos a lo que en este 
muestrario de fragmentos hallamos sobre la cuestión antes apuntada del metujuego 
desde el que hablamos -jugamos- sobre los juegos de lenguaje, sobre las formas de 
vida. En el parágrafo 65 de su libro, Wittgenstein advierte que nada puede decir, en 
el sentido de enunciar teoría sobre ello, acerca de los juegos de lenguaje en general 
más que señalar el parecido de familia que presentan entre sí. A pesar de que lo niegue, 
Wittgenstein hace afirmaciones teóricas que pretenden ser universalmente válidas, 
con lo cual podríamos decir que sigue tirando la escalera después de haber subido por 
ella. En las Investigaciones sigue autoconvenciéndose de que en lugar de hacer 
filosofía está disolviendo problemas filosóficos a modo de terapia. Terapia destinada 
a disuadir a quienes caen en "el embrujo del entendimiento por medio del leng~aje"'~) 
en su dedicación a la elaboración de teorías abstractas, especialmente si éstas versan 
sobre el lenguaje. Karl-Otto Apel señala que la cuestión, en sí misma paradójica, de 
la autocomprensión de Wittgenstein como filósofo nos conduce a la pregunta clave 
de la filosofía contemporánea, que se podría formular más o menos así: "jes posible 
mostrar la carencia de sentido de las cuestiones metafísicas sin sostener a la vez, de 
forma disimulada, una metafísi~a?"~). Al fin y al cabo, Wittgenstein nos está dando 
una versión más de lo que cabría denunciarse como teoría esencialista del lenguaje. 
Sin entrar, de momento, en el tema de si Wittgenstein hace o no hace metafísica, 
podemos por lo pronto admitir que en su investigación, por lo demás ambigua y 
fragmentaria, exhibe un juego lingüístico, con el que se refiere a otros juegos 
lingüísticos, que pretende tener un alcance de validez distinguible del de aquellos 
juegos de lenguaje por él descritos. Y esto, que es un problema hermenéutico, no lo 
ha disuelto la filosofía terapéutica de Wittgenstein. 



LENGUAJE, TRADICTOX Y FORMA DE VIDA 53 

El problema de la instancia traductora, que es el problema del metalenguaje o 
metajuego desde el que analizamos y comparamos los distintos juegos de lenguaje, 
es lo que le lleva a Habermas, en su Informe bibliográfico sobre la lógica de las 
ciencias sociales, a acudir a la hermenéutica. Dado que ni Wittgenstein en sus 
Investigaciones, ni Winch en su sociología lingüística, ni Chornsky con su gramática 
de traducción han resuelto esta cuestión, tendremos que echar mano de la filosofía 
hermenéutica de Gadamer para aclararnos al cabo de este impasse metodológico. 

2. Gadamer y la ontologíú hemzenéutica. 

Gadamer piensa que el lenguaje tiene la posibilidad de traducir, esto es, de decir 
algo sobre otros lenguajes desde una instancia supenor porque existe una unidad de 
pensamiento y lenguaje por encima de todas las diferencias existentes entre los 
diferentes juegos de lenguaje. Esto es precisamente lo que nos permite entender las 
tradiciones escritas; el lenguaje, en cuanto que es razón, puede reflexionar sobre sus 
propios límites y, desde una instancia superior, trascender las gramáticas particulares 
de los juegos lingüísticos. Lo que significaque nunca nos vemos atrapados en una sola 
gramática, sino que desde cada una de ellas podemos traspasar vía reflexiva sus 
límites e interpretar lo que es extraño aellas. El lenguaje, se avisa ya en la introducción 
a Verdad y método, no se agota en la conciencia del hablante: es algo más que un 
comportamiento subjetivo. Hay una unidad de la razón por encima de la pluralidad de 
sus voces, ha dicho recientemente Habermas. Algo así admite Gadamer cuando nos 
incita a pensar el lenguaje como algo más que un comportamiento subjetivo, pero 
ambas concepciones las compararemos más adelante. 
Esta unidad de la razón dentro de la pluralidad de lenguajes es lo que alcanza en la 
hermenéutica de Gadamer un carácter ontológico. El universalismo lingüístico de 
Gadamer consiste en considerar que todo lo que puede ser comprendido es susceptible 
de manifestarse en el lenguaje. Ello no quiere decir que no exista otro modo de 
acercarse a la realidad de la historia más que a través de la comprensión, ni tampoco 
que lo inefable no pueda presentarse a nuestros ojos sumiéndonos en la perplejidad. 
Precisamente, lo más real es lo más absurdo, lo más incomprensible; lo más irracional. 
La historia del siglo XX ha desmentido en sucesivas ocasiones la conocida proposi- 
ción simétrica de Hegel. También más adelante tendremos ocasión de comprobar que 
en Habermas se puede valorar como central la suposición de que aquello que escapa 
al lenguaje es lo que más presente se hace en la sociedad: una sociedad que es praxis 
deslingüistizada. 

Gadamer piensa que tanto la posibilidad del acuerdo en el diálogo como la 
posibilidad del desacuerdo se fundan en unprevio acuerdo constituído por la tradición 
y el prejuicio. Que el hombre se halle de antemano instalado en una trama de prejuicios 
significa que es heredero de una tradición histórica en la que ha nacido y vivido, en 
el seno de la cual es posible para él el diálogo y la comunicación. La tradición es 



lenguajeG), a f m a  Gadamer; es el medio en el que se coimplican el intérprete y lo 
interpretado, y esto tiene consecuencias para una epistemología de las ciencias 
sociales, pues en ellas el conocimiento del objeto sólo puede lograrse en la mediación 
histórica de sus efectos, es decir, teniendo en cuenta los significados que ha ido 
adquiriendo a lo largo de la historia, significados que han influido decisivamente en 
la concepción actual que el investigador tiene del objeto de su investigación. Pero más 
allá de esta cuestión metodológica, a Gadamer le interesa poner de manifiesto que 
estamos siempre, hagamos ciencia o no, sometidos a los efectos de la historia, y estos 
efectos influyen en cualquier tipo de comprensión en la que echamos mano del 
lenguaje. Por ello, cualquier intento de comprensión o interpretación implica la 
adscripción a una tradición lingüí~tica'~); incluso una experiencia de la incompren- 
sión, que es una forma defectiva de comprensión, es posibilitada sólo por la 
conciencia enraizada en la tradición y abierta a su eficacia. La incorporación del tema 
de la tradición a la filosofía hermenéutica por parte de Gadamer supone una 
recuperación de la filosofía romántica; sin necesidad de hacer una genealogía del 
concepto "tradición" que nos llevan'a a la quiebra de la razón ilustrada en manos del 
romanticismo y el idealismo alemán, podemos indicar que el tratamiento de este tema 
conduce a su vez a una rehabilitación del concepto, tan denostado por la Ilustración, 
de "autoridad". Pero Gadamer está ya muy lejos de los románticos y va más allá en 
sus intenciones respecto a la recuperación de la idea de tradición: lejos de caer en una 
nostalgia de la misma, pretende conferirle a su rescate una finalidad epistemológi~a(~), 
pues la autoridad no tiene que ver con la obediencia sino con el cono~imiento(~), y la 
tradición es una forma de autoridad en la que nos reconocemos en cuanto intérpretes 
lingüísticos sin necesidad de dejamos atar los pies por ella. De hecho, Gadarner insiste 
denodadamente en que el pasado es algo que nos conforma, por lo que no somos libres 
de enfrentamos a él en actitud renunciativa, si bien ello no significa que no sea posible 
un distanciamiento crítico. Más bien, la hermenéutica filosófica evidencia que la tarea 
del comprender puede de suyo ser un ejercicio crítico de la razón, pero éste no consiste 
en emanciparse de la tradición sino en reconocerla. Y reconocer la tradición es saber 
que toda conciencia está influida por el devenir histórico. 

Por tanto, la hermenéutica posee un potencial crítico que sólo puede explotarse 
partiendo de la conciencia de la eficacia histórica de la tradición. Tanto para la 
aceptación de la autoridad de la tradición como para la superación crítica de la misma, 
los participantes de la experiencia hermenéutica han, de alguna manera, de tener en 
cuenta el horizonte de expectativas que les ha sido dado a través de la tradición. Si 
hablamos de "experiencia" en lugar de "conciencia" hermenéutica es debido a que el 
propio Gadamer dejó asentadas las bases para una interpretación de la hermenéutica 
desde presupuestos pragmático-lingüísticos. Ésta, que tendrá sus desarrollos en la 
obra de Apel y Habermas, se halla genninalmente contenida ya en el apartado de 
Verdad y método dedicado al lenguaje como hilo conductor del giro ontológico de la 
hermenéutica. Si bien con algunos matices, nos parece plausible considerar dicho giro 



LENGUAJE, ~ I C I O X  Y Y O R W  DE VIDA 55 

como un antecedente, lamentablemente aún contaminado de resabios heideggerianos, 
del cambio del paradigma de la conciencia al de la intersubjetividad. 

Efectivamente, la experiencia hermenéutica es una experiencia de interacción 
lingüística. Cuando de lo que se trata es de comprender una tradición, ésta aparece 
como uno de los miembros del diálogo que establecemos en la interpretación de la 
misma. El diálogo, como para Habermas, es en Gadamer la forma de expresión 
lingüística originaria. Por eso la interpretación de textos es una peculiar conversación 
entablada con el lenguaje escrito, un diálogo en el que se debe recuperar la original 
estructura dialógica de la comunicación literaria. De ahí la insistencia de Gadamer en 
concebir la interpretación como un diálogo no meramente reproductivo, sino produc- 
tivo. La comprensión no es vista desde esta perspectiva como una actividad subjetiva, 
sino como un proceso de comunicación en el que la dinámica interna de la tradición 
se hace efectiva. La tradición ejerce de mediadora en los procesos de entendimiento: 
es un efecto común a los participantes del diálogo hermenéutico que posibilita, 
precisamente, lo que Habermas denomina coordinación de las acciones. 

En su Teoría de la acción comunicativa, con la apropiación del concepto 
fenomenológico de Lebenswelt, Habermas pretende mostrar que el mundo de la vida 
intersubjetivamente compartido está dotado de un saber pre-teórico que recibe sus 
contenidos de la tradición, por lo que cabe entender la práctica comunicativa cotidiana 
como medio en el que la tradición se actualiza en forma de acción comunicativa. 

3. Habermas frente a Gadamer. 

Habermas considera que el mayor mérito de la hermenéutica gadameriana es su 
dimensión práctica. En palabras del propio Habermas, en la teoría de Gadamer: 

"la comprensión hermenéutica está referida, de forma trascendental- 
mente necesaria, a la articulación de una autocomprensión orientadora 
de la acción"('0). 

La comprensión es teórica y práctica a un tiempo; su dimensión práctica radica en 
el hecho de que el intérprete entabla una relación (o diálogo) con el texto u objeto 
interpretado que afecta a su propia situación en la medida en que las facultades 
cognoscitivas que le permiten la comprensión de algo tienen su origen en la misma 
tradición a la que pertenece ese algo que trata de comprender. Dicho en dos palabras, 
al comprender el pasado nos estamos comprendiendo a nosotros mismos como 
afectados por la eficacia de ese pasado, que es posibilitadora de nuestra capacidad de 
comprensión. Ahí radica el engarce teórico-práctico: toda comprensión es 
autocomprensión (autoformación). 

El saber hermenéutico es, según Gadarner, equiparable a la racionalidad práctica 
aristotélica, la phrónesis, que es para el Estagirita una excelencia al mismo tiempo 



intelectual y moral, teórica y práctica. Gadamer intenta someter a revisión la relación 
tradicional entre teoría y práctica para poder formular una nueva ontología de la 
comprensión que posibilite una validación teórico-cognitiva de este último concepto 
sin desdeñar sus posibilidades práctico-normativas. Pero el alcance normativo de la 
hermenética será objeto de disputa cuando entren en liza las concepciones de Apel y 
Habermas haciendo valer nuevas versiones de la racionalidad práctica que implicarán 
inevitablemente un distanciamiento respecto a las tesis de la hermenéutica ontológica 
de Gadamer, si bien aceptarán con diferentes matices nutrirse de ellas. 

En el prólogo a la segunda edición de su obra, Gadamer enuncia uno de los 
propósitos que animan su labor teórica criticando el objetivismo metodológico 
positivista y situando la experiencia hermenéutica más allá del ámbito de la metodo- 
logía científica. De este modo opondrá una nueva idea de verdad entendida como 
apropiación comprensiva teórico-práctica, al método objetivador de las ciencias 
naturales. 

De todos modos, Gadamer parece conceder rango metódico a la idea de que la 
investigación sobre el pasado, especialmente la interpretación de textos, sólo es 
posible llevarla a cabo desde la asunción del círculo hermenéutica("), reconociendo 
la implicación del intérprete en la tradición interpretada. Pero el valor metodológico 
de la hermenéutica es relegado a las ciencias históricas, o a las humanidades en un 
sentido más amplio, prolongando así el clásico dualismo de la comprensión y la 
explicación. No vamos a internamos en la polémica sobre el método de las ciencias 
naturales y las ciencias humanas, sino que dirigiremos nuestra atención hacia los 
puntos de discrepancia entre las posturas de Gadamer y de Habermas, sin perder de 
vista la coherencia interna que le obliga a este último a apuntar hacia la revisión del 
mencionado círculo hermenéutico, punto de partida para el despegue de una herme- 
néutica normativa que puede convertirse en teoría crítica. 

Para Habermas el error básico de Gadamer consiste en no admitir que la tradición 
puede ser revocada por la fuerza de la reflexión aun partiendo ésta de aquélla. La 
autoridad de la tradición no se opone ciegamente sobre la razón; si así fuera quedana 
imposibilitado el ejercicio de la crítica. Concretamente, la acusación de conservadu- 
rismo que Habermas lanza hacia Gadamer irá encaminada a mostrar cómo este último 
acaba por legitimar la autoridad de la tradición, no ya proponiendo una sumisión 
inevitable a ella, sino señalando que tal autoridad ejerce su influencia en todo proceso 
de interpretación. Pues para Gadamer la misma estructura de la comprensión exige de 
continuo una anticipación de la tradición, que pervive en la trama de prejuicios 
actualizada en el acto de comprender: 

"Gadamer transforma el descubrimiento de la estructura del 
Verstehen en una rehabilitación de prejuicios como tal. Pero ¿de la 
inevitabilidad de la anticipación hermenéutica se sigue eo ipso que 
haya prejuicios legítimos?"(12). 



LENGUAJE, TRADICION Y FORLMA DE WDA 57 

Los prejuicios, aun siendo considerados condición de posibilidad del conocimien- 
to, una vez son afrontados por la reflexión no pueden seguir influyendo en forma de 
la reflexión, en contra de lo que supone Gadamer. Podemos comparar el prejucio 
gadameriano con el saber preteórico del mundo de lavida habermasiano, y aceptar que 
la totalidad de la trama de prejuicios influyente no puede ser conocida por el sujeto 
que los encarna, asícomo la totalidad del saber preteórico del mundo de la vida no es 
accesible a la comprensión. Pero una cierta influencia de la tradición en nuestro 
pensamiento puede hacerse transparente, piensa Habermas. La tradición no tiene por 
qué legitimar entonces la validez de los prejuicios, al menos de los prejuicios 
tematizados. Habermas mantiene sobre este punto lo que Gadamer considerará una 
visión simplificada de su teoría de los prejucios; para Habermas la importancia que 
la hermenéutica concede a las tradiciones le quita fuerza a la reflexión crítica, pues 
ésta, que es ya una herencia irrenunciable que nos ha legado la Ilustración, ha sido 
capaz de destruir en numerosas ocasiones el dogmatismo de la autoridad de la 
tradición y no ha agotado aún sus energías. El discurso filosófico de la m~dernidad"~) 
ha revelado que si es posible cuestionar la tradición es gracias a la misma tradición, 
que ha sido, en ciertos momentos de su desarrollo, crítica. Y no sería una contradicción 
afirmar, desde esta perspectiva, lo que Gadamer trata de negar: que la misma tradición 
crítico-ilustrada posibilitaría la crítica ilustrada a la tradición. 

La discrepancia fundamental entre ambos autores estriba en una diferente concep- 
ción de las patologías de la comunicación. Mientras Gadamer considera que los 
malentendidos o distorsiones del lenguaje provienen de un uso inadecuado del 
mismo, y que mediante el diálogo es posible recuperar hermenéuticamente la 
incomprensión, Habermas piensa que las distorsiones no provienen de la comunica- 
ción misma, sino de su relación con otros ámbitos deslingüistizados, cuales son el 
trabajo y el poder. En efecto, estos ámbitos, regidos por un tipo de racionalidad 
estratégica, ideologizan (en sentido marxiano) el lenguaje y dificultan la acción 
comunicativa. Por ello, más allá de esta discrepancia late una diferente concepción 
general acerca del lenguaje. Habermas critica en Gadamer el mantenimiento de un 
idealismo lingüístico: el lenguaje opera, en la teoría hermenéutica, como un Absoluto 
contingente(I4), pues si bien el lenguaje es conformado en contextos históricamente 
situados, el mencionado influjo de las tradiciones no es simplemente lenguaje. Si así 
lo fuera, todo podría hacerse transparente con una adecuada comprensión, pues según 
asevera Gadamer, "en el espejo del lenguaje se refleja lo que es". 

La insistencia gadameriana en destacar lo ilimitado de la lingüisticidad humana 
muestra, a ojos de Habermas, una falta de sospecha hacia el lenguaje mismo que nos 
llevaría a la recepción acrítica del contenido de las tradiciones. La intención final de 
Habermas consistirá en asociar la interpretación hermenéutica a una critica de las 
ideologías que haga posible el desenmascaramiento del poder ideológico del lengua- 
je, en la medida en que éste vehiculiza las distintas coacciones ejercidas sobre la 
naturaleza desde el trabajo y sobre los individuos desde la dominación política. 



Habermas nos muestra así las insuficiencias de la hermenéutica para la investigación 
social: al reducir esta investigación a la interpretación comprensiva del sentido 
(Sinnverstehen) se parte del supuesto idealista de que las condiciones materiales de 
la sociedad, al ser solamente comprensibles en el lenguaje, están determinadas por él. 
Habermas, implícitamente, contrapone a este idealismo lingüístico una perspectiva 
ontológica materialista que daría la vuelta a los términos: no es el lenguaje el que 
determina la realidad, sino las condiciones materiales (las condiciones de la realidad) 
las que determinan la conciencia lingüísticamente estructurada. De ahí se infiere la 
necesidad de un análisis crítico de los sistemas sociales que sea capaz de desentrañar 
las relaciones que la esfera económica y la esfera política, como ámbitos de acción 
estratégica, tienen con el mundo de la vida, marco donde hallan su acomodo las 
relaciones comunicativas. La irrupción del tipo de comunicación estratégica propio 
de la esfera económica y política en la vida cotidiana es distorsionante, pues perturba 
el desarrollo de las tradiciones culturales, la integración social y la socialización de 
la personalidad. Así ocurre, puesto que las llamadas acciones comunicativas, que son 
aquellas que se orientan hacia el entendimiento entre las personas, están siendo 
progresivamente sustituídas por otro tipo de comunicación, donde el interés econó- 
mico y el interés de poder alimentan las expectativas recíprocas de los hablantes. Pero 
éste, como suele decirse, es ya otro tema. 



LENGUAJE, TRADICIOX Y FORMA DE \?DA 59 

NOTAS 

1 WITGEBSTEm, L., Philoi(pphische Untersuchungen, 1-309. 

2 lbs., 1-123. 

3 Ibíd., 1-19, 

4 Ibíd., 1-109. 

5 APEL, K.-O., Trumfomtion del Philosophie:, cito por trad. cast., La transfomción de lafilosofu, 

Vo. 1, Taums 1985, p. 343. 

6 GADAMER, H.-G., Wahrheit und Methode: cito por trad. cast., Verdad y método, Salamanca, 

Sígueme, 1977, p. 434. 

7 Ibíd., p. 485. 

8 A L M A R Z A - M ~ C A ,  J.M., "La tradición: pertenencia y crítica", Estudiosfilosóficos, 80, Vallado- 

lid, Enero-Abril, 1980, p. 83. 

9 GADAMER, H.-G., Op. cit., p. 347. 

10 HABERMAS, J., ZurLogik der Sozialwissenschuften: cito por trad. cast., La lógica de las Ciencias 

sociales, Madrid, Tecnos, 1988, p. 247. 

11 GADAMER, H.-G., Op. cit., p. 363; el círculo hermenéutico de la comprensión no es de carácter 

metodológico, sino que describe un momento ontológico. Pese a todo, en el momento de la 

comprensión de un texto o tradición, la anticipación del sentido de lo interpretado opera como una 

participación del intérprete en lo que Gadamer denomina el acontecer de la tradición. A este respecto 

resulta indiferente el carácter declaradamente no metodológico del círculo. 

12 HABERMAS, J., Op. cit., p. 254. 

13 Cf. HABERMAS, J., Der Philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt am Main, Suhrkamp 

Verlag, 1985. 

14 HABERMAS, J., La lógica de las Ciencias sociales, p. 257. 




