LENGUAJE, TRADICION Y FORMA DE VIDA
En torno al debate Habermas-Gadamer

* FRANCISCO LAPUERTA AMIGO



* FRANCISCO LAPUERTA AMIGO Institut de Batxillerat "Ciutat Badia", Badia (Barcelona)



What we are mainly concerned with here is the Gadamer-Habermas controverse
about conceptions of tradition and prejudice. Our starting point is the wirtigenstein's
linguistic games theory and the difficulty of translator metalanguage; afterwards, the
rehabilitation of prejudice sustained by Gadamer is contrasted with Habermas' position
about the capacity of tradition to turn critical about itself, although this reflexion is rooted
on prejudgements wich adquire their validity on its own tradition. This disagreement give
a rise to a different view about communicative parhologies.

1 lenguaje no es un medium que haga transparente lo pensado. No se limita su
funcién a objetivar el pensamicnto, como éste no se limita a materializarse en
la palabra. En su Ciencia de la lgica, Hegel afirma que la logica es la

exposicion dc la esencia de Dios antes de la creacion de la naturaleza y del espiritu
finito. Y estaldgica, que es previa a toda determinacion del scr, presupone el lenguaje.
Ellenguaje es la morada o la casa del ser, dird también Heidegger, haciéndose eco de
la hipostizacion hegeliana del lenguaje cn el edificio de su l6gica. Pero desde que la
filosofia conlempordnea asumié el giro lingiiistico, la problemdtica relacién del
lenguaje con cl mundo no es ya simplemente tedrica, sino practica. Las interpretacio-
nes tedricas que los seres humanos han venido secularmente haciendo acerca del
mundo forman parte de la prdctica intramundana: interpretar algo es una forma de
actuar. Y esta accion se ejerce desde el lenguaje.

1. Wittgenstein y los juegos de lenguaje.

Lo que decimos acerca del mundo cuando nos afanamos en describirlo, explicarlo
o interpretarlo, no estd condicionado por el criterio teorético de una correspondencia
entre términos lingiiisticos y cosas de la realidad, sino que talcs cnunciados responden
a formas de vida que tiencn sus propias gramadticas en juegos de lenguaje determina-
dos. Wittgenstein insistié mucho en cllo en su segunda etapa. Asi, el lenguaje de las
ciencias de la naturaleza cs, por ejemplo, un juego de lenguaje més. Las ciencias
sociales reflexionan precisamente sobre esas formas de vida que reflejan la esencia
del mundo através de sus muchas y variadas gramdticas. Y también los andlisis de esas
gramaticas se hacen desde un juego de lenguaje, desde un metajuego.

Pero esta cuestion Ja dejo Wittgenstein, al parecer, sin resolver. En el Tractatus
nos decia que el lenguaje es la totalidad de las proposiciones, y cada una de éslas
represcntaria un estado de cosas en caso de ser verdadera, configurando de este modo



RECERCA-REVISTA DE PENSAVENT 1 ANALISL Ay 1953-Ve! XVII - Nam 4.
Uriversitat Jerms I Castell$ (Espenyay. Aperat Comeas, 224, Fco. Lapuerta

un espacio l6gico de orden sistemético. Este orden 16gico se corresponde con el orden
delo figurado por el lenguaje, que son los hechos del mundo. En su segunda gran obra,
Las investigaciones filosdficas, Wittgenstein recusa sus anteriores teorfas sobre el
lenguaje al admitir que el nombrar, esa conexion del lenguaje con el mundo, es
resultado de précticas y actividades humanas de signo muy diverso, de manera que lo
que significan las palabras depende del uso concreto que el hablante haga de ellas. Ya
no puede definirse la esencia del lenguaje de un modo unitario, pues la multiplicidad
de juegos de lenguaje impediria considerar el lenguaje en el que habla el propio
investigador de los juegos de lenguaje como una suerte de nivel superior de forma de
vida. El fildsofo, como el cientifico social, trata de mostrarle a la mosca la salida de
la botella®® en la que estd metida, pero con ello no hace mas que jugar con el insecto.
Alfiny al cabo, el fil6sofo no puede salir del atolladero en el que est4 implicado®,
y se limita a hacer del lenguaje un uso mds.

Representarse un lenguaje significa representarse una forma de vida®. Por ello,
enlacomprensién del lenguaje interviene laconexién que los diversos usos lingiiisticos
tienen con las diferentes formas de vida, por lo que un estudio pragmadtico del lenguaje
es ya una propedéutica para la investigacidn social. Esto, que parece obvio, es sin
embargo confuso en las Investigaciones filosdficas, si nos atenemos a lo que en este
muestrario de fragmentos hallamos sobre la cuestién antes apuntada del metajuego
desde el que hablamos -jugamos- sobre los juegos de lenguaje, sobre las formas de
vida. En el pardgrafo 65 de su libro, Wittgenstein advierte que nada puede decir, en
el sentido de enunciar teoria sobre ello, acerca de los juegos de lenguaje en general
mds que sefialar el parecido de familia que presentan entre si. A pesar de que lo niegue,
Wittgenstein hace afirmaciones tedricas que pretenden ser universalmente vélidas,
con lo cual podriamos decir que sigue tirando la escalera después de haber subido por
ella. En las Investigaciones sigue autoconvenciéndose de que en lugar de hacer
filosofia estd disolviendo problemas filoséficos a modo de terapia. Terapia destinada
adisuadir a quienes caen en ‘el embrujo del entendimiento por medio del lenguaje™®
en su dedicacidn a la elaboracién de teorfas abstractas, especialmente si éstas versan
sobre el lenguaje. Karl-Otto Apel sefiala que la cuestién, en si misma paraddjica, de
la autocomprensién de Wittgenstein como filésofo nos conduce a la pregunta clave
de la filosoffa contemporanea, que se podria formular mas o menos asi: ““;es posible
mostrar la carencia de sentido de las cuestiones metafisicas sin sostener a la vez, de
forma disimulada, una metafisica?”®. Al fin y al cabo, Wittgenstein nos estd dando
una versién mds de lo que cabria denunciarse como teoria esencialista del lenguaje.
Sin entrar, de momento, en el tema de si Wittgenstein hace o no hace metafisica,
podemos por lo pronto admitir que en su investigacién, por lo demdas ambigua y
fragmentaria, exhibe un juego lingiiistico, con el que se refiere a otros juegos
lingiiisticos, que pretende tener un alcance de validez distinguible del de aquellos
juegos de lenguaje por €l descritos. Y esto, que es un problema hermenéutico, no lo
ha disuelto la filosofia terapéutica de Wittgenstein.



LENGUAJE, TRADICION Y FORMA DE VIDA 33

El problema de la instancia traductora, que es el problema del metalenguaje o
metajuego desde el que analizamos y comparamos los distintos juegos de lenguaje,
es lo que le lleva a Habermas, en su Informe bibliogrdfico sobre la Iogica de las
ciencias sociales, a acudir a la hermenéutica. Dado que ni Wittgenstein en sus
Investigaciones, ni Winch en su sociologia lingiiistica, ni Chomsky con su gramética
de traduccién han resuelto esta cuestién, tendremos que echar mano de la filosofia
hermenéutica de Gadamer para aclararnos al cabo de este impasse metodolégico.

2. Gadamer y la ontologia hermenéutica.

Gadamer piensa que el lenguaje tiene la posibilidad de traducir, esto es, de decir

algo sobre otros lenguajes desde una instancia superior porque existe una unidad de
pensamiento y lenguaje por encima de todas las diferencias existentes entre los
diferentes juegos de lenguaje. Esto es precisamente lo que nos permite entender las
tradiciones escritas; el lenguaje, en cuanto que es razén, puede reflexionar sobre sus
propios limites y, desde una instancia superior, trascender las gramaticas particulares
delos juegos lingiifsticos. Lo que significa que nuncanos vemos atrapados en una sola
gramitica, sino que desde cada una de ellas podemos traspasar via reflexiva sus
limites e interpretar lo que es extrafio a ellas. El lenguaje, se avisayaen laintroduccién
a Verdad y método, no se agota en la conciencia del hablante: es algo mis que un
comportamiento subjetivo. Hay una unidad de larazén por encima de la pluralidad de
sus voces, ha dicho recientemente Habermas. Algo asi admite Gadamer cuando nos
incita a pensar el lenguaje como algo mas que un comportamiento subjetivo, pero
ambas concepciones las compararemos mds adelante.
Esta unidad de la razén dentro de la pluralidad de lenguajes es lo que alcanza en la
hermenéutica de Gadamer un caracter ontolégico. El universalismo lingiifstico de
Gadamer consiste en considerar que todo lo que puede ser comprendido es susceptible
de manifestarse en el lenguaje. Ello no quiere decir que no exista otro modo de
acercarse a la realidad de la historia més que a través de la comprension, ni tampoco
que lo inefable no pueda presentarse a nuestros ojos sumiéndonos en la perplejidad.
Precisamente, lo mas real es 1o més absurdo, lo mas incomprensible; lomas irracional.
La historia del siglo XX ha desmentido en sucesivas ocasiones la conocida proposi-
cién simétrica de Hegel. También més adelante tendremos ocasién de comprobar que
en Habermas se puede valorar como central la suposicién de que aquello que escapa
al lenguaje es lo que mds presente se hace en la sociedad: una sociedad que es praxis
deslingiiistizada.

Gadamer piensa que tanto la posibilidad del acuerdo en el didlogo como la
posibilidad del desacuerdo se fundan en un previo acuerdo constituido por la tradicién
yel prejuicio. Que el hombre se halle de antemano instalado en una trama de prejuicios
significa que es heredero de una tradicién histérica en la que ha nacido y vivido, en
el seno de la cual es posible para él el didlogo y la comunicacién. La tradicién es



Fco. Lapueria

lenguaje™®, afirma Gadamer; es el medio en el que se coimplican el intérprete y lo
interpretado, y esto tiene consecuencias para una cpistemologia de las ciencias
sociales, pues en ellas el conocimiento del objeto sélo puede lograrse en la mediacion
histérica de sus cfectos, es decir, teniendo en cuenta los significados que ha ido
adquiricndo a lo largo de la historia, significados que han influido decisivamente en
la concepcidn actual que el investigador tienc del objeto de su investigacion. Pero mas
alla de esta cuestion metodolégica, a Gadamer le interesa poner de manificsto que
estamos siempre, hagamos ciencia o no, sometidos a los efectos de la historia, y estos
efectos influyen en cualquier tipo de comprensién en la que echamos mano del
lenguaje. Por ello, cualquier intento de comprension o interpretacién implica la
adscripcion a una tradicidn lingiiistica®™; incluso una experiencia de la incompren-
sién, que es una forma defectiva de comprensién, es posibilitada sélo por la
conciencia enraizada en la tradicion y abierta a su eficacia. Laincorporacién del tema
de la tradicién a la filosoffa hermenéutica por parte de Gadamer supone una
recuperacion de la filosofia romaéntica; sin necesidad de hacer una genealogia del
concepto “tradicion” que nos llevaria a la quiebra de la razoén ilustrada en manos del
romanticismo y el idealismo alemén, podemos indicar que el tratamiento de cste tema
conduce a su vez a una rehabilitacion del concepto, tan denostado por la [ustracién,
de “autoridad”. Pero Gadamer estd ya muy lejos de los romdanticos y va mas alld en
sus intenciones respecto a la recuperacién de la idea de tradicién: lejos de caer en una
nostalgia de la misma, pretende conferirle a su rescate una finalidad epistemologica®,
pues la autoridad no tiene que ver con la obediencia sino con el conocimiento®, y la
tradicion es una forma de autoridad en la que nos reconocemos en cuanto intérpretes
lingii{sticos sin neccsidad de dejarnos atar los pies por ella. De hecho, Gadamer insiste
denodadamente en que el pasado es algo que nos conforma, por lo que no somos libres
de enfrentarnos a ¢l en actitud renunciativa, si bien ello no significa que no sea posible
undistanciamiento critico. Mds bien, lahermenéutica filoséficaevidencia que la tarea
del comprender puede de suyo ser un ejercicio critico de larazdn, pero éste no consiste
en emanciparse de la tradicién sino en reconocerla. Y reconocer la tradicién es saber
que toda conciencia csta influida por el devenir histérico.

Por tanto, la hermenéulica posee un polencial critico que s6lo puede explotarse
partiendo de la conciencia de la eficacia histérica de la tradicién. Tanto para la
aceptacion de la autoridad de la tradicién como para la superacion critica de la misma,
los participantes de la experiencia hermenéutica han, de alguna manera, de tener en
cuenta el horizonte de expectativas que les ha sido dado a través de la tradicién. Si
hablamos de “experiencia” en lugar de “conciencia” hermenéutica cs debido a que el
propio Gadamer dejo asentadas las bases para una interpretacién de la hermenéutica
desde presupuestos pragmatico-lingiiisticos. Esta, que (endrd sus desarrollos en la
obra de Apel y Habermas, se halla germinalmente contenida ya en el apartado de
Verdad y método dedicado al lenguaje como hilo conductor del giro ontolégico de la
hermenéutica. Si bien con algunos matices, nos parecc plausible considerar dicho giro



(%))
(%))

LENGUAIJE, TRADICION Y FORMA DE VIDA

como un antecedente, lamentablemente atin contaminado de resabios heideggerianos,
del cambio del paradigma de la conciencia al de la intersubjetividad.

Efectivamente, la experiencia hermenéutica es una experiencia de interaccion
lingiifstica. Cuando de lo que se trata es de comprender una tradicidn, ésta aparece
como uno de los miembros del didlogo que establecemos en la interpretacién de la
misma. El didlogo, como para Habermas, es en Gadamer la forma de expresién
lingiiistica originaria. Por eso la interpretacién de textos es una peculiar conversacién
entablada con el lenguaje escrito, un didlogo en el que se debe recuperar la original
estructura dialégica de la comunicacidn literaria. De ahi la insistencia de Gadamer en
concebir la interpretacién como un didlogo no meramente reproductivo, sino produc-
tivo. L.a comprensién no es vista desde esta perspectiva como una actividad subjetiva,
sino como un proceso de comunicacién en el que la dindmica interna de la tradicién
se hace efectiva. La tradicion ejerce de mediadora en los procesos de entendimiento:
es un efecto comiin a los participantes del didlogo hermenéutico que posibilita,
precisamente, lo que Habermas denomina coordinacion de las acciones.

En su Teoria de la accion comunicativa, con la apropiacién del conceplo
fenomenolégico de Lebenswelt, Habermas pretende mostrar que el mundo de la vida
intersubjetivamente compartido estd dotado de un saber pre-ledrico que recibe sus
contenidos de la tradicién, por lo que cabe entender la practica comunicativa cotidiana
como medio en el que la tradicién se actualiza en forma de accién comunicativa.

3. Habermas frente a Gadamer.

Habermas considera que el mayor mérito de la hermenéutica gadameriana es su
dimensién practica. En palabras del propio Habermas, en la teoria de Gadamer:

“la comprensién hermenéutica esta referida, de forma trascendental-
mente necesaria, a la articulacién de una autocomprensién orientadora
de la accién”(9.

L.a comprensién es tedrica y préctica a un tiempo; su dimensién practica radicaen
el hecho de que el intérprete entabla una relacién (o didlogo) con el texto u objeto
interpretado que afecta a su propia situacién en la medida en que las facultades
cognoscitivas que le permiten la comprension de algo tienen su origen en la misma
tradicién a la que pertenece ese algo que trata de comprender. Dicho en dos palabras,
al comprender el pasado nos estamos comprendiendo a nosotros mismos como
afectados por la eficacia de ese pasado, que es posibilitadora de nuestra capacidad de
comprensién. Ahi radica el engarce tedrico-prictico: toda comprensién es
autocomprensién (autoformacion). ‘

El saber hermenéutico es, segiin Gadamer, equiparable a la racionalidad practica
aristotélica, la phrénesis, que es para el Estagirita una excelencia al mismo tiempo



- RECERCA-REVISTA DE PENSAVENT [ ANALISL. Ary 1993- Vel XVII - Nom. 4.
56 Univershat Jame L Castel!6 (Espanya). Apariat Convens, 224. Fco. Lapuerta

intelectual y moral, tedrica y practica. Gadamer intenta someter a revision larelacion
tradicional entre teoria y practica para poder formular una nueva ontologia de la
comprensién que posibilite una validacién tedrico-cognitiva de este tiltimo concepto
sin desdefiar sus posibilidades prictico-normativas. Pero el alcance normativo de la
hermenética serd objeto de disputa cuando entren en liza las concepciones de Apel y
Habermas haciendo valer nuevas versiones de la racionalidad practica que implicardn
inevitablemente un distanciamiento respecto alas tesis de la hermenéutica ontoldgica
de Gadamer, si bien aceptaran con diferentes matices nutrirse de ellas.

En el prélogo a la segunda edicién de su obra, Gadamer enuncia uno de los
propésitos que animan su labor tedrica criticando el objetivismo metodoldgico
positivista y situando la experiencia hermenéutica mds alld del 4mbito de la metodo-
logia cientifica. De este modo opondra una nueva idea de verdad entendida como
apropiacién comprensiva tedrico-practica, al método objetivador de las ciencias
naturales.

De todos modos, Gadamer parece conceder rango metddico a la idea de que la
investigacién sobre el pasado, especialmente la interpretacion de textos, sélo es
posible llevarla a cabo desde la asuncidn del circulo hermenéutico'V, reconociendo
la implicacién del intérprete en la tradicidén interpretada. Pero el valor metodolégico
de la hermenéutica.es relegado a las ciencias histdricas, o a las humanidades en un
sentido més amplio, prolongando asi el clasico dualismo de la comprensién y la
explicacién. No vamos a internarnos en la polémica sobre el método de las ciencias
naturales y las ciencias humanas, sino que dirigiremos nuestra atencién hacia los
puntos de discrepancia entre las posturas de Gadamer y de Habermas, sin perder de
vista la coherencia interna que le obliga a este dltimo a apuntar hacia la revision del
mencionado circulo hermenéutico, punto de partida para el despegue de una herme-
néutica normativa que puede convertirse en teoria critica.

Para Habermas el error basico de Gadamer consiste en no admitir que la tradicién
puede ser revocada por la fuerza de la reflexién aun partiendo ésta de aquélla. La
autoridad de latradicion no se opone ciegamente sobre la razdn; si asi fuera quedarfa
imposibilitado el ejercicio de la critica. Concretamente, la acusacién de conservadu-
rismo que Habermaslanza hacia Gadamer ird encaminada a mostrar cémo este dltimo
acaba por legitimar la autoridad de la tradicién, no ya proponiendo una sumisién
inevitable a ella, sino sefialando que tal autoridad ejerce su influencia en todo proceso
de interpretacion. Pues para Gadamer la misma estructura de la comprension exige de
continuo una anticipacién de la tradicién, que pervive en la trama de prejuicios
actualizada en el acto de comprender:

“Gadamer transforma el descubrimiento de la estructura del
Verstehen en una rehabilitacién de prejuicios como tal. Pero ;de la
inevitabilidad de la anticipacién hermenéutica se sigue eo ipso que
haya prejuicios legitimos?”(2,



(vl
<

LENGUAIJE, TRADICION Y FORMA DE VIDA

Los prejuicios, aun siendo considerados condicién de posibilidad del conocimien-
to, una vez son afrontados por la reflexién no pueden seguir influyendo en forma de
la reflexién, en contra de lo que supone Gadamer. Podemos comparar el prejucio
gadameriano con el saber pretedrico del mundo dela vidahabermasiano, y aceptar que
la totalidad de la trama de prejuicios influyente no puede ser conocida por el sujeto
que los encarna, asi como la totalidad del saber pretedrico del mundo de la vida no es
accesible a la comprensién. Pero una cierta influencia de la tradicion en nuestro
pensamiento puede hacerse transparente, piensa Habermas. La tradicion no tiene por
qué legitimar entonces la validez de los prejuicios, al menos de los prejuicios
tematizados. Habermas manticne sobre este punto lo que Gadamer considerard una
vision simplificada de su teoria de los prejucios; para Habermas la importancia que
la hermenéutica concede a las tradiciones le quita fuerza a la reflexion critica, pues
ésta, que es ya una herencia irrenunciable que nos ha legado la Ilustracién, ha sido
capaz de destruir en numerosas ocasiones cl dogmatismo de la autoridad de la
tradicién y no ha agotado aidn sus encrgias. El discurso filoséfico de la modernidad”™®
ha revelado que si es posible cuestionar la tradicion es gracias a la misma tradicion,
que hasido, enciertos momentos de su desarrotlo, critica. Y no seriauna contradiccion
afirmar, desde csta perspectiva, lo que Gadamer trata de negar: que la misma tradicién
critico-ilustrada posibilitarfa la critica ilustrada a la tradicién.

Ladiscrepancia fundamental entre ambos autores estribaen una diferente concep-
cién de las patologias de la comunicacién. Mientras Gadamer considera que los
malentendidos o distorsiones del lenguaje proviencn de un uso inadecuado del
mismo, y que mediante el didlogo es posible recuperar hermenéuticamente la
incomprensién, Habermas piensa que las distorsiones no provienen de la comunica-
cién misina, sino de su relacién con otros dmbitos deslingiiistizados, cuales son cl
trabajo y el poder. En efecto, estos dmbitos, regidos por un tipo de racionalidad
estratégica, ideologizan (en sentido marxiano) el lenguaje y dificultan la accién
comunicativa. Por ello, mas alla de esta discrepancia late una difercnte concepcion
general acerca del lenguaje. Habermas critica en Gadamer el mantenimiento de un
idealismo lingiifstico: el lenguaje opera, en la tcorfa hermenéutica, como un Absoluto
contingente', pues si bien el lenguaje es conformado ¢n contextos histéricamente
situados, el mencionado influjo de las tradiciones no es simplemente lenguaje. Si asi
lo fuera, todo podria hacerse transparente con una adecuada comprension, pucs segin
asevera Gadamer, “en el espejo del lenguaje se refleja lo que es”.

La insistencia gadameriana en destacar lo ilimitado de la lingiiisticidad humana
muestra, a ojos de Habermas, una falta de sospecha hacia el lenguaje mismo que nos
llevaria a la recepcidn acritica del contenido de las tradiciones. La intencién final de
Habermas consistird en asociar la interpretacion hermenéutica a una critica de las
ideologias que haga posible el desenmascaramiento del poder ideolégico del lengua-
je, en la medida en que éste vehiculiza las distintas coacciones ejercidas sobre la
naturaleza desde el trabajo y sobre los individuos desde la dominacién politica.



RECERCA-REVISTA DE PENSAMENT | ANALISI. A

1693-Vai XVII - Numn 4.
U 2t jzme L Castel 2

W
o0

Fco. Lapuerta

Habermas nos muestra asi las insuficiencias de la hermenéutica para la investigacién
social: al reducir esta investigacién a la interpretacién comprensiva del sentido
(Sinnverstehen) se parte del supuesto idealista de que las condiciones materiales de
la sociedad, al ser solamente comprensibles en el lenguaje, estdn determinadas por él.
Habermas, implicitamente, contrapone a este idealismo lingiifstico una perspectiva
ontoldgica materialista que daria la vuelta a los términos: no es el lenguaje el que
determina la realidad, sino las condiciones materiales (las condiciones de larealidad)
las que determinan la conciencia lingiifsticamente estructurada. De ah{ se infiere la
necesidad de un analisis critico de los sistemas sociales que sea capaz de desentrafiar
las relaciones que la esfera econémica y la esfera politica, como dmbitos de accion
cstratégica, ticnen con ¢l mundo de la vida, marco donde hallan su acomodo las
relaciones comunicativas. La irrupcion del tipo de comunicacion estratégica propio
de la esfera econdmica y politica en la vida cotidiana es distorsionante, pues perturba
el desarrollo de las tradiciones culturales, la integracidn social y la socializacion de
la personalidad. Asi ocurre, puesto que las llamadas acciones comunicativas, que son
aquellas quc se orientan hacia cl entendimiento entre las personas, estan siendo
progresivamente sustituidas por otro tipo de comunicacién, donde el interés econd-
micoy el interés de poder alimentan las expectativas reciprocas de los hablantes. Pero
éste, como suele decirse, es ya otro tema.



LENGUAJE, TRADICION Y FORMA DE VIDA 59

NOTAS

o WwN

WITGENSTEIN. L.. Philospphische Untersuchungen, 1-309.

Ibid., 1-123.

Ibid., 1-19.

Ibid., 1-109.

APEL, K.-O., Transformation del Philosophie:, cito por trad. cast., La transformacion de la filosofia,
Vo. I, Taurus 1985, p. 343.

GADAMER, H.-G., Wahrheit und Methode: cito por trad. cast., Verdad y método, Salamanca,
Sigueme, 1977, p. 434.

Ibid., p. 485.

ALMARZA-MENICA, J.M., "La tradicién: pertenencia y critica”, Estudios filosdficos, 80, Vallado-
lid, Enero-Abril, 1980, p. 83.

GADAMER, H.-G., Op. cit,, p. 347.

HABERMAS, J., Zur Logik der Sozialwissenschaften: cito por trad. cast., La [dgica de las Ciencias
sociales, Madrid, Tecnos, 1988, p. 247.

GADAMER, H.-G., Op. cit, p. 363; el circulo hermenéutico de la comprensidn no cs de caracter
metodoldgico, sino que describc un momento ontolégico. Pese a todo, en el momento de la
comprension de un texto o tradicidn, la anticipacion del sentido de lo interpretado opera como una
participacion del intérprete en lo que Gadamer denomina el acontecer de la tradicién. A este respecto
resulta indiferente el cardcter declaradamente no metodolégico del circulo.

HABERMAS, J., Op. cir,, p. 254.

Cf. HABERMAS, J., Der Philosophische Diskurs der Moderne, Frankfunt am Main, Suhrkamp
Verlag, 1985.

HABERMAS, J., La ldgica de lus Ciencias sociales, p. 257.





