
145  REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176 DOI: 10.2436/20.8080.01.71

“Nosotras somos el autogobierno”: 
Mujeres Amazónicas defensoras 
de la Selva en el Ecuador 
construyendo su propia historia
María Inés Rivadeneira H.
Doctoranda de la Universidad de Girona (España)

Luchando por la semilla, nuestros pueblos y el agüita
María Taan, Mujer Shuar

“We are the self-government”: Indigenous Amazon women in Ecuador building 
their own history
abstract  This text responds to the reflection needed about the absence of the dimension 
of gender justice in the postulates of the plurinational state in Ecuador and in the exercise 
of self-government for Amazonian indigenous peoples. First, an approach is made to the 
women defenders of the Amazon group and its demands for indigenous self-determination, 
its axes of dispute and repertoires of collective mobilization around the approaches of the 
scales of justice and internal colonialism. Then the relationship between the dimensions of 
social, ecological, and cultural justice with the experiences of Amazonian indigenous women 
in the exercise of self-government is addressed. Finally, the challenges and ambivalences of 
indigenous self-determination and the opportunities for the exercise of autonomy for women 
are presented as final reflections.
keywords  indigenous peoples; cultural justice; Amazonia; collective rights; women’s 
autonomy; self-determination; feminist justice; anti-colonial communitarian ecofeminism.

resumen  Este texto responde a la necesidad de reflexionar sobre la ausencia de la dimensión 
de justicia de género en los postulados del Estado Plurinacional en Ecuador y en el ejercicio 
del autogobierno de los pueblos indígenas amazónicos. En un primer momento, se realiza 
una aproximación al colectivo Mujeres Amazónicas defensoras de la Selva y sus demandas 
sobre la autodeterminación indígena, sus ejes de disputa y repertorios de movilización co-
lectiva en torno a los planteamientos de las escalas de justicia y el colonialismo interno. En 
un segundo momento, se da cuenta de la relación entre las dimensiones de justicia social, 
ecológica y cultural con las experiencias situadas de las mujeres indígenas amazónicas en el 
ejercicio del autogobierno. Finalmente, se presentan a modo de reflexiones finales los desafíos 

Artículo recibido el 17/07/2021; aceptado el 17/11/2021.



María Inés Rivadeneira H.

146 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

y ambivalencias de la autodeterminación indígena y las oportunidades para el ejercicio de 
la autonomía para las mujeres. 
palabras clave  pueblos indígenas: justicia cultural; Amazonía; derechos colectivos; 
autonomía de las mujeres; autodeterminación; justicia feminista; ecofeminismo comuni-
tario anticolonial.

1.	 Introducción. Mujeres Amazónicas, la experiencia 
situada en la defensa del territorio y sus derechos 
como mujeres indígenas

Mujeres Amazónicas defensoras de la Selva es un colectivo de más de 100 mu-
jeres indígenas defensoras de los derechos humanos, de las mujeres y de la na-
turaleza, y lideresas comunitarias que pertenecen a diferentes generaciones de 
las once nacionalidades de la Amazonía de Ecuador (Kichwa, Shuar, Achuar, 
Waorani, Shiwiar, Andwa, Siekopai, Siona, Ai’Cofan, Quijos y Sápara). Este 
grupo hace incidencia política para demandar el cuidado de la Amazonía y 
de sus derechos como mujeres desde el año 2013.

Las realidades en los territorios indígenas de la Amazonía en Ecuador dan 
cuenta de los efectos negativos de décadas de actividades de explotación de 
recursos de la biodiversidad y el deterioro de la calidad de vida en las co-
munidades por la ampliación de las fronteras extractivas, contaminación de 
fuentes de agua, pérdida de biodiversidad, afectaciones en los sistemas agro-
alimentarios, entre otros.1 

Se calcula que la pérdida de biomasa forestal acumulada en el período 2013-
2016 es de un 79% debido a la degradación de los bosques. El 68% de la biomasa 
forestal se encuentra en los bosques situados en territorios indígenas,2 lo que 
significa que el proceso de deterioro de los ecosistemas afecta directamente a 
los medios de vida, la alimentación y sobrevivencia de estas poblaciones. En 
los últimos veintiséis años Ecuador ha perdido más de 2 millones de hectáreas 
de bosque. A pesar de que es unos de los diecisiete países megadiversos en 

1.	 Vallejo y Mantilla, “Mujeres Waorani”.
2.	 CEDENMA, “Normas técnicas que regulan el manejo forestal sostenible en los bosques 
naturales de Ecuador”.



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

147REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

el mundo, cada año se pierde un promedio de 94.353 hectáreas de bosque,3 
principalmente por la expansión de la frontera agrícola, la tala indiscriminada 
de madera y las actividades extractivas. De otro lado, Ecuador produce alre-
dedor de 451.000 barriles de petróleo al día. En marzo de 2021, el gobierno 
nacional anunció un plan para duplicar esta cifra. El 80% de la producción 
total en el país está ubicada en la Amazonía, incluyendo el Parque Nacional 
Yasuní, donde habitan pueblos indígenas en aislamiento voluntario.4 

Un reciente estudio llevado a cabo por varias organizaciones ambientales 
demuestra que los territorios bajo custodia de los pueblos indígenas y las 
comunidades locales son los que mejor estado de conservación ecológica 
mantienen, por lo que es crucial su participación en los esfuerzos para hacer 
frente al cambio climático, la protección de los ecosistemas y la gobernanza 
ambiental global.5 Como antecedente, el Estado ecuatoriano reconoce en su 
Constitución (2008) el derecho a la autodeterminación de los pueblos in-
dígenas e incorpora previsiones que pretenden realizar las dimensiones de 
justicia social, ecológica y cultural, en las que se condensa la definición de 
Estado Plurinacional.6

En este contexto, las demandas de las Mujeres Amazónicas defensoras de 
la Selva responden a la pérdida acelerada de los bosques y la biodiversidad, 
pero también a límites que enfrentan como mujeres por la discriminación u 
opresión por género. Las mujeres en esta región “realizan trabajos en condi-
ciones precarias”.7 En los sectores rurales, apenas el 12% puede acceder a un 
empleo adecuado, percibiendo un salario menor que el de los hombres de un 
18%. El 81% de ellas se encuentra expuesta a un trabajo inadecuado. El 70% 

3.	 INABIO, “Deforestación en paisajes forestales tropicales del Ecuador”. 
4.	 PrecioPetroleo, “Petróleo Ecuador”.
5.	 Varios estudios señalan que a nivel global en tierras forestales colectivas de los pueblos 
indígenas están almacenadas un promedio de 293.061 millones de toneladas métricas de 
carbono (MtC), de las cuales 34.000 millones de MtC están en América Latina. Esto supone 
aproximadamente el 30% de todo el carbono almacenado en los bosques de la región y el 14% 
de todo el carbono almacenado en los bosques tropicales del mundo. WWF et al., “The state 
of Indigenous Peoples’ and Local Communities’ lands and territories”.
6.	 Aparicio Wilhelmi, “Estado, organización territorial y constitucionalismo plurinacional 
en Ecuador y Bolivia”, 118.
7.	 MAAE et al., “Brechas de género de la Amazonía ecuatoriana”.



María Inés Rivadeneira H.

148 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

ha experimentado algún tipo de violencia a lo largo de su vida y 3 de cada 10 
han sido víctimas de violencia sexual.8 

Tanto los factores socioambientales como los estereotipos de género aso-
ciados con el rol reproductivo de las mujeres, las condiciones de pobreza, 
la desigualdad por género en el uso y control de recursos y el imaginario 
social constituyen barreras para el ejercicio de la autonomía de las mujeres. 
Además, la violencia y el feminicidio como su manifestación extrema son 
elementos que coadyuvan a que se limiten las oportunidades de partici-
pación en las decisiones comunitarias y organizativas y el ejercicio de los 
derechos de las mujeres, como los derechos a participar en los procesos de 
autogobierno.9

Este texto responde a la necesidad de reflexionar sobre la ausencia de la 
dimensión de justicia de género en los postulados de la Constitución ecua-
toriana y en el ejercicio del autogobierno de los pueblos indígenas amazó-
nicos. Mientras las mujeres no puedan decidir y participar en igualdad de 
condiciones sobre los asuntos comunes, la autodeterminación en sus pueblos 
estaría comprometida, así como su seguridad y libertad de decidir sobre 
sus vidas. 

Para este propósito se partirá del estudio de caso de las Mujeres Amazónicas 
defensoras de la Selva, el mismo que será abordado desde las herramientas 
conceptuales de los feminismos críticos y comunitarios sobre la democracia 
liberal en cuanto a su configuración patriarcal y la diferenciación sexual 
y étnica en relación con las estructuras organizativas y el colonialismo in-
terno. 

El presente artículo es parte de una investigación más amplia sobre la acción 
política de las mujeres indígenas, autonomías y justicia ecológica que llevo a 
cabo en la Amazonía ecuatoriana. Desde agosto de 2017, se ha levantado in-
formación con grupos de mujeres indígenas mediante entrevistas semiestruc-
turadas y observación participativa en diferentes actividades como talleres, 
conversatorios, asambleas, rituales o festividades. También se realiza una re-
visión bibliográfica de medios de comunicación, redes sociales y otras fuentes 

8.	 Ibíd. 
9.	 Ibíd.



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

149REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

secundarias de información. Concretamente, se realizaron trece entrevistas 
clave en el período enero-julio de 2021 a mujeres de distintas nacionalidades 
indígenas, que son la base del presente artículo.10 

Como mujer mestiza, feminista e investigadora, reconozco mi lugar de enun-
ciación desde la academia. Mi intención no es interpretar o traducir las ex-
periencias de las mujeres indígenas amazónicas, sino proponer algunas re-
flexiones en torno a lo compartido con ellas en conversaciones, entrevistas y 
espacios organizativos sobre sus derechos en la cotidianidad, con los límites 
que la academia lo permite. 

2.	 De la ausencia de la justicia de género en el Estado 
plurinacional

El ordenamiento jurídico ecuatoriano se refiere a la justicia en tres dimen-
siones: social, ecológica y cultural, en las que se condensa la definición de 
Estado Plurinacional en correspondencia con los postulados de la democra-
cia liberal.11 Esta forma de organización supone, para investigadoras como 
C. McKinnon, A. Phillips, S. Moller una “deriva antiigualitaria”, ya que no 
considera las dimensiones de género. Por tanto, sostienen que los presupuestos 
democráticos han significado para las mujeres un “instrumento de coerción 
legal, social y política al servicio del poder masculino”.12 Iris Marion Young 
plantea que se deben aterrizar “necesarias reformas profundas para revertir 
la situación de sometimiento” (…) en la denominada “sociedad de bienestar”13 
y en la democracia liberal por su configuración patriarcal.

El proyecto constituyente ecuatoriano acogió las demandas de justicia cul-
tural como “reconocimiento e igualación formal y material de las culturas 
de los pueblos y nacionalidades indígenas”, afroecuatorianos y montubios 
(campesinos de la costa) con la sociedad ecuatoriana en su conjunto. De ahí 

10.	 Estas entrevistas forman parte del proyecto de investigación “Autodeterminació i sobi-
rania dels pobles indígenes: atles d’un estudi en perspectiva interdisciplinària”, financiado 
por el Institut d’Estudis de l’Autogovern de la Generalitat de Catalunya.
11.	 Aparicio Wilhelmi, “Estado, organización territorial y constitucionalismo plurinacional 
en Ecuador y Bolivia”.
12.	 MacKinnon, Hacia una teoría feminista del Estado.
13.	 Young, “A imparcialidade e o público cívico”.



María Inés Rivadeneira H.

150 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

que el Ecuador reconoce el derecho de los pueblos y nacionalidades indígenas 
al autogobierno14 como una de las principales realizaciones de la plurinaciona-
lidad.15 No obstante, no reconoce lo propio para el ejercicio de la autonomía 
de las mujeres en su diversidad, lo que en la práctica se traduce en desigual-
dades —simbólicas y materiales— sobre todo para las mujeres racializadas, 
empobrecidas, campesinas, privadas de libertad, migrantes, trabajadoras, 
madres, defensoras de la selva, etc. 

El liberalismo aplicado a las mujeres ha admitido la intervención del Estado en 
nombre de las mujeres como individuos abstractos con derechos abstractos, 
sin examinar el contenido ni las limitaciones de estas nociones en términos 
del género. (…) En consecuencia (…) o el Estado es una herramienta básica 
para la promoción de la mujer y la transformación de su situación, sin análisis 
(por tanto, estrategia) del Estado masculino, o bien las mujeres quedan para la 
sociedad civil, que para ellas ha parecido más fielmente un estado de natura-
leza. El Estado, y con él la ley ha sido omnipotente o impotente: todo o nada.16

El derecho a la autodeterminación17 implica decidir bajo formas propias de 
gobierno, así como perseguir su desarrollo económico, social y cultural sin 

14.	 Según la Declaración sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas de 2007 (art. 4), el 
derecho a la autodeterminación puede expresarse por medio de: autonomía o autogobierno 
en cuestiones relacionadas con sus asuntos internos y locales, así como medios de financiar 
sus funciones autónomas; respeto al principio de consentimiento libre, previo e informado; 
participación plena y efectiva de los pueblos indígenas; consulta con los pueblos indígenas 
involucrados antes de cualquier acción que pueda afectarles, directa o indirectamente; re-
conocimiento formal de las instituciones tradicionales, sistemas internos de justicia y reso-
lución de conflictos, y modos de organización sociopolítica; y reconocimiento del derecho 
de los pueblos indígenas de definir y perseguir libremente su desarrollo económico, social 
y cultural. Medina, “Derecho a la autodeterminación de los pueblos indígenas”.
15.	 Aparicio Wilhelmi, “Estado, organización territorial y constitucionalismo plurinacional 
en Ecuador y Bolivia”, 118. 
16.	 MacKinnon, Hacia una teoría feminista del Estado, 284.
17.	 La autodeterminación, según la realidad y contexto específico de cada pueblo, se presenta 
como el fin para el reconocimiento a la libre determinación, siendo las prácticas cotidianas 
del autogobierno su medio de expresión. En el caso de los pueblos indígenas amazónicos que 
ven amenazada su subsistencia por las actividades de extracción de recursos naturales como 
petróleo, minerales o madera, el tráfico de la fauna silvestre o la contaminación, la autode-
terminación resulta en una exigibilidad de sus derechos colectivos en el marco del sistema 
jurídico y económico del Estado, pero también como “un derecho ancestral y una necesidad 
de reparación histórica. Aparicio Wilhelmi, “La libre determinación y la autonomía de los 
pueblos indígenas”, 17.



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

151REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

injerencias externas.18 Los pueblos indígenas,19 de su lado, han planteado el 
derecho a la libre determinación en relación con la reivindicación para decidir 
libremente de acuerdo con sus estructuras y autoridades propias en el marco 
del Estado nacional.20 Esta demanda autonómica21 “se intensifica, precisamen-
te, como respuesta al debilitamiento de la capacidad de decisión de los Estados 
frente al impulso de los poderes económicos en el marco de la globalización 
de orden neoliberal”. Con el debilitamiento de lo público y una ampliación 
de la frontera extractiva, en el Ecuador las Mujeres Amazónicas reclaman 
una “autonomía política real (autoridades propias […], medios para legislar y 
administrar asuntos propios, incluyendo el acceso a los recursos naturales)”.22 
Esto se extiende a la educación y salud, gestión del territorio, acceso, uso 
y control de los recursos de la biodiversidad, modelo de desarrollo y otros 
asuntos propios de las comunidades, donde el género juega un papel crítico.

La libre determinación de los pueblos es un proceso, diferenciado para cada 
contexto, con un carácter político en el que se disputa una resignificación 
del poder para “recuperar su dimensión humana y colectiva”.23 En este pro-
ceso continuo en el tiempo, se entrelazan condiciones sociales y económicas 
atravesadas por el género, el devenir de las culturas y las aspiraciones como 
pueblos, así como prácticas cotidianas en el interior de las comunidades donde 

18.	 Medina, “Derecho a la autodeterminación de los pueblos indígenas”.
19.	 “La autodeterminación es un derecho inalienable e imprescriptible de los pueblos indíge-
nas. Los pueblos indígenas luchamos por el logro de nuestra plena autonomía en los marcos 
nacionales. La autonomía implica el derecho que tenemos los pueblos indios al control de 
nuestros respectivos territorios, incluyendo el manejo de todos los recursos naturales del 
suelo, subsuelo y espacio aéreo”. Primer Encuentro Continental de los Pueblos Indígenas “500 
años de resistencia indígena, negra y popular”, Conaie-Ecuarrunari-CDDH.0.
20.	 Aparicio Wilhelmi, “La libre determinación y la autonomía de los pueblos indígenas”, 
13–38.
21.	 Se entiende por autonomía “la forma de manifestación interna de la autodeterminación”, 
se lleva a la práctica en el ejercicio del autogobierno y sus estrategias para interrelacionarse 
con el Estado, presentar demandas, negociar o gestionar las amenazas en sus territorios (Apa-
ricio Wilhelmi, “La libre determinación y la autonomía de los pueblos indígenas”, 14). Para los 
pueblos indígenas, no obstante, “la autonomía significa que los pueblos indios manejaremos 
nuestros propios asuntos, para lo cual constituiremos democráticamente nuestros propios 
gobiernos (autogobiernos)”. Primer Encuentro Continental de los Pueblos Indígenas “500 
años de resistencia indígena, negra y popular”, Conaie-Ecuarrunari-CIDH.
22.	 Aparicio Wilhelmi, “La libre determinación y la autonomía de los pueblos indígenas”, 15.
23.	 Aparicio Wilhelmi, “Estado, organización territorial y constitucionalismo plurinacional 
en Ecuador y Bolivia”.



María Inés Rivadeneira H.

152 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

se manifiestan unas relaciones materiales y subjetivas en hombres y muje-
res. Así, el poder político se ha “construido sobre la subordinación de las 
mujeres” en reproducción de una visión masculina sobre las organizaciones 
democráticas.24

El fundamento de esta neutralidad es el supuesto generalizado de que las con-
diciones que incumben a los hombres por razón del género son de aplicación 
también a las mujeres, es decir, es el supuesto de que en realidad no existe en 
la sociedad desigualdad entre los sexos.25

La vivencia de las personas en el ejercicio del autogobierno tiene que ver 
directamente con el entorno en el que se desarrollan. Los entornos sociales, 
culturales e incluso los legales determinan que hombres y mujeres tengan o 
no los mismos derechos, lo que afecta de manera directa al bienestar y el cui-
dado de las personas, las formas en cómo se da la relación con la naturaleza y 
el territorio; por lo tanto, las oportunidades de participación política. Desde 
una perspectiva colectiva y comunitaria, las Mujeres Amazónicas defensoras 
de la Selva entrevistadas comprenden el ejercicio del autogobierno desde su 
propia experiencia subjetiva y material de la autonomía. 

Las Mujeres Amazónicas surgimos como un colectivo de mujeres que buscamos 
poner en medio del debate la posición y necesidades de las mujeres que estamos 
viviendo las consecuencias de la explotación de recursos naturales en nuestros 
territorios.

Somos reproductoras y defensoras de la vida, nuestros territorios, nuestra cul-
tura, y nuestras familias con el objetivo de poder organizarnos y emprender 
acciones encaminadas a la protección de estos elementos fundamentales de 
nuestra cotidianidad.

Nuestra estrategia de acción ha sido desde lo interno hasta lo externo. Las 
comunidades son el primer lugar de concientización y planificación de activi-
dades. Luego, las ciudades amazónicas, como espacios de encuentro con otras 
comunidades. Finalmente, las grandes ciudades y centros políticos en donde se 
toman decisiones sobre explotación de recursos naturales ha sido el escenario 

24.	 MacKinnon, Hacia una teoría feminista del Estado, 292.
25.	 Ibíd.



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

153REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

de nuestras consignas, gritos y pedidos en favor de la vida, la selva y nuestros 
territorios.26 

A diferencia de una visión liberal27 sobre la autonomía de las personas,28 el 
horizonte sobre la libertad de decidir, de acuerdo con las mujeres de este caso 
de estudio, hace referencia a la lucha colectiva por la transformación de la 
comunidad29 y la sociedad en su conjunto. Esto responde a una utopía para 
alcanzar formas armónicas, cuidadosas y responsables de vivir en el interior 
de las comunidades, en relación con su entorno natural y con la estructura 
sociopolítica y económica del Estado. Así, la autonomía desde esta perspec-
tiva se puede explicar como “una construcción política, filosófica e incluso 
psicológica”30 del ser autogobierno, poniendo como eje central los cuidados, 
la interdependencia y la armonía.31

3.	 Las justicias para las mujeres indígenas no son las 
mismas: ¿qué es decidir por cuenta propia?

Como se ha visto, la ausencia de la perspectiva de género en el orden político, 
estatal y organizativo supone un predominio de una visión masculina. De 
acuerdo con Mackinnon, “la ley institucionaliza el poder de los hombres sobre 
las mujeres desde el momento en que quienes detentan el poder, que no son las 
mujeres, diseñan las normas e instituciones de la sociedad”. Para salir de una 
“injusta, incorrecta y desigual distribución del poder a favor de los hombres” 
se debe reconocer el orden de sumisión que padecen las mujeres debido a una 

26.	 Mujeres Amazónicas, Mandato de las Mujeres Amazónicas defensoras de la Selva de las 
bases frente al extraccionismo.
27.	 Sobre el concepto liberal clásico de autonomía, se puede consultar el debate en Raz, The 
Morality of Freedom, cap. 14-15; Waldron, “Autonomy and Perfectionism in Raz’s Morality of 
Freedom”, 1098.
28.	 Desde el feminismo crítico se plantea una visión colectiva frente al legalismo liberal. “Lo 
personal es político” tiene dos dimensiones: una visión política de la dominación profun-
damente arraigada del patriarcado en la vida individual de las mujeres; y al mismo tiempo 
una transformación política desde perspectivas y valores colectivos sostenida por aquellas 
personas en la sociedad que no comparten los valores de la clase dominante. Matsuda, “When 
the First Quail Calls”.
29.	 Kupfer, “Autonomy and Community in Feminist Legal Thought”.
30.	 Ibíd., 11.
31.	 Herrero, “Conexiones entre la crisis ecológica y la crisis de los cuidados”, 111–14.



María Inés Rivadeneira H.

154 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

condición social de desigualdad basada en la diferenciación sexual, y desde 
adentro transformarla.32 La supremacía y dominio masculino sobre las leyes 
ha significado la “violación reiterada de la integridad y los derechos de las 
mujeres”. Mientras se siga condenando “silenciosamente a la deshumanización 
y a la objetivación sexual —de las mujeres—, las leyes seguirán siendo sordas 
ante su situación, pese a estar asegurada una igualdad constitucional”.33

Dimos cuenta de que los marcos normativos y de organización política, con 
una clara ausencia de una perspectiva de género, responden a una configu-
ración patriarcal pues presuponen la división sexual y étnica del trabajo, la 
asignación y desvalorización de los cuidados, y tienen implicaciones directas 
en la configuración de los espacios organizativos.34 Los mecanismos de la de-
mocracia liberal, en cuanto a la toma de decisiones, legitimidad y eficacia en 
el ejercicio del autogobierno, forman parte de una institución social y política 
basada en la desigualdad sexual y étnica de la sociedad.35

Desde una teorización crítica a la democracia liberal, virtudes y carencias 
de los distintos modelos de organización social, es pertinente recurrir a la 
propuesta de las escalas de justicia para abrir “un nuevo espacio discursivo 
y colectivo en el que las mujeres tomen la palabra para expresar sus propias 
necesidades”. Abogando así, por la “la recuperación de la vocación política, 
la intensificación de los debates y la preocupación por la justicia social”.36

Las barreras para la participación de las mujeres y el ejercicio de sus derechos 
en las diferentes formas de autogobierno ponen en evidencia las múltiples 

32.	 Mackinnon, Hacia una teoría feminista del Estado, 292.
33.	 García, “Críticas feministas a la democracia liberal”, 17.
34.	 El movimiento feminista de la igualdad identificó en la democracia, en un primer mo-
mento, los mecanismos para una posible transformación de las relaciones de poder mediante 
la organización colectiva, sosteniendo las subjetividades propias de grupo. Sin embargo, en 
el feminismo de la diferencia “evidencian y denuncian las debilidades que tiene la promesa 
de igualdad política” y afirman que “no existe igualdad para todas y todos”. Philips sostiene 
que “nuestro desigual acceso a recursos económicos se combina con nuestro desigual acceso al 
conocimiento, a la información y a la formación política que nos hace políticamente (y no sólo 
socialmente) desiguales”. Entonces la gran pregunta es: “¿La igualdad política es compatible 
con la economía de mercado?”. Olaya, “The promise of equality under democracy continues 
to be a question for women”, 62-64. 
35.	 Mackinnon, Hacia una teoría feminista del estado, 438.
36.	 García-Granero, “Injusticias de género en tiempos de neoliberalismo”, 212.



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

155REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

opresiones sobre ellas en la economía, la cultura y la política,37 a lo que yo 
añado, opresiones atravesadas por un “colonialismo interno”.38 Al respecto, 
varias autoras plantearon en su momento la relación entre las divisiones de 
género y las divisiones de clase, con un casi ausente acercamiento a las di-
visiones de orden racial/étnico.39 En términos de Fraser, se entiende que la 
justicia tiene un carácter multidimensional que comprende las dimensiones 
de redistribución económica,40 reconocimiento del estatus41 y representación 
política.42 Desde los feminismos se han estudiado las barreras estructurales 
y se presentan soluciones para un real ejercicio de la justicia, sabiendo que 
el sistema imperante responde a una institucionalidad patriarcal, racista, 
machista y violenta, lo que se denomina “la injusticia cultural o simbólica”.

Frente a la homogeneización y al reduccionismo que el Derecho hace, desde 
algunos sectores del feminismo se comienza a reclamar en los años setenta 

37.	 Ibíd.
38.	 “(…) el colonialismo interno se da en el terreno económico, político, social y cultural; (…) 
evoluciona a lo largo de la historia del Estado-nación y el capitalismo; (…) se relaciona con 
las alternativas emergentes, sistémicas y antisistémicas, en particular las que conciernen a 
“la resistencia” y “la construcción de autonomías” dentro del Estado-nación, así como a la 
creación de vínculos (o a la ausencia de estos) con los movimientos y fuerzas nacionales e 
internacionales de la democracia, la liberación y el socialismo. González Casanova, Sociología 
de la explotación, 409.
39.	 Fraser, Escalas de justicia. 
40.	 La redistribución es la primera variable en la teoría de Fraser y tiene que ver con la di-
mensión económica. Parte de que las clases sociales “son un modo de diferenciación social 
arraigado en la estructura político-económica de la sociedad y representan un obstáculo para 
la paridad participativa, en la medida en que las desigualdades económicas impiden que las 
personas desprovistas de recursos interactúen en términos de igualdad con aquellas que los 
acumulan”. Fraser, Escalas de justicia. “Las injusticias en economía política tienen como con-
secuencia la creación de clases trabajadoras explotadas, entre las que destacan las mujeres en 
la medida en que sufren tanto la precariedad en el trabajo remunerado como la extenuación 
en el trabajo doméstico no remunerado”. Castro, “El feminismo de la diferencia”, 212.
41.	 El reconocimiento es la segunda escala de justicia en la teoría de Fraser, y tiene que ver 
con la dimensión cultural. Tiene por objetivo denunciar las jerarquías de valor cultural ins-
titucionalizadas que niegan a las personas la participación en igualdad de condiciones. La 
ausencia de reconocimiento se aprecia en la desvalorización de algunos actores sociales como 
inferiores, excluidos, diferentes o sencillamente invisibles. Fraser y Honneth, ¿Redistribución 
o reconocimiento?, 36.
42.	 La representación hace referencia a la pertenencia social; es decir, la pertenencia o ex-
clusión de quienes presentan reivindicaciones frente a la justica. Una falta de representación 
se da cuando el derecho a participar en la toma de decisiones es negado. Fraser, Escalas de 
justicia.



María Inés Rivadeneira H.

156 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

el derecho de las mujeres a ser escuchadas por aquello que tienen que decir, 
rechazando ser reducidas a un problema —aborto, divorcio, violencia sexual, 
malos tratos (...)— o vistas en función de la imagen que los otros se hacen de 
ellas. Lo que se reclama, en definitiva, es el derecho a ser sujeto, el derecho a 
hablar en primera persona, el derecho a decidir.43

De la relación entre los problemas de la diferencia cultural y la igualdad 
social (incluyendo el género), con las “escalas de justicia”, Fraser trasciende 
el debate desde una versión alternativa del antiesencialismo para vincular 
una política cultural de igualdad y de diferencia con una política social de 
justicia e igualdad. Para esto es necesario, dice: superar la visión monocultural 
y pasar del multiculturalismo44 a la pluralidad. Esto quiere decir, combinar 
la lucha por un pluralismo cultural antiesencialista con la lucha a favor de 
la democracia y la igualdad social.45 Para erradicar estas injusticias, resulta 
necesario distinguir entre la injusticia por mala distribución, reconocimiento 
fallido, o ausencia de representación.46

Con este horizonte, la justicia únicamente podría habilitarse si se alcanzan 
las escalas de redistribución, reconocimiento47 desde lo que conocen como 
“bidimensionalidad de la justicia”,48 más la dimensión de la representación 
que permiten una paridad49 en la participación en la vida social.50

En el mismo sentido que el ideal de la justicia cultural para los pueblos indí-
genas, las escalas de justicia para las mujeres en cuanto al acceso en igualdad 

43.	 Castro, “El feminismo de la diferencia”, 187.
44.	 Kymlicka, en Multicultural Citizenship, plantea el multiculturalismo como su propuesta 
sobre la reivindicación de los derechos de las minorías culturales en el contexto de sociedades 
democrático–liberales de corte occidental.
45.	 Fraser, Escalas de justicia.
46.	 Ibíd.
47.	 Fraser y Honneth, ¿Redistribución o reconocimiento? 
48.	 La paridad participativa implica dos condiciones: una objetiva entendida por “la distri-
bución de los recursos materiales que debe hacerse de manera que garantice la independencia 
y la voz de todos los participantes. La segunda condición, subjetiva, “requiere de patrones 
institucionalizados de valor cultural expresen el mismo respeto a todos los participantes y 
garanticen la igualdad de oportunidades para conseguir la estima social”. Ibíd., 41-42.
49.	 “Paridad” es un término acuñado por Nancy Fraser en 1990 que significa: “condición de 
ser un igual, de estar a la par con los demás, de estar en pie de igualdad” (ibíd., 42). 
50.	 Fraser, Escalas de justicia, 114.



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

157REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

de condiciones a oportunidades económicas, el reconocimiento del estatus 
diferenciado de mujeres y diversidades y la participación política son aún un 
camino segmentado en una “forma de gobierno de los hombres”.51 Con una 
ciudadanía sexualmente diferenciada por los roles tradicionales de género, 
las estructuras organizativas y las instituciones estatales ven permeado un 
límite de acceso para que las justicias social, ecológica y cultural se materia-
licen. En el caso de Ecuador, pese a una consideración amplia sobre el marco 
internacional de los derechos humanos, la justicia de género que integra los 
principios de igualdad de oportunidades y no discriminación hacia mujeres 
y personas con identidades no binarias (LGBTI) no cuenta con un marco de 
políticas que habilite su aterrizaje. Esta omisión se ve reflejada en el accionar 
político y en los desafíos que enfrentan mujeres y diversidades para el ejercicio 
de sus derechos. 

Encuentro que, a la teoría de las escalas de justicia, se puede incorporar una 
mirada desde el Sur global sobre las realidades de las mujeres indígenas:52 lo 
que desde el feminismo comunitario de Silvia Rivera Cusicanqui sería cuarta 
dimensión de las justicias. Desde el estudio sobre los movimientos sociales 
y las identidades políticas, esta autora retoma la categoría de “colonialismo 
interno”53 como un marco teórico-metodológico para analizar la dinámica 
multitemporal de los ciclos de largo aliento de las sociedades, la emergencia 
y reconstrucción identitaria rescatando la memoria colectiva. La autora sitúa 

51.	 Olaya, “The promise of equality under democracy continues to be a question for wom
en.”, 62.
52.	 La ecología política feminista anticolonial o feminismo poscolonial es una corriente rela-
tivamente nueva y no hay un consenso sobre su definición; sin embargo, se destacan criterios 
comunes con respecto a su configuración como un movimiento emancipador del Sur global 
que analiza y confronta las relaciones de poder, la opresión, dominación y la desigualdad en 
un orden hegemónico heteronormado, clasista y racista que se expresa en las políticas sociales, 
económicas y ambientales, así como en lo cotidiano. Rivera Cusicanqui, Sociología de la imagen.
53.	 Pablo González Casanova incorporó el concepto de “colonialismo interno” al referirse 
al carácter relativamente intercambiable de las nociones de “colonialismo” y “estructura 
colonial”, con énfasis en el colonialismo como un fenómeno interno. Intentaba mostrar lo 
transnacional de este fenómeno, sobre todo en los problemas de desarrollo a los que se enfren-
taban las nuevas naciones de África, Asia y América Latina y dar una explicación sociológica 
del subdesarrollo. “Sociedad plural, colonialismo interno y desarrollo” en Sociología de la 
explotación. González Casanova, Sociología de la explotación. Véase una referencia al concepto 
de colonialismo interno también en Hicks, “On the Application of Theories of ‘Internal Colo-
nialism’ to Inuit Societies”; Drakakis-Smith y Williams, Internal Colonialism; Hechter, Internal 
Colonialism; Chaloult, Estado, acumulacão e colonialismo interno.



María Inés Rivadeneira H.

158 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

en los márgenes de los estudios del pensamiento poscolonial54 aquellos sub-
alternos que apuestan por la descolonización del conocimiento. Se refiere a 
la necesaria “lectura radicalmente divergente del significado y pertinencia 
de las movilizaciones indígenas para las luchas del presente, su devenir del 
mestizaje andino y las relaciones de género en reflejo del lugar que ocupa la 
mujer en las sociedades andinas.55

La igualdad es todo lo que se le ofrece a los colonizados en el terreno de las leyes 
y los derechos. Es lo que se les impone en el terreno cultural. Es el principio 
sobre cuya base el colono continúa condicionando al colonizado.56

Con una lectura crítica sobre los “anclajes profundos del pasado” y las po-
tencialidades del presente, Rivera Cusicanqui afirma que hay al menos tres 
ciclos históricos u horizontes. El horizonte colonial, que viene a ser “las men-
talidades y prácticas sociales que organizan los modos de convivencia (…), 
conflictos y comportamiento colectivos ligados a la etnicidad”. El horizonte 
liberal se basa en instituciones e ideología “asentadas desde la independencia, 
las estructuras de ciudadanía suponen una igualdad ficticia entre sujetos 
individualizados y libres, al mismo tiempo que afianzan una representación 
política monocultural y excluyente”. Y el horizonte populista, que “implica 
la incorporación de las mayorías sociales a la vida nacional a través de redes 
clientelares estatales, partidarias y sindicales que profundizan el proceso de 
desvinculación comunal y étnica”. Así, se configuraría una “espiral multitem-
poral” que reproduce “jerarquías raciales e internalización del colonialismo 
para las sociedades indias y mestizas”.57 Ante esto:

Un (…) cambio en la valoración de la igualdad jurídica y en la lucha por una 
identidad propia pone al descubierto problemas mucho más difíciles de resolver. 
Lo que se reclama es la necesidad de construir una cultura propia, un nuevo 
lenguaje y una simbología donde la mujer pudiera reconocerse, donde la mujer 
no fuese lo otro, lo negativo.58

54.	 González Casanova, Sociología de la explotación; Hicks, “On the Application of Theories 
of ‘Internal Colonialism’ to Inuit Societies”; Drakakis-Smith y Williams, Internal Colonialism; 
Hechter, Internal Colonialism; Chaloult, Estado, acumulacão e colonialismo interno.
55.	 Rivera Cusicanqui, Sociología de la imagen, 169.
56.	 Lonzi, Escupamos sobre Hegel, 16-17.
57.	 Accosato, “Colonialismo interno y memoria colectiva”, 166–81.
58.	 Castro, “El feminismo de la diferencia”, 187.



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

159REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

Si bien el estudio de caso no es exhaustivo, se presenta una aproximación 
situada59 que da cuenta de las implicaciones de la ausencia de la justicia de 
género en el marco normativo y organizativo del autogobierno indígena. 

4.	 Ser autogobierno: la experiencia situada sobre la 
autonomía para las mujeres siendo indígenas

Retomando la crítica a la “igualdad ficticia” de Rivera Cusicanqui, veremos 
en palabras de las Mujeres Amazónicas defensoras de la Selva cuál es el lugar 
que ocupan las mujeres en el ejercicio del autogobierno según las escalas de 
justicia. Así, también, se presentan ideas sobre la sobreposición de jerarquías 
y expresiones de colonialismo interno en las dinámicas propias de las orga-
nizaciones indígenas. Sus voces aquí recogidas reflejan sentires y pensares 
que más allá de la identificación con conceptos de la academia explican las 
experiencias situadas sobre cómo se vive la autonomía como indígenas y 
como mujeres. 

4.1.	 Redistribución

Una de las principales barreras que enfrentan las mujeres en la Amazonía 
tiene que ver con el trabajo precario e informal, directamente relacionado 
con el lugar donde viven, su autoidentificación étnica, falta de educación, 
dedicación al trabajo de casa, el cuidado de la chakra (cultivo)60 y estereotipos 
de género que las identifican con pocas capacidades para tomar decisiones. 
Todos estos factores son determinantes para no acceder a un trabajo formal y 
digno. La actividad a la que mayormente se dedican las mujeres indígenas es 
la agricultura (51%) y pocas acceden a otra actividad como el comercio.  De-

59.	 “En alusión con el lugar se señala que los territorios son diferenciados entre sí, pues tienen 
sus propias interacciones sociales, productoras de culturas específicas; los territorios cons-
truyen géneros con sus propias interpretaciones del ser mujer y las mujeres tienen su propia 
interpretación del lugar. Por su parte se señala que la “política del lugar” es la influencia que 
el lugar y la historia de las acciones políticas tienen en un movimiento social, en este caso, en 
un movimiento incentivado por las mujeres o con apoyo a las mujeres. Harcourt y Escobar, 
“Las mujeres y las políticas del lugar”. 
60.	 “Chakra” es una palabra Kichwa que significa “espacio para el cultivo”. CIDAP, 
Chakra-Cultivos Andinos. 



María Inés Rivadeneira H.

160 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

dican un promedio de setenta y ocho horas al trabajo remunerado, no remu-
nerado y de subsistencia, en comparación a las sesenta horas de los hombres. 
En el ámbito rural, solo el 13% de las mujeres han logrado tener un trabajo y 
conservarlo, con un salario 16,8% inferior al de los hombres. Si es una mujer 
indígena, gana 50,5% menos.61

En la Amazonía, dos de cada diez personas acceden a la seguridad social con 
una brecha de diez puntos para las mujeres (26,61% hombres, 15,44% mujeres). 
Las actividades a las que se dedican las mujeres son por cuenta propia en un 
43,8 %. La principal rama de ocupación es la agricultura, ganadería y pesca, 
por lo que “la tierra —resulta— el recurso más importante del campesinado 
(…) y está por lo general en manos de los hombres”. En esta región, el 88,2% de 
los productores son hombres propietarios y tan solo el 11,9% de las producto-
ras son propietarias mujeres, lo que significa una brecha de género del 73%.62

La división sexual y étnica del trabajo, el trabajo precario e informal, el uso 
del tiempo, la disparidad en la afiliación al sistema de pensiones, desigualdad 
en el acceso y estabilidad en el empleo, así como la pobreza, el acceso a la 
educación y el uso y control de los recursos de la biodiversidad determinan 
una desigual distribución que afecta directamente a las oportunidades de las 
mujeres y niñas. 

Algunas Mujeres Amazónicas, sin escindirse de las estructuras organizativas, 
han encontrado una salida a la injusta distribución del trabajo y la economía 
en la conformación de asociaciones propias. Alicia Cawiya menciona el caso 
de la Asociación de Mujeres Waorani (AMWAE), que desde el año 2000 
busca alternativas económicas mediante la producción de artesanías hechas 
con chambira y semillas amazónicas, producción de cacao y chocolate, im-
plementación de viveros e iniciativas para salvaguardar el territorio.

Solo los hombres tomaban decisiones. Dejaban entrar petroleras, luego los 
hombres se iban y volvían con el dinero y golpeaban a las mujeres. Las muje-
res jóvenes se quedaban embarazadas, asustadas con tantos golpes, sin dinero 
para los hijos. Yo consulté con mis abuelas y recorrimos comunidades de 3 
provincias para buscar una solución para vivir como Waoranis. Las abuelas 
dicen que antes no había esa violencia de ahora con las mujeres, eso llegó con 

61.	 MAAE et al., “Brechas de género de la Amazonía ecuatoriana”, 74-85.
62.	 Ibíd., 85-89. 



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

161REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

petróleo. Dimos cuenta que las mujeres necesitamos vender en la ciudad, pero 
cuidando el bosque.63 

La independencia económica es indispensable para crear alternativas en la 
vida de las mujeres: “Si no tenemos para comer, para vestir o para que estu-
dien los hijos, ¿cómo vamos a participar las mujeres? ¿Si nos enfermamos? 
El Estado no nos sirve y las organizaciones están en otras cosas”. Desde la 
creación de la ANWAE, las mujeres Waorani pudieron apoyarse entre ellas. 
En esta asociación participan mujeres de 3 provincias para la producción y 
venta de artesanías, bolsos de chambira y chocolate, siempre “cuidando del 
bosque, sin deforestación, sin violencia a las mujeres”. (…) “la primera que 
sabía enseñó a las otras”, haciendo referencia a un sistema de aprendizaje y 
acompañamiento mutuo. De igual manera, comentan que “cuando alguna se 
enferma, la Asociación de Mujeres Waorani del Ecuador (ANWAE) apoya 
con plata para curarse y estamos pendientes, luego la mujer devuelve con ar-
tesanías”,64 dejándonos ver una forma de organización basada en el cuidado 
mutuo que busca responder a las necesidades de las mujeres en la economía, 
la salud y lo político.

Tantos años de explotación petrolera, hasta un fondo crearon y a nosotras no 
nos ha llegado nada, seguimos pobres y cada vez es peor: los ríos contamina-
dos, la gente enferma, la chakra ya no da los productos como antes, hay plagas 
nuevas. Las promesas del petróleo son mentiras.65  

La organización entre mujeres, afirman, es clave en la superación de las di-
ferentes barreras para “tener vidas más dignas y sufrir menos”.66 “Somos 
amigas, entre amigas aprendemos de las luchas, de cómo salir de los golpes 
de los maridos, también nos apoyamos en la economía, medicina, mis amigas 
son las que han cambiado mi vida”, dice Yadira en relación con las Mujeres 
Amazónicas.67  

63.	 Alicia Cawiya.
64.	 Ibíd.
65.	 Zoila Castillo.
66.	 Patricia Gualinga.
67.	 Yadira Sharup.



María Inés Rivadeneira H.

162 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

4.2.	  Reconocimiento

La autonomía física de las mujeres amazónicas está estrechamente vinculada 
con el ejercicio de los derechos sexuales y reproductivos, y una vida libre de 
violencia. La autonomía quiere decir, entonces, que las mujeres cuentan con 
las capacidades y condiciones para “tomar libremente decisiones que afectan 
su vida, sin la injerencia de otras personas”.68 

En los últimos cinco años, en la Amazonía el 40% de los homicidios intencio-
nales fueron feminicidios; en las provincias de Morona Santiago y Pastaza 
fueron el 100% de los casos. Los embarazos adolescentes de la región son del 
70,1% (de 10 a 19 años), veinticinco puntos por encima del promedio nacio-
nal. Las muertes maternas también se sitúan tres puntos más alto (58) que el 
porcentaje nacional (55). 

En el Mandato de las Mujeres Amazónicas defensoras de la Selva señalan 
el requerimiento de estudios e investigación sobre casos de violencia física 
y sexual hacia mujeres amazónicas. También advierten sobre los casos de 
violencia relacionados con actividades extractivas, así como la creación de 
políticas de protección y garantías para la no repetición. Adicional a esto, 
demandan el cumplimiento del principio de no discriminación hacia mujeres, 
hombres y jóvenes indígenas en las ciudades.69 

“Yo no diría que las mujeres viven en autonomía (…), no todavía”. Los roles 
tradicionales de género en las comunidades indígenas hacen que las mujeres 
cumplan un patrón de sumisión frente a la autoridad que ocupan los hom-
bres dirigentes, padres, esposos, hermanos y luego los hijos. Sin embargo, se 
advierte que “el cambio y la transformación tiene nombre de mujer, si las 
mujeres nos uniríamos más avanzaríamos más rápido”. Frente a las organiza-
ciones indígenas y las decisiones para la protección de los territorios también 
se afirma que “si se empoderaría más a las mujeres, los cambios serían más 
drásticos y profundos”.70 

68.	 Benavente y Valdés, Políticas públicas para la igualdad de género.
69.	 Mujeres Amazónicas, Mandato de las Mujeres Amazónicas.
70.	 Patricia Gualinga.



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

163REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

La salud sexual y reproductiva de las mujeres y niñas, y una vida libre de 
violencia, tiene una relación directa con la autonomía económica (justicia de 
la redistribución) y la autonomía política (justicia de la representación).71 La 
violencia contra las mujeres deviene de una situación de discriminación, pro-
pia de una cultura patriarcal,72 a lo que se suman factores culturales, sexuales 
y de género, económicos, etarios, raciales e ideológicos. La discriminación y 
la violencia que se materializa en una sociedad patriarcal y racista amenaza 
y limita seriamente la autonomía física de las mujeres.73

Yadira Sharup, Kichwa, dice que “su origen cultural y étnico les ha arrebata-
do una de las condiciones básicas del trato humano: el respeto”.74 Ena Santi 
también se refiere a la discriminación, “somos despreciadas” —las mujeres 
indígenas—, “nosotras también somos ecuatorianas, nos merecemos respe-
to”.75 Menciona que el Estado “nos vive engañando” pero “tampoco hay apoyo 
de las organizaciones indígenas (…), los compañeros nos dejan solas”.76

(…) La presencia y la voz de las mujeres no ha sido ni es hasta hoy, visibilizada ni 
reconocida, sino hasta cuando las mujeres tomamos la iniciativa de realizar las 
marchas lideradas por nosotras y hemos hecho escuchar nuestra propia voz.77

Las lideresas también han sido víctimas de discriminación, hostigamiento, 
violencia de género, apertura de investigaciones penales, e incluso amena-
zas de muerte.78 Todas las entrevistadas y, de igual manera, las mujeres en 
espacios observados aseguran haber vivido violencias, tener limitados sus 
derechos sexuales y reproductivos y no gozar de autonomía. 

71.	 CEPAL, Informe Anual 2011.
72.	 García Suárez, Lineamientos de política pública sobre violencia de género.
73.	 MAAE et al., “Brechas de género de la Amazonía ecuatoriana”, 50-64.
74.	 Yadira Sharup.
75.	 Ena Santi.
76.	 Ibíd.  
77.	 Documento de las Mujeres Amazónicas presentado ante la Relatora Especial de las Nacio-
nes Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas, Victoria Tauli Corpuz, con ocasión 
de su visita a Ecuador en noviembre de 2018.
78.	 Ibíd.



María Inés Rivadeneira H.

164 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

Las mujeres indígenas luchan “contra una estructura que ubica a los pueblos 
indígenas en un lugar inferior, y a las mujeres ni siquiera nos consideran”.79 
Patricia fue amenazada por defender su territorio; sin embargo, cuando acu-
dió al sistema judicial en búsqueda de protección, se negaron a recibir su 
denuncia. Hasta la fecha, no encuentran al responsable.80 Este no es un caso 
aislado, Amnistía Internacional levantó una investigación sobre amenazas y 
ataques a las lideresas indígenas identificando como factor común “la labor 
de defensa y promoción de los derechos vinculados a la tierra, al territorio y 
al medio ambiente que llevan a cabo las Mujeres Amazónicas”.81

El informe de Amnistía Internacional concluye que existe un “alto nivel de 
desconfianza de las personas defensoras en las autoridades y en el aparato 
de justicia de Ecuador”. Señala que el gobierno “ha fallado en su obligación 
de proteger a las personas defensoras de derechos humanos y de garantizar 
un ambiente seguro y propicio para realizar su labor y ejercer el derecho a 
defender los derechos humanos”.82

Las Mujeres Amazónicas defensoras de la Selva afirman que la lucha an-
tiextractivista que llevan adelante “tiene nuestra cara”, en referencia a que 
tiene rostro de mujer.83 Posicionan desde ahí la defensa de la selva como su 
espacio vital. Apelan al cuidado de todas las formas de vida, a lo que desde 
los feminismos se define como la “economía de los cuidados”,84 en referencia 
a la prioridad de respetar los ciclos naturales de los ecosistemas y al mismo 

79.	 Patricia Gualinga.
80.	 Ibíd.
81.	 Amnistía Internacional, “Ecuador”. 
82.	 Ibíd. 
83.	 Catalina Chumpi.
84.	 La economía de los cuidados aborda la relación entre los ámbitos productivos y repro-
ductivos de la vida y plantea la denominada “crisis de los cuidados” con la intencionalidad 
de alcanzar una reorganización de la forma en que se responde a las necesidades de cuidados 
de las comunidades humanas y la naturaleza. Esto implica una reestructuración del conjunto 
del sistema socioeconómico, por tanto, de la división social y sexual del trabajo. Propone 
encontrar nexos teóricos desde perspectivas de pensamiento económico crítico y la econo-
mía feminista. Por otro lado, la crisis de los cuidados posiciona el hecho de que “nadie debe 
poder vivir sin cuidar”, es decir, se requiere de una redistribución y corresponsabilidad en los 
cuidados de las vidas humanas y no humanas. (Borrás, El cuidado de la vida; Herrero, “Cone-
xiones entre la crisis ecológica y la crisis de los cuidados”; Fraser, Fortunas del feminismo; Puleo, 
Ecología y género en diálogo interdisciplinar; Vega-Solís et al., Cuidado, comunidad y común).



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

165REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

tiempo defender el “ser mujer” y “ser mujeres libres” desde una concepción 
amplia de lo femenino.

4.3.	 Representación

La representación de mujeres amazónicas en espacios de poder es escasa 
debido a que “no controlan los bienes materiales, los recursos intelectuales, 
la ideología, ni las decisiones sobre su cuerpo”.85 La división sexual y étnica 
del trabajo excluye a las mujeres indígenas de la vida pública, por tanto, 
de las decisiones políticas, lo que se ve acentuado por factores culturales 
y de reproducción simbólica de dominación —colonialismo interno—. La 
autoafirmación, resistencia y movilización, por otro lado, son factores que 
habilitan el ejercicio de la autonomía política,86 es decir, la justicia de la 
representación. 

Las construcciones culturales de lo que se entiende por femenino y mascu-
lino se representan en jerarquías, actitudes, valores y subjetividades en cada 
cultura, las mismas que configuran relaciones de poder y subordinación.87 
En el estudio “Brechas de Género en la Amazonía” se señala que “las mujeres 
amazónicas participan en diversos espacios de la esfera pública (…), pero 
con limitado poder de decisión (…), su incidencia se valora entre medio y 
baja. En la región, una de las seis autoridades provinciales y una de cuarenta 
alcaldes es mujer, el 29,6% son concejalas. Por otro lado, tanto hombres como 
mujeres coinciden en que las mujeres tienen capacidades organizativas que 
benefician al hogar y a la comunidad, pero eso no significa que su liderazgo 
sea valorado”.88

Los espacios de la esfera pública vinculados a la dinámica comunitaria sobre 
todo rural, cuentan con un grado medio de participación de las mujeres; en 
aquellos que son promovidos por la institucionalidad pública su grado de par-
ticipación es bajo; en los cargos de elección popular existe una ubicación di-
ferenciada de acuerdo al tipo de autoridad, así más representación de mujeres 
en las concejalías y vocalías de las juntas parroquiales, menos representación 

85.	 MAAE et al., “Brechas de género de la Amazonía ecuatoriana”, 93-108.
86.	 Batliwala, “El significado del empoderamiento de las mujeres”.
87.	 Ayala et al., “Género, cambio climático y REDD+”, 139-153.
88.	 MAAE et al., “Brechas de género de la Amazonía ecuatoriana”, 98-103.



María Inés Rivadeneira H.

166 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

en las alcaldías y prefecturas; finalmente, en los cargos públicos donde se re-
quiere cierto nivel de calificación profesional, existe una participación media 
de mujeres que son sobre todo mujeres mestizas.89

Las entrevistadas sostienen que la lucha de Mujeres Amazónicas defensoras de 
la Selva es independiente de las organizaciones indígenas formalmente consti-
tuidas. Aseguran que, por un lado, “luchamos contra la estructura patriarcal 
y racista del Estado, pero también luchamos internamente en sociedades in-
dígenas patriarcales”.90 Parecería que es una lucha en “todos los niveles” (…) 
“al feminismo también le tienen resistencia algunas mujeres, piensan que va 
contra la cultura”; sin embargo, lo más difícil, mantiene Patricia Gualinga, del 
Pueblo Kichwa Sarayaku, es el “miedo al cambio”. Las mujeres han tomado 
“decisiones unánimes sobre los temas petroleros”; sin embargo, “todavía hay 
confusiones sobre la autonomía”, y ahí las mujeres son las más perjudicadas, 
“enfrentan varias barreras, en la casa, en la comunidad, con las empresas 
extractivas y frente al Estado”.91

Sostener que “no es el tiempo aún para las mujeres” y que “se debe impulsar 
un nuevo proceso”, desconoce e invisibiliza todo lo que las mujeres hemos ca-
minado y aportado al movimiento indígena de Ecuador desde las diferentes 
trincheras. ¿Quién debe determinar el tiempo y los mecanismos del proceso 
de las mujeres? ¿Acaso deben ser los hombres? ¡¡Pues no!!92 

Las Mujeres Amazónicas defensoras de la Selva hacen hincapié en el proceso 
“viciado y manipulado” de la consulta previa sobre actividades extractivas 
en sus territorios. Ante la negativa del gobierno sobre detener la explotación 
en los territorios indígenas y con una “débil” interpelación de los liderazgos 
masculinos frente a las autoridades, ellas han decidido no participar en con-
sultas o socializaciones con el Estado. 

Exigimos el respeto de nuestras estructuras organizativas y la otorgación de 
nombramientos sin que la secretaria de la Gestión de la Política intervenga en 
nuestros espacios, con tomas de decisiones legítimas y democráticas.

89.	 Ibíd., 99.
90.	 Patricia Gualinga.
91.	 Nina Gualinga.
92.	 Chakana News, “Elecciones Conaie”.



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

167REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

Exigimos el respeto por parte del Gobierno ecuatoriano a las organizaciones 
de mujeres constituidas bajo el derecho propio, consuetudinario y en conside-
ración a nuestra autodeterminación.93

A los pueblos indígenas “se nos acusa de querer hacer estado dentro del Esta-
do”; no obstante, al ser un estado plurinacional, está implícito que “contemos 
con estructuras propias, podamos ejecutar acciones y planes territoriales 
propios, educación, salud, monitoreo territorial”. De alguna manera, dice 
Patricia, “Sarayaku sortea los inconvenientes con el Estado central debi-
do a la fortaleza de las autoridades tradicionales, dirigencias de ancianos 
y sabios, mujer y familia, jóvenes”. Sin embargo, “el Estado cree que puede 
hacer y deshacer”, cuando se habla de autodeterminación se reconoce que 
en “nuestra casa, usted no puede venir arbitrariamente, tiene que avisar, 
pedir permiso”.94 

El papel que han jugado las mujeres y niñas en demandas ante el Estado para 
frenar actividades extractivas o decisiones inconsultas en sus territorios se ha 
fortalecido en los últimos años, marcando hitos en la defensa del territorio. 
Si bien en este artículo no se analizarán los procesos legales, cabe mencionar 
brevemente el liderazgo de las mujeres amazónicas frente a los procesos vi-
ciados de consulta previa: la sentencia favorable de la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos en el caso Sarayaku por haber puesto en riesgo los 
derechos a la vida e integridad personal de los miembros del pueblo.95 Esta 
demanda se presentó por omisiones del estado al permitir que una empresa 
petrolera privada realice actividades en su territorio para la exploración de 
yacimientos sin la debida consulta en los años noventa. En la XI Ronda pe-
trolera, varias mujeres se opusieron a procesos inconsultos en el suroriente de 
la Amazonía, por lo que fueron perseguidas y amenazadas (2013).96 De otro 
lado, se tiene la sentencia favorable a la acción de protección presentada por la 

93.	 Mujeres Amazónicas, Mandato de las Mujeres Amazónicas.
94.	 Patricia Gualinga.
95.	 CIDH, Caso pueblo indígena Kichwa de Sarayaku vs. Ecuador.
96.	 Vallejo y García-Torres, “Mujeres indígenas y neo-extractivismo petrolero en la Amazo-
nía centro del Ecuador”.



María Inés Rivadeneira H.

168 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

nacionalidad Waorani97(2019), liderada por Nemonte Nenquimo.98 También 
destaca el fallo favorable de la justicia para apagar los mecheros que queman 
gas en las torres de las que se extrae el petróleo en las provincias de Sucumbíos 
y Orellana presentado por nueve niñas amazónicas reconociendo el derecho 
a la salud y el incumplimiento del estado frente al cambio climático (2021).99 

“Monito omene godonte enamai” (“nuestra selva no está en venta”, en Wate-
dedo, lengua Waorani), es la frase célebre con la que dejan clara la posición 
unánime de las mujeres pese a las brechas significativas en la participación 
política:

Ningún proyecto se podrá hacer en nuestra casa sin que antes los que vivimos 
ahí tengamos toda la información, el tiempo y los espacios adecuados para 
conocer, entender y decidir. Lo que ocurrió en 2012 y que el gobierno llamó 
consulta, solo fue confusión, engaño y división, así lo ha reconocido el Tribunal 
en esta sentencia histórica, en 2012 el estado no nos consultó.100

4.4.	  Colonialismo interno

Las Mujeres Amazónicas defensoras de la Selva afirman que es fundamental 
“dejar de tener vergüenza”.101 La dignidad, sostienen, es un factor clave para 
recuperar el sentido de comunidad y ejercer los derechos de los pueblos in-
dígenas. De ahí que sienten que deben hacer de la lucha de las mujeres “una 

97.	 El 26 de abril de 2019, el Tribunal con sede en la provincia de Pastaza falló a favor de 
la Acción de Protección presentada por la Nacionalidad Waorani del Ecuador (Nawe), Aso-
ciación de Mujeres Waorani del Ecuador (Amwae) y la Organización Waorani de Pastaza 
(Conconawep), por la vulneración de derechos a la consulta previa, libre e informada y a la 
autodeterminación. Esta decisión histórica protege el territorio de la explotación petrolera 
inconsulta proyectada por el Estado Ecuatoriano en 2011, cuando se dio la concesión del 
denominado Bloque 22. Frontlines Amazon, “Pueblo Waorani de Pastaza gana acción de 
protección histórica”.
98.	 Premio Goldman https://www.goldmanprize.org/blog/2020-goldman-environmen-
tal-prize-winners/. Las 100 personas más influyentes del mundo por la revista TIME https://
time.com/collection/100-most-influential-people-2020/5888337/nemonte-nenquimo/. Las 
100 mujeres más inspiradoras por la BBC https://www.bbc.com/news/world-55042935.
99.	 Mongabay, “Justicia ecuatoriana le dio la razón a nueve niñas y pidió eliminar la quema 
de gas de la industria petrolera”.
100.	 Frontlines Amazon, “Pueblo Waorani de Pastaza gana acción de protección histórica”.
101.	 Patricia Gualinga.

https://www.goldmanprize.org/blog/2020-goldman-environmental-prize-winners/
https://www.goldmanprize.org/blog/2020-goldman-environmental-prize-winners/
https://time.com/collection/100-most-influential-people-2020/5888337/nemonte-nenquimo/
https://time.com/collection/100-most-influential-people-2020/5888337/nemonte-nenquimo/
https://www.bbc.com/news/world-55042935


“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

169REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

lucha por la dignidad”.102 Para ellas, la organización social es fundamental 
para los procesos de disputa de sentidos y exigibilidad de derechos en el marco 
comunitario y frente al Estado.

La apelación a formas comunitarias de organización no necesariamente se 
traduce en un modelo de gobernanza en igualdad de condiciones u opor-
tunidades. Las mujeres afirman haber sido históricamente excluidas de las 
decisiones de sus organizaciones. Pese a avances en los últimos años, todavía 
significa un desafío usar la palabra, alzar la voz.

“No demandamos equidad o inclusión, sino justicia, que empieza por la au-
todeterminación: así como pueblos indígenas, las mujeres tienen derecho a 
decidir sobre su vida, sobre una buena vida”. Al preguntarle “¿qué es jus-
ta?”, en referencia a qué es tener una vida justa, Patricia Gualinga respondió: 
una vida en la “que no perpetúen desigualdades”.103 En la misma línea, Alicia 
Cawiya sostiene: “nosotras somos autogobierno” y explica que las mujeres 
conversan, analizan juntas y se plantean salidas para sus territorios, pero se 
necesitan cambios; dice: “se necesita una mujer en la dirigencia, que respete 
la decisión de las bases, que cuide la selva, que no negocie con el Estado co-
rrupto y petroleras”.104 

En reacción a la sobreposición de jerarquías y expresiones de colonialismo 
interno en las dinámicas propias de las organizaciones indígenas, Nina Gua-
linga asegura que “mientras nuestras organizaciones indígenas sigan estruc-
turas coloniales, colocando a dirigentes machistas y oportunistas, tendremos 
‘representantes” corrompidos por el poder, el dinero y ambiciones políticas y 
eso es lo que está pasando ahora”. Al mismo tiempo, señala estar cansada “de 
ver a dirigentes corromperse, perdidos entre la ‘izquierda y derecha’, exclu-
yendo las voces de las mujeres y los jóvenes. Es hora de cambiar, necesitamos 
nuevos liderazgos que luchen por la educación, por la salud, por la igualdad, 
por los territorios, por el bienestar de la gente, y no solo por el poder político”. 
Finalmente concluye algo que en todas las entrevistas fue señalado: “Esta vez, 
el cambio tiene nombre de mujer”.105

102.	 Ibíd.
103.	 Ibíd.
104.	 Nina Gualinga.
105.	 Ibíd. 



María Inés Rivadeneira H.

170 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

Así, las mujeres definen un horizonte: disputar desde sus espacios organi-
zativos propios un sentido de justicia que incluye sus propias autonomías 
como mujeres (justicias de redistribución, reconocimiento y representación 
anticoloniales y antipatriarcales), pero también, los sentidos, propuestas y ac-
ciones en las organizaciones comunitarias y del movimiento indígena. Incluso 
plantean que una mujer debería asumir la Presidencia de la Confederación de 
Nacionalidades Indígenas del Ecuador (CONAIE) y así romper con treinta y 
cinco años de dirigencias masculinas con las que no se sienten ni satisfechas, 
ni representadas. 

5.	 Reflexiones finales

Sobre la ausencia de la dimensión de la justicia de género en los postulados del 
Estado Plurinacional en Ecuador y una igualdad ficticia, se ha visto como esta 
determina la reproducción de relaciones de desigualdad. En la información 
cuantitativa y cualitativa levantada se encontró que la autodeterminación 
de los pueblos indígenas estaría comprometida debido a las barreras que en-
frentan las mujeres para decidir sobre los asuntos comunes y sobre sus vidas. 
Debido a la configuración patriarcal del ordenamiento jurídico y organizativo 
que presupone una división sexual del trabajo, la asignación y desvalorización 
de los cuidados, se configura una injusta participación en los mecanismos de 
decisiones, legitimidad y eficacia en el ejercicio del autogobierno. 

Una alternativa a este injusto desbalance sería “el desmantelar los obstáculos 
institucionales que impiden a algunas personas participar a la par que otros 
como interlocutores plenos”.106 Transformar a la ciudadanía sexualmente di-
ferenciada y racialmente jerarquizada en relación con las estructuras organi-
zativas y el colonialismo interno. En consecuencia, las medidas de “política de 
clase (redistribución) como las medidas de política de identidad/estatus (reco-
nocimiento) y política representativa (representación) han de estar orientadas 
a garantizar la paridad de participación en la interacción social”.107 

La libertad que las mujeres tienen para poder actuar de acuerdo con su elec-
ción y no con la de otro se ve directamente expresada en el ejercicio de las 

106.	 García-Granero, “Injusticias de género en tiempos de neoliberalismo”, 212.
107.	 Ibíd.



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

171REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

justicias de redistribución, reconocimiento, representación y de organización 
anticolonial. En tal sentido, hay una estrecha relación entre la adquisición de 
autonomía de las mujeres y los espacios de poder que puedan instituir, tanto 
individual como colectivamente. 

Si bien en la Constitución del Ecuador se reconoce el derecho a la autodeter-
minación de los pueblos indígenas, en la práctica, varios factores internos y 
externos influyen en su materialización. Entre otros elementos, hemos visto 
cómo el orden jurídico en el Estado Plurinacional del Ecuador está estrecha-
mente relacionado con relaciones de poder jerárquicas basadas en el orden 
patriarcal. Observamos también cómo la división sexual y étnica del trabajo 
relega a las mujeres indígenas de los ámbitos económicos, culturales y políticos 
debido a “los usos y costumbres que subordinan y someten a las mujeres”.108

Participar es un derecho y este incluye tener información, equiparar en ha-
bilidades y recursos para decidir libres, sin ser sometidas a ningún tipo de 
discriminación o violencia. También implica relaciones igualitarias, asen-
tadas en el respeto y el reconocimiento mutuo, que permitan el desarrollo 
como personas, donde mujeres, hombres y diversidades indígenas individual 
y colectivamente puedan expresar libremente sus deseos, límites y que éstos 
sean atendidos y respetados. 

Tanto como las mujeres no responden a una idea única y universal sobre lo 
femenino o sobre el “ser mujer”, el devenir indígena tampoco es de carác-
ter inamovible, inequívoco o libre de los problemas globales propios de este 
particular momento de la historia. Así, las Mujeres Amazónicas defensoras 
de la Selva plantean, desde su experiencia, otras formas de prácticas sociales 
y políticas, ubicando en un lugar central sus necesidades, prácticas, conoci-
mientos, experiencias, la salud y los cuidados compartidos del entorno, de las 
familias, de las comunidades y de ellas mismas. Usando como referente las 
justicias de redistribución, reconocimiento y representación, desde una visión 
anticolonial, se nos invita a reflexionar sobre otras perspectivas en relación 
con las políticas sociales de justicia que se orienten a la transformación de las 
desigualdades, subordinación y opresión basada en el género. 

108.	 Rivera Cusicanqui, Sociología de la imagen.



María Inés Rivadeneira H.

172 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

La construcción de autonomía para las Mujeres Indígenas Amazónicas defen-
soras de la Selva en relación con el ejercicio de la autodeterminación, según 
se ha visto, requiere de unas condiciones concretas: materiales y subjetivas. 
Entre estas condiciones, están aquellas que habiliten las decisiones autónomas 
sobre sus vidas, sus organizaciones y sus territorios. Se debe, entonces, poner 
en la reflexión colectiva la necesidad de liberar a las mujeres de la respon-
sabilidad exclusiva de las tareas reproductivas y de cuidado. Esto directa-
mente relacionado con el ejercicio de los derechos sexuales y reproductivos, 
la independencia económica, erradicar la violencia machista, construir un 
sistema social de cuidados y activar mecanismos concretos para la igualdad 
de condiciones en la participación y la toma de decisiones de los autogobier-
nos indígenas. 

De todo esto, parece imperativo replantear las formas de relación social, la 
disputa teórica y el devenir social de lo público y lo común para superar el 
colonialismo interno. El autogobierno debe integrar como eje central a los 
cuidados, la interdependencia y la armonía como una forma de emancipatoria 
de organización que responda a los planteamientos de las escalas de justicia 
y la superación del colonialismo interno.

Como señala Fraser, se puede observar una subordinación de las luchas socia-
les, incluyendo la de género, frente a las luchas culturales tanto en las orga-
nizaciones indígenas como en el Estado; por lo tanto, quedan en entredicho 
la búsqueda de la justicia en los sentidos de redistribución y reconocimiento 
desde una visión anticolonial, dejando un amplio desafío para que la partici-
pación real de las mujeres indígenas amazónicas en los asuntos de sus cuerpos 
y territorios sean parte del ejercicio de autonomía y autogobierno. Se plantea, 
entonces, retomar preocupaciones económicas, destacar las desigualdades 
de género en las diferentes esferas de la vida, superar las distintas formas de 
violencia sin descuidar las percepciones culturales para plantear un conjunto 
de intereses políticos emancipadores, sensibles del contexto histórico.

En el estudio de caso se muestra que las dinámicas de género en el acceso y 
despojo de recursos colectivos en las comunidades indígenas parece jugar un 
papel determinante en las oportunidades para decidir sobre sus territorios; 
es decir, no es un asunto ajeno al ejercicio del derecho de autodeterminación. 
Esto pone en duda el goce de la propia autonomía de las mujeres para decidir 
sobre sus proyectos de vida, en tanto se comprenden por sus cosmovisiones, 
como parte de la naturaleza a la que protegen. De ahí el planteamiento de 



“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

173REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

cuerpo-territorio con el eje de disputa en la ampliación de la frontera extrac-
tiva y espacio de manifestación de distintas formas de violencia.

Frente a la igualdad ficticia que se expresa en el marco normativo y en las 
dinámicas propias de las organizaciones indígenas, surge la propuesta de in-
tegrar la ética feminista de los cuidados para alcanzar la autonomía, lo que a 
su vez se traduce en formas colectivas de cuidado en los territorios que supere 
la división sexual y étnica del trabajo y la política. Entonces, hablar de autogo-
bierno está sujeto a un debate aún incipiente sobre la justicia desde postulados 
feministas que exigen una transformación del orden social para asegurar la 
redistribución, el reconocimiento, la representación y un sistema integral de 
cuidados desde un nuevo pensamiento emancipador y anticolonial.

Bibliografía

Accosato, Romina. “Colonialismo interno y memoria colectiva. Aportes de Silvia 
Rivera Cusicanqui al estudio de los movimientos sociales y las identificaciones 
políticas”. Economía y Sociedad 36 (enero-junio 2017): 166–81.

Amnistía Internacional. “Ecuador: “No nos van a detener”: Justicia y protección para 
las Mujeres Amazónicas defensoras de la tierra, el territorio y el ambiente”, 30 
de abril de 2019. https://www.amnesty.org/es/documents/amr28/0039/2019/es/.

Aparicio Wilhelmi, Marco. “Estado, organización territorial y constitucionalismo 
plurinacional en Ecuador y Bolivia. ¿Una década ganada?”. Revista d’Estudis 
Autonòmics i Federals 27 (2018): 118–46.

	 . “La libre determinación y la autonomía de los pueblos indígenas: El caso de 
México”. Boletín mexicano de derecho comparado 42, n.º 124 (2009): 13–38. 

Ayala, María del Rosario, Verónica Gutiérrez, y Emma Zapata. “Género, cambio 
climático y REDD+: Experiencias en el tiempo”. Terra Latinoamericana 34, 
n.º 1 (2016). http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S0187-57792016000100139.

Batliwala, Srilatha. “El significado del empoderamiento de las mujeres: nuevos con-
ceptos desde la acción”. En Magdalena León, Poder y empoderamiento de las 
mujeres, 187-211. Santa Fe de Bogotá: T/M Editores, 1997.

Benavente Riquelme, María Cristina, y Alejandra Valdés Barrientos. Políticas públicas 
para la igualdad de género: Un aporte a la autonomía de las mujeres. Comisión 
Económica para América Latina y el Caribe (CEPAL) 130. Santiago de Chile: 
Naciones Unidas, 2014.

Borrás, Susana. El cuidado de la vida. Las personas en movimiento forzado en tiempos 
de emergencias ecosociales. Foro Transiciones. Madrid: Traficantes de Sueños, 
2020.

https://www.amnesty.org/es/documents/amr28/0039/2019/es/
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0187-57792016000100139
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0187-57792016000100139


María Inés Rivadeneira H.

174 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

Castro, Ana María Rubio. “El feminismo de la diferencia: Los argumento de una 
igualdad compleja”. Revista de Estudios Políticos 70 (1990): 185-208.

CEDENMA. “Normas técnicas que regulan el manejo forestal sostenible en los bos-
ques naturales de Ecuador”. Quito-Ecuador, 2020.

CEPAL. Informe Anual 2011: el salto de la autonomía. De los márgenes al centro. Obser-
vatorio de Igualdad de Género de América Latina y el Caribe (OIG). Santiago 
de Chile: Naciones Unidas, 2011.

Chakana News. “Elecciones Conaie: Machistas Reaccionarios”, 22 de abril de 2021. 
https://www.chakananews.com/elecciones-conaie-machistas-reaccionarios/.

Chaloult, Yves. Estado, acumulacão e colonialismo interno: contradições nordeste/sudeste, 
1960-1977. Petrópolis: Editôra Vozes, 1978. 

CIDAP. “Chakra-Cultivos Andinos”. Diario El Tiempo, n.º 63, edición 16.356, 2017. 
http://documentacion.cidap.gob.ec:8080/handle/cidap/1642.

CIDH. “Caso pueblo indígena Kichwa de Sarayaku vs. Ecuador. Fondo y reparacio-
nes. Sentencia de 27 de junio de 2012”. Serie C n.º 245. Enhanced Reader, 2012.

Drakakis-Smith, David, y Stephen Wyn Williams, ed. Internal Colonialism: Essays 
around a Theme. Edimburgo: University of Edinburgh, 1983.

Fraser, Nancy. Escalas de justicia. Barcelona: Herder Editorial, 2008.
	 . Fortunas del feminismo: Del capitalismo gestionado por el Estado a la crisis neo-

liberal. Madrid: Traficantes de Sueños, 2016.
Fraser, Nancy, y Axel Honneth, ¿Redistribución o reconocimiento? Un debate político-fi-

losófico. Madrid: Ediciones Morata, 2006.
Frontlines Amazon. “Pueblo Waorani de Pastaza gana acción de protección históri-

ca”. Amazon Frontlines, 2019. https://www.amazonfrontlines.org/chronicles/
victoria-waorani/.

García, Iván Teimil. “Críticas feministas a la democracia liberal”. Eikasia. Revista de 
Filosofía, 39 (julio 2011): 13–37.

García-Granero, Marina. “Injusticias de género en tiempos de neoliberalismo. El 
planteamiento de Nancy Fraser”. Asparkía 33 (2018): 207–223.

García Suárez, Alba Lucía. Lineamientos de política pública sobre violencia de género. 
Bogotá: Universidad Externado de Colombia, 2011.

González Casanova, Pablo. Sociología de la explotación. Buenos Aires: CLACSO, 2006.
Harcourt, Wendy, y Arturo Escobar. “Las mujeres y las políticas del lugar”. México: 

Departamento de Geografía Económica, Instituto de Geografía, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2007.

Hechter, Michael. Internal Colonialism: The Celtic Fringe in British National Develop-
ment. Londres: Routledge & Kegan Paul, 1975.

Herrero, Amaranta. “Conexiones entre la crisis ecológica y la crisis de los cuida-
dos. Entrevista a Yayo Herrero López”. Ecología Política (10 de enero de 2018): 
111–14.

Hicks, Jack. “On the Application of Theories of ‘Internal Colonialism’ to Inuit So-
cieties”. Presentación de la Annual Conference of the Canadian Political 
Science Asociation, Winnipeg, 5 de junio de 2004. http://www.cpsa-acsp.
ca/papers-2004/Hicks.pdf.

http://www.cpsa-acsp.ca/papers-2004/Hicks.pdf
http://www.cpsa-acsp.ca/papers-2004/Hicks.pdf


“Nosotras somos el autogobierno”: Mujeres Amazónicas defensoras  
de la Selva en el Ecuador construyendo su propia historia

175REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

INABIO. “Deforestación en paisajes forestales tropicales del Ecuador: Bases cientí-
ficas para perspectivas políticas”. Quito: INABIO, 2020.

Kupfer, Susan G. “Autonomy and Community in Feminist Legal Thought”. Golden 
Gate University School of Law 22, n.º 3 (1992). https://digitalcommons.law.ggu.
edu/ggulrev/vol22/iss3/2.

Kymlicka, Will. Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford: 
Oxford University Press, 1995.

Lonzi, Carla: Escupamos sobre Hegel. Barcelona: Anagrama, 1981.
MAAE, PNUD, ONU Mujeres. “Brechas de género de la Amazonía ecuatoriana”, 

2020.
Mackinnon, Catharine A. Hacia una teoría feminista del Estado. Madrid: Cátedra, 

1989.
Matsuda, Mari J. “When the First Quail Calls: Multiple Consciousness as Jurispru-

dential Method”. Women’s Rights Law Reporter 11, n.º 7 (Spring 1989).
Medina, Blanca. “Derecho a la autoderminación de los pueblos indígenas”. Ami-

nistía Internacional, 2017. https://www.amnistia.org/ve/blog/2017/05/2472/
derecho-a-la-autoderminacion-de-los-pueblos-indigenas.

Mongabay. “Justicia ecuatoriana le dio la razón a nueve niñas y pidió eliminar la 
quema de gas de la industria petrolera”. Mongabay, 2021. https://es.monga-
bay.com/2021/02/ninas-ganan-demanda-mecheros-quema-de-gas-y-petro-
leo-ecuador/.

Mujeres Amazónicas. Mandato de las Mujeres Amazónicas defensoras de la Selva 
de las bases frente al extraccionismo. https://www.planv.com.ec/sites/default/
files/mandato_de_las_mujeres_amazonicas_.pdf.

Olaya, Eucaris. “The promise of equality under democracy continues to be a question 
for women”. Rev. Katál Florianópolis 13 (junio 2010): 59–65.

Puleo, Alicia H., ed. Ecología y género en diálogo interdisciplinar. Madrid: Plaza y Val-
dés, 2015.

Raz, Joseph. The Morality of Freedom. Oxford: Oxford University Press, 1988. Publi-
cado en Oxford Scholarship Online en noviembre de 2003.

Rivera Cusicanqui, Silvia. Sociología de la imagen. Miradas ch´ ixi desde la historia an-
dina. Argentina: Ediciones Tinta Limón, 2015.

Vallejo, Ivette, y Miriam García-Torres. “Mujeres indígenas y neo-extractivismo 
petrolero en la Amazonía centro del Ecuador: Reflexiones sobre ecologías y 
ontologías políticas en articulación”. Brújula 11 (2017). http://brujula.ucdavis.
edu/uploads/8/1/9/3/81930408/enfoques_vol_11_vallejo_garcía.pdf.

Vallejo, Ivette, y Renata Mantilla. “Mujeres Waorani: Por la libre determinación y 
en defensa de territorios de vida”. Amazon Frontlines, 2019. https://www.
amazonfrontlines.org/chronicles/mujeres-amazonicas-waorani-ecuador/.

Vega-Solís, Cristina, Raquel Martínez-Buján, y Miryam Paredes Chauca, ed. Cui-
dado, comunidad y común: Extracciones, apropiaciones y sostenimiento de la vida. 
Madrid: Traficantes de Sueños, 2018.

Waldron, Jeremy. “Autonomy and Perfectionism in Raz’s Morality of Freedom”. 
Southern California Law Review 62, n.º 3-4 (1989): 1097–1151.

https://digitalcommons.law.ggu.edu/ggulrev/vol22/iss3/2
https://digitalcommons.law.ggu.edu/ggulrev/vol22/iss3/2
https://es.mongabay.com/2021/02/ninas-ganan-demanda-mecheros-quema-de-gas-y-petroleo-ecuador/
https://es.mongabay.com/2021/02/ninas-ganan-demanda-mecheros-quema-de-gas-y-petroleo-ecuador/
https://es.mongabay.com/2021/02/ninas-ganan-demanda-mecheros-quema-de-gas-y-petroleo-ecuador/
https://www.planv.com.ec/sites/default/files/mandato_de_las_mujeres_amazonicas_.pdf
https://www.planv.com.ec/sites/default/files/mandato_de_las_mujeres_amazonicas_.pdf
http://brujula.ucdavis.edu/uploads/8/1/9/3/81930408/enfoques_vol_11_vallejo_garcía.pdf
http://brujula.ucdavis.edu/uploads/8/1/9/3/81930408/enfoques_vol_11_vallejo_garcía.pdf
https://www.amazonfrontlines.org/chronicles/mujeres-amazonicas-waorani-ecuador/
https://www.amazonfrontlines.org/chronicles/mujeres-amazonicas-waorani-ecuador/


María Inés Rivadeneira H.

176 REAF-JSG 34, diciembre 2021, p. 145-176

WWF, UNEP-WCMC, SGP/ICCA-GSI, LM, TNC, CI, WCS, EP, ILC-S, CM, IUCN. 
“The state of Indigenous Peoples’ and Local Communities’ lands and territo-
ries: A technical review of the state of Indigenous Peoples’ and Local Com-
munities’ lands, their contributions to global biodiversity conservation and 
ecosystem services, the pressures they face, and recommendations for actions”. 
Gland, Switzerland, 2021. https://wwfint.awsassets.panda.org/downloads/
report_the_state_of_the_indigenous_peoples_and_local_communities_lands_
and_territor.pdf.

Young, Iris. “A imparcialidade e o público cívico: algumas implicações das críticas 
feministas da teoría moral e política”. En Seyla Benhabib, y Drucilla Cor-
nell, coord., Feminismo como Critica da Modernidade: Releitura dos Pensadores 
Contemporâneos do Ponto de Vista da Mulher, 66–86. Río de Janeiro: Rosa dos 
Tempos, 1987.

Entrevistas

Catalina Chumpi, 18 de agosto de 2018, Quito. 
Patricia Gualinga, 4 de febrero de 2021, Sarayaku. 
Isabel Wisum, 10 de febrero de 2021, Puyo. 
Irene Tuqueton, 11 de febrero de 2021, Puyo.
Sandra Tutuk, 11 de febrero de 2021, Puyo.
Zoila Castillo, 11 de febrero de 2021, Puyo.
Rosita Aranda, 11 de febrero de 2021, Puyo.
Zoila Castillo, 4 de marzo de 2021, Puyo.
Margarita Santi, 4 de marzo de 2021, Puyo.
Yadira Sharup, 4 de marzo de 2021, entrevista telefónica. 
Alicia Cawiya, 4 de marzo de 2021, Shell. 
Nina Gualinga, 3 de abril de 2021, Facebook post.
Narcisa Mashienta, 15 de abril de 2021, entrevista telefónica. 

https://wwfint.awsassets.panda.org/downloads/report_the_state_of_the_indigenous_peoples_and_local_communities_lands_and_territor.pdf
https://wwfint.awsassets.panda.org/downloads/report_the_state_of_the_indigenous_peoples_and_local_communities_lands_and_territor.pdf
https://wwfint.awsassets.panda.org/downloads/report_the_state_of_the_indigenous_peoples_and_local_communities_lands_and_territor.pdf

