
Representación y cultura audiovisual  

Jorge Grau Rebollo. 

Universitat Autònoma de Barcelona 

ARDÈVOL, Elisenda; MUNTAÑOLA, Nora (Coord.) (2004) Representación y 

cultura audiovisual en la sociedad contemporánea. Barcelona: Editorial UOC.  

“There is a tribe, known as the ethnographic film-makers, who believe 

they are invisible. They enter a room where a feast is being celebrated, 

or the sick cured, or the dead mourned, and, though weighted down with 

odd machines, entangled with wires, imagine they are unnoticed –or, at 

most, merely glanced at, quickly ignored, later forgotten (…) Outsiders 

know little of them, for their homes are hidden in the partially uncharted 

rainforests of the Documentary. Like other Documentarians, they survive 

by hunting and gathering information. Unlike others of their filmic groups, 

most prefer to consume it raw (…) Their culture is unique in the wisdom 

among them is not passed down from generation to generation; they 

must discover for themselves what their ancestors knew. They have little 

communication with the rest of the forest, and are slow to adapt to 

technical innovations. Their handicrafts are rarely traded, and are used 

almost exclusively among themselves. Produced in great quantities, the 

excess must be stored in large archives”. 

Eliot Weinberger 

“Contra lo que solemos pensar y lo que nos han inculcado, la fotografía 

miente: lo importante no es esa mentira sino a qué intenciones sirve” 

Joan Fontcuberta 

Representación y cultura audiovisual en la sociedad contemporánea se 

presenta, tal y como se recoge en la contraportada, como “un marco de 

reflexión para la comprensión crítica del papel de las tecnologías audiovisuales 

en el mundo contemporáneo”. Con esta intención, Ardévol y Muntañola 



ensamblan contribuciones diversas (y a su vez complementarias) con un 

propósito único: el conocimiento crítico. 

La columna vertebral del libro, aquello que a mi entender podríamos llamar su 

hilo conductor, es el análisis de la confluencia entre mirada y objeto. La primera 

nunca es neutra, ni inocente, sino el resultado de un proceso de aproximación 

consciente al mundo, que arrastra consigo todo nuestro bagaje teórico, 

ideológico y biográfico. El segundo se nos presenta como producto de la acción 

humana intencional. No es, por tanto, azaroso ni fortuito, sino efecto de la 

volición; en el caso que nos ocupa, el último eslabón de una meditada 

estrategia de representación. 

En ese sentido, se incide desde el primer capítulo en la necesaria conjugación 

de contexto y mirada para la producción de significado. Las imágenes, sea cual 

sea su naturaleza, son contexto-dependientes en la medida en que es preciso 

un entorno histórico para situarlas, simbólico para interpretarlas, teórico para 

analizarlas e ideológico para incorporarlas. Si se quiere poner en otras 

palabras, y a un nivel muy elemental: el análisis de cualquier mirada debe 

constituir un antídoto contra la neutralidad. De este modo conseguiremos, entre 

otras cosas, protegernos de la falacia de la generación de conocimiento 
espontáneo, amparada en la creencia en que la simple presión sobre el 

disparador proporciona información de modo inmediato. Ninguna acumulación 

de material genera por sí sola conocimiento, ni siquiera la que pueda registrar 

una cámara empuñada por un especialista revestido de autoridad disciplinaria. 

Quiero recuperar en este punto la advertencia de Gillian Rose respecto a la 

posible confusión entre interpretación y verdad: 

“Interpreting Images is just that, interpretation, not the discovery of their 

truth (…) Visual images do not exist in a vacuum, and looking at them for 

‘what they are’ neglects the ways in which they are produced and 

interpreted through particular social practices” (2001: 2 y 37). 

En efecto. Una de las tentaciones no exclusivamente neófitas en el estudio de 

los productos audiovisuales consiste en atribuir veracidad intrínseca a la 



imagen, particularmente cuando se reviste de convenciones genéricas 

supuestamente documentales. Pese a estar oficialmente en desuso, el 

«realismo ingenuo» que se instala en la contemplación de una imagen puede 

inducir a considerar que esa misma imagen constituye per se un documento 

respecto a la situación que refiere. La «documentalización» apriorística de la 

imagen constituye de este modo uno de los sesgos más nocivos para el 

análisis disciplinar, pero no el único. Una derivación lógica (y falaz) aparece 

cuando convertimos el «documento» en monumento (Foucault 1969): 

“Transformar el documento en monumento significa, en primer lugar, 

considerar que éste pierde toda transparencia y toda inocencia (...) el 

documento es tan institucional como el monumento erigido para gloria de 

un poder. El monumento tiene también una intencionalidad, consciente o 

inconsciente, que el trabajo histórico debe poner en evidencia. Para 

hacerlo, es preciso analizar el ‘tejido documental’ en sí mismo en lugar 

de hacerlo a partir de categorías preestablecidas” (Lagny 1997 [1992]: 

72)  

Foucault reclamaba la contextualización del documento, en la medida que es 

un producto social y, por tanto, siguiendo la expresión afortunada de Donna 

Haraway (1991), constituye una forma de conocimiento situado. Por 

consiguiente, no sólo se previene contra la universalización de significados 

(que, lógicamente, también), sino que se apunta directamente a los procesos 

de legitimación de (cierto) conocimiento, a los criterios demarcadores de lo que 

consideramos «evidencia», y a la responsabilidad social y profesional de quién 

investiga respecto a las consecuencias de su trabajo. 

Si, como señalan Ardévol y Muntañola, “la relación que establecemos con este 

objeto interviene en nuestra mirada” (p: 18) y, en congruencia, “la imagen será 

mirada y valorada, entonces, en términos de nuestras asunciones” (p: 19), 

entonces teoría e ideología son absolutamente inseparables. Tanto como 

puedan serlo interpretación y significado. No se trata en absoluto de 

abandonarse a un relativismo extremo; antes al contrario: se exige (nos 

exigimos, debemos hacerlo) que el conocimiento que se quiere crítico en 



verdad lo sea. Kuhn (1971 [1962]) se había referido al peso de la historia en la 

definición de los paradigmas, y esa dimensión extrateórica del conocimiento se 

explica entre otras cosas porque, como señalaba John Berger (1977), la 

relación entre lo que vemos y lo que sabemos nunca es constante. 

Por eso, cuando se afirma que: 

“El estudio de la visualidad no puede limitarse exclusivamente al estudio 

de las prácticas representacionales, sino que estas deben entenderse en 

el conjunto de las prácticas sociales y, al mismo tiempo, estas últimas 

pueden iluminarse al ser tratadas desde una aproximación que tenga en 

cuenta su componente visible” (p: 32) 

entiendo que es imperativo poner en relación producción y momentos de 
producción, analizar los contextos sociales, políticos, económicos…más 

amplios en los que cristaliza la producción empírica. Estoy convencido que si 

integramos los contextos de producción en nuestros análisis disciplinares, no 

sólo podremos desvelar ideologías y códigos culturales; sino también algo que 

entiendo crucial para la antropología social y cultural: llegar a entender de qué 

manera llegan a cristalizar determinadas ideologías –siempre encarnadas–, 

cómo los códigos culturales acaban derivando en anclajes de significado y 

correlatos objetivos, y por qué en determinados momentos emergen ciertas 

pautas de «normalidad» y se construyen nociones de tradicionalidad y 

esencialismo en algunos valores sociales, que en otros periodos se derrumban 

o arrinconan. 

En el capítulo segundo, “Imágenes de la diferencia. Alteridad, discurso y 

representación”, Guarné se refiere a los Cronotopos (“contextos 

espaciotemporales de descripciones” –p: 71–) como fragmentos de una 

intertextualidad continua. Según argumenta en su extensa colaboración, la 

Historia –articulación sucesiva de tiempos y espacios particulares– juega un 

papel determinante en la construcción de la diferencia. Seguramente también 

de cualquier otro tipo de saber: Marlon Riggs, por ejemplo, analizó 

magistralmente en los ochenta cómo las construcciones arquetípicas de los 



negros americanos fueron el resultado de una planificación meticulosa. Las 

caricaturas grotescas de orondas matronas negras que dominaban a sus vagos 

y felices maridos acarbonados no respondía a ninguna «evidencia empírica» 

sobre la población negra. En realidad respondían a una estrategia política que 

utilizaba las representaciones distorsionadas como instrumento de legitimación 

de la desigualdad y la opresión. Para todos aquellos que no habían visto jamás 

un negro (y/o no se habían preocupado lo más mínimo por acercase a uno), 

dice Riggs, aquellos esperpentos acabaron convirtiéndose en «La Imagen» de 

los negros. No es justo decir que se construyeron por simple ignorancia. Fue 

mucho peor: se aprovecharon de ella. Se crearon por interés. 

La construcción de lo exótico, próximo o lejano, tiene, pues, raíces precisas. Y 

filiaciones ideológicas (y teóricas) delimitables. Guarné lo expone bien. Y su 

referencia al estereotipo como: 

“una práctica discursiva que sustantiviza una supuesta característica del 

otro, trazando su imagen a partir de la fijación, repetición y 

naturalización, de ciertos rasgos considerados esenciales” (p: 105). 

convierte en inexcusable la exposición y reflexión acerca de las características 

de la interrelación profunda entre momento histórico y producción social (en 

este caso, audiovisual), así como la circunscripción de los fenómenos sociales, 

su demarcación histórica y el análisis de los procedimientos a través de los 

cuales buscan ampliar su espacio vital. 

Los capítulos tercero y cuarto, escritos al alimón por Marta Selva y Anna Solà, 

inciden sobre el imaginario y los modos de representación. Entre otras cosas, 

nos recuerda el poder de la «ficción» cuando se emplea como 

«ficcionalización» (en sus propias palabras: reproducir desde la ficción del 

relato unos hechos verídicos –p: 163–). En este sentido, aunque la tensión 

entre las categorías realidad y ficción ha capitalizado buena parte del interés 

teórico en Antropología Visual en las últimas décadas, creo que es 

extraordinariamente problemático sostener una demarcación absoluta entre 

«documental» y «ficción», por cuanto los indicadores que deberían servirnos 



para operacionalizar y discriminar con claridad ambas categorías son confusos, 

cuando no directamente contradictorios. Además, «realidad» o «ficción» son 

categorías que parecen definirse por oposición excluyente, pero sin unanimidad 

respecto a qué criterios sirven de referencia para la demarcación. De este 

modo, si por ficción se entendiese la manipulación intencional de eventos 

socioculturales con la intención de reconstruir situaciones que no se recogen a 

partir de la estricta observación directa, podría muy bien concluirse que buena 

parte de estas reconstrucciones pretenden, explícitamente, partir de la realidad, 

planteando el recurso a la ficción como una estrategia narrativa en lugar de 

como un objetivo en sí mismo. Se busca la ficcionalización, más que la ficción, 

como amparo argumental que facilita el recurso a metáforas socio-ideológicas y 

a la configuración de ciertas situaciones que, al calor de esta refracción 

estilística, pretenden inequívocamente hacer referencia a lo que se asume 

como realidad subyacente. En otras palabras, esta ficcionalización de eventos 

ordinarios no busca sólo la verosimilitud, sino que es una táctica estratégica 

esencial para mostrar situaciones de la vida cotidiana que, tal vez sin ese 

recurso a la refracción, resultarían difíciles de plantear. 

Selva y Solà dejan claro que el análisis de los modos de representación y los 

procesos de atribución de significados no son asimilables a un único soporte 

empírico. Fotografía, pintura, televisión, cine y ciberespacio se muestran 

igualmente permeables al análisis. Bartra (1997) ya había aplicado análisis 

similares a estrategias narratológicas muy anteriores a la impresión lumínica 

sobre emulsiones químicas y a los anchos de banda. Goody (1977) se interesó 

por las diferencias en las mentalidades y los cambios en los medios y 

procedimientos de comunicación, específicamente en lo referente a la escritura 

y Vansina (1985) trabajó sobre tradición oral. Sea cual sea el canal elegido, las 

exigencias de contextualización siguen reclamando su centralidad.  

Volviendo al ámbito audiovisual, la referencialidad contextual puede adquirir, 

como señala Banks, una condición poliédrica: 



“All visual forms are socially embedded, and many visual forms that 

sociologists and anthropologists deal with are multiply embedded” (2001: 

79). 

Y es que la realidad no sólo aparece caleidoscópica con respecto a su objeto 

de estudio, sino en su propia concepción. Y es entonces cuanto también la 

propia orientación se percibe politética. En otras palabras: ni la realidad es 

unidimensional ni las audiencias (académicas o no) son homogéneas. Es cierto 

que una sola imagen, por ejemplo una fotografía, es capaz de comunicar 

múltiples narrativas, lo que nos recalca que los significados no están prefijados 

de antemano, y mucho menos se manifiestan de forma unívoca. Pero también 

lo es que esta multivocalidad revela a su vez la dificultad de aproximarse a los 

análisis de la representación de la condición humana a través de supuestas 

abstracciones elaboradas a partir del examen de imágenes concretas. Las 

interpretaciones que las audiencias realizan de una misma imagen se llevan a 

cabo siempre en contextos locales, y buena parte de su valor como elementos 

para la contrastación y el análisis deriva, sobre todo a través de la 

ficcionalización, de las estrategias de refracción que adoptan. Y hablo de 

audiencias, en plural, porque referirse a ellas en singular puede ser efectivo 

cuando nos referimos a un colectivo amplio del que no precisamos mayores 

afinaciones en ese momento particular, pero cuando tratamos de concretar 

más es imprescindible afinar cuanto sea posible. Sin embargo, que las 

audiencias puedan estar hasta cierto punto fragmentadas, no implica que 

funcionen entre sí de modo autárquico (Allen 1994).  

En el capítulo quinto, Fecé nos propone una revisión de la teoría crítica de los 

medios de comunicación, incorporando buena parte del bagaje de los cultural 
studies que, no sin cierta polémica disciplinar, han postulado una aproximación 

interdisciplinar al análisis de la producción cultural y la cultura popular. A 

continuación, el capítulo sexto, yuxtaposición de textos de los ocho autores, 

pretende articular ejemplos concretos (desde los museos hasta el hip-hop) de 

las propuestas analíticas expuestas en los cinco capítulos anteriores.  



A lo largo de todo el libro podemos encontrar referencias a disciplinas (o 

subdisciplinas) desde cuya configuración teórica particular pueden abordarse 

los análisis sugeridos (antropología visual, antropología de los media...). Más 

allá de afinidades o discrepancias respecto a los criterios de demarcación 

disciplinar y a la pertinencia y relevancia de los dominios analíticos propuestos, 

creo imperativo, desde la antropología (sin apéndices), reivindicar de una vez 

por todas el valor de la producción audiovisual (en sentido amplio) como objeto 

de estudio y la idoneidad de nuestra disciplina para llevarlo a cabo. Entender 

por qué son representables, y se representan, ciertas cosas en determinados 

momentos, y cuándo y por qué razón son factibles determinadas 

visibilizaciones o se desechan otras me parece un deber inexcusable del 

pensamiento crítico, venga de donde venga; pero especialmente cuando se 

aborda desde la antropología. 

BIBLIOGRAFIA  

ALLEN, Susan (1994) (Ed.) Media Anthropology. Informing Global Citizens. 

Westport, Connecticut: Bergin & Garden. 

BANKS, Marcus (2001) Visual Methods in Social Research. London: Sage. 

BARTRA, Roger (1997) El salvaje artificial. Barcelona: Destino. 

BERGER, J. (1977) Ways of Seeing. London: Penguin Books. 

FONTCUBERTA, J. (1997) El beso de Judas. Barcelona: Gustavo Gili. 

FOUCAULT, M.(1969) L’archeologie du savoir. París: Gallimard. 

GOODY, J. (1977) The domestication of the savage mind. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

HARAWAY, D. (1991) Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of 
Nature. London: Free Association Books. 



KUHN, Th. (1971 [1962]) La estructura de las revoluciones científicas. 

México:Fondo de Cultura Económica. 

LAGNY, Michelle (1997 [1992]) Cine e Historia. Problemas y métodos en la 
investigación cinematográfica. Barcelona: Bosch Comunicación. 

ROSE, Gillian (2001). Visual Methodologies. Londres: Sage. 

VANSINA, J. (1985) Oral Tradition as History. Wisconsin: University of 

Wisconsin Press. 

WEINBERGER, Eliot. (1994) “The camera people”, en TAYLOR, L. (ed.), 1994. 

Pp: 3-26. 

Filmografía: 

RIGGS, M. (1984) Ethnic Notions. USA, 57 min., Color y B/N. 

 


