
ENTRE LO ESTÉTICO Y LO EXTRA-ESTÉTICO: 
PARADOJAS DE LA EMERGENCIA INTERNACIONAL DEL ARTE 

CONTEMPORÁNEO DE ÁFRICA

Lourdes Méndez1

Si algo de bueno tuvo la visión primitivista que orientó la selección de los y las 
artistas no occidentales que participaron en Magiciens de la Terre (1989), primera expo-
sición mundial de arte, ese algo fue el debate que provocó la exotización del “Otro” 
artista (Méndez 1995). La visión primitivista de J.H. Martin, comisario de Magiciens... 
que decía no haber recurrido a expertos del “Tercer Mundo” porque él y su equipo no 
conocían a ninguno que compartiera sus conocimientos y gustos sobre el arte contem-
poráneo occidental, influyó en que especialistas africanos ya presentes en los “mundos 
del arte” (Becker 1982) insistieran, con más ahínco si cabe, en organizar exposiciones 
que escaparan a la exotización occidental de artes y artistas de África. Desde los años 
noventa del siglo XX dichos especialistas -generalmente afincados en países occidenta-
les- están promoviendo internacionalmente a artistas de África a través de exposiciones 
dedicadas al arte contemporáneo de dicho continente. Nacidos a principios de los 
sesenta, el nigeriano Okwui Enwezor y el camerunés Simon Njami son actualmente 
dos de los más influyentes. Ambos, al igual que sus homónimos occidentales, seleccio-
narán mayoritariamente para sus exposiciones a artistas varones –en su caso africanos 
o de origen africano- pero, contrariamente a ellos, para inscribirlos en la contempora-
neidad artística tendrán que combatir las rémoras evolucionistas sobre artes y artistas 
“primitivos” (hoy “étnicos”) aún vigentes en los mundos del arte. Luchando para que 
el arte contemporáneo de África emerja internacionalmente, dichos especialistas y 
sus colaboradores lidian con la siguiente paradoja: ¿cómo lograr que la temporalidad 
normativa de base estética (Heinich 1998) implícita en la noción de arte contemporá-
neo, temporalidad que utilizan como criterio para seleccionar a artistas y obras, no se 
vea empañada por el de ser un/a artista de África o de origen africano? Estético uno, 

1  Universidad del País Vasco/Euskal Herriko Unibertsitatea



Lourdes Méndez34

extra-estético el otro, el uso conjugado de ambos criterios remite a una historia -la de 
los efectos del colonialismo sobre artes y artistas de África-, y a un presente postcolonial 
que posibilita la emergencia internacional del arte contemporáneo de Africa y de otros 
continentes colonizados.

Sin perder de vista cómo han afectado a artes y artistas de África el colonialismo y 
el post-colonialismo, y sin olvidar que en el mercado mundial del arte contemporáneo 
“ la regulación se efectúa a través de conflictos entre los grandes actores culturales y 
económicos que nombran y teorizan los movimientos y controlan la oferta” (Moulin 
2003: 44), en estas páginas abordaré primero la tríada tradición / modernidad /contem-
poraneidad y enunciaré sus consecuencias para artes y artistas de África. Acto seguido 
me adentraré en cómo, a lo largo de los noventa,  tres hechos interrelacionados: la 
presencia de especialistas de origen africano en los mundos del arte, la organización 
de bienales en algunas ciudades africanas, y la mundialización del mercado del arte, 
contribuyen a la emergencia internacional del arte contemporáneo de África.

Artistas de África: tradición, modernidad, contemporaneidad

África aglutina a 44 países, a cientos de grupos étnicos, culturas, lenguas y formas 
de expresión artística. La historia de esos países, de esos grupos étnicos y de sus culturas, 
de sus mujeres y hombres, se ha ido tejiendo al hilo de los efectos del colonialismo, del 
de las luchas por la independencia y la posterior configuración de los modernos estados 
africanos, y del post-colonialismo. Recordemos que a finales del siglo XIX, las situa-
ciones de contacto permanente entre occidentales y grupos autóctonos de África ya se 
habían institucionalizado y que países como Francia, Alemania, Bélgica, Gran Bretaña, 
Portugal o España ya se habían adueñado de África repartiéndosela tras cruentas luchas 
entre ellos, y contra autóctonos que defendían sus derechos (Ferro 1994). Sometidos 
sus territorios a diversos tipos de administración colonial, a los intereses económicos, 
políticos y religiosos de sus colonizadores, las poblaciones autóctonas sufrirán las conse-
cuencias del dominio europeo en todos los ámbitos, incluido el del arte. Para África el 
colonialismo supuso “el mayor trastorno para las instituciones tradicionales, los gobier-
nos y también para las prácticas artísticas y religiosas (...) (pero) aunque las antiguas 
formas de patronazgo artístico que sirvieron a la autoridad indígena fueron suprimidas, 
fueron emergiendo nuevas vías de expresión artística”( Littlefield  Kasfir 1999: 7). En 
efecto, como consecuencia del colonialismo, numerosas culturas africanas modificaron 
sus formas tradicionales de expresión artística incorporando nuevos materiales, herra-
mientas, estilos y temáticas. Ese  proceso, actualmente ensalzado como señal de “hibri-
dación”, fue interpretado por expertos occidentales en arte o en antropología como 



Entre lo estético y lo extra-estético: paradojas de la emergencia internacional del arte contemporáneo 35

indicio de aculturación. Progresivamente, el discurso experto occidental distinguió 
entre los objetos “falsos”, con escasas cualidades estéticas y de poco valor económico; 
y los “auténticos” (Errington 1998), expuestos en los museos etnográficos o vendidos 
en galerías especializadas en arte “tribal”. Este proceso remite a una de las bases que 
sustenta la jerarquía entre artes no occidentales y occidentales: la de la imposición de 
una tradición estética occidental que, como señala Clifford (1995), divide los objetos 
en cuatro categorías, “arte”, “cultura”, “no-arte” y “no-cultura”. “Arte” designa a las 
obras originales y singulares que interesan a conocedores, museos y mercado del arte; 
“cultura”, a las producciones colectivas tradicionales -cultura material y artesanía-, que 
interesan a los museos etnográficos; “no-arte”, a los artículos comerciales reproducidos 
en serie y “no-cultura”, a las falsificaciones, invenciones y objetos propios a los museos 
tecnológicos. Estas cuatro categorías remiten a objetos, pero también a especialistas 
(galeristas, críticos, comisarios, coleccionistas), a instituciones (museos), a mercados 
(el del arte) y a productores (los y las artistas). Todas ellas tejen las jerarquías entre 
artistas y artes primero designadas desde Occidente como “salvajes” o “primitivas” y, 
posteriormente, como “étnicas”;  y a artistas y obras sin etiqueta clasificatoria ajena a 
lo artístico. Una de las consecuencias de dicho proceso es que dificulta tanto la tarea de 
repensar los contenidos de las nociones de arte “moderno”2 y “contemporáneo”, como la 
de examinar su pertinencia a la hora de estudiar las artes del siglo XX en África. Dicho 
de otra manera, las nociones occidentales de arte “moderno” y “contemporáneo” no dan  
“cabida a la experiencia histórica africana (...) en África, lo moderno va de la mano del 
colonialismo y se identifica muy de cerca con la imposición de transformaciones sociales 
y económicas basadas sobre teorías colonialistas de ‘mejorar al nativo´ (...),  lo contem-
poráneo (...)  se ha construido a través de un proceso de ‘bricolaje’ sobre estructuras ya 
existentes (...), el arte contemporáneo africano es post-colonial en términos de fechas, 
pero al igual que el arte contemporáneo Occidental, no puede explicarse o describirse 
adecuadamente fuera de la referencia a ese contexto histórico” (Littlefield  Kasfir 1999: 
8-10). Para dar cuenta de los efectos del colonialismo sobre artes y artistas de África voy 
a exponer un único caso: el del arte pictórico de la República Democrática del Congo. 
Un caso que, lejos de ser anecdótico, puede hacerse extensivo a otros Estados africanos 
(Willett 1994).

Desde los años veinte del siglo XX hasta la actualidad el arte pictórico de la 
República Democrática del Congo (ex- Congo belga, ex-Zaire) ha atravesado cuatro 
fases. A través de ellas, se reestructuraron diferentes dimensiones locales del quehacer 

2  Para nuestra Historia del Arte, lo “moderno” finaliza en 1945, año en el que el continente africano 
seguía colonizado.



Lourdes Méndez36

artístico y en todas queda patente el peso de la colonización. Las dos primeras fases 
implicaron el acceso a nuevos materiales, herramientas, técnicas y a un aprendizaje 
formal del arte en escuelas en las que se pretendía que los autóctonos “guardasen las 
orientaciones concebidas como típicamente africanas” (Cornet 1992: 71). Este obje-
tivo respondía al supuesto de que los colonos blancos que las fundaron “creían en la 
existencia de una imaginación artística africana innata, radicalmente diferente de la 
europea”(Mudimbe 1992: 498). Pero, al igual que en otros contextos coloniales, en 
una tercera fase los alumnos de esas escuelas “se pusieron a escrutar libros de historia 
del arte buscando escuelas o autores modernos que les parecían válidos para sus propias 
expresiones. Es (...) la fase más decisiva de la aventura, pero también la que suscita 
más reticencias hoy por parte de los críticos de arte” (Cornet 1992: 71). La última fase 
coincidiría con el auge del arte popular, con la boga del arte naïf  y con la aparición 
de una clientela local e internacional para esas obras. Durante esa fase, independiente-
mente de temáticas o estilos, los artistas se abren “a otra tradición cultural. Para ellos, 
la realidad orgánica de la modernidad se encarna en los discursos, valores, estéticas (y) 
en la economía mercantil del colonialismo” (Mudimbe 1992: 500). Esta apertura inci-
dirá en las opciones plásticas de los artistas configurándose tres polos de referencia para 
la creación de obras visuales: el de la tradición, el de la modernidad y el de lo popular. 
Son los polos de la tradición y de la modernidad los que aquí interesan ya que las obras 
tradicionales y las modernistas están destinadas a un mercado internacional y han 
sido creadas por artistas que han recibido una formación; mientras que las populares, 
creadas por artistas autodidactas (Jewsiewicki 2003), están destinadas a un mercado 
local, las adquieren las clases populares, y rara vez son etiquetadas por los especialistas 
como “arte contemporáneo”. Si los artistas tradicionales recuperan estilos, temas y 
motivos de las tradiciones estéticas anteriores a la colonización; los modernos quieren 
crear una nueva estética, pero ambos proyectos son compatibles. Y lo son porque estos 
artistas, retomen la tradición o no, reflejan las nuevas formas de vida y evalúan “las 
herramientas, medios y fines del arte en el seno de un contexto social transformado por 
el colonialismo, por las corrientes más recientes, influencias y modas, que llegan del 
exterior” (Mudimbe 1992: 491). 

A partir de la década de los sesenta, el acceso a la independencia de diferentes 
países africanos conllevará una transformación radical del contexto social, político y 
económico en el que están inmersos sus artistas. Surgen nuevas necesidades, nuevas 
expectativas de futuro y algunos artistas plasmarán en sus obras “la necesidad de decir 
e ilustrar algo nuevo (...) de expresar la nueva conciencia que emerge (...) son artistas 
(...) hijos de dos tradiciones, de dos mundos que interpelan, conjugando mecanis-
mos y máscaras, máquinas y el recuerdo de los dioses” (Mudimbe 1992: 505-506). 



Entre lo estético y lo extra-estético: paradojas de la emergencia internacional del arte contemporáneo 37

Progresivamente, algunos artistas africanos se adentrarán en el arte contemporáneo 
y si se refieren en sus obras a tradiciones estéticas anteriores al colonialismo, sabrán 
“cómo someterlas a su propio proceso creativo”(:504). Este proceso desembocará en 
una creciente incorporación de éstos artistas al mercado mundial del arte y es al incor-
porarse al mismo cuando tomarán conciencia de lo que Occidente espera encontrar en 
ellos y en sus obras. Ciertos europeos, declaraba en 1970 el senegalés Iba N’ Diaye 
“en busca de sensaciones exóticas, esperan de mí que les sirva folklore. Me niego a 
hacerlo, si no sólo existiría en función de sus ideas segregacionistas sobre el artista 
africano”(citado por Mudimbe: 505). A lo que N’ Diaye aludía es a la vigencia de la 
ideología primitivista en los mundos del arte, vigencia a la que hay que sumarle otro 
problema: el de la doble temporalidad implícita en la noción de arte contemporáneo. 
En dicha noción entra en juego una temporalidad cronológica y otra “normativa, de 
base estética, que implica una selección en función de una congruencia con el presente 
que implícitamente reposa sobre la valorización de la ruptura con el pasado, consti-
tutiva de lo que ha devenido un nuevo ‘paradigma’ estético, una nueva definición del 
sentido de la normalidad en arte” (Heinich 1998:11). Dado que es la temporalidad 
normativa la retenida por críticos y comisarios a la hora de excluir de sus selecciones a 
cientos de artistas cronológicamente contemporáneos, y dado que hace tiempo que los 
y las artistas no occidentales son conscientes de ello ( Coquet & Derlon & Jeudy-Ballini 
2005), lo hasta ahora expuesto me permitirá profundizar en la problemática enunciada 
introduciendo en ella a las artistas.

Mujeres africanas, artistas africanas

El lugar de las artistas en el arte, al igual que el de los artistas, está condicionado por 
las posiciones sociales que como mujeres u hombres ocupan en sus respectivas socieda-
des, y por cómo dichas posiciones han ido transformándose. En el caso de las africanas, 
los efectos conjugados del colonialismo y de las tradiciones culturales propias a sus 
sociedades repercutirán en su tardía incorporación al campo local del arte. Al contrario 
que para los hombres, para las mujeres africanas no fue tanto el periodo inmediatamente 
posterior al acceso a la independencia de sus respectivos países el que modificó su situa-
ción social, como el de unos años ochenta parcialmente ocupados por lo que la ONU 
designó como la década de la mujer (1975-1985). La década se clausuró en Nairobi con 
un balance sobre lo que se había realizado y lo que quedaba pendiente, siendo esta última 
parte la más abultada del informe. En el caso de África, y a pesar de lo que quedaba 
por hacer, en los ochenta se constataron dos hechos significativos: un incremento de 
migraciones de las mujeres hacia las ciudades, y una creciente preocupación por parte 



Lourdes Méndez38

de los estados africanos por imponer la paridad en la escolarización de niños y niñas. 
Ambas cuestiones son de especial relevancia para nuestro tema por tres motivos. Porque 
nos sitúan en el polo de la modernidad artística y de sus efectos; porque “aunque con 
escasas excepciones, las antiguas formas de arte africano se originaron en un orden social 
centrado en el parentesco y basado en pautas  tradicionales de autoridad, las nuevas se 
dan más probablemente en contextos urbanos y se alojan en una emergente estructura 
de clase” (Littlefield Kasfir 1999: 16); y porque nos permitirán verificar que los valores 
que estructuraban las relaciones sociales entre los sexos en las sociedades tradicionales 
africanas, los roles, funciones y trabajos sexualmente divididos entre hombres y mujeres, 
ni se enfrentaban ni entraban en conflicto con los valores de sexo/género vehiculados por 
los países colonizadores a través de sus instituciones de enseñanza.  

Como todo sujeto histórico colectivo, el constituido por las africanas ha ocupado 
diferentes posiciones desde el momento inmediatamente anterior a la colonización hasta 
la actualidad. En un intento de síntesis la historiadora Coquery-Vidrovitch (1994) ha 
desgajado diversas figuras de mujer, haciéndolas emerger de las actividades económicas, 
sociales y a veces de índole política que éstas desarrollaban con anterioridad a la coloni-
zación. Al proceder de esta manera, nos ofrece una  panorámica sobre la situación de las 
africanas en las sociedades tradicionales, insistiendo en la marcada división sexual del 
trabajo entre ambos sexos, tanto en las sociedades matrilineales como en las patrilineales, 
tanto en los trabajos agrícolas y domésticos como en los artísticos. Así, en las sociedades 
tradicionales, las africanas “confinadas en el ámbito doméstico, han sido las artesanas de 
lo cotidiano: alfarería, cestería, hilado formaron parte del lote, a veces tejedoras (acti-
vidad no obstante sobre todo masculina en África del Oeste) (...), la casi totalidad de 
los artesanos “de lujo”, servidores de los grandes jefes (...) escultores (....) fabricantes de 
máscaras y de estatuas con fines religiosos (....), fueron hombres” (Coquery-Vidrovitch 
1994: 347). Nos topamos aquí con una primera realidad en lo que concierne a los 
objetos producidos por las mujeres en dichas sociedades. Son objetos de uso doméstico, 
parte integrante de lo que la antropología denomina cultura material. Esos objetos no 
despertarán el interés suscitado por esculturas y máscaras entre los artistas europeos de 
las primeras vanguardias, interés que los metamorfoseó en arte a los ojos occidentales 
(Maquet 1986) y que dio lugar a la elaboración de las categorías canónicas que servirán 
para enmarcarlo, la de “primitivo” y la de “auténtico”, y a la creación de instituciones 
especializadas para su exhibición. A pesar del recurrente debate sobre la inexistencia 
de la figura del artista en las sociedades tradicionales africanas, debate que tiene como 
corolario la idea de que quienes en ellas creaban determinadas clases de objetos ni los 
realizaban con un fin puramente estético (la contemplación), ni se concebían a sí mismos 
como artistas -requisitos indispensables para poder hablar, desde Occidente, de arte, 



Entre lo estético y lo extra-estético: paradojas de la emergencia internacional del arte contemporáneo 39

de obra de arte y de artista- hay que destacar que en las sociedades tradicionales africa-
nas eran los hombres quienes producían objetos culturalmente relevantes simbólica y 
ritualmente. Este dato etnográfico pone de manifiesto que, se les denomine artistas o se 
les llame “artesanos de lujo”, las mujeres no eran consideradas como tales y así lo han 
confirmado las investigaciones antropológicas que, sobre artes y artistas chokwe, hausa, 
ashanti, gola, yoruba o fang, se realizaron durante los años cincuenta y sesenta del siglo 
XX (D’ Azevedo 1973), momento en el que se empezó a nombrar3 a quienes producían 
objetos con cualidades estéticas. Momento también en el que frente al supuesto anoni-
mato del artista “primitivo” (Price 1993), empezará a elaborarse la figura del artista 
“tradicional”, figura en la que las mujeres tendrán escasa cabida4. 

Lo hasta ahora descrito apunta hacia la desigual posición de hombres y mujeres 
en las sociedades tradicionales en lo que a la producción artístico-artesanal se refiere 
y, de lo que a continuación se trata, es de ver qué sucederá con las mujeres a lo largo 
de la colonización. De las cuatro fases por las que atravesaron grosso modo generaciones 
de artistas africanos del siglo XX, las mujeres sólo se vieron afectadas por la primera: 
la del acceso a nuevos materiales, herramientas y técnicas, viéndose excluidas de las 
tres siguientes. Esto implica que las africanas no se beneficiarán de un aprendizaje 
formal del arte durante la colonización, lo que las situará en inferioridad de condi-
ciones y les impedirá incorporarse a un campo local del arte contemporáneo en plena 
formación. El peso conjugado de la tradición y del colonialismo hizo posible un 
desequilibrio en la escolarización de ambos sexos que, en la República Democrática 
del Congo, adquiere especial relevancia. En la actualidad dicho país es, en términos 
comparativos, uno de los que ostenta una menor tasa de analfabetismo aunque éste no 
sea paritario entre ambos sexos: 16% de hombres, 29% de mujeres (Stamm 1998) y 
sin embargo, en el momento de la independencia, ninguna congolesa había obtenido 
un título de bachiller y escasas eran las que dominaban el francés. Para entender 
esto hay que tener en cuenta la especificidad de la estrategia colonizadora belga, 
basada en lograr que los autóctonos progresaran sin asimilarlos culturalmente, es 
decir, respetando sus lenguas y tradiciones. La escolarización, llevada a cabo a través 
de las misiones católicas y protestantes, plasmará esta especificidad de dos maneras: 
distinguiendo entre convertir y enseñar, y considerando que las mujeres eran privi-
legiadas depositarias de ciertas parcelas de la cultura que debían transmitir a las 
futuras generaciones. Orientadas, en el marco de una escolarización primaria mínima 

3   Mención aparte merece Boas quien ya nombraba a los artistas  en Primitive Art (1927).

4  El único ejemplo etnohistórico documentado sobre una tradición artística exclusiva de las mujeres es  el de 
la pintura de las fachadas de las casas realizada por las ndebele de África del sur. 



Lourdes Méndez40

en la que la enseñanza se impartía en lengua vernácula,  o bien hacia un ámbito 
doméstico que incluía el desarrollo y perfeccionamiento de quehaceres artesanales 
tradicionales, o bien hacia escuelas profesionales en las que se les enseñaba a coser o 
a tejer, tras la independencia las congolesas se encontraron ante una difícil situación. 
Sin diplomas “pocas podían plantearse una actividad integrada en el circuito colonial 
(...). Ochenta años de escuela sólo habían generado unos centenares de enfermeras o 
de maestras, algunas decenas de directoras de centros sanitarios o de escuelas domés-
ticas y... una mujer profesora asociada de Universidad (...). Las africanas han sido 
tratadas por omisión, lo que explica su marginalidad profesional y social” (Coquery-
Vidrovitch 1994: 233). Dado que no hubo alumnas en las escuelas coloniales de arte 
de Elisabethville (actual Lubumbashi) y Léopoldville (actual Kinshasa) 5, y dado que 
desde principios de los sesenta dichas escuelas fueron las impulsoras de exposicio-
nes y las dinamizadoras del consumo local de obras creadas por artistas autóctonos 
(Jewsiewicki 1992), el trato “por omisión” dado a las africanas las excluyó de los 
campos locales del arte. Esta situación se modificó en algunos países africanos en la 
década de los ochenta y afectará especialmente a las artistas nacidas en los sesenta. 
Es el caso de la escultora shona Agnes Nyanhongo, nacida en 1960 en Zimbabwe, y 
que se incorporó como estudiante al  programa de educación artística BAT Workshop 
promocionado por la British American Tobacco Zimbabwe Limited. Su biografía remite 
a algunas cuestiones ya mencionadas, por ejemplo, al nexo entre las antiguas formas 
de arte africano y el parentesco ( Nyanhongo, al igual que otras escultoras shona, 
pulía las obras de su padre, hermanos o tíos); pero también a una decisión: devenir 
escultora y seguir los tres años de estudios del programa BAT. Dicho de otra manera, 
Nyanhongo tomará una decisión que, de haber nacido en los años cuarenta, no podría 
haber tomado. Casada con el también escultor Munemo, su vínculo matrimonial le 
ayudará a proseguir su trayectoria profesional a pesar de sentirse perturbada por “el 
rol que las mujeres juegan en la sociedad y la forma en la que están siendo tratadas. 
Ellas todavía no son libres. Están luchando por su libertad. (...). (Para mi desarrollo 
profesional) el apoyo que se me dio siendo estudiante me ayudó a establecerme como 
artista profesional en un campo muy competitivo dominado por los hombres”(La 
Duke 1997: 94). 

Habiéndose formado en facultades o escuelas de arte, artistas como Agnes 
Nyanhongo, al igual que sus colegas varones de la misma generación, son cronoló-
gicamente “contemporáneas/os” pero ¿lo son normativamente para la mirada experta 

5  En otros países africanos se constata la misma situación, lo que indica que la posición diferencial de mujeres 
y hombres en la producción artística o artesanal tradicional se reproducía en las escuelas y talleres coloniales de arte. 



Entre lo estético y lo extra-estético: paradojas de la emergencia internacional del arte contemporáneo 41

occidental? Al parecer no, al menos si nos atenemos a lo siguiente. Jan Hoet, director 
de la Documenta IX6 (Kassel 1992), quiso abrir sus puertas a artistas del “Tercer Mundo” 
y decidió viajar para seleccionarlos en sus países de origen. Todo parece indicar que 
no debió toparse con demasiados ya que, llegado el momento, sólo 12 (entre ellos un 
africano, y una africana afincada en Ámsterdam), tuvieron cabida en el evento. Aunque 
no haber encontrado más que a 12 nuevos artistas en el “Tercer Mundo” debería tradu-
cirse por “no he encontrado artistas que produzcan obras que los cánones occidentales 
puedan considerar contemporáneas”, Hoet fue el primer director de la Documenta que, 
más que abrir, entreabrió sus puertas a dos artistas contemporáneos de África. Algo 
similar le sucederá a Susan Vogel, comisaria de Africa Explores. 20th Century African 
Art (1991). En dicha exposición Vogel propuso un recorrido por el arte del siglo XX 
en África ordenándolo en cuatro grandes categorías. El arte tradicional del pasado; el 
tradicional, conectado con las formas y tradiciones artísticas heredadas;  el urbano popu-
lar, que englobaría al arte comercial; y el internacional urbano, que remitiría a artistas 
de África que se nutren de modelos occidentales. Como puede observarse, la categoría 
“contemporáneo” no fue retenida por la comisaria.  Además, Vogel reconoció que no 
había resuelto la desigual representación de artistas mujeres y hombres dado que “por 
varias razones sociales y económicas, África reivindica sólo a una fracción de sus numer-
osos artistas mujeres y hombres. En muchos lugares no hay literalmente ninguna. Sin 
embargo, el número crece con cada generación y hoy hay más artistas mujeres en los 
inicios de sus carreras, que en su madurez” (Vogel 1991:12). Las razones esgrimidas 
dejan bastante que desear, sobre todo si se tiene en cuenta que cualquier Estado, sea o 
no africano, reivindica únicamente a una parte de sus artistas, y si se retiene que en el 
campo del arte es el carácter estructural de la ideología carismática (Méndez, 1999) el 
que hace que las artistas sean quasi invisibles para numerosos/as comisarios/as, inclui-
dos los de África. Uno de ellos, el ya citado Njami, considera Africa Explores como “el 
canto del cisne de la era etnográfica (...) (como) una muestra etnológica dentro de un 
contexto estético, aunque su objetivo no fuera estético (...) (en la que), a semejanza de 
lo que ocurría en las exposiciones coloniales de principios de siglo, África exhibía, como 
en un mercado, todo cuanto que tenía que ofrecer” (Njami 2001:31). Razón no le falta, 
pero su aseveración nos conduce a preguntarnos qué criterios de selección se utilizarán 
cuando exposiciones como la de Vogel devengan impensables, cuando especialistas 
africanos organicen exposiciones dedicadas al arte contemporáneo de África o dirijan 
eventos como la Documenta XI.

6  La Documenta se celebra cada cinco años. Junto con la Bienal de Venecia, es uno de los principales aconte-
cimientos artísticos internacionales.



Lourdes Méndez42

Cartografías postcoloniales del arte contemporáneo

Como no creo que el campo del arte lo gobierne un desinteresado amor al arte capaz de 
anular la incidencia estructural que en él tienen las luchas de poder entre especialistas (Bourdieu 
1977), la ideología carismática, las políticas culturales y económicas propias a cada Estado, la 
mundialización del mercado del arte, y el entramado de eventos que marcan el calendario de 
exhibición y/o venta de arte contemporáneo, voy a señalar los factores que han hecho posible 
que emerja internacionalmente el arte contemporáneo de África7. A lo largo de la última década 
del siglo XX algunos Estados africanos empezaron a impulsar la celebración local de aconte-
cimientos artísticos eligiendo como modelo uno de raigambre occidental, las bienales8, pero 
alejándose del mismo en una cuestión relevante. Mientras que en las bienales que tienen lugar 
en Occidente se selecciona a artistas de todo el mundo sin, se nos dice, prestar atención a su 
nacionalidad (Quemin 2002), en las que voy a citar sólo participan artistas de África. Es el caso 
de Senegal en cuya capital se celebra desde 1992, bajo los auspicios del Ministerio de Cultura, la 
DaK’Art9, concebida como heredera del Festival des Arts Nègres creado por Léopold Sédar Senghor 
en 1966; el de Africa del sur, que organizó las Africus (1995 y 1997) en Johannesburgo10; y el 
de Mali, con sus Rencontres de la Photographie Africaine que desde su primera edición en 1994, 
impulsada por la fotógrafa francesa Françoise Huguier, se desarrolla bianualmente en Bamako. 
De forma progresiva, empieza a dibujarse una nueva cartografía de circuitos que se suman a 
los ya existentes11 y cuya continuidad requiere de apoyos institucionales y financieros, y de 
equipos asesores de comisarios/as independientes. Actualmente forman parte de esos equipos 
personas africanas o de origen africano, y dichas bienales cuentan con el apoyo económico de 
Fundaciones, de programas de la Unión Europea12, y de organismos de los poderes públicos 

7  Para redactar este apartado y el siguiente he consultado catálogos de las 49ª y 50ª bienales de Venecia y de 
la Documenta XI de Kassel; de exposiciones sobre arte contemporáneo de Africa que han tenido lugar en Europa  entre 
1995 y 2005; de la Dak’Art y  las Rencontres...; de ARCO 2004 y 2005, dos ediciones que acogieron a galerías africanas y 
en las que participaron en  el Foro Internacional de Expertos en Arte Contemporáneo especialistas originarios de Africa; 
y  las revistas Artthros News, Africultures, Artatoom.com. L’ Art Africain Online, Afrol News y LatinArtMuseum.

8  La de Venecia tuvo lugar por vez primera en 1895.

9  En su edición de 2002, empezaron a elevarse voces pidiendo que también acogiera a artistas no africanos.

10  La de 1997, comisariada por Enwezor y organizada por el Africus Institute for Contemporary Art, cerró sus 
puertas un mes antes de lo previsto pretextándose problemas financieros de la ciudad. Poco después fue disuelto el 
Africus Institute.

11  Actualmente tienen lugar más de cuarenta bienales en todo el mundo. Entre las celebradas en países no 
occidentales: Busan y Gwangju (Corea del Sur), Singapur, La Habana, Mercosur  y Sao Paulo (Brasil), Shangai, Sharjah 
(Emiratos Árabes).

12  Una de las exposiciones de las 5 Rencontres... de Bamako (2003) fue parcialmente financiada por el Programa 
Europeo para la Cultura en Africa Central y la Cooperación francesa



Entre lo estético y lo extra-estético: paradojas de la emergencia internacional del arte contemporáneo 43

como el Brithis Council o la Association Française d’ Action Artistique (AFAA), comprometidos con 
la promoción internacional de los y las artistas de sus respectivos países y, por extensión, con la 
de quienes han nacido en alguna de sus antiguas colonias. Un apoyo económico indispensable 
para Estados que, como los africanos, se encuentran en difíciles situaciones políticas y econó-
micas13. Para los y las artistas de África que no forman parte de la diáspora y desean acceder 
a la etiqueta normativa de “contemporáneos/as”, la posibilidad de ser seleccionados/as in situ 
para participar en esas bienales constituye una oportunidad casi sin precedentes. Y digo “casi” 
porque desde su segunda edición de 1986, la Bienal de la Habana abrió sus puertas a África 
y Asia, lo que hizo posible la primera proyección internacional de artistas contemporáneos de 
África. Progresivamente, la  Dak’Art y  las Rencontres... empezarán a devenir puntos de referencia 
obligados para artistas y especialistas en arte, y se nos dirá que la selección de artistas y obras 
que en ellas participan no está mediatizada por visiones occidentales. 

Si a esto le unimos que durante los noventa, comisarios de origen africano como 
Njami y Enwezor se consolidan como adalides del arte contemporáneo de África; que 
las bienales mencionadas tuvieron como efecto local la creación de galerías como la 
Chab Touré en Bamako (2000) y la Atiss en Dakar (1996); y que en los foros de la 
Dak’Art (2002) y de la Rencontres...(2003) se plantearon preguntas como: ¿sin etiqueta 
geográfica o cultural, la fotografía africana forma parte de la creación fotográfica 
mundial?, ¿existe una especificidad africana en arte?, ¿en qué son africanos los artistas 
seleccionados?, e incluso (aunque fuera de los foros oficiales), preguntas como la de 
la decana de las artistas plásticas de Senegal Younousse Sèye: ¿cuántas mujeres están 
representadas en esta Bienal?; ya disponemos de varios hechos interrelacionados que 
permiten entender la emergencia internacional del arte contemporáneo de África y 
las tensiones que la atraviesan. Tensiones que remiten a que en el campo mundial del 
arte contemporáneo los otrora “primitivos” rara vez ocupan posiciones de poder; a que 
“los circuitos dominantes –principales y secundarios- de museos, galerías y publicacio-
nes (los que podríamos denominar ‘universalizadores’) construyen la ‘escena artística 
internacional’ aunque no se lo propongan” (Mosquera 2001: 23); y a que los países 
anglosajones, en especial Estados Unidos, juegan un papel clave en el mercado, “en 
la formulación de las opciones artísticas y, en particular, en la consagración de artistas 
de primer plano” (Quemin 2002: 9). Para ilustrar estas tensiones expondré las ejem-

13  Dejar de recibir apoyo económico puede comprometer el futuro de bienales tan asentadas como la de La 
Habana, que inició su andadura en 1984. Mientras que para la Bienal de 2001  dos fundaciones de los Países Bajos apor-
taron el 70% de la financiación externa, la organización de la de 2003 se vio comprometida porque ambas fundaciones 
y la AFAA retiraron su apoyo económico como protesta ante la situación política cubana y el trato dado por Castro a 
los disidentes. 



Lourdes Méndez44

plares trayectorias profesionales de Enwezor y Njami14, ejemplares porque condensan 
todo lo requerido a sus especialistas por un campo mundial del arte contemporáneo 
estructurado en base a presupuestos propios a la teoría occidental del arte y a la lógica 
económica de un mercado del arte dominado por occidentales.

Comisarios y artistas de África: entre lo estético y lo extra-estético

Afincado en Nueva York, el nigeriano Enwezor estudió en EEUU. Es profesor en la 
Universidad de Cornell y fundador y coeditor de la revista NKA: Journal of Contemporary 
African Art.  Ha sido comisario de la II Bienal de Johannesburgo, de la exposición The 
Short Century15 y de la Documenta XI16. Entre sus colaboradores habituales, y coeditores 
de la NKA, cabe destacar a Salah Hassan (profesora en Cornell), y a Olu Oguibe ( artista 
y profesor en la Universidad de Connecticut). Ambos comisariaron en el Dak’Art 2004 
la exposición 3x3. Three artists, Three Projects. Por su parte el camerunés Njami, afincado 
en París, es miembro de la AFAA y cofundador en 1991 de la desaparecida Revue Noire. 
Ha dirigido las Rencontres... de Bamako desde 2001, organizado numerosas exposi-
ciones de arte contemporáneo de África en Europa, y comisariado Africa Remix. El arte 
contemporáneo de un continente (Paris 2005)17. Njami, que también es profesor visitante en 
la Universidad de California, dirigió en ARCO’0418 las sesiones Fragments d’ Afrique, 
en las que colaboraron la AFAA y el Ministerio de Asuntos Exteriores francés y en las 
que intervinieron Olu Oguibe y el galerista Chab Touré. En síntesis, las trayectorias 
profesionales de Enwezor y Njami son idénticas a las de cualquier especialista occiden-
tal que desee ocupar una posición de prestigio y poder en el arte. Sabedores de que el 
arte contemporáneo “se encuentra en la cima de la jerarquía en términos de prestigio 
y mantiene estrechos lazos con la cultura culta y el texto” (Heinich 1998 :11), ambos 
conjugan en sus trayectorias la “cultura culta” y el “texto” algo que, unido a su ubicación 

14  Enwezor y Njami poseen extensísimos curriculums como organizadores de exposiciones, autores de libros 
y artículos, conferenciantes, etc. No deseo enumerarlos, sino captar  sus ejes estructurales.

15  Exposición itinerante (2001-2002) exhibida en Munich, Berlín, Chicago y Nueva York.

16  Entre los co-comisarios, afincados ambos en Nueva York, figuraron el argentino Carlos Bosualdo, y el espa-
ñol Octavio Zayas, de la revista Atlántica en la que colabora Enwezor. Estos datos indican la configuración de una “red 
diaspórica” de especialistas originarios de países y/o continentes periféricos en lo que al arte contemporáneo se refiere.

17  Exposición itinerante cuya composición se modifica según el país en la que se exhibe y el comisario general. 
Antes de Paris pudo verse en Dusseldorf (2004) y Londres (2005). 

18  Las galerías Chab Touré y Atiss fueron elegidas por el Comité de Selección de ARCO y participaron en 
esa edición. En la de 2005 la única galería africana seleccionada fue la Asni (Etiopía). Cabe señalar que en ARCO’05 el 
precio del stand mínimo de exposición (75 metros) y de la inscripción (obligatoria) en el catálogo fue de 46.000 Euros 
(más 7% de IVA).



Entre lo estético y lo extra-estético: paradojas de la emergencia internacional del arte contemporáneo 45

en dos importantes capitales culturales en lo que al arte contemporáneo se refiere, y a sus 
relaciones con las redes artísticas locales africanas, les ha permitido adquirir relevancia 
internacional y constituirse como referentes para aquellos/as artistas que viven y traba-
jan en Africa y saben que “lo que hace obra (...) es el trabajo de promoción de quienes 
les han elegido” (Busca 2000: 26). Si a esto le añadimos que muchos Estados africanos 
carecen de infraestructuras artísticas, de circuitos locales de exhibición y venta de arte, 
lo que previa selección muestran ambos comisarios es una mínima parte de un arte 
contemporáneo de África mayoritariamente producido por artistas de la diáspora afri-
cana y por algunos/as artistas que, al vivir y trabajar en Dakar, Bamako, Johannesburgo 
o Cap, tienen acceso, o ya están integrados, en los circuitos de exhibición y venta locales. 
A esta situación hay que sumarle que si el número artistas de África (o de cualquier 
otro continente) elegibles como cronológicamente contemporáneos es enorme, el de 
circuitos y seleccionadores significativos es muy reducido. No quiero decir con esto que 
Enwezor y Njami, junto con sus colaboradores y los directores/as de las galerías africanas 
reseñadas, sean los únicos que estén en posición de seleccionar a artistas, pero sí que son 
quienes actualmente se encuentran en una posición privilegiada para hacerlo.

A diferencia de sus colegas occidentales, para dar cuenta del arte contemporáneo de 
África ambos comisarios recurren a un doble criterio de selección: extra-estético uno (ser 
africano o de origen africano), estético el otro (la temporalidad normativa). La asunción de 
lo extra-estético como criterio de selección en un campo del arte que se pretende ajeno a la 
incidencia en él del sexo, la clase y la etnicidad (Méndez 2002) coloca a Enwezor y Njami 
–y a los y las artistas que seleccionan- en una posición contradictoria producto del pasado 
colonial y del presente postcolonial. Primitivos antes, étnicos ahora, para los y las artistas 
el problema consiste en cómo acceder al reconocimiento “puramente” estético, procla-
mado por la moderna teoría Occidental del arte, cuando se es seleccionado tanto por el 
valor de contemporaneidad de la obra producida, como por ser de África. Un problema 
que lleva a la escultora Sokari Douglas Camp, kalabari del sudeste de Nigeria afincada 
en Londres y que se “considera como una artista occidental cuyo trabajo se inscribe en la 
tradición de la escultura, y encuentra su identidad cultural en su ser de mujer africana” 
(Busca 2000: 119), a preguntarse si especialistas y público “se interesan por su trabajo o 
por la parte africana de su trabajo” (:119). A pesar de la pertinencia de su interrogante, 
debemos reconocer que es el uso como herramienta política de criterios extra-estéticos 
como la etnicidad –y a veces, en lo que concierne a las artistas- del sexo/género, el que 
está permitiendo emerger internacionalmente a aquellos y aquellas que han sido histórica 
y artísticamente minorizados/as. Es cierto que reconocerlo no resuelve el problema, pero 
también lo es que ayuda a comprender la paradójica situación en la que se encuentran 
tanto los y las artistas de África como al menos uno de los comisarios citados. 



Lourdes Méndez46

A pesar de que bajo la dirección de Enwezor la Documenta XI (2002) abrió sus puer-
tas a un importante número de artistas del “Tercer Mundo”, y en especial de África, 
las críticas19 que recibió apuntan directamente hacia esa paradoja. Enwezor “demostró 
grandes limitaciones para poder entender el fenómeno estrictamente artístico, imbuido 
en una ideología trasnochada (...) inclusive su presunta incorporación de artistas del 
tercer mundo es una farsa y sigue siendo tan paternalista y eurocéntrica como siempre”; 
“la exposición tomó un carácter más ético que estético”; “la perspectiva planteada (...) 
se sitúa en las coordenadas de lo que podríamos definir como una perspectiva central 
(neoyorkina) atenta a la corrección”. Críticas similares recibió este comisario cuando 
dirigió la II Bienal de Johannesburgo: “el trato dado por Enwezor a los sudafricanos no 
fue muy diferente al del paternalismo de los comisarios blancos occidentales durante la I 
Bienal20”; “la mera representación de artistas africanos por africanos no representa nece-
sariamente una posición radical. Caras blancas pueden ser fácilmente reemplazadas por 
negras, morenas o amarillas con el fin de servir y reforzar las estructuras institucionales 
del sistema imperante”. Estas críticas, de diferente calado y que Njami no recibe, pueden 
interpretarse como el resultado de que mientras que Enwezor, que dirigirá la II Bienal de 
Arte Contemporáneo de Sevilla (BIACS 2006), actúa en el “meollo duro” de un campo 
del arte contemporáneo internacional en el que se propugna que lo extra-estético no tiene 
cabida en él, Njami no parece estar todavía en posición de hacerlo. Esto no sólo signi-
fica que ambos comisarios se encuentran en diferentes posiciones de poder, sino que el 
criterio extra-estético puede utilizarse expresamente en ciertos niveles de dicho campo, y 
debe enmascararse en la cúspide del mismo. Reconocer el uso de criterios extra-estéticos 
como la etnicidad o el sexo/género al seleccionar a artistas y obras equivaldría a asumir 
el fundamental  papel que en el arte juegan dichos criterios, desvelando así la falacia de 
que en él sólo se usan criterios estéticos. En los últimos diez años Njami ha organizado 
en España, Francia y Bélgica exposiciones como Otro País. Escalas africanas (1995); Suites 
Africaines (1997); El Tiempo de África (2001); Dak’Art 2002 in Brussels;  o Africa Remix 
(2005). Aunque todas muestran en Occidente la riqueza del arte contemporáneo de 
África observándose en ellas un incremento de artistas mujeres21, lo hacen en  el marco 

19  Los entrecomillados remiten a las revistas citadas en la nota 7.

20  Busca (2000) señala que se  favoreció a artistas ya reconocidos en el extranjero o presentes en las galerías 
de África del sur, dejando escaso lugar a los que provenían de los suburbios o de los pueblos.

21  De los 66 artistas y las 22 artistas  que exponen en  Africa Remix  14 ya habían participado en exposiciones 
comisariadas por Njami. Además, dos lo habían hecho en la Documenta XI, una en la IX, y otra en The Short Century. 
De las 22 artistas seleccionadas, 6 viven y trabajan en África; de los 66 artistas, 38 viven y trabajan en África. En Otro 
País, de los 25 artistas, dos eran mujeres, una de ellas la citada Sokari Douglas Camp; en El Tiempo de África, de los 18 
artistas, una era mujer: Berry Bickle, blanca nacida en Zimbabwe que también expone en Africa Remix. 



Entre lo estético y lo extra-estético: paradojas de la emergencia internacional del arte contemporáneo 47

de un presente postcolonial en el que son bien recibidas por el público e institucional-
mente aclamadas como exponentes de la diversidad creativa y cultural. Aunque como 
Enwezor, Njami22 conjuga en su selección de artistas lo estético y lo extra-estético: “mi 
criterio ha sido la contemporaneidad (...) partiendo de un punto de vista y de un contexto 
africanos”; “en esta exposición hay presupuestos pero son presupuestos que provienen 
de un africano. No vienen de un occidental”; en su caso esa conjugación se plasma en 
exhibir en exposiciones o bienales específicas, y no en bienales que se desarrollan fuera 
del continente africano, obras de artistas de África que desean ser reconocidos/as como 
“contemporáneos/as”, y que saben que “ si se quiere ser un global player hay que ir ahí 
donde el mercado existe”. Algo que es tan cierto para los y las artistas, como para los 
comisarios aquí mencionados. 

Sin embargo, y en lo que concierne a los y las artistas, ir a donde el mercado existe 
no es suficiente para ser consagrado/a como artista “contemporáneo/a”. Y no lo es 
porque en el campo del arte, la apreciación de la calidad estética de sus obras siempre 
se efectúa a través del prisma de los valores asociados a la etnicidad y al sexo/género 
de quien la produce. Además, si es cierto que artistas de África han emergido inter-
nacionalmente, también lo es que lo han hecho en el seno de exposiciones específicas 
sobre arte contemporáneo de África y de bienales que ocupan los últimos lugares en el 
ranking artístico internacional. Hoy por hoy, los/as artistas de África que han obtenido 
reconocimiento internacional viven y trabajan en países occidentales y, si no les promo-
ciona una galería occidental, “el mercado sigue estándoles cerrado”(Quemin 2002: 
227). Tan cerrado como esos templos de consagración: los museos de arte contempo-
ráneo occidentales.

Referencias bibliográficas

BECKER, H. S. (1982) Art Worlds, Berkeley: University of California Press.
BOURDIEU, P. (1977) “La production de la croyance: contribution à une économie 

des biens symboliques”, Actes de la Recherche en Sciences Sociales, nº 13, pp.3-43.
BUSCA, J. (2000) Perspectives sur l’ art contemporain Africain, Paris: L’ Harmattan.
CLIFFORD, J.(1995) Dilemas de la Cultura, Barcelona: Gedisa.
COQUERY-VIDROVITCH, C. (1994): Les Africaines. Histoire des Femmes d´Afrique 

noire du XIX au XX, Paris: Desjonqueres.

22  Los entrecomillados remiten a entrevistas concedidas por Njami en junio 2005 a las revistas  Jeune Afrique 
y Le Messager.



Lourdes Méndez48

COQUET, M. & DERLON, B. & JEUDY-BALLINI, M. (comps.) (2005)  Les cultures 
à l’ oeuvre, Paris: MSH.

CORNET, J.A. (1992) “Les précurseurs de la peinture moderne au Zaïre”, in 
Jewsiewicji, B. (dir) Art Pictural Zaïrois, Québec: Septentrión, pp. 60-81.

D´AZEVEDO, W. (ed.) (1973) The Traditional Artist in African Societies, Bloomington: 
Indiana University Press.

ERRINGTON, Sh. (1998) The death of authentic primitive art and the other tales of 
progress, Berkeley: University of California Press.

FERRO, M. (1994) Histoire des colonisations. Des conquêtes aux indépendances XIII-XX 
siècle, Paris: Seuil

HEINICH, N. (1998) Le triple jeu de l’ art contemporain, Paris: Minuit.
JEWSIEWICKI, B. (dir) (1992) Art Pictural Zaïrois, Québec: Septentrion.
JEWSIEWICKI, B. (2003) Mami Wata. La peinture urbaine au Congo, Paris: 

Gallimard.
LA DUKE, B. (1997) Africa. Women’s Art, Women’s Lives, Africa World Press.
LITTLEFIELD KASFIR, S. (1999) Contemporary African Art, London: Thames & 

Hudson.
MAQUET, J. (1986) The Aesthetic Experience: An Anthropologist Looks at the Visual Art, 

Yale University Press. 
MÉNDEZ, L. (1995) Antropología de la producción artística, Madrid: Síntesis.
 - (1999) “Las excluídas del genio. Artistas mujeres e ideología carismática” in 

Lopes, P. (ed.): A excluçao social no espaço ibérico, Lisboa: U. A. L, pp. 241-248.
 - (2002) “Construir jerarquías: el entramado del poder, del sexo y de la etnicidad en 

los mundos del arte contemporáneo”, in Martín, A. & Velasco, C. & García F. (coords),  
Género y cultura en Africa Subsahariana, Barcelona: Planeta / del Bronce, pp. 201-234.

MOSQUERA, G. (2001) “Algunas notas sobre globalización y curadoría internac-
ional”, Revista de Occidente nº 238, pp.17-30.

MOULIN, R.(2003) Le marché de l’ art. Mondialisation et nouvelles technologies, Paris: 
Flammarion.

MUDIMBE, V. Y. (1992) “Reprendre. Enonciations et stratégies dans les arts africains 
contemporains”,  in Quaghebern & Van Balberghe (dirs),  Papier blanc, encre noire, 
Bruxelles: Labor, pp.485-510.

NJAMI, S. (2001) Catálogo, El tiempo de Africa.
QUEMIN, A. (2002) L’ art contemporain international: entre les institutions et le marché (Le 

rapport disparu), Nîmes: J. Chambon/Artprice.
PRICE, S.(1993) Arte Primitivo en Tierra Civilizada, Madrid: Siglo XXI.
STAMM, A. (1998) L’ Afrique de la colonisation à l’ indépendance, Paris: PUF.



Entre lo estético y lo extra-estético: paradojas de la emergencia internacional del arte contemporáneo 49

VOGEL, S. (1991) Catálogo, Africa Explores. 20th Century African Art, New York.
WILLETT, F. (1994) L´Art africain, París: Thames & Hudson.

Resumen

Tras analizar la tríada tradición / modernidad /contemporaneidad enunciando 
sus consecuencias para artes y artistas de África durante el periodo colonial, en este 
artículo se examinan las paradojas que rodean a la emergencia internacional del arte 
contemporáneo de África prestando atención a  la mundialización del mercado del arte 
contemporáneo y a la presencia en el campo del arte de comisarios de origen africano 
que, contrariamente a sus homólogos occidentales, utilizan expresamente criterios 
extra-estéticos para seleccionar a artistas contemporáneos de África.

Summary

Once that the tradition/modernism/contemporaneity triad has been analyzed 
specifying the consequences for the African arts and artists from the colonial period, 
this article studies the paradoxes that surround the international emergency of the 
contemporary art of Africa paying special attention to the world scale of the contem-
porary art market and to the presence of African origin curators in the art field that, in 
opposition to their western counterparts, use extra aesthetical criteria in order to select 
contemporary artists from Africa.


