
20 editorial  |  21

editorial 
	 secció a càrrec d’Oriol Bohigas

Té encara sentit l’escultura pública?
Antoni Llena

JA
U

M
E 

O
RP

IN
EL

L

1



20 editorial  |  21

¿Tiene todavía sentido 
la escultura pública?

Ja fa anys que l’escultura pública és objecte de debat 
entre artistes, arquitectes i polítics, i que se’n discuteix 
sentit i funció en seminaris i simposis. Entre els artis-
tes s’observen, pel cap baix, un parell de posicions fron-
talment contraposades: la dels qui entenen que l’obra 
d’art de carrer s’ha de fer perquè sigui contemplada a la 
manera tradicional (per innovadora que sigui la forma), 
però amb poder de despertar emoció, i la dels qui troben 
que la monumentalització, inevitable en aquesta mena 
d’obra, va contra l’esperit del temps. Si els primers són 
hereus dels plantejaments dels arquitectes que a la dèca-
da dels cinquanta creien que l’administració havia de po-
tenciar l’escultura pública, perquè era una manera d’ins-
truir i de culturitzar una societat rebeca als moviments 
d’avantguarda, els segons són fills dels propòsits estètics 
de la generació dels seixanta. Creuen que, en una societat 
més atenta a la base que no pas al vèrtex de la piràmide, 
l’art concebut com a monument no deixa d’ésser una im-
posició encoberta dels interessos dels grups de pressió. Si 
l’art veritable sempre és crític, aquests artistes ho són do-
blement: critiquen la suposada “criticitat” moralitzadora 
de l’art perquè la consideren una posició de força. Això 
dit, aquests artistes no renuncien pas a intervenir en l’es-
pai urbà. Si es neguen a construir “objectes” artístics a la 
via pública, perquè siguin contemplats, és perquè volen 
obres que siguin viscudes, de caràcter lúdic; que obli-
guin els receptors a participar-hi activament, a ésser els 
protagonistes d’una mena de happening, a potenciar el 
valor dels sentits com a força revolucionària.

També els arquitectes urbanistes discuteixen la inter-
venció artística al carrer: o bé perquè veuen l’objecte ar-
tístic com un artefacte aïllat, que els polítics els imposen 
com a element decoratiu i que acaba forçant un conjunt 
(per exemple, quan una escultura serveix per dissimular 
un nyap urbanístic), o bé perquè l’actuació proposada 
pels artistes envaeix llur camp competencial amb pro-
postes utòpiques, antiurbanístiques. Després encara hi 
ha la qüestió populista: el dret de la població de reclamar 
obres que li siguin agradoses. 

Si l’escultura pública és avui vivament debatuda és 
perquè, darrerament, se n’ha abusat fins a fer-ne una 
moda banalitzadora. Ara, que s’hagi fet molt mala escul-
tura pública no vol pas dir que aquesta no tingui sentit. 
També es fa molt mala arquitectura al món i no per això 
els bons arquitectes deixen d’aplicar-se a fer-ne de bona. 
Aquests darrers anys no hi hagut ciutat o poble que no 
hagi tingut un responsable polític amb ganes d’obsequi-
ar els seus conciutadans amb alguna obra d’art al carrer. 
Molts consistoris han volgut marcar els límits del muni-

Ya hace años que la escultura pública es 
objeto de debate entre artistas, arquitectos 
y políticos, y que se discute su sentido y 
función en seminarios y simposios. Entre los 
artistas se observan, como mínimo, un par 
de posiciones frontalmente contrapuestas: la 
de quienes entienden que la obra de arte de 
la calle debe realizarse para ser contempla-
da al modo tradicional (por novedosa que 
sea su forma), pero con poder de despertar 
emoción, y la de quienes piensan que la 
monumentalización, inevitable en este tipo 
de obras, va contra el espíritu del tiempo. Si 
los primeros son herederos de los plantea-
mientos de los arquitectos que en la década 
de los cincuenta creían que la administración 
debía potenciar la escultura pública, porque 
era una forma de instruir y de culturizar 
una sociedad reacia a los movimientos 
vanguardistas, los segundos son hijos de los 
propósitos estéticos de la generación de los 
sesenta. Creen que, en una sociedad más 
atenta a la base y no tanto al vértice de la pi-
rámide, el arte concebido como monumento 
no deja de ser una imposición encubierta de 
los intereses de los grupos de presión. Si el 
arte verdadero siempre es crítico, estos artis-
tas lo son doblemente: critican la supuesta 
“criticidad” moralizadora del arte porque la 
consideran una posición de fuerza. Aun así, 
estos artistas no renuncian a intervenir en 
el espacio urbano. Si se niegan a construir 
“objetos” artísticos en la vía pública para 
ser contemplados es porque quieren obras 
que sean vividas, de carácter lúdico; que 
obliguen a los receptores a interactuar con 
ellas, a ser los protagonistas de una especie 
de happening, a potenciar el valor de los 
sentidos como fuerza revolucionaria.

También los arquitectos urbanistas discuten 
la intervención artística callejera: bien por-
que ven el objeto artístico como un artefacto 
aislado que los políticos les imponen como 
elemento decorativo y que acaba forzando 
un conjunto (por ejemplo, cuando una escul-
tura sirve para disimular un churro urbanísti-
co), bien porque la actuación propuesta por 
los artistas invade su campo competencial 
con propuestas utópicas, antiurbanísticas. 
Después tenemos aún la cuestión populista: 
el derecho de la población a reclamar obras 
que les gusten.

Si la escultura pública es hoy vivamente 
debatida es porque últimamente se ha 
abusado de ella hasta convertirla en una 
moda banalizadora. No obstante, que se 
haya hecho muy mala escultura pública no 
significa que ésta no tenga sentido. También 
se hace muy mala arquitectura en el mundo 
y no por ello los buenos arquitectos dejan de 
aplicarse para hacer bien su trabajo. En estos 
últimos años no ha habido ciudad o pueblo 
que no haya tenido un responsable político 
con ganas de obsequiar a sus conciudadanos 

For years now public sculpture has been 
the subject of debate among artists, 
architects and politicians, and its sense 
and function are discussed at seminars and 
symposiums. Among artists, at least two 
directly opposing positions can be seen: 
those who understand that street art has 
to be designed to be contemplated in the 
traditional way (however innovative its 
form may be), but with the power to arouse 
emotion, and those who find that monu-
mentalization, inevitable in such work, goes 
against the spirit of the times. If the former 
are heirs to the ideas of the fifties architects 
who thought the administration should 
promote public sculpture, as a way to teach 
and culturally enlighten a society averse 
to avant-garde movements, the latter are 
the children of the aesthetical aims of the 
sixties generation. They think that, in a 
society more attentive at the base than at 
the top of the pyramid, art conceived as 
a monument still means the undercover 
imposition of pressure-group interests. 
If true art is always critical, these artists 
are doubly so: they criticise the supposed 
moralising “criticality” of art because they 
consider it a position of strength. However, 
these artists never reject a chance to inter-
vene in the urban space. If they refuse to 
build artistic “objects” for contemplation in 
public places, it is because they want works 
that are experienced, in a recreational way; 
works that force receptors to actively par-
ticipate, to be the protagonists of a kind of 
happening, to strengthen the value of the 
senses as a revolutionary force.

Urban planning architects also discuss 
artistic intervention in streets; either 
because they see artistic objects as isolated 
artefacts, which politicians impose upon 
them as a decorative element and which 
end up forcing an ensemble (for example 
when a sculpture serves to hide an urban 
design blunder) or alternatively because the 
artists’ proposed action invades their field 
of competence with utopian, anti-urban 
planning proposals. Then we still have the 
populist issue: the people’s right to demand 
works they like. 

If public sculpture is intensely debated 
today it is because, recently, it has been 
abused to the point of converting it into 
trivialising fashion. However, while there 
may have been plenty of poor public 
sculpture, that does not mean that it makes 
no sense. There is much poor architecture 
in the world, but that does not mean good 
architects stop applying themselves to 
producing good architecture. In recent 
years, there has not been a single town or 
village lacking some political authority who 
wanted to give their fellow citizens a work 
of art in the street. Many councils have tried 

Does public sculpture still 
make sense?

1
Antoni Llena,
David i Goliat.
Vila Olímpica, 
Barcelona



22 editorial  |  23

cipi adornant-ne els rond-points amb alguna intervenció 
artística. S’han fet, doncs, equivocadament, escultures 
a dojo que responien a criteris incorrectes; criteris que 
han acabat en nyaps redoblats: artístics i urbanístics. Po-
dem demanar-nos: una escultura pot, tota sola, redimir 
un projecte equivocat? El redimiria, si l’obra d’art en 
qüestió tingués categoria estètica? Potser sí, encara que 
sospito que no. I és que l’art de carrer (com el de museu) 
no pot ésser mostrat com un estirabot, com un fet aïllat. 
Necessita un coixí, un espai que li permeti de projectar 
naturalment l’esperit que l’informa. Aquest coixí, l’han 
de fer els arquitectes, que no han pas de combregar amb 
l’obra escultòrica amb què els toca de pugnar (a voltes, 
ingratament), sinó saber resoldre amb intel·ligència, ur-
banísticament bé, el conflicte que l’artista ha entaulat.

Però, tornem al debat apuntat més amunt: com ha d’és-
ser avui l’art de carrer? Quins criteris son més vàlids: els 
dels artistes que proposen l’obra, podríem dir-ne “passiva” 
(la que reclama contemplació), o bé els dels que convertei-
xen la creació en un lloc de participació forçada? L’art mo-
numental, o el camuflat? El que tendeix a automitificar-se 
o el que no? Diria que tots els criteris són vàlids. A la ciutat 
de Barcelona hi ha un ventall d’actuació artística al carrer 
tan ample i de tanta qualitat que posa en entredit totes les 
discussions bizantines que s’hi refereixen. La cosa impor-
tant és la qualitat de l’obra i la justesa de l’entorn. És a dir: 
art i arquitectura. Exemples: l’escultura del parc de la Pal-
mera, de Richard Serra, és, per si sola, una perfecta actu-
ació urbanística; l’escultura-parc de l’estació del Nord, de 
Beverly Pepper, és una onada que ens convida a transitar, 
una escultura passeig; la intervenció soterrada de la fi del 
passeig de Joan de Borbó, de Mario Merz, es pot contra-
posar a la monumental escultura de Joan Miró, “Dona i 
ocell”, del parc de l’Escorxador. Una obra, aquesta, que 
ens monumentalitza gràcies a la dimensió poètica amb 
què reclama la nostra atenció, i que ens fa veure que entre 
aquesta i la intervenció pràcticament invisible de Merz 
no hi ha gens de conflicte. Com tampoc no n’hi ha entre 
l’antimonument de Rebecca Horn, clavat a la sorra de la 
Barceloneta, i la monumental apoteosi del “Núvol i cadira” 
que corona la Fundació Tàpies; o contrastar l’escultura 
gegantina de la Vall d’Hebron, de Claes Oldenburg, que 
amablement distribueix la circulació, amb el cop de puny 
d’Eduardo Chillida al parc de la Creueta del Coll, que els 
arquitectes tan bé han sabut amorosir fent que es reflectís 
narcisísticament a la superfície de l’aigua. No calen pas 
més exemples per concloure que totes les concepcions en 
litigi són vàlides, sempre que siguin de qualitat i trobin 
l’espai just.

con alguna obra de arte pública. Numerosos 
consistorios han querido marcar los límites 
del municipio adornando sus rotondas con 
alguna intervención artística. Se han realizado, 
pues, equivocadamente, esculturas a porrillo 
que respondían a criterios incorrectos, criterios 
que han desembocado en churros redo-
blados: artísticos y urbanísticos. Podemos 
preguntarnos: ¿puede una escultura, en 
solitario, redimir un proyecto equivocado? ¿Lo 
redimiría, si la obra de arte en cuestión tuviera 
categoría estética? Quizás sí, aunque sospecho 
que no. Y es que el arte de la calle (como el del 
museo) no puede ser mostrado como un des-
propósito, como un hecho aislado. Necesita 
un cojín, un espacio que le permita proyectar 
naturalmente el espíritu que lo informa. Este 
cojín deben suministrarlo los arquitectos, 
que no tienen por qué comulgar con la obra 
escultórica con la que deben pugnar (a veces, 
ingratamente), sino que deben aplicarse a re-
solver con inteligencia, urbanísticamente bien, 
el conflicto que el artista ha entablado.

Volvamos al debate apuntado más arriba: 
¿cómo debe ser hoy el arte callejero? ¿Qué 
criterios son más válidos: los de los artistas que 
proponen la obra, podríamos decir “pasiva” 
(la que reclama contemplación), o bien los de 
quienes convierten la creación en un lugar de 
participación forzada? ¿El arte monumental 
o el camuflado? ¿El que tiende a automitifi-
carse o el que no? Diría que todos los criterios 
son válidos. En la ciudad de Barcelona hay 
un abanico de actuación artística callejera 
tan amplio y de tanta calidad que pone en 
entredicho todas las discusiones bizantinas 
que se refieren a ella. Lo importante es la 
calidad de la obra y lo idóneo del entorno. Es 
decir, arte y arquitectura. Ejemplos: la escultura 
del parque de la Palmera, de Richard Serra, es, 
por sí sola, una perfecta actuación urbanística; 
la escultura-parque de la estación del Norte, 
de Beverly Pepper, es una ola que nos invita 
a transitar, una escultura paseo; la interven-
ción soterrada del final del paseo de Juan de 
Borbón, de Mario Merz, puede contraponerse 
a la monumental escultura de Joan Miró, “Dona 
i ocell”, del parque del Escorxador. Obra esta 
última que nos monumentaliza gracias a la 
dimensión poética con que reclama nuestra 
atención, y que nos hace ver que entre ésta y la 
intervención prácticamente invisible de Merz 
no se plantea conflicto alguno. Como tampoco 
lo hay entre el antimonumento de Rebecca 
Horn, clavado en la arena de la Barceloneta, y 
la monumental apoteosis de “Núvol i cadira” 
que corona la Fundació Tàpies; o contrastar 
la gigantesca escultura de Vall d’Hebron, de 
Claes Oldenburg, que amablemente distribuye 
la circulación, con el puñetazo de Eduardo 
Chillida en el parque de la Creueta del Coll, que 
los arquitectos han sabido suavizar tan bien 
haciendo que se reflejara narcisistamente en la 
superficie del agua. No hacen falta más ejem-
plos para concluir que todas las concepciones 

to mark their municipality’s limits by adorn-
ing roundabouts with artistic interven-
tions. So sculptures galore been produced 
responding to mistaken criteria, which has 
led to dual – artistic and urban – blunders. 
We could ask ourselves: can a sculpture, 
alone, redeem a mistaken project? Would 
it redeem it if the work of art involved 
had aesthetic class? Perhaps, although I 
suspect not. The fact is that art on the street 
(like museum art) cannot be shown as an 
absurdity, as an isolated event. It needs a 
cushion, a space that allows it to project the 
spirit that informs it naturally. This cushion 
has to be provided by architects. They do 
not have to sympathise with the sculp-
tural work they have to tackle (sometimes, 
thanklessly), but they need to know how to 
resolve the conflict set up by the artist, in 
an intelligent and urbanistically correct way.

Going back to the debate mentioned above: 
what should street art be like today? Which 
criteria are most valid? Those of artists 
proposing a work we could call “passive” 
(requiring contemplation)? Or of those who 
convert creation into a place of forced par-
ticipation? Monumental art or camouflaged 
art? Art that tends to self-mythicize or not? I 
would say all criteria are valid. In Barcelona 
there is such a broad, range of quality 
artistic action on the city’s streets that it calls 
into question the hair-splitting discussions 
referring to it. The important points are the 
work’s quality and the setting’s suitability. 
In other words: art and architecture. For 
example: the sculpture in the Parc de la 
Palmera, by Richard Serra, is, in its own right, 
a perfect urban design action; the sculpture-
park at Estació del Nord, by Beverly Pepper, 
is a wave that invites us to pass, a walkway 
sculpture; the underfoot intervention at the 
end of Passeig de Joan de Borbó, by Mario 
Merz, can be set against the monumental 
sculpture by Joan Miró, “Dona i ocell” (Wom-
an and Bird), in the Parc de l’Escorxador. 
The latter is a work that monumentalises us 
thanks to the poetic dimension with which it 
demands our attention. It makes us see that 
between this and the practically invisible 
intervention of Merz there is no conflict at 
all. There is none either between the anti-
monument by Rebecca Horn, driven into the 
sand of the Barceloneta, and the monumen-
tal apotheosis of “Núvol i cadira” (Cloud and 
Chair) that crowns the Fundació Tàpies; or 
contrasting the gigantic sculpture of Vall 
d’Hebron, by Claes Oldenburg, which kindly 
distributes the traffic, with Eduardo Chillida’s 
punch at Parc de la Creueta del Coll, which 
architects ably softened by making it narcis-
sistically reflect itself on the water’s surface. 
Further examples are not necessary to 
conclude that all conceptions in dispute are 
valid, providing that they are of quality and 
find the right space.

JA
U

M
E 

O
RP

IN
EL

L

JA
U

M
E 

O
RP

IN
EL

L

JA
U

M
E 

O
RP

IN
EL

L

2
Richard Serra,
Escultura del Parc de 
la Palmera

3
Joan Miró,
Dona i ocell

4
Mario Merz,
Intervenció al 
passeig Joan de 
Borbó

2 3 4



22 editorial  |  23

Mirant-ho a la inversa: com ha d’actuar l’artista convi-
dat a intervenir en un lloc ja formalitzat? Crec que l’úni-
ca opció que té, abans de pensar a fer res, és de deixar-se 
posseir pel lloc. Esperar que l’espai sensible li suggereixi, 
sensiblement, allò que aquest reclama (ni que sigui per 
ésser contradit). Segons el filòsof francès Jacques Ran-
cière, l’art és un pensament no pensat, un pensar que 
precedeix al raonament, que pertany a l’espai de la cosa 
sensible. És difícil de saber amb exactitud la dimensió 
d’aquesta proclama del filòsof, encara que em sembla 
que deu voler dir que l’art no és pas el resultat d’un rao-
nament, sinó d’un neguit. Que, al cap i la fi, l’obra és un 
pensament que s’imposa. Que la conceptualització de la 
idea es fa a posteriori. La sentència del filòsof, al meu en-
tenent, ve a coincidir amb el famós aforisme de Picasso: 

“L’artista no cerca, troba”. Es deixa prendre.
Confesso que amb les meves intervencions artístiques 

a l’espai públic de Barcelona m’he deixat sensibilitzar, 
neguitejar, pel lloc. Quan vaig projectar el “David i Go-
liat” de la Vila Olímpica l’única cosa que m’inquietava 
era com podia intervenir en un espai amb dos gratacels i 
una xemeneia gegantina que marcaven, a dreta i esquer-
ra, una verticalitat brutal, i de rerefons, una gran font 
que barrava tota possibilitat d’actuació horitzontal. Per 
a mi, la solució únicament podia consistir a intervenir al 
cel, és a dir, a obligar l’espectador a aixecar el cap perquè 
pogués contemplar l’obra aïllada dels elements distorce-
dors que l’envolten. Calia trobar, després, un punt fort 
que centrés l’atenció de l’espectador en aquesta direcció, 
que es va materialitzar en una màscara flotant en l’ai-
re. La paraula màscara vol dir, en grec, persona i, fent 
un homenatge a la persona en sentit ample, la dimensió 
ètica que sempre he volgut tenir a l’hora de fer art res-
tava salvada. La màscara pot ésser també una carota, un 
objecte que suggereix comicitat (una comicitat que les 
formes gracioses dels tubs que la sostenen volen emfa-
titzar), i amb la comicitat suggerida, vaig mirar de diluir 
tota pretensió de monumentalitat arrogant.

 En l’actuació a la Casa de la Ciutat de Barcelona em 
vaig trobar amb un espai molt ingrat. Com intervenir 
en un celobert que té una planta de cinc metres per deu 
i una alçada de cinc pisos? El neguit que m’inspirava 
aquell buit em va dictar una obra que el potenciés: que 
fos aquesta sensació de vertigen la que finalment donés 
la unitat necessària al conjunt de la peça; que fos possible 
de tenir-ne una comprensió general amb la visió frag-
mentada de cada un dels finestrals de l’edifici. El títol, 

“Preferiria no fer-ho”, manllevat de Herman Melville, va 
venir després. La història de “Bartleby, l’escrivent”, el 

en litigio son válidas, siempre que sean de 
calidad y encuentren su espacio justo.

Mirándolo al revés: ¿cómo debe actuar el 
artista invitado a intervenir en un lugar ya 
formalizado? Creo que la única opción que 
tiene, antes de pensar en hacer algo, es 
dejarse poseer por el lugar. Esperar que el 
espacio sensible le sugiera, sensiblemente, 
aquello que reclama (aunque sólo sea para 
ser contradicho). Según el filósofo francés 
Jacques Rancière, el arte es un pensamien-
to no pensado, un pensar que precede al 
razonamiento, que pertenece al espacio 
de lo sensible. Resulta difícil saber con 
exactitud la dimensión de esta proclama del 
filósofo, aunque me parece que debe querer 
decir que el arte no es el resultado de un 
razonamiento, sino de una inquietud. Que, al 
fin y al cabo, la obra es un pensamiento que 
se impone. Que la conceptualización de la 
idea tiene lugar a posteriori. La sentencia del 
filósofo, a mi entender, viene a coincidir con 
el famoso aforismo de Picasso: “El artista no 
busca; encuentra”. Se deja tomar.

Confieso que con mis intervenciones artísticas 
en el espacio público de Barcelona me he 
dejado sensibilizar, desazonar, por el lugar. 
Cuando proyecté el “David y Goliat” de la Villa 
Olímpica, lo único que me inquietaba era 
cómo podía intervenir en un espacio con dos 
rascacielos y una chimenea gigantesca que 
marcaban, a derecha e izquierda, una vertica-
lidad brutal, y de trasfondo, una gran fuente 
que cerraba cualquier posibilidad de actua-
ción horizontal. Para mí, la solución sólo podía 
consistir en intervenir en el cielo, es decir, 
obligar al espectador a levantar la cabeza para 
que pudiera contemplar la obra aislada de los 
elementos distorsionadores que la rodean. 
Había que encontrar, acto seguido, un punto 
fuerte que centrara la atención del espectador 
en esa dirección, que se materializó en una 
máscara flotando en el aire. La palabra más-
cara significa, en griego, persona, y, haciendo 
un homenaje a la persona en sentido amplio, 
la dimensión ética que siempre he querido 
tener a la hora de hacer arte quedaba salvada. 
La máscara puede ser también una careta, un 
objeto que sugiere comicidad (una comicidad 
que las graciosas formas de los tubos que 
la sostienen pretenden enfatizar), y con la 
comicidad sugerida, intenté diluir cualquier 
pretensión de arrogante monumentalidad.

En la actuación en el Ayuntamiento de 
Barcelona me encontré con un espacio muy 
ingrato. ¿Cómo intervenir en un patio de lu-
ces que tiene una planta de cinco metros por 
diez y una altura de cinco pisos? La desazón 
que me inspiraba aquel vacío me dictó una 
obra que lo potenciara: que fuera esa sensa-
ción de vértigo la que finalmente confiriera 
la unidad necesaria al conjunto de la pieza; 
que fuera posible captar una comprensión 

Looking at it another way: when invited to 
intervene in an already formalised place, 
how should artists act? I think their only op-
tion, before thinking about doing anything, 
it to let themselves be possessed by the 
space. To wait for the sensitive space to 
sensitively suggest what it requires (even if 
only in order to be contradicted). According 
to French philosopher Jacques Rancière, art 
is a thought not thought, a thinking that 
precedes reasoning, that belongs to the 
space of what is sensitive. It is difficult to be 
certain of the dimension of this philoso-
pher’s discourse, but it seems to me that 
he must mean that art is not the result of 
reasoning, but of preoccupation. That, in 
the end, the work is a thought that imposes 
itself. That the conceptualisation of the idea 
takes place subsequently. The philosopher’s 
words, as I understand them, coincide with 
Picasso’s famous aphorism, that as an artist: 
“The artist does not seek; he finds.” He lets 
himself be taken.

I confess that with my artistic interventions 
in Barcelona’s public space I have allowed 
myself to be sensitised, preoccupied, by the 
place. When I planned “David i Goliat” at the 
Olympic Village, the only thing that worried 
me was how to intervene in a space with 
two skyscrapers and a gigantic chimney 
that marked, on the right and left, a brutal 
verticality, and as backdrop, a large fountain 
that barred all possibility of horizontal 
action. In my view, the solution could only 
be to intervene in the sky, in other words, to 
make spectators lift their heads to be able 
to contemplate the work in isolation from 
the distorting elements surrounding it. 
Next it was necessary to find a strong point 
that centred the spectator’s attention in 
this direction, which materialised as a mask 
floating in the air. Màscara means person in 
Greek, and by paying tribute to the person 
in the broadest sense, the ethical dimension 
that I always seek in my art was safeguard-
ed. It can also be a face mask, an object 
suggesting comicality (which the fun forms 
of the tubes holding it up aim to empha-
sise), and with this suggested comicality, I 
tried to dilute any pretensions of arrogant 
monumentality.

With the work at the Casa de la Ciutat de 
Barcelona I found myself with a very unre-
warding space. How does one intervene in 
a light well that covers a surface area of five 
by ten metres and is five storeys high? The 
preoccupation which that hollow inspired 
in me dictated a work that would empha-
size it: that sensation of vertigo would 
finally provide the entire piece with the 
necessary unity; it had to be possible to get 
a general comprehension of it with a frag-
mented vision from each of the building’s 
windows. The title, “Preferiria no fer-ho” 

JA
U

M
E 

O
RP

IN
EL

L

JA
U

M
E 

O
RP

IN
EL

L

JA
U

M
E 

O
RP

IN
EL

L

5
Beverly Pepper,
Escultura al Parc de 
l’Estació del Nord

6
Antoni Tàpies,
Núvol i cadira

7
Rebeca Horn,
Intervenció a la platja 
de la Barceloneta

5 6 7



24 editorial  |  25

JA
U

M
E 

O
RP

IN
EL

L

9
JA

U
M

E 
O

RP
IN

EL
L

8
JA

U
M

E 
O

RP
IN

EL
L

10



24 editorial  |  25

funcionari fantasmal que l’autor perfila al conte fou la 
guinda que aportà la ironia que la meva obra reclamava. 
Podria adduir més exemples de com he mirat de resoldre 
el conflicte d’incidir en un espai urbà o arquitectònic 
definit. Podria parlar encara de la meva intervenció a la 
façana lateral del Corte Inglés de la plaça de Francesc 
Macià, o del projecte de monument als Castellers, previst 
de situar aviat dins l’entorn del mercat de Santa Cate-
rina, però no crec que calgui allargar més aquest punt. 
Per acabar sols repetiré que, a l’hora de projectar totes 
aquestes obres, l’única cosa que he fet ha estat d’escoltar 
allò que el lloc m’ha dit i permès de fer. Crec, sincera-
ment, que aquesta és l’única manera correcta d’incidir 
estèticament en l’espai urbà. 

Abans d’acabar, una pinzellada. Mentre els escultors 
anem esfullant la margarida, els arquitectes s’han posat 
a fer, ben desacomplexadament, d’escultors. Com pot un 
escultor competir amb la torre Agbar o amb el Guggen-
heim de Bilbao? Quin escultor tindria la possibilitat de 
fer una obra d’un cost semblant? Qui pagaria tal deliri? 
Doncs bé, resulta que els arquitectes estrella troben cli-
ents que els paguen els problemes superflus que les seves 
estructures generen en l’afany de voler fer de l’arquitec-
tura una obra escultòrica. I és que els clients han desco-
bert que els arquitectes són, avui, més eficaços que no els 
publicistes. Els nous monuments arquitectònics magni-
fiquen una marca; fan conèixer al món l’existència d’una 
institució i la prestigien amb més eficàcia que no pas una 
campanya publicitària de pressupost milionari.

A banda d’això, hi ha un factor nou que ajuda a enten-
dre el gust per aquesta arquitectura-escultura: les noves 
tecnologies, que permeten de dur a terme coses que els 
sistemes tradicionals feien impensables. És ben com-
prensible, doncs, que els arquitectes no vulguin renun-
ciar a la llaminadura de poder fer filigranes estilístiques 
amb els mitjans que el temps els ha posat a l’abast. Però, 
voler fer arquitectura com si fos escultura no ha pervertit 
l’una i banalitzat l’altra? Si, com sembla, la cultura del 
moment ens obliga a transitar per espais transversals, a 
difuminar fronteres, potser caldria reivindicar la sen-
tència de Paul Célan: “Sóc més jo, si tu ets més tu”. Val a 
dir, és bo de recordar que és més saludable la tensió entre 
disciplines que no pas l’aiguabarreig. s

Antoni Llena

general de la misma con la visión fragmen-
tada desde cada uno de los ventanales del 
edificio. El título, “Preferiría no hacerlo”, que 
tomé prestado de Herman Melville, vino des-
pués. La historia de “Bartleby, el escribiente”, 
el funcionario fantasmal que el autor perfila 
en el cuento, fue la guinda que aportó la 
ironía que mi obra reclamaba. Podría aducir 
más ejemplos de cómo he intentado resolver 
el conflicto de incidir en un espacio urbano 
o arquitectónico definido. Podría hablar aún 
de mi intervención en la fachada lateral de El 
Corte Inglés de la plaza de Francesc Macià, o 
del proyecto de monumento a los castellers, 
que se prevé situar pronto en el entorno del 
mercado de Santa Caterina, pero no creo que 
sea necesario alargar más este punto. Para 
acabar, sólo repetiré que, en el momento de 
proyectar todas estas obras, lo único que he 
hecho ha sido escuchar lo que el lugar me ha 
dicho y permitido hacer. Creo, sinceramente, 
que esta es la única forma correcta de incidir 
estéticamente en el espacio urbano.

Antes de acabar, una pincelada. Mientras los 
escultores vamos deshojando la margarita, los 
arquitectos se han puesto a hacer de escultores 
sin tapujos. ¿Cómo puede un escultor competir 
con la torre Agbar o con el Guggenheim de 
Bilbao? ¿Qué escultor tendría la posibilidad 
de realizar una obra de un coste semejante? 
¿Quién pagaría tal delirio? Pues bien, resulta 
que los arquitectos estrella encuentran clientes 
que les pagan los problemas superfluos que 
sus estructuras generan en el afán de querer 
hacer de la arquitectura una obra escultórica. Y 
es que los clientes han descubierto que los ar-
quitectos son, hoy por hoy, más eficaces que los 
publicistas. Los nuevos monumentos arquitec-
tónicos magnifican una marca; dan a conocer 
al mundo la existencia de una institución y la 
prestigian con mayor eficacia que una campaña 
publicitaria de presupuesto millonario.

Por lo demás, existe un nuevo factor que 
contribuye a entender el gusto por esta arqui-
tectura-escultura: las nuevas tecnologías, que 
permiten llevar a cabo cosas que los sistemas 
tradicionales hacían impensables. Resulta bien 
comprensible, pues, que los arquitectos no 
quieran renunciar a la golosina de poder hacer 
filigranas estilísticas con los medios que el tiem-
po ha puesto a su alcance. No obstante, querer 
hacer arquitectura como si fuera escultura, ¿no 
ha pervertido a la una y banalizado a la otra? 
Si, como parece, la cultura del momento nos 
obliga a transitar por espacios transversales, 
a difuminar fronteras, quizás sería preciso 
reivindicar la sentencia de Paul Célan: “Soy más 
yo, si tú eres más tú”. Es bueno recordar que es 
más saludable la tensión entre disciplinas que 
la mezcolanza. s

Antoni Llena 
Traducido por Jordi Palou

(I’d rather not do it) loaned from Herman 
Melville, came later. The tale of “Bartleby, 
the scribe”, the ghostly public servant that 
the author profiles was the cherry that 
brought the irony that my work demanded.

I could provide more examples of how I 
have sought to resolve the conflict when 
influencing a defined urban or architectural 
space. I could add my intervention on the 
side façade of El Corte Inglés in Plaça Franc-
esc Macià, or the project for the monument 
to the Castellers (human towers), planned 
to be sited in the area of the Santa Caterina 
market soon, but I don’t think it is necessary 
to stretch this point further. To finish, I will 
just repeat that, when planning all these 
works, all I did was listen to what the place 
said to me and allowed me to do. I sincerely 
believe that this is the only correct way of 
making an aesthetic impact on the urban 
space. 

Just a few words before I finish. While we 
sculptors pluck the petals off daisies, the 
architects have openly set about acting 
as sculptors. How can a sculptor compete 
with the Agbar tower or the Guggenheim in 
Bilbao? What sculptor would have the pos-
sibility of producing a work with that kind 
of cost? Who would pay for such flights of 
fancy? Well, it turns out that star architects 
find clients who pay for the superfluous 
problems their structures generate, with a 
desire to make architecture into a sculptural 
work. And their clients have discovered that 
these days, architects are far more effec-
tive than publicists. The new architectural 
monuments magnify a brand; they make 
the world aware of an institution’s existence 
or enhance it more effectively than a mil-
lion-dollar budget advertising campaign.

There is an additional factor that helps 
understand the taste for this architecture-
sculpture: new technologies, which allow 
things to be done that were unthinkable 
with traditional systems. It is therefore 
very understandable that architects are 
not inclined to give up the temptation of 
being able to do fancy stylistic stuff with 
the resources time has placed within their 
reach. But, hasn’t wanting to make architec-
ture into sculpture, perverted the one and 
trivialised the other? If, as it seems, the cul-
ture of the times forces us to pass through 
transversal spaces and to diffuse frontiers, 
perhaps it would be necessary to remember 
Paul Celan’s words: “I am more me, if you 
are more you.” It is worth remembering that 
tension between disciplines is healthier 
than mixing them. s

Antoni Llena 
Translated by Debbie Smirthwaite

JA
U

M
E 

O
RP

IN
EL

L

8
Antoni Llena,
Projecte de 
monument als 
Castellers, Mercat de 
Santa Caterina

9
Claes Oldemburg,
Escultura a la Vall 
d’Hebron

10
Antoni Llena,
Intervenció a la 
Casa dela Ciutat, 
Barcelona

11
Eduardo Chillida,
Escultura al Parc de 
la Creueta del Coll

12
Antoni Llena,
Intervenció a la 
façana lateral del 
Corte Inglés de la 
plaça Francesc Macià

11 12

JA
U

M
E 

O
RP

IN
EL

L


	Q_253 6
	Q_253 7
	Q_253 8
	Q_253 9
	Q_253 10
	Q_253 11

