Entrevista

xr 3

F

£

RESEARCH PRACTICE |

EMINIST

La antropologia de la
educacion y la etnografia
escolar tienen que ser claves
en una ciencia para la
sociedad.

Entrevista a Silvia Carrasco

RAUL HERNANDEZ VILLASOL!
0000-0001-9977-2411

Universitat Autdbnoma de Barcelona, Espafia

Resumen

revistes.uab.cat/periferia

Enero 2026

Para citar esta entrevista:

Hernandez Villasol, R. (2026). La
antropologia de la educacion y la etnografia
escolar tienen que ser claves en una ciencia

para la sociedad. Entrevista a Silvia
Carrasco. Periféria, revista de recerca i
formacié en antropologia, 30(2), 190-211,
https://doi.org/10.5565/rev/periferia.1068

Entrevistamos a Silvia Carrasco Pons, profesora de Antropologia en la Universitat

Autonoma de Barcelona, con motivo de su jubilacion tras 38 afios de servicio como

docente, investigadora, fundadora del grupo EMIGRA, vicedecana, vicerrectora,

catedratica acreditada, feminista y apasionada de la comunicacion. Nos centramos

en su trabajo en antropologia de la educacion y etnografia escolar, desde una

1 Raul Hernandez Villasol - raul.hernandez.villasol@uab.cat



https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.revistes.uab.cat/periferia
https://doi.org/10.5565/rev/periferia.1068
mailto:raul.hernandez.villasol@uab.cat

antropologia aplicada a las politicas publicas con especial enfoque en la poblaciéon
infantil y juvenil y las migraciones. Investigadora de multiples proyectos de impacto
y directora de 30 tesis doctorales, ofrece un testimonio de especial relevancia para
situar el estado de la antropologia de la educacién y senalar los retos a los que se

enfrenta la disciplina.

Palabras clave: Antropologia de la educacién; Etnografia; Desigualdades; Politicas

publicas; Migraciones; Feminismo.

Abstract: Anthropology of education and school ethnography must be key

elements in a science for society. Interview with Silvia Carrasco

We interviewed Silvia Carrasco Pons, professor of anthropology at the Autonomous
University of Barcelona, on her retirement after 38 years of service as a teacher,
researcher, founder of the EMIGRA group, vice dean, vice rector, full professor, and
a feminist, with a passion for communication. We focused on her work in the
anthropology of education and school ethnography, from an anthropology applied to
public policy with a special focus on children, young people and migration. A
researcher on multiple high-impact projects and supervisor of 30 doctoral theses, she
offers a particularly relevant testimony on the state of the anthropology of education

and the current challenges for the discipline.

Keywords: Anthropology of education; Ethnography; Inequalities; Public policy;

Migration; Feminism.

Pregunta: Profesora Silvia Carrasco, ante todo, agradezco mucho tu tiempo
para esta entrevista. Para abrir nuestra conversacion, me gustaria que me
explicaras équé es la Antropologia de la Educacion y cOmo surgio esta

disciplina?

Silvia Carrasco: La Antropologia de la Educacion es el estudio de los procesos de
transmision y adquisicion cultural entre generaciones. Estos procesos pueden estar
sistematizados a través de instituciones modernas, como la escuela —un dispositivo

relativamente reciente en la historia de la humanidad—, o mediante otros



mecanismos de ensefanza-aprendizaje mas informales, como la participacion

gradual y guiada de los menores en las actividades de los adultos.

Este campo se ha desarrollado, principalmente, a partir de investigaciones sobre
socializacion, especialmente desde enfoques comparativos entre culturas. Margaret
Mead fue una de sus pioneras. Posteriormente, los estudios se extendieron al &mbito
escolar, manteniendo siempre una estrecha relacién con las problematicas de

diversidad y desigualdad.

Para sintetizar, citaria la declaracion del Council on Anthropology and Education —
perteneciente a la American Anthropological Association—, donde esta especialidad
ha tenido mayor desarrollo. Segun este organismo, toda investigaciéon educativa debe
promover la justicia social en cualquier contexto de aprendizaje, poniendo el foco en

como esta condicionado por relaciones de poder, subordinacién o jerarquias.

P: écomo llegaste a la Antropologia de la Educacion a Espaifia y cOmo se cruzé

en tu trayectoria académica?

S.C.: La Antropologia de la Educacion aterriza en Espafia de la mano de las
migraciones internacionales; es practicamente indisociable. Con anterioridad, puedo
sefalar que, por un lado, en Granada, Javier Garcia Castano, y por otro en la
Universidad Autdnoma de Barcelona —en mi caso—, nos empezamos a interesar por
esta especialidad, que es eminentemente americana y la inici6 Margaret Mead,

aunque ella nunca hubiera hablado de Antropologia de la Educacion.

Nos interesaba, sobre todo, analizar cémo se produce la transmision y adquisicion
cultural en un contexto cultural moderno, complejo y cambiante. Hasta ese
momento, la Antropologia —de influencia briténica y boasiana, diria— se centraba en
las culturas como productos, no tanto en las culturas como procesos; en el sentido
de procesos de transmision y adquisicion. Cada cultura tiene una serie de logicas,
responde a constreflimientos de forma organizada, y puede comprenderse en ese

contexto.

Inicialmente tenia una vision muy presentista, poco histérica. Pero tanto en sentido
amplio —evolucién de la humanidad—, como en sentido inmediato —cémo las

culturas producen seres culturales que asumen esa segunda naturaleza que es la



cultura—, nos parecia fundamental. Es lo que nos hace humanos a cada persona
educada en cualquiera de las seis mil o mas culturas documentadas. Nos parecia
inaudito que ese foco no fuera central en la disciplina, dado que somos

eminentemente aprendices y creadores de cultura.

Poco después, y sin conexion previa, tanto Javier en Granada como yo en Barcelona
—por razones vinculadas a nuestras tesis doctorales— nos acercamos al tema. En su
caso, desde la Pedagogia; en el mio, como antropdloga, al estudiar como criaturas
de cuatro y cinco afos adquieren la cultura alimentaria. ¢éCémo podemos entender —
sabiendo que la cultura alimentaria es totalmente arbitraria, con tantas variantes
como culturas existen— que se eduque el gusto? ¢Qué produce placer o rechazo?
¢Cédmo seleccionan las culturas lo comestible? En nuestro caso, con influencia judeo-
cristiana; en otros, con diferentes tradiciones. ¢éComo se transmite esto? é¢Como se

ensena?

También me interesaba el componente social: écomo se hace en grupo? ¢éComo se
incorpora a alguien al goce alimentario y a todo lo que este vehicula? é¢Qué otros
significados —vinculos, pertenencia, emociones posteriores a la lactancia— entran en
juego? Este aprendizaje me fascind, especialmente en un momento en que estaba
muy problematizado: se asume que a los nifios "les gusta o no" ciertas cosas,
ignorando que en distintas culturas aprenden a valorar lo disponible. No hay nada
innato en el gusto: se aprende a desear lo accesible, lo que consumen los adultos de

referencia y lo que el contexto ecoldgico-cultural ofrece.

Esto me llevd directamente a otra pasidn: la educacion como dispositivo para superar
desigualdades. Al profundizar, descubri la Antropologia de la Educacién
estadounidense, justo cuando llegaban a Espafia los hijos de inmigrantes (principios
de los noventa). Vi como gran parte de esta especialidad —no toda— se habia
construido analizando como la "diversidad cultural" podia enmascarar desigualdades,
y cdmo la escuela las validaba. Era la misma funcidn reproductora que la sociologia
ya habia sefialado para las clases sociales, pero aplicada a diferencias culturales que

ademas hacian mas complejo y desbordaban el enfoque socioldgico.

Me sumergi en el tema porque explicaba algo que la Antropologia solia obviar: los
cambios y continuidades culturales. Tuve la inmensa suerte de obtener una beca

posdoctoral (1997-98) en la Universidad de California, donde trabajé con referentes



como John Ogbu (Berkeley) y Margaret Gibson (Santa Cruz). Alli lei toda la seccién
H de la biblioteca —la dedicada a Antropologia de la Educacion—, participé en

proyectos e hice mi primer trabajo de campo en California.

Al regresar, disefé una asignatura que fue el embrién de la Antropologia de la
Educacién aqui. Primero se llamé Diversidad Cultural, Desigualdad y Educacion —un

descriptor mas que un nombre—, y luego adopto su titulo actual.

P: Siguiendo con esta parte mas docente de tu trayectoria: cuando
comenzaste a impartir la asignatura sobre Antropologia de la Educacién en
la Universidad Auténoma de Barcelona, y posteriormente se afadio
Etnografia Escolar -otra materia fundamental para este campo-, épodrias
relatarnos como fue ese inicio? Estamos hablando de unos 30 afios de
desarrollo. éC6mo comenzod esa asignatura que dio pie a todo lo posterior?
éComo evolucion6? éComo has visto el desarrollo de las tematicas y retos de
esta disciplina a lo largo de estas tres décadas? éQué hallazgos has se han
producido en este camino? Y, para contextualizar la siguiente pregunta, éen
qué consiste exactamente la etnografia de la experiencia escolar y la

crianza?

S.C.: Al principio la asignatura se plante6 como una revision del trabajo hecho por
los clasicos hasta ese momento, al mismo tiempo que yo también estaba
consolidando mis primeros proyectos, disefiando mis primeras investigaciones en
Antropologia de la Educacién. Como te decia, esto coincidié en el tiempo con 1994,
cuando se aprobd el primer decreto de reagrupacion familiar para hijos de
inmigrantes, y las escuelas empezaron a recibir lo que llamé "alumnado inesperado”,
utilizando la metafora de Antonio Izquierdo sobre la "inmigracién inesperada" en

Espaniia.

Con esa inmigracion inesperada llegd a las escuelas un alumnado para el que el
profesorado no estaba preparado, ni profesional ni personalmente. De repente
surgieron muchas demandas de formacién para entender la diversidad cultural en el
contexto escolar. Esto ya tenia un recorrido de 60-70 afios en otros paises,
especialmente en Estados Unidos, Reino Unido y Francia, los tres grandes

productores de Antropologia y Sociologia de la Educacién. Esta situacion me permitid



investigar con perspectiva aplicada desde el primer momento. Habia mucha gente
comenzando sus masteres, donde también inclui una asignatura sobre Migraciones y
Educacion casi al mismo tiempo que en el grado de Antropologia. Asi se formd toda
una primera generacion interesada en hacer trabajos finales de master que luego

continuaron con tesis doctorales.

Estabamos generando conocimiento propio sobre un fendmeno nuevo en Cataluiia,
desarrollando especificamente la Antropologia de la Educacion aplicada a la
diversidad cultural no solo de clase sino de origen, mientras al mismo tiempo
formabamos al profesorado. Primero con un programa entre 1994-97, antes de mi
estancia en California, y luego con un segundo programa que me encargd
directamente por el Instituto de Ciencias de la Educaciéon de la Auténoma y la
Generalitat de Catalufia, para formar a todo el profesorado. Con esa primera
generaciéon de estudiantes de doctorado constituimos un equipo que hacia
simultdneamente formacion de formadores, investigacién basica (dirigiendo tesis
doctorales dentro de proyectos de investigacién, con la suerte de que casi todos los

que solicité me fueron concedidos) y asesoramiento institucional.

Hubo un boom, una efervescencia que, a diferencia de lo ocurrido en otros lugares
de Espafa, en nuestro caso tuvo una continuidad absoluta. De ese primer nucleo,
todos seguimos actualmente dedicados al tema. Muchos de aquellos primeros
estudiantes son ahora profesores universitarios, han desarrollado proyectos, dirigido
tesis en este campo... Hay una continuidad de mas de 30 anos. Esto se nota también
a nivel docente: pasamos de aquella primera asignatura "Diversidad, Desigualdad y
Educacion" a la Antropologia de la Educacién como materia obligatoria —iquién lo
hubiera imaginado!— y luego afiadimos Etnografia Escolar como optativa, que
siempre ha tenido mucha demanda porque los estudiantes que cursaban la

obligatoria mostraban gran interés y se quedaban con ganas de mas.

Ademas, tuvimos la inmensa suerte de que, con las migraciones de la globalizacion
—cuando Espana se convirtié realmente en pais receptor—, surgieron muchos
proyectos internacionales que querian analizar nuestro caso. En 2005 Espafia fue el
segundo pais del mundo en la recepcion neta de migrantes, solo después de Estados
Unidos. Esto generé un cambio social innegable, por lo que no habia proyecto
internacional que no buscara partners espafioles. Participamos en un macroproyecto

—el mas grande del mundo en su momento— que comparaba 5 estados americanos



con 5 paises europeos: The Children of Immigrants at School in the US and Western
Europe. Yo fui la partner espafiola entre los 10 participantes, trabajando con Margaret
Gibson, comparando California y Catalufia con otros casos. Una dimension

etnografica comparativa a gran escala, algo que trasladamos a todas las asignaturas.

Surgieron nuevas generaciones de antropdlogos interesados en el ambito y fuimos
diversificando las tematicas. Nos interesaban especialmente las desigualdades
educativas que se interpretaban como "los inmigrantes bajan el nivel" —un discurso
que lamentablemente sigue vigente cada vez que se publican evaluaciones
académicas en Catalufia, Espaina y otros lugares. Este planteamiento excluyente no
pone el foco en las desigualdades que sufren los hijos de inmigrantes y minorias
socioculturales porque no reciben la educaciéon que necesitan. Desde el principio fue

algo muy politico: habia que cambiar este discurso.
El campo se fue diversificando principalmente en tres dambitos:

1. La incorporacion del alumnado gitano. Llevamos a cabo proyectos y libros
pioneros analizando, por ejemplo, en qué condiciones podian darse
trayectorias de éxito en alumnos gitanos —el primer estudio mundial en este
sentido, luego replicado en Alemania y citado incluso en Estados Unidos—,
codirigido por José Eugenio Abajo y por mi. Lo sigue desarrollando Abel

Bereményi, con nuevos estudios y publicaciones de referencia internacional.

2. Un ambito imprescindible centrado en las practicas de crianza y la infancia y
la adolescencia como cultura y creadora de cultura, donde estarian, por

ejemplo, Marta Bertran, Raul Hernandez entre otros antropélogos.

3. El ambito de las migraciones, especializado por diferentes origenes, vy
atravesado por el género donde tenemos, sin duda, a Laia Narciso y Jordi

Pamies.

Todo ello sin olvidar otros ambitos muy relevantes como la antropologia linguistica
aplicada a la educacién, en el que contamos con el trabajo desarrollado por Charo
Reyes. O la estratificacion educativa en entornos rurales, con el de Santiago Prado,
o el papel de las familias, de Alejandro Paniagua; las cuestiones de conflicto y
mediacién, de Rita Villa; o bien las dindmicas educativas en la formacién profesional,

de Maria Josep Pérez Benavent.



Todo esto ha ido expandiéndose, consolidandose, creando una masa critica de gente
muy preparada con reconocimiento tanto a nivel estatal como internacional. Hemos
participado en todos los proyectos importantes europeos sobre el tema, porque las
migraciones de la globalizacién representan un fendmeno particular. Aunque nos
beneficiamos de toda la teoria previa sobre migraciones en educacion, las
migraciones globales lo cambiaron todo al introducir una precarizacion comudn donde
las distinciones entre nacionales/extranjeros o mayorias/minorias se difuminan. Esta
nueva fase del capitalismo condiciona los recursos educativos, haciendo el sistema
mas selectivo y profundizando en discursos discriminatorios que utilizan la escuela
para justificar una sociedad cada vez mas estratificada. Nuestro ultimo libro,
resefiado en Periféria?, es un compendio etnografico y tedrico de esta evolucion, con
aportaciones de trabajos colectivos y de mas tesis doctorales, como las de Alba

Castellsagué, Stefano Piemontese y Miquel Martorell.

P: Siguiendo en esta misma pregunta: écOmo han cambiado los estudiantes

en estos 30 anos?

S.C.: Bueno, mi experiencia es que desde el primer momento en que se planted
aquella primera asignatura de grado sobre diversidad e inclusion en la educacion, y
luego cuando introdujimos la materia de migraciones y educacion en el master, tenia
un gran numero de estudiantes que venian del ambito educativo y que luego se
incorporaban al grado de Antropologia, o que llegaban directamente a Antropologia
desde otros grados como Magisterio, Psicologia, Pedagogia, etcétera, o al master
directamente, para continuar después con la tesis doctoral. Estaban muy, muy
implicados en todos los niveles: el nivel etnografico, el politico, el intelectual, el de
asesoramiento... Formaron una masa critica que trabajaba desde la antropologia
basica y aplicada con un objetivo inequivoco: contribuir a reducir las desigualdades

y los prejuicios.

Esto ha ido cambiando, y en estos momentos, a causa de lo que considero una

derechizacion y una despolitizacion de la sociedad en general, también se ha

2 https://revistes.uab.cat/periferia/article/view/v29-n2-llamas



transformado el tipo de alumnado interesado en estas cuestiones. El perfil siempre
ha tenido un gran componente de personas procedentes de clases populares —no el
Unico, pero si significativo— o de gente progresista que realmente creia en la
educacidén como instrumento de transformacion social y superacién de desigualdades.
Es decir, gente que se acercaba por conviccién politica o por origen social, muy critica,

con planteamientos muy de izquierdas, de izquierda transformadora, diriamos.

Este perfil ha ido disminuyendo y ha dado paso, primero, a menos gente interesada
en formarse para investigar —si habia interés por formarse, pero no tanto para
continuar en la investigacién—. ¢Como te diria? Ahora mismo creo que estamos en
una especie de encrucijada donde hay mas interés por estudiarse a si mismos, por
analizar sus propias trayectorias. Ya no tanto por entender el aprendizaje de la
Antropologia de la Educacién como una herramienta de critica politica, de
asesoramiento, de formacién profesional para quienes trabajan directamente con el
alumnado mas vulnerable —o con todo el alumnado, en realidad—. Esta es la

cuestion.

Hay aspectos que incluso han desaparecido en la propia Sociologia de la Educacion,
con la que siempre hemos mantenido una relacion muy estrecha, hay que decirlo. De
hecho, afortunadamente, la Antropologia de la Educacion en Espana ha podido
publicar en revistas de Sociologia de la Educacién —porque no tenemos ni una sola
revista especifica de Antropologia de la Educacion; hubo varios intentos, pero no
cuajaron—. Siempre hemos participado, como masa critica, en congresos de
Sociologia de la Educacidon y en congresos sobre Migraciones, donde mas se ha
valorado nuestro trabajo sobre segundas generaciones, educacidon y género,

coincidiendo con profesionales y académicos de otras disciplinas.

Pero la propia Antropologia no le ha dado a la Antropologia de la Educacion el lugar
que merece, debido a un componente hasta cierto punto clasista, esa idea totalmente
falsa de que es algo meramente aplicado y que pertenece al ambito de la Pedagogia.
Es lo que me dijeron a mi la primera vez que anuncié que queria dedicarme a la
Antropologia de la Educacion: "Esto lo hacen los pedagogos". Fue en 1982, el mismo
ano en que John Ogbu publicaba articulos absolutamente fundamentales que siguen
siendo referencia hoy —y en Espafia me decian que eso era cosa de pedagogos—.
Luego se vio que no era asi, pero la Antropologia ha mantenido estas resistencias,

esta tendencia a hablar de la educacién superficialmente, sin profundizar, sin



interesarse desde la Antropologia con mayusculas por las aportaciones y por el
cambio de visiéon del mundo que ofrece la Antropologia de la Educacion. Algo que, en

mi opinion, representa un déficit enorme en nuestra disciplina.

P: A raiz de esto que decias sobre la introspeccion y esta nueva tendencia
entre los estudiantes, es cierto que ti has sabido encauzar este enfoque
hacia los objetivos fundacionales de la disciplina. En concreto, en tu
asignatura de Etnografia Escolar utilizabas la autoetnografia como primer
trabajo, como primera aproximacioén al campo. éPodrias explicarnos un poco

mas en qué consistia y por qué resulta tan innovador?

S.C.: Bueno, ahi hay que decir que a mi me encanta ver el proceso de ensefianza-
aprendizaje en mi alumnado. Y, efectivamente, eso es y ha sido reconocido como
innovador, porque yo partia de la base de que —y por eso me parece paraddjico que
la antropologia no se dé cuenta de este valor, la antropologia en general— se piense:
"bueno, fragmentamos por especialidades y estos se ocupan de la escuela". No, no
es eso, por supuesto que no. Para que esta actitud se transforme al abordar la
antropologia de la educacion, hay que analizar algo clave, algo tan obvio que esta
oculto a plena vista: que la mayor experiencia institucional y vital de cualquier
persona nacida en el siglo XXI es haber pasado por el sistema educativo obligatorio,

incluso desde antes de saber hablar con fluidez.

iObligatorio! Es el Unico ambito del Estado por el que todos los ciudadanos tienen
que pasar anos obligatoriamente, lo que les marcara profundamente —se les abren
o cierran puertas a nivel vital. éComo puede ser que este dispositivo estatal tenga
este peso y sea considerado una simple especialidad, cuando moldea nuestra vision
del mundo, del ser humano, de la inteligencia, de las capacidades? Un dispositivo
que legitima la reproduccién de la desigualdad, al difundir ideologia meritocratica tan
infiltrada en todas partes, esa idea de que todo el mundo llega si tiene "nature"
(talento innato) y "nurture" (las oportunidades de formacidon adecuadas), y luego ya
depende del esfuerzo personal. Estas ideologias educativas conservadoras son
cultural y politicamente especificas, pero se naturalizan incluso dentro de la

antropologia.



Y no vemos que lo que realmente marca la construccién del ser humano cultural en
el mundo actual, desde hace décadas, es el paso obligatorio por el sistema educativo.
¢Como puede ser esto una especialidad mas, fragmentada como los campos clasicos
—antropologia econdmica, sistemas de creencias, parentesco—? Esto lo marcé una
antropologia de otra época, la antropologia social britanica por un lado y la americana
por otro, que dividian los campos de otra manera, pero excluian justamente cémo se

producen los seres culturales.

¢Cémo puede ser que esto, como no forma parte de esos campos clasicos, se
considere simplemente una nueva especialidad y por tanto algo marginal? iNo, no!
Esto moldea absolutamente todo en el ser humano y funciona como un auténtico
reclutamiento politico, porque después la gente reproduce estas ideologias
educativas que le impiden ver la injusticia de las desigualdades, ya que solo las
entienden desde ese prisma meritocratico. Y bueno, por no hablar de otros usos aun
mas problematicos, porque como sabemos todo es susceptible de manipulacién
politica en todos los sentidos, pero es que incluso la izquierda mas transformadora a
veces no alcanza a comprender que el propio dispositivo educativo es el que mas

reproduce esas estructuras.

Se podria decir: "Bueno, esto ya lo explicé Pierre Bourdieu". Si, claro, por supuesto
que si, pero desde la antropologia podemos aportar muchisimo mas, podemos
enriquecer enormemente conceptos como el del habitus, por ejemplo. Sin embargo,
la antropologia no lo ve, simplemente no lo ve, y asi lo reduce a una especialidad

mas entre otras.
¢Como va a ser una especialidad mas? iSi es lo fundamental!

Para entender esto debemos hacer un ejercicio introspectivo antes de abordar los
contenidos: identificar qué "gafas" llevamos puestas, desde qué experiencia personal
analizamos este campo concreto. Porque debemos trabajar con esa doble mirada
antropoldgica: por un lado, convertir lo cotidiano en extrafio —ese proceso de
extrafiamiento ante el objeto de estudio, en este caso la educacién o la transmision
y adquisicion cultural—, como extrafiar algo que hemos asimilado desde los cuatro
meses en guarderias hasta los que estamos en la universidad, los que mas tiempo

hemos estado en estos dispositivos...



¢Como extrafarnos? Para realmente objetivar y analizar bien, posicionarnos bien,
con toda la distancia posible el objeto, como decia Lévi-Strauss, éloigner le régard,
alejar la mirada de lo que tenemos demasiado cerca. Y al mismo tiempo hacer el
camino contrario: ver hasta qué punto esa experiencia nos ha constituido como
observadores y participantes. Por muy entrenada que esté nuestra mirada
académica, sigue siendo la mirada de alguien formado por ese mismo sistema que
estudia. Entonces lo que hago es un ejercicio donde combino distintos analisis.
Bourdieu es fundamental, su trabajo sobre las formas del capital cultural, que,
aunque parezca chocante, para mi es antropologia en estado puro, antropologia
estricta esto de las formas del capital cultural, empezando por el capital incorporado
que es el que me interesa especialmente, ese que forma parte de nuestro propio ser
fisico y que determina tanto como miramos las cosas hasta coémo nos movemos, y

siguiendo con el institucionalizado y el objetivado, todo ese recorrido.

Pierre Bourdieu, con su trabajo sobre las formas del capital, junto con Jean Anyon y
su analisis del conocimiento escolar y las clases sociales, que ayuda a entender como
funcionan los distintos tipos de escuela. Porque la escuela, el sistema educativo, no
es homogéneo -esto lo sabemos desde hace mucho, desde los afios 60 como minimo.
Luego afiado mas capas de complejidad a estas miradas: por un lado estan los
trabajos anteriores como los de George Spindler sobre presion cultural y cémo se
construye en cada contexto especifico; y por otro lado miradas mas recientes, como
la de Tara Yosso, que desde 2005 viene trabajando la idea de la riqueza cultural
comunitaria, que en el fondo conecta con el concepto de Funds of Knowledge de Luis
Moll y su equipo -esa mirada que valora los conocimientos que generan todas las
culturas, incluidas las populares, que desde visiones elitistas se considera que no

producen nada y que, por lo tanto, deben asimilarse y dejar atras lo que son.

Entonces, con todos estos elementos, lo que hacemos es un trabajo de
autoexploracion. ¢A qué mensajes hemos estado expuestos desde la infancia? Esos
gue tienen que ver, de cerca o de lejos, con la educacién, con nuestras capacidades,
con lo que se esperaba de nosotros, con las expectativas que nos rodeaban, y todo
eso. También examinamos las practicas que hemos experimentado, tanto en el
ambito familiar como en el escolar. éComo fue nuestra vivencia? ¢Qué papel
ocupabamos? éFuimos estudiantes destacados o problematicos? ¢éQué recuerdos

emergen con mas fuerza? ¢{Cémo interpretdbamos esa experiencia?



El proceso es el siguiente: en primer lugar, elaboramos un relato abierto y
espontaneo donde plasmamos nuestras experiencias y memorias educativas tal como
las recordamos. Posteriormente, utilizando los marcos tedricos que nos proporcionan
los textos y autores que hemos estudiado, y realizamos un analisis critico de ese
escrito personal. El resultado es realmente valioso, se obtiene un trabajo de gran

calidad. Se toma conciencia critica de las gafas que llevamos puestas.

También, hace unos diez afios —quizds ocho, no recuerdo exactamente—
descubrimos que estabamos desarrollando metodologias muy similares de forma
paralela. Por un lado, Patricia Ames, una excelente colega de la Pontificia Universidad
Catodlica del Peru aplicaba este enfoque en su asignatura de Antropologia de la
Educacién en Lima. Por otro lado, yo estaba implementando algo muy parecido en la
Universidad Autdnoma de Barcelona. Ambas llegamos a planteamientos similares

incluso antes de profundizar en los contenidos tedricos formales.

Mantuvimos contacto, intercambiando analisis y reflexiones sobre nuestros
respectivos trabajos. Aunque todavia tenemos pendiente la publicacién de un texto
conjunto, presentamos nuestros hallazgos en tres congresos internacionales donde
fueron muy bien recibidos -generaron un importante impacto por su capacidad para
promover la conciencia critica—. Actualmente, sé que colegas como Marta Bertran
contintan aplicando esta metodologia en la Facultad de Educacidn, y sigue haciéndolo
Laia Narciso en Antropologia, y estoy convencida de que deberia ser un ejercicio
fundamental en la formacion de todo antropdlogo. Las nuevas generaciones que se
forman con este enfoque adquieren una perspectiva que trasciende lo académico:
cuando aborden otros campos de la antropologia, llevaran consigo esta herramienta

basica de analisis que ya forma parte de su mirada disciplinar.

Tenemos un caso paradigmatico con John Ogbu -un académico negro que fue desde
Nigeria, de la Universidad de Nsukka, a realizar su doctorado en California-. El logré
algo Unico: integrarse con la comunidad afroamericana de Oakland, cerca de San
Francisco, para realizar un trabajo etnografico que ningan antropélogo blanco podria
haber hecho. Porque, aunque aparentemente era "uno de los suyos", en realidad no

lo era en absoluto.

Ogbu traia una perspectiva completamente externa que le permitié identificar

aspectos invisibles para otros investigadores. Mientras los antropdlogos blancos



partian de una inevitable "culpabilidad blanca" al estudiar a la poblacion
afroamericana, él pudo detectar fendmenos como las "culturas de resistencia", para
mantener el vinculo con el grupo de origen y aparentar no “actuar como blancos”, y
su relacién con los malos resultados académicos —lo que llamé "victorias pirricas" en
uno de sus articulos mas conocidos—. Este enfoque conectaba ademas con el analisis
de clase que hacia Paul Willis en otros contextos. Cuando aplicas esta mirada

particular, emergen realidades y conexiones que antes permanecian ocultas.

P: Es muy interesante este paralelismo. éViviste una experiencia similar

durante tu investigacion en California con comunidades mexicanas?

S.C.: Ocurrié algo parecido, pero no exactamente igual. Durante mi primer trabajo
de campo en 1997-98, principalmente con poblacién de origen mexicano —también
algunos centroamericanos, pero mayoritariamente mexicanos—, la dindmica fue
diferente. Para ellos estaba completamente claro que yo no era "una de los suyos"
—para nada—. Era una "glerita" europea, blanquisima, en aquel momento ademas
muy rubia. Sin embargo, los angloamericanos daban por sentado que yo si pertenecia

a esa misma comunidad.

Tengo una anécdota reveladora: me pidieron que fuera yo la traductora al espaniol,
para las familias que habian llegado recientemente, en una reunién con padres y
madres en la escuela primaria donde estaba haciendo trabajo de campo, y a la que,
por cierto, estaban asistiendo mis hijos. Claro, yo les dije, yo puedo traducir al
espanol lo equivalente al lenguaje escolar que utilizais en Estados Unidos, pero al
espafiol de Espafia y al contexto educativo de Espafa. Estas personas no van a
entender nada, es que el vocabulario no tiene nada que ver, pero sois [o mismo, éno?

Entonces, bueno, esta idea.

Si me permitié ganarme su confianza mas rapidamente, aunque no es lo mismo ser
afroamericano negro y negro de Nigeria, que tener ese aspecto de glierita. Es decir,
los afroamericanos con John Ogbu no le podian ver como el representante del
colonizador, mientras que, a mi, los mexicanos, me podian ver como “estos esparoles

que se creen superiores”, éno?

Entonces, ellos no me veian igual de entrada, desde los angloamericanos si, pero si

gue es cierto que al cabo de un tiempo y viendo cdmo nos asimilaban, ellos también



veian que yo me daba cuenta y ahi podiamos establecer un nivel de confianza muy
interesante para investigar. Y las otras veces posteriores que he hecho trabajo de

campo en California ha sido asi.

P: A raiz de esto, me surge otra pregunta sobre el concepto de localizacién,
que en facultades de traduccién ya esta mas que asumido. Como cuando
vemos que para que los contenidos funcionen y sean bien recibidos,
necesitan adaptarse al contexto local -el ejemplo perfecto son Los Simpsons,
donde los chistes se adaptan a cada idioma hasta hacernos gracia porque
son locales-. Esta localizacion, que es el ejercicio que ta planteabas al decir
"yo solo voy a hacer una traduccién, una localizacidon", parece que desde la
antropologia se ha trabajado muy poco para aplicarla a mecanismos

obligatorios como la escuela, éno?
S.C.: Completamente.

Y ademas se considera una pérdida de tiempo, no se valora todo ese componente de
no-comunicacién que se produce porque, como se usa la lengua —que en teoria se
entiende—, pues ya esta. Pero tengo que contarte una experiencia reciente, de
anteayer mismo, que me dio una enorme alegria. Profesorado de cuatro institutos de
los llamados de alta complejidad en Sabadell —con muchisimo alumnado extranjero
y gitano— me pidieron que modificara el lenguaje de un cuestionario que usamos
para detectar riesgo de abandono escolar. iY me hacian sugerencias para adaptarlo
al lenguaje natural de los adolescentes! Cuando supuestamente ya habiamos hecho

un esfuerzo por eliminar terminologia educativa especializada de los enunciados.

Ahi hay una sensibilidad nueva: antes el problema era "no se enteran", y ahora
estamos en otra fase. Creo que no han caido en saco roto nuestras recomendaciones
sobre adaptar el lenguaje a sus contextos. Parecera una tonteria, pero es un cambio
de actitud enorme —y alli estaba todo el mundo: el Centro de recursos pedagdgicos,
el EAP, inspeccidon educativa, técnicos del ayuntamiento y todo el profesorado de

cuatro centros—.

También ha pasado con otros temas, como en nuestro estudio sobre movilidad
escolar —que afecta negativamente a la poblacion mas precaria—. En una formacion

reciente, una educadora social que trabajo con nosotros hace diez afios recordaba:



"Una de vuestras conclusiones era prestar atencion no solo a la acogida, sino al duelo
y acompanamiento al alumnado que se queda tras la salida del alumnado que se va.

iY eso no lo habiamos tenido en cuenta!”.

Fijate, se acordaban de que habiamos destacado su importancia. Esto es introducir
un lenguaje que incorpora las experiencias del alumnado afectado por la movilidad,
se muevan o no. Es lo que buscabamos: incorporar una perspectiva antropoldgica
gue incluya a todos los sujetos afectados por el fendmeno —la comparacion

transcultural y sus perspectivas—.

P: Has sido investigadora principal en varios proyectos internacionales y
nacionales como Children of Immigrantsy el RESL.eu sobre abandono
escolar prematuro. éCudles considera que han sido los hallazgos mas
relevantes de estos proyectos para la Antropologia de la Educacion y como

han influido en las politicas publicas, especialmente en Cataluiia y Espana?

S.C.: Bueno, yo creo que uno de los proyectos que ha tenido mas impacto de todos
los que he hecho —a corto plazo, locales, estatales y mas internacionales—, si me
preguntas ahora mismo, es el de abandono escolar prematuro, el RESL.eu. Este
proyecto tuvo una gran suerte porque fue nos financiaron durante cinco afios, lo que
nos permitio introducir una perspectiva longitudinal y mostrar qué pasaba si se hacia
una cosa u otra, el impacto ha sido muy bueno y se esta viendo ahora porque generé
dos spin-offs, dos proyectos mas alla, y de ahi creamos, con Isidoro Ruiz, un
instrumento de formacion y autoformacion para la deteccion precoz del riesgo de
abandono con factores de riesgo y proteccion, cualitativo y cuantitativo, que ahora
es un proyecto experimental del ayuntamiento de una ciudad de mas de 200.000
habitantes y un ejemplo piloto para toda Espafia. Y esto casi nunca pasa en
investigacion cualitativa en ciencias sociales. Asi que, objetivamente, el RESL.eu es
el que mas impacto ha tenido y sigue teniendo en Cataluia, en la conciencia sobre
el abandono escolar y en cdmo se enfoca desde las politicas publicas, siempre desde
la diversidad y la prevencion mas que la intervencién tardia, y esto ha traspasado

fronteras porque nos han consultado desde Inglaterra, Austria y Paises Bajos.

Pero histéricamente, si miramos hacia atras, el proyecto Children of Immigrants tuvo

un impacto fascinante porque de repente las autoridades educativas catalanas, al



interactuar con colegas de renombre como Margaret Gibson o Maurice Crul, se daban
cuenta de que, aunque paises como Estados Unidos o Paises Bajos tenian mas
experiencia con la migracién, la globalizacién nos ponia a todos en el mismo barco,
igual de desorientados ante las nuevas dindamicas y desigualdades educativas. Este
proyecto transformo el lenguaje, dejando atras términos como "fracaso escolar" para
hablar de "desigualdades educativas", incluso en el espinoso entorno sociolingdistico
catalan, y nos convirtié en interlocutores directos de la Generalitat de Catalunya y la

Diputacién de Barcelona.

Luego esta el estudio sobre movilidad escolar que es Unico en su género en Espaia,
aunque su impacto politico aun estd por verse ya que hemos tardado en poder
publicar los resultados; y también fue relevante en su momento nuestro primer
proyecto I+D, que mostrd la necesidad de formar a formadores llevando a la
Generalitat a crear programas especificos. El mensaje clave que siempre impulsamos
fue que esto no era una anomalia sino la norma, que la escuela actual no servia ni a
la clase trabajadora local ni a hijos e hijas de migrantes porque seguia anclada en
ideologias reproductivas en lugar de convertirse en instrumento de emancipacion,

esta vision cald a pesar de los recortes neoliberales post-2008.

Los ejemplos concretos son muchos, por ejemplo, el Libro Blanco de Mediacion
encargado por el Departamento de Justicia y dirigido por Pompeu Casanovas, del que
dirigi el ambito educativo, que mejorod los protocolos anti-bullying, o cuando en 2004
la directora general de Inmigracion adoptd literalmente las recomendaciones de
nuestro informe sobre Infancia e Inmigracion en Barcelona. Pero estoy muy orgullosa
del programa 30 Minuts Fills de dos mons, de TV3, que vinieron a rodar durante mi

trabajo de campo en Londres. Ahora habria que hacer un “20 afios mas tarde” ...

Después, en 2019, justo antes de la pandemia, la Comisidon Europea, a través de su
representante espafiol en el &mbito del analisis de la situacién del pueblo gitano en
Europa, me encargd un informe actualizado sobre lo que se supone que son buenas
practicas en insercion, inclusién social del pueblo gitano en Espafia como lecciones
para el resto de los paises europeos. Supongo que alguien me recomendd y el
encargo fue directo y para este trabajo conté con Gabriela Poblet. Primero, abordando
de forma critica el supuesto modelo de éxito de inclusidn social de la poblacién gitana
en Espafia, entre otras cosas, porque seguimos teniendo unos indicadores educativos

horribles. Es decir, si crece el nimero de chicas y chicos gitanos que llegan a la



universidad. Pero, claro, ante el cero, el uno es un éxito. Y no podemos estar
contentos en absoluto porque el abandono escolar prematuro en cuarto de la ESO

sigue siendo del 90%, ien esto no hay mejora exportable!

Si se han hecho grandes esfuerzos y ya los ponemos en valor. Pero lo primero que
hicimos fue desmontar el supuesto modelo de éxito que se pretendia utilizar como
leccién a emular por el resto de los paises europeos con numeros significativos de
personas de etnia gitana. Y luego, si, a través de los informes comparativos que hay

en Europa, aunque escasos, hicimos propuestas factibles.

Los proyectos de investigaciéon que he dirigido también han contado con la
participacion de profesionales de la educaciéon formados como investigadoras en
nuestro grupo, como Cris Molins y Rita Villa, esenciales para implementar cambios
en institutos de entornos socialmente vulnerables. En este sentido, a través de
investigadores como Viceng Casalta, que ya no estd con nosotros y al que le hemos
dedicado nuestro ultimo libro, hemos tenido un feedback constante desde territorios
como La Mina, Santa Coloma, Sabadell, Terrassa, Matard y Barcelona que ha sido

fundamental para mejorar nuestros métodos.

En uno de los ultimos proyectos europeos que hemos terminado con Marina Pibernat
y Laia Narciso, totalmente aplicado, hemos elaborado un gran moddulo de
autoformacién del profesorado sobre inclusién educativa del alumnado de origen
inmigrante y refugiado en cinco lenguas y varios videos de apoyo. Espero que tengan
tanto éxito como el MOOC Oralpha, de la plataforma Coursera-UAB, fruto de otro
proyecto europeo y realizado con Charo Reyes y Laia Narciso, que ya lleva miles de

alumnos.

P: Has dirigido numerosas tesis doctorales que han recibido premios
extraordinarios y cuyos autores ocupan ahora puestos relevantes. éQué
papel juega la direccion de tesis en la formacion de nuevas generaciones de
investigadores en la antropologia de la educacion? éY como fomenta el

pensamiento critico y la innovacién en sus doctorandos?

S.C.: Si, he dirigido 30 tesis doctorales —estoy dirigiendo la nimero 31, todavia como
codirectora—. Y tengo que decir que un 30% de ellas han sido premios

extraordinarios de doctorado, creo que esto no lo puede decir todo el mundo.



Creo que esto es fundamental porque, ademas, estd muy vinculado en el tiempo a
toda esta preocupacion social sobre "tenemos que conocer mas para intervenir
mejor". En todos los casos han tenido una vocacion aplicada, y esto no solamente ha
supuesto una expansion del campo a partir de las diferentes tesis y los profesionales
y académicas que las han realizado, sino que han expandido el campo y, ademas,
han trasladado a su docencia y a su asesoramiento como profesionales esta manera
de hacer y esta manera de entender la investigacién en antropologia de la educacién

—todos los conceptos clave que nos han permitido consolidar este campo—.

Podria contestar a tu pregunta limitdndome a quedar bien con el tépico: "he
aprendido mucho con todas las tesis", pero todas las tesis tienen un montén de mi.
Eso me ocurre a mi y le ocurre a cualquier director o directora que dirija bien. Para
mi, comprometerme a dirigir una tesis doctoral quiere decir comprometerme con el

proyecto de esa persona como si fuera mio.

Por lo tanto, yo no solamente voy a supervisar lo que ese investigador o esa
investigadora va haciendo y a responder a las dudas que me plantee, sino que voy a
considerar que eso es un equipo; y, ademas, he tenido la suerte de poder incorporar
a los sucesivos proyectos de investigacion a la mayoria de doctorandos vy
doctorandas, de manera que hemos creado también un contexto intelectual de

muchisimo intercambio, mas alla de la relacidn entre estudiante y directora.

Esto a mi me ha llevado muchisimo trabajo —muchisimo mas, incluso puede que diez
veces mas tiempo del que después nos consignan en los créditos como direccién de
tesis—, pero ahora estoy muy satisfecha de haberlo hecho. Creo que hemos hecho
crecer el campo, pero también creo que es la Unica manera de que una tesis doctoral
haga una aportacion relevante. Tiene que ser dirigida por alguien que conozca el

terreno, pero tiene que ir mas alla del conocimiento de quien dirige la tesis.

Ese avance es el que construye el doctorando o la doctoranda, que puede ser de tres
tipos: empirico, porque de repente tenemos mas datos, conocemos mas ese campo
concreto sobre ese tema concreto; puede ser tedrico, ademas de empirico, o en su
lugar, porque le da la vuelta, actualiza o propone maneras mejores de entender esos
fendmenos que analizamos; y puede ser politico, porque hace una aportacion singular
que debe tener un traslado directo a cdmo se entiende un problema social. Esto es

mucha responsabilidad y hay que hacerlo muy bien.



Creo que también hay un aprendizaje, pero es una de las partes de mi carrera de las
gue estoy mas contenta. Esa idea de que, en realidad, todas las tesis —casi todas las
tesis que he dirigido— son proyectos de investigacion que yo no hubiera podido hacer
en una vida y he podido participar en ellos gracias a las tesis, son proyectos

compartidos. Ese planteamiento también multiplica y consolida el conocimiento.

Ahora mismo tenemos una cantidad de cosas hechas de las que se puede echar mano
para aplicar de forma directa; tenemos un montdn de antecedentes que creo que son
realmente de alto valor y que espero que sigan creciendo. Ademas, he tenido la
inmensa suerte de codirigir con grandes colegas tesis de estudiantes que han hecho
trabajos comparativos entre paises, como las dos ultimos, de Vanessa Rojas en Peru,
en el marco del macroproyecto Young Lives: Nifios del Milenio, y de Rut Van

Caudenberg, en Flandes y Catalunya, como parte de RESL.eu.

P: Para finalizar con esta entrevista me gustaria saber desde tu experiencia
éCuales consideras que son los principales retos y las oportunidades
emergentes para la antropologia de la educacion en Espaiia y en el ambito

global en la actualidad?

S.C.: El principal reto que enfrentamos ahora es la critica a la neoliberalizacion del
sistema educativo y, de forma particular, de la formacion del profesorado. Creo que
el profesorado universitario que se esta formando hoy, independientemente de su
origen social, es mucho mas clasista y etnocéntrico que el de hace 20 o 30 afios.

Estd despolitizado y carece de herramientas para abordar la complejidad social.

Me parece terrible esta neoliberalizacidon en la profesion docente. El reto es como
recuperar —porque hasta cierto punto se ha perdido— esta conexion directa entre la

investigacion en antropologia de la educacion y la formacion del profesorado.

Pero ademas en paralelo hay una penetracion de ideas posmodernas, supuestamente
progresistas, que estan suponiendo un enorme retroceso en la formacion docente.
Se supone que son una evolucion de las ideas con las que hemos trabajado, de
analisis de la desigualdad y la diversidad, pero no es asi. Hay una enorme rigidez,
unos planteamientos a base de esldganes, y eso no puede ser. Hay que tener una
actitud abierta, estar dispuestos a investigar y formarse. Y esta formacion, que

siempre es un espacio inseguro lleno de conflictos analiticos, esto hay que decirlo,



estamos hartos ya de los espacios seguros puritanos americanos, pensar solo puede
suceder con incertidumbre, dando cabida a varias posibilidades y aplicando el
pensamiento a dilucidar qué es lo que pensamos, qué es lo que estd sucediendo,
provisionalmente, para seguir pensando. La formacién no puede ser sustituida por
esléganes, por muy chulos y progresistas que parezcan. Este es el principal reto

ahora.

Durante estos treinta afios ha habido una incorporacion sostenida de estudiantes de
doctorado, lo que ha hecho crecer el campo, ahora, como ya he dicho antes, aunque
sigue interesando, no resulta tan atractivo para que la gente haga sus tesis y siga
expandiendo este campo. Esto es una sefial de alarma que habria que corregir. Y
también estd influenciada por este reto de que parece que todo lo anterior ya estd

superado y que no pasa nada.

Te pongo dos ejemplos. El primero: todavia no hemos tenido un debate linguistico
en serio y estamos teniendo unos resultados educativos nefastos. Se desentierran
interpretaciones excluyentes, cuando no abiertamente racistas. “¢Es que aqui hay
mucha inmigracién? Vale”. Pero no se puede hablar de las cosas mas elementales
porque prevalece el discurso activista del tipo que sea, aunque tengamos el
conocimiento para hacer las cosas de otra manera y no seguir produciendo personas
que tendran menos oportunidades, que en realidad es lo que nos deberia interesar

mas.

El segundo ejemplo: se han abandonado las investigaciones sobre las desigualdades
entre mujeres y hombres. Y esto afecta a todas las chicas y a todos los chicos. Y pasa
en un momento en el que esta creciendo la violencia sexual, en el que estamos viendo
todos los indicadores del retroceso en el pensamiento igualitario de los chicos
adolescentes y jovenes, y de un nimero no despreciable de chicas. Creo que en ese
ambito no se esta investigando correctamente porque, incluso en la antropologia, el
concepto de género como construccion cultural de la opresidon contra las mujeres ha
sido sustituido por una idea posmoderna de sexo como identidad, como reificacion
de estereotipos sexistas. Se desprecia la investigacidén sobre las nuevas mascaras de
las viejas desigualdades en favor de objetos de estudio que solo tienen sentido en el
imaginario de las élites académicas. Ahora hay un gran "elefante en la habitacién" y
nadie lo estd abordando, mientras persisten las desigualdades y reaparecen viejos

discursos de extrema derecha. Esto es una peligrosa desconexion de la investigacion



revista de recerca i formacio en antropologia

respecto al mundo real, pero tarde o temprano se vera la necesidad de volver al
analisis materialista porque es la Unica perspectiva que puede aportar mejoras reales

a la sociedad.

P: Para terminar, aunque sabemos que no has dejado la investigacion,
especialmente en temas clave hoy en dia, énos puedes decir qué te

enorgullece mas de tantos aifios como docente universitaria?

S.C.: Pues mira, me es muy facil contestarte. Yo siempre he conseguido entablar una
relacion de complicidad con mi alumnado y cada final de curso he recibido mensajes
personales apasionados de agradecimiento y reconocimiento. Pero el que mas ilusion
me ha hecho se lo dijeron sobre mi a otro profesor: “Da igual de qué asignatura se
trate, todo el mundo deberia tener de profe alguna vez a Silvia durante la carrera

porque te abre la mente”. iMe quedo con este!

Pensamos que no hay mejor cierre para una entrevista a una profesora que

ha dedicado su extensa trayectoria a la Antropologia de la Educacion.



