
 

Entrevista 

 

 

La antropología de la 
educación y la etnografía 
escolar tienen que ser claves 
en una ciencia para la 
sociedad. 

Entrevista a Silvia Carrasco 

 

RAÚL HERNÁNDEZ VILLASOL1 

 0000-0001-9977-2411 

Universitat Autònoma de Barcelona, España  

  

revistes.uab.cat/periferia 

 

Enero 2026 

 

Para citar esta entrevista:  

Hernández Villasol, R. (2026). La 
antropología de la educación y la etnografía 
escolar tienen que ser claves en una ciencia 

para la sociedad. Entrevista a Silvia 
Carrasco. Perifèria, revista de recerca i 

formació en antropologia, 30(2), 190-211, 
https://doi.org/10.5565/rev/periferia.1068 

 

 

Resumen  

Entrevistamos a Silvia Carrasco Pons, profesora de Antropología en la Universitat 

Autònoma de Barcelona, con motivo de su jubilación tras 38 años de servicio como 

docente, investigadora, fundadora del grupo EMIGRA, vicedecana, vicerrectora, 

catedrática acreditada, feminista y apasionada de la comunicación. Nos centramos 

en su trabajo en antropología de la educación y etnografía escolar, desde una 

 

1 Raúl Hernández Villasol – raul.hernandez.villasol@uab.cat  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.revistes.uab.cat/periferia
https://doi.org/10.5565/rev/periferia.1068
mailto:raul.hernandez.villasol@uab.cat


 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

191 

antropología aplicada a las políticas públicas con especial enfoque en la población 

infantil y juvenil y las migraciones. Investigadora de múltiples proyectos de impacto 

y directora de 30 tesis doctorales, ofrece un testimonio de especial relevancia para 

situar el estado de la antropología de la educación y señalar los retos a los que se 

enfrenta la disciplina. 

Palabras clave: Antropología de la educación; Etnografía; Desigualdades; Políticas 

públicas; Migraciones; Feminismo. 

 

Abstract: Anthropology of education and school ethnography must be key 

elements in a science for society. Interview with Silvia Carrasco 

We interviewed Silvia Carrasco Pons, professor of anthropology at the Autonomous 

University of Barcelona, on her retirement after 38 years of service as a teacher, 

researcher, founder of the EMIGRA group, vice dean, vice rector, full professor, and 

a feminist, with a passion for communication. We focused on her work in the 

anthropology of education and school ethnography, from an anthropology applied to 

public policy with a special focus on children, young people and migration. A 

researcher on multiple high-impact projects and supervisor of 30 doctoral theses, she 

offers a particularly relevant testimony on the state of the anthropology of education 

and the current challenges for the discipline. 

Keywords: Anthropology of education; Ethnography; Inequalities; Public policy; 

Migration; Feminism. 

 

Pregunta: Profesora Silvia Carrasco, ante todo, agradezco mucho tu tiempo 

para esta entrevista. Para abrir nuestra conversación, me gustaría que me 

explicaras ¿qué es la Antropología de la Educación y cómo surgió esta 

disciplina? 

Silvia Carrasco: La Antropología de la Educación es el estudio de los procesos de 

transmisión y adquisición cultural entre generaciones. Estos procesos pueden estar 

sistematizados a través de instituciones modernas, como la escuela —un dispositivo 

relativamente reciente en la historia de la humanidad—, o mediante otros 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

192 

mecanismos de enseñanza-aprendizaje más informales, como la participación 

gradual y guiada de los menores en las actividades de los adultos. 

Este campo se ha desarrollado, principalmente, a partir de investigaciones sobre 

socialización, especialmente desde enfoques comparativos entre culturas. Margaret 

Mead fue una de sus pioneras. Posteriormente, los estudios se extendieron al ámbito 

escolar, manteniendo siempre una estrecha relación con las problemáticas de 

diversidad y desigualdad. 

Para sintetizar, citaría la declaración del Council on Anthropology and Education —

perteneciente a la American Anthropological Association—, donde esta especialidad 

ha tenido mayor desarrollo. Según este organismo, toda investigación educativa debe 

promover la justicia social en cualquier contexto de aprendizaje, poniendo el foco en 

cómo está condicionado por relaciones de poder, subordinación o jerarquías. 

 

P: ¿cómo llegaste a la Antropología de la Educación a España y cómo se cruzó 

en tu trayectoria académica? 

S.C.: La Antropología de la Educación aterriza en España de la mano de las 

migraciones internacionales; es prácticamente indisociable. Con anterioridad, puedo 

señalar que, por un lado, en Granada, Javier García Castaño, y por otro en la 

Universidad Autónoma de Barcelona —en mi caso—, nos empezamos a interesar por 

esta especialidad, que es eminentemente americana y la inició Margaret Mead, 

aunque ella nunca hubiera hablado de Antropología de la Educación. 

Nos interesaba, sobre todo, analizar cómo se produce la transmisión y adquisición 

cultural en un contexto cultural moderno, complejo y cambiante. Hasta ese 

momento, la Antropología —de influencia británica y boasiana, diría— se centraba en 

las culturas como productos, no tanto en las culturas como procesos; en el sentido 

de procesos de transmisión y adquisición. Cada cultura tiene una serie de lógicas, 

responde a constreñimientos de forma organizada, y puede comprenderse en ese 

contexto. 

Inicialmente tenía una visión muy presentista, poco histórica. Pero tanto en sentido 

amplio —evolución de la humanidad—, como en sentido inmediato —cómo las 

culturas producen seres culturales que asumen esa segunda naturaleza que es la 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

193 

cultura—, nos parecía fundamental. Es lo que nos hace humanos a cada persona 

educada en cualquiera de las seis mil o más culturas documentadas. Nos parecía 

inaudito que ese foco no fuera central en la disciplina, dado que somos 

eminentemente aprendices y creadores de cultura.  

Poco después, y sin conexión previa, tanto Javier en Granada como yo en Barcelona 

—por razones vinculadas a nuestras tesis doctorales— nos acercamos al tema. En su 

caso, desde la Pedagogía; en el mío, como antropóloga, al estudiar cómo criaturas 

de cuatro y cinco años adquieren la cultura alimentaria. ¿Cómo podemos entender —

sabiendo que la cultura alimentaria es totalmente arbitraria, con tantas variantes 

como culturas existen— que se eduque el gusto? ¿Qué produce placer o rechazo? 

¿Cómo seleccionan las culturas lo comestible? En nuestro caso, con influencia judeo-

cristiana; en otros, con diferentes tradiciones. ¿Cómo se transmite esto? ¿Cómo se 

enseña? 

También me interesaba el componente social: ¿cómo se hace en grupo? ¿Cómo se 

incorpora a alguien al goce alimentario y a todo lo que este vehicula? ¿Qué otros 

significados —vínculos, pertenencia, emociones posteriores a la lactancia— entran en 

juego? Este aprendizaje me fascinó, especialmente en un momento en que estaba 

muy problematizado: se asume que a los niños "les gusta o no" ciertas cosas, 

ignorando que en distintas culturas aprenden a valorar lo disponible. No hay nada 

innato en el gusto: se aprende a desear lo accesible, lo que consumen los adultos de 

referencia y lo que el contexto ecológico-cultural ofrece. 

Esto me llevó directamente a otra pasión: la educación como dispositivo para superar 

desigualdades. Al profundizar, descubrí la Antropología de la Educación 

estadounidense, justo cuando llegaban a España los hijos de inmigrantes (principios 

de los noventa). Vi cómo gran parte de esta especialidad —no toda— se había 

construido analizando cómo la "diversidad cultural" podía enmascarar desigualdades, 

y cómo la escuela las validaba. Era la misma función reproductora que la sociología 

ya había señalado para las clases sociales, pero aplicada a diferencias culturales que 

además hacían más complejo y desbordaban el enfoque sociológico. 

Me sumergí en el tema porque explicaba algo que la Antropología solía obviar: los 

cambios y continuidades culturales. Tuve la inmensa suerte de obtener una beca 

posdoctoral (1997-98) en la Universidad de California, donde trabajé con referentes 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

194 

como John Ogbu (Berkeley) y Margaret Gibson (Santa Cruz). Allí leí toda la sección 

H de la biblioteca —la dedicada a Antropología de la Educación—, participé en 

proyectos e hice mi primer trabajo de campo en California. 

Al regresar, diseñé una asignatura que fue el embrión de la Antropología de la 

Educación aquí. Primero se llamó Diversidad Cultural, Desigualdad y Educación —un 

descriptor más que un nombre—, y luego adoptó su título actual. 

 

P: Siguiendo con esta parte más docente de tu trayectoria: cuando 

comenzaste a impartir la asignatura sobre Antropología de la Educación en 

la Universidad Autónoma de Barcelona, y posteriormente se añadió 

Etnografía Escolar -otra materia fundamental para este campo-, ¿podrías 

relatarnos cómo fue ese inicio? Estamos hablando de unos 30 años de 

desarrollo. ¿Cómo comenzó esa asignatura que dio pie a todo lo posterior? 

¿Cómo evolucionó? ¿Cómo has visto el desarrollo de las temáticas y retos de 

esta disciplina a lo largo de estas tres décadas? ¿Qué hallazgos has se han 

producido en este camino? Y, para contextualizar la siguiente pregunta, ¿en 

qué consiste exactamente la etnografía de la experiencia escolar y la 

crianza? 

S.C.: Al principio la asignatura se planteó como una revisión del trabajo hecho por 

los clásicos hasta ese momento, al mismo tiempo que yo también estaba 

consolidando mis primeros proyectos, diseñando mis primeras investigaciones en 

Antropología de la Educación. Como te decía, esto coincidió en el tiempo con 1994, 

cuando se aprobó el primer decreto de reagrupación familiar para hijos de 

inmigrantes, y las escuelas empezaron a recibir lo que llamé "alumnado inesperado", 

utilizando la metáfora de Antonio Izquierdo sobre la "inmigración inesperada" en 

España. 

Con esa inmigración inesperada llegó a las escuelas un alumnado para el que el 

profesorado no estaba preparado, ni profesional ni personalmente. De repente 

surgieron muchas demandas de formación para entender la diversidad cultural en el 

contexto escolar. Esto ya tenía un recorrido de 60-70 años en otros países, 

especialmente en Estados Unidos, Reino Unido y Francia, los tres grandes 

productores de Antropología y Sociología de la Educación. Esta situación me permitió 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

195 

investigar con perspectiva aplicada desde el primer momento. Había mucha gente 

comenzando sus másteres, donde también incluí una asignatura sobre Migraciones y 

Educación casi al mismo tiempo que en el grado de Antropología. Así se formó toda 

una primera generación interesada en hacer trabajos finales de máster que luego 

continuaron con tesis doctorales. 

Estábamos generando conocimiento propio sobre un fenómeno nuevo en Cataluña, 

desarrollando específicamente la Antropología de la Educación aplicada a la 

diversidad cultural no solo de clase sino de origen, mientras al mismo tiempo 

formábamos al profesorado. Primero con un programa entre 1994-97, antes de mi 

estancia en California, y luego con un segundo programa que me encargó 

directamente por el Instituto de Ciencias de la Educación de la Autónoma y la 

Generalitat de Cataluña, para formar a todo el profesorado. Con esa primera 

generación de estudiantes de doctorado constituimos un equipo que hacía 

simultáneamente formación de formadores, investigación básica (dirigiendo tesis 

doctorales dentro de proyectos de investigación, con la suerte de que casi todos los 

que solicité me fueron concedidos) y asesoramiento institucional. 

Hubo un boom, una efervescencia que, a diferencia de lo ocurrido en otros lugares 

de España, en nuestro caso tuvo una continuidad absoluta. De ese primer núcleo, 

todos seguimos actualmente dedicados al tema. Muchos de aquellos primeros 

estudiantes son ahora profesores universitarios, han desarrollado proyectos, dirigido 

tesis en este campo... Hay una continuidad de más de 30 años. Esto se nota también 

a nivel docente: pasamos de aquella primera asignatura "Diversidad, Desigualdad y 

Educación" a la Antropología de la Educación como materia obligatoria —¡quién lo 

hubiera imaginado!— y luego añadimos Etnografía Escolar como optativa, que 

siempre ha tenido mucha demanda porque los estudiantes que cursaban la 

obligatoria mostraban gran interés y se quedaban con ganas de más. 

Además, tuvimos la inmensa suerte de que, con las migraciones de la globalización 

—cuando España se convirtió realmente en país receptor—, surgieron muchos 

proyectos internacionales que querían analizar nuestro caso. En 2005 España fue el 

segundo país del mundo en la recepción neta de migrantes, solo después de Estados 

Unidos. Esto generó un cambio social innegable, por lo que no había proyecto 

internacional que no buscara partners españoles. Participamos en un macroproyecto 

—el más grande del mundo en su momento— que comparaba 5 estados americanos 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

196 

con 5 países europeos: The Children of Immigrants at School in the US and Western 

Europe. Yo fui la partner española entre los 10 participantes, trabajando con Margaret 

Gibson, comparando California y Cataluña con otros casos. Una dimensión 

etnográfica comparativa a gran escala, algo que trasladamos a todas las asignaturas. 

Surgieron nuevas generaciones de antropólogos interesados en el ámbito y fuimos 

diversificando las temáticas. Nos interesaban especialmente las desigualdades 

educativas que se interpretaban como "los inmigrantes bajan el nivel" —un discurso 

que lamentablemente sigue vigente cada vez que se publican evaluaciones 

académicas en Cataluña, España y otros lugares. Este planteamiento excluyente no 

pone el foco en las desigualdades que sufren los hijos de inmigrantes y minorías 

socioculturales porque no reciben la educación que necesitan. Desde el principio fue 

algo muy político: había que cambiar este discurso. 

El campo se fue diversificando principalmente en tres ámbitos: 

1. La incorporación del alumnado gitano. Llevamos a cabo proyectos y libros 

pioneros analizando, por ejemplo, en qué condiciones podían darse 

trayectorias de éxito en alumnos gitanos —el primer estudio mundial en este 

sentido, luego replicado en Alemania y citado incluso en Estados Unidos—, 

codirigido por José Eugenio Abajo y por mí. Lo sigue desarrollando Ábel 

Bereményi, con nuevos estudios y publicaciones de referencia internacional.  

2. Un ámbito imprescindible centrado en las prácticas de crianza y la infancia y 

la adolescencia como cultura y creadora de cultura, donde estarían, por 

ejemplo, Marta Bertrán, Raúl Hernández entre otros antropólogos.  

3. El ámbito de las migraciones, especializado por diferentes orígenes, y 

atravesado por el género donde tenemos, sin duda, a Laia Narciso y Jordi 

Pàmies. 

Todo ello sin olvidar otros ámbitos muy relevantes como la antropología lingüística 

aplicada a la educación, en el que contamos con el trabajo desarrollado por Charo 

Reyes. O la estratificación educativa en entornos rurales, con el de Santiago Prado, 

o el papel de las familias, de Alejandro Paniagua; las cuestiones de conflicto y 

mediación, de Rita Villà; o bien las dinámicas educativas en la formación profesional, 

de Maria Josep Pérez Benavent. 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

197 

Todo esto ha ido expandiéndose, consolidándose, creando una masa crítica de gente 

muy preparada con reconocimiento tanto a nivel estatal como internacional. Hemos 

participado en todos los proyectos importantes europeos sobre el tema, porque las 

migraciones de la globalización representan un fenómeno particular. Aunque nos 

beneficiamos de toda la teoría previa sobre migraciones en educación, las 

migraciones globales lo cambiaron todo al introducir una precarización común donde 

las distinciones entre nacionales/extranjeros o mayorías/minorías se difuminan. Esta 

nueva fase del capitalismo condiciona los recursos educativos, haciendo el sistema 

más selectivo y profundizando en discursos discriminatorios que utilizan la escuela 

para justificar una sociedad cada vez más estratificada. Nuestro último libro, 

reseñado en Perifèria2, es un compendio etnográfico y teórico de esta evolución, con 

aportaciones de trabajos colectivos y de más tesis doctorales, como las de Alba 

Castellsagué, Stefano Piemontese y Miquel Martorell.  

 

P: Siguiendo en esta misma pregunta: ¿cómo han cambiado los estudiantes 

en estos 30 años? 

S.C.: Bueno, mi experiencia es que desde el primer momento en que se planteó 

aquella primera asignatura de grado sobre diversidad e inclusión en la educación, y 

luego cuando introdujimos la materia de migraciones y educación en el máster, tenía 

un gran número de estudiantes que venían del ámbito educativo y que luego se 

incorporaban al grado de Antropología, o que llegaban directamente a Antropología 

desde otros grados como Magisterio, Psicología, Pedagogía, etcétera, o al máster 

directamente, para continuar después con la tesis doctoral. Estaban muy, muy 

implicados en todos los niveles: el nivel etnográfico, el político, el intelectual, el de 

asesoramiento... Formaron una masa crítica que trabajaba desde la antropología 

básica y aplicada con un objetivo inequívoco: contribuir a reducir las desigualdades 

y los prejuicios.  

Esto ha ido cambiando, y en estos momentos, a causa de lo que considero una 

derechización y una despolitización de la sociedad en general, también se ha 

 

2 https://revistes.uab.cat/periferia/article/view/v29-n2-llamas 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

198 

transformado el tipo de alumnado interesado en estas cuestiones. El perfil siempre 

ha tenido un gran componente de personas procedentes de clases populares —no el 

único, pero sí significativo— o de gente progresista que realmente creía en la 

educación como instrumento de transformación social y superación de desigualdades. 

Es decir, gente que se acercaba por convicción política o por origen social, muy crítica, 

con planteamientos muy de izquierdas, de izquierda transformadora, diríamos. 

Este perfil ha ido disminuyendo y ha dado paso, primero, a menos gente interesada 

en formarse para investigar —sí había interés por formarse, pero no tanto para 

continuar en la investigación—. ¿Cómo te diría? Ahora mismo creo que estamos en 

una especie de encrucijada donde hay más interés por estudiarse a sí mismos, por 

analizar sus propias trayectorias. Ya no tanto por entender el aprendizaje de la 

Antropología de la Educación como una herramienta de crítica política, de 

asesoramiento, de formación profesional para quienes trabajan directamente con el 

alumnado más vulnerable —o con todo el alumnado, en realidad—. Esta es la 

cuestión.  

Hay aspectos que incluso han desaparecido en la propia Sociología de la Educación, 

con la que siempre hemos mantenido una relación muy estrecha, hay que decirlo. De 

hecho, afortunadamente, la Antropología de la Educación en España ha podido 

publicar en revistas de Sociología de la Educación —porque no tenemos ni una sola 

revista específica de Antropología de la Educación; hubo varios intentos, pero no 

cuajaron—. Siempre hemos participado, como masa crítica, en congresos de 

Sociología de la Educación y en congresos sobre Migraciones, donde más se ha 

valorado nuestro trabajo sobre segundas generaciones, educación y género, 

coincidiendo con profesionales y académicos de otras disciplinas. 

Pero la propia Antropología no le ha dado a la Antropología de la Educación el lugar 

que merece, debido a un componente hasta cierto punto clasista, esa idea totalmente 

falsa de que es algo meramente aplicado y que pertenece al ámbito de la Pedagogía. 

Es lo que me dijeron a mí la primera vez que anuncié que quería dedicarme a la 

Antropología de la Educación: "Esto lo hacen los pedagogos". Fue en 1982, el mismo 

año en que John Ogbu publicaba artículos absolutamente fundamentales que siguen 

siendo referencia hoy —y en España me decían que eso era cosa de pedagogos—. 

Luego se vio que no era así, pero la Antropología ha mantenido estas resistencias, 

esta tendencia a hablar de la educación superficialmente, sin profundizar, sin 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

199 

interesarse desde la Antropología con mayúsculas por las aportaciones y por el 

cambio de visión del mundo que ofrece la Antropología de la Educación. Algo que, en 

mi opinión, representa un déficit enorme en nuestra disciplina. 

 

P: A raíz de esto que decías sobre la introspección y esta nueva tendencia 

entre los estudiantes, es cierto que tú has sabido encauzar este enfoque 

hacia los objetivos fundacionales de la disciplina. En concreto, en tu 

asignatura de Etnografía Escolar utilizabas la autoetnografía como primer 

trabajo, como primera aproximación al campo. ¿Podrías explicarnos un poco 

más en qué consistía y por qué resulta tan innovador? 

S.C.: Bueno, ahí hay que decir que a mí me encanta ver el proceso de enseñanza-

aprendizaje en mi alumnado. Y, efectivamente, eso es y ha sido reconocido como 

innovador, porque yo partía de la base de que —y por eso me parece paradójico que 

la antropología no se dé cuenta de este valor, la antropología en general— se piense: 

"bueno, fragmentamos por especialidades y estos se ocupan de la escuela". No, no 

es eso, por supuesto que no. Para que esta actitud se transforme al abordar la 

antropología de la educación, hay que analizar algo clave, algo tan obvio que está 

oculto a plena vista: que la mayor experiencia institucional y vital de cualquier 

persona nacida en el siglo XXI es haber pasado por el sistema educativo obligatorio, 

incluso desde antes de saber hablar con fluidez. 

¡Obligatorio! Es el único ámbito del Estado por el que todos los ciudadanos tienen 

que pasar años obligatoriamente, lo que les marcará profundamente —se les abren 

o cierran puertas a nivel vital. ¿Cómo puede ser que este dispositivo estatal tenga 

este peso y sea considerado una simple especialidad, cuando moldea nuestra visión 

del mundo, del ser humano, de la inteligencia, de las capacidades? Un dispositivo 

que legitima la reproducción de la desigualdad, al difundir ideología meritocrática tan 

infiltrada en todas partes, esa idea de que todo el mundo llega si tiene "nature" 

(talento innato) y "nurture" (las oportunidades de formación adecuadas), y luego ya 

depende del esfuerzo personal. Estas ideologías educativas conservadoras son 

cultural y políticamente específicas, pero se naturalizan incluso dentro de la 

antropología. 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

200 

Y no vemos que lo que realmente marca la construcción del ser humano cultural en 

el mundo actual, desde hace décadas, es el paso obligatorio por el sistema educativo. 

¿Cómo puede ser esto una especialidad más, fragmentada como los campos clásicos 

—antropología económica, sistemas de creencias, parentesco—? Esto lo marcó una 

antropología de otra época, la antropología social británica por un lado y la americana 

por otro, que dividían los campos de otra manera, pero excluían justamente cómo se 

producen los seres culturales. 

¿Cómo puede ser que esto, como no forma parte de esos campos clásicos, se 

considere simplemente una nueva especialidad y por tanto algo marginal? ¡No, no! 

Esto moldea absolutamente todo en el ser humano y funciona como un auténtico 

reclutamiento político, porque después la gente reproduce estas ideologías 

educativas que le impiden ver la injusticia de las desigualdades, ya que solo las 

entienden desde ese prisma meritocrático. Y bueno, por no hablar de otros usos aún 

más problemáticos, porque como sabemos todo es susceptible de manipulación 

política en todos los sentidos, pero es que incluso la izquierda más transformadora a 

veces no alcanza a comprender que el propio dispositivo educativo es el que más 

reproduce esas estructuras. 

Se podría decir: "Bueno, esto ya lo explicó Pierre Bourdieu". Sí, claro, por supuesto 

que sí, pero desde la antropología podemos aportar muchísimo más, podemos 

enriquecer enormemente conceptos como el del habitus, por ejemplo. Sin embargo, 

la antropología no lo ve, simplemente no lo ve, y así lo reduce a una especialidad 

más entre otras. 

¿Cómo va a ser una especialidad más? ¡Si es lo fundamental! 

Para entender esto debemos hacer un ejercicio introspectivo antes de abordar los 

contenidos: identificar qué "gafas" llevamos puestas, desde qué experiencia personal 

analizamos este campo concreto. Porque debemos trabajar con esa doble mirada 

antropológica: por un lado, convertir lo cotidiano en extraño —ese proceso de 

extrañamiento ante el objeto de estudio, en este caso la educación o la transmisión 

y adquisición cultural—, cómo extrañar algo que hemos asimilado desde los cuatro 

meses en guarderías hasta los que estamos en la universidad, los que más tiempo 

hemos estado en estos dispositivos...  



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

201 

¿Cómo extrañarnos? Para realmente objetivar y analizar bien, posicionarnos bien, 

con toda la distancia posible el objeto, como decía Lévi-Strauss, éloigner le régard, 

alejar la mirada de lo que tenemos demasiado cerca. Y al mismo tiempo hacer el 

camino contrario: ver hasta qué punto esa experiencia nos ha constituido como 

observadores y participantes. Por muy entrenada que esté nuestra mirada 

académica, sigue siendo la mirada de alguien formado por ese mismo sistema que 

estudia. Entonces lo que hago es un ejercicio donde combino distintos análisis. 

Bourdieu es fundamental, su trabajo sobre las formas del capital cultural, que, 

aunque parezca chocante, para mí es antropología en estado puro, antropología 

estricta esto de las formas del capital cultural, empezando por el capital incorporado 

que es el que me interesa especialmente, ese que forma parte de nuestro propio ser 

físico y que determina tanto cómo miramos las cosas hasta cómo nos movemos, y 

siguiendo con el institucionalizado y el objetivado, todo ese recorrido. 

Pierre Bourdieu, con su trabajo sobre las formas del capital, junto con Jean Anyon y 

su análisis del conocimiento escolar y las clases sociales, que ayuda a entender cómo 

funcionan los distintos tipos de escuela. Porque la escuela, el sistema educativo, no 

es homogéneo -esto lo sabemos desde hace mucho, desde los años 60 como mínimo. 

Luego añado más capas de complejidad a estas miradas: por un lado están los 

trabajos anteriores como los de George Spindler sobre presión cultural y cómo se 

construye en cada contexto específico; y por otro lado miradas más recientes, como 

la de Tara Yosso, que desde 2005 viene trabajando la idea de la riqueza cultural 

comunitaria, que en el fondo conecta con el concepto de Funds of Knowledge de Luis 

Moll y su equipo -esa mirada que valora los conocimientos que generan todas las 

culturas, incluidas las populares, que desde visiones elitistas se considera que no 

producen nada y que, por lo tanto, deben asimilarse y dejar atrás lo que son. 

Entonces, con todos estos elementos, lo que hacemos es un trabajo de 

autoexploración. ¿A qué mensajes hemos estado expuestos desde la infancia? Esos 

que tienen que ver, de cerca o de lejos, con la educación, con nuestras capacidades, 

con lo que se esperaba de nosotros, con las expectativas que nos rodeaban, y todo 

eso. También examinamos las prácticas que hemos experimentado, tanto en el 

ámbito familiar como en el escolar. ¿Cómo fue nuestra vivencia? ¿Qué papel 

ocupábamos? ¿Fuimos estudiantes destacados o problemáticos? ¿Qué recuerdos 

emergen con más fuerza? ¿Cómo interpretábamos esa experiencia? 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

202 

El proceso es el siguiente: en primer lugar, elaboramos un relato abierto y 

espontáneo donde plasmamos nuestras experiencias y memorias educativas tal como 

las recordamos. Posteriormente, utilizando los marcos teóricos que nos proporcionan 

los textos y autores que hemos estudiado, y realizamos un análisis crítico de ese 

escrito personal. El resultado es realmente valioso, se obtiene un trabajo de gran 

calidad. Se toma conciencia crítica de las gafas que llevamos puestas.  

También, hace unos diez años —quizás ocho, no recuerdo exactamente— 

descubrimos que estábamos desarrollando metodologías muy similares de forma 

paralela. Por un lado, Patricia Ames, una excelente colega de la Pontificia Universidad 

Católica del Perú aplicaba este enfoque en su asignatura de Antropología de la 

Educación en Lima. Por otro lado, yo estaba implementando algo muy parecido en la 

Universidad Autónoma de Barcelona. Ambas llegamos a planteamientos similares 

incluso antes de profundizar en los contenidos teóricos formales. 

Mantuvimos contacto, intercambiando análisis y reflexiones sobre nuestros 

respectivos trabajos. Aunque todavía tenemos pendiente la publicación de un texto 

conjunto, presentamos nuestros hallazgos en tres congresos internacionales donde 

fueron muy bien recibidos -generaron un importante impacto por su capacidad para 

promover la conciencia crítica—. Actualmente, sé que colegas como Marta Bertrán 

continúan aplicando esta metodología en la Facultad de Educación, y sigue haciéndolo 

Laia Narciso en Antropología, y estoy convencida de que debería ser un ejercicio 

fundamental en la formación de todo antropólogo. Las nuevas generaciones que se 

forman con este enfoque adquieren una perspectiva que trasciende lo académico: 

cuando aborden otros campos de la antropología, llevarán consigo esta herramienta 

básica de análisis que ya forma parte de su mirada disciplinar. 

Tenemos un caso paradigmático con John Ogbu -un académico negro que fue desde 

Nigeria, de la Universidad de Nsukka, a realizar su doctorado en California-. Él logró 

algo único: integrarse con la comunidad afroamericana de Oakland, cerca de San 

Francisco, para realizar un trabajo etnográfico que ningún antropólogo blanco podría 

haber hecho. Porque, aunque aparentemente era "uno de los suyos", en realidad no 

lo era en absoluto. 

Ogbu traía una perspectiva completamente externa que le permitió identificar 

aspectos invisibles para otros investigadores. Mientras los antropólogos blancos 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

203 

partían de una inevitable "culpabilidad blanca" al estudiar a la población 

afroamericana, él pudo detectar fenómenos como las "culturas de resistencia", para 

mantener el vínculo con el grupo de origen y aparentar no “actuar como blancos”, y 

su relación con los malos resultados académicos —lo que llamó "victorias pírricas" en 

uno de sus artículos más conocidos—. Este enfoque conectaba además con el análisis 

de clase que hacía Paul Willis en otros contextos. Cuando aplicas esta mirada 

particular, emergen realidades y conexiones que antes permanecían ocultas. 

 

P: Es muy interesante este paralelismo. ¿Viviste una experiencia similar 

durante tu investigación en California con comunidades mexicanas? 

S.C.: Ocurrió algo parecido, pero no exactamente igual. Durante mi primer trabajo 

de campo en 1997-98, principalmente con población de origen mexicano —también 

algunos centroamericanos, pero mayoritariamente mexicanos—, la dinámica fue 

diferente. Para ellos estaba completamente claro que yo no era "una de los suyos" 

—para nada—. Era una "güerita" europea, blanquísima, en aquel momento además 

muy rubia. Sin embargo, los angloamericanos daban por sentado que yo sí pertenecía 

a esa misma comunidad. 

Tengo una anécdota reveladora: me pidieron que fuera yo la traductora al español, 

para las familias que habían llegado recientemente, en una reunión con padres y 

madres en la escuela primaria donde estaba haciendo trabajo de campo, y a la que, 

por cierto, estaban asistiendo mis hijos. Claro, yo les dije, yo puedo traducir al 

español lo equivalente al lenguaje escolar que utilizáis en Estados Unidos, pero al 

español de España y al contexto educativo de España. Estas personas no van a 

entender nada, es que el vocabulario no tiene nada que ver, pero sois lo mismo, ¿no? 

Entonces, bueno, esta idea. 

Sí me permitió ganarme su confianza más rápidamente, aunque no es lo mismo ser 

afroamericano negro y negro de Nigeria, que tener ese aspecto de güerita. Es decir, 

los afroamericanos con John Ogbu no le podían ver como el representante del 

colonizador, mientras que, a mí, los mexicanos, me podían ver como “estos españoles 

que se creen superiores”, ¿no? 

Entonces, ellos no me veían igual de entrada, desde los angloamericanos sí, pero sí 

que es cierto que al cabo de un tiempo y viendo cómo nos asimilaban, ellos también 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

204 

veían que yo me daba cuenta y ahí podíamos establecer un nivel de confianza muy 

interesante para investigar. Y las otras veces posteriores que he hecho trabajo de 

campo en California ha sido así. 

 

P: A raíz de esto, me surge otra pregunta sobre el concepto de localización, 

que en facultades de traducción ya está más que asumido. Como cuando 

vemos que para que los contenidos funcionen y sean bien recibidos, 

necesitan adaptarse al contexto local -el ejemplo perfecto son Los Simpsons, 

donde los chistes se adaptan a cada idioma hasta hacernos gracia porque 

son locales-. Esta localización, que es el ejercicio que tú planteabas al decir 

"yo solo voy a hacer una traducción, una localización", parece que desde la 

antropología se ha trabajado muy poco para aplicarla a mecanismos 

obligatorios como la escuela, ¿no? 

S.C.: Completamente. 

Y además se considera una pérdida de tiempo, no se valora todo ese componente de 

no-comunicación que se produce porque, como se usa la lengua —que en teoría se 

entiende—, pues ya está. Pero tengo que contarte una experiencia reciente, de 

anteayer mismo, que me dio una enorme alegría. Profesorado de cuatro institutos de 

los llamados de alta complejidad en Sabadell —con muchísimo alumnado extranjero 

y gitano— me pidieron que modificara el lenguaje de un cuestionario que usamos 

para detectar riesgo de abandono escolar. ¡Y me hacían sugerencias para adaptarlo 

al lenguaje natural de los adolescentes! Cuando supuestamente ya habíamos hecho 

un esfuerzo por eliminar terminología educativa especializada de los enunciados. 

Ahí hay una sensibilidad nueva: antes el problema era "no se enteran", y ahora 

estamos en otra fase. Creo que no han caído en saco roto nuestras recomendaciones 

sobre adaptar el lenguaje a sus contextos. Parecerá una tontería, pero es un cambio 

de actitud enorme —y allí estaba todo el mundo: el Centro de recursos pedagógicos, 

el EAP, inspección educativa, técnicos del ayuntamiento y todo el profesorado de 

cuatro centros—. 

También ha pasado con otros temas, como en nuestro estudio sobre movilidad 

escolar —que afecta negativamente a la población más precaria—. En una formación 

reciente, una educadora social que trabajó con nosotros hace diez años recordaba: 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

205 

"Una de vuestras conclusiones era prestar atención no solo a la acogida, sino al duelo 

y acompañamiento al alumnado que se queda tras la salida del alumnado que se va. 

¡Y eso no lo habíamos tenido en cuenta!”. 

Fíjate, se acordaban de que habíamos destacado su importancia. Esto es introducir 

un lenguaje que incorpora las experiencias del alumnado afectado por la movilidad, 

se muevan o no. Es lo que buscábamos: incorporar una perspectiva antropológica 

que incluya a todos los sujetos afectados por el fenómeno —la comparación 

transcultural y sus perspectivas—. 

 

P: Has sido investigadora principal en varios proyectos internacionales y 

nacionales como Children of Immigrants y el RESL.eu sobre abandono 

escolar prematuro. ¿Cuáles considera que han sido los hallazgos más 

relevantes de estos proyectos para la Antropología de la Educación y cómo 

han influido en las políticas públicas, especialmente en Cataluña y España? 

S.C.: Bueno, yo creo que uno de los proyectos que ha tenido más impacto de todos 

los que he hecho —a corto plazo, locales, estatales y más internacionales—, si me 

preguntas ahora mismo, es el de abandono escolar prematuro, el RESL.eu. Este 

proyecto tuvo una gran suerte porque fue nos financiaron durante cinco años, lo que 

nos permitió introducir una perspectiva longitudinal y mostrar qué pasaba si se hacía 

una cosa u otra, el impacto ha sido muy bueno y se está viendo ahora porque generó 

dos spin-offs, dos proyectos más allá, y de ahí creamos, con Isidoro Ruiz, un 

instrumento de formación y autoformación para la detección precoz del riesgo de 

abandono con factores de riesgo y protección, cualitativo y cuantitativo, que ahora 

es un proyecto experimental del ayuntamiento de una ciudad de más de 200.000 

habitantes y un ejemplo piloto para toda España. Y esto casi nunca pasa en 

investigación cualitativa en ciencias sociales. Así que, objetivamente, el RESL.eu es 

el que más impacto ha tenido y sigue teniendo en Cataluña, en la conciencia sobre 

el abandono escolar y en cómo se enfoca desde las políticas públicas, siempre desde 

la diversidad y la prevención más que la intervención tardía, y esto ha traspasado 

fronteras porque nos han consultado desde Inglaterra, Austria y Países Bajos. 

Pero históricamente, si miramos hacia atrás, el proyecto Children of Immigrants tuvo 

un impacto fascinante porque de repente las autoridades educativas catalanas, al 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

206 

interactuar con colegas de renombre como Margaret Gibson o Maurice Crul, se daban 

cuenta de que, aunque países como Estados Unidos o Países Bajos tenían más 

experiencia con la migración, la globalización nos ponía a todos en el mismo barco, 

igual de desorientados ante las nuevas dinámicas y desigualdades educativas. Este 

proyecto transformó el lenguaje, dejando atrás términos como "fracaso escolar" para 

hablar de "desigualdades educativas", incluso en el espinoso entorno sociolingüístico 

catalán, y nos convirtió en interlocutores directos de la Generalitat de Catalunya y la 

Diputación de Barcelona. 

Luego está el estudio sobre movilidad escolar que es único en su género en España, 

aunque su impacto político aún está por verse ya que hemos tardado en poder 

publicar los resultados; y también fue relevante en su momento nuestro primer 

proyecto I+D, que mostró la necesidad de formar a formadores llevando a la 

Generalitat a crear programas específicos. El mensaje clave que siempre impulsamos 

fue que esto no era una anomalía sino la norma, que la escuela actual no servía ni a 

la clase trabajadora local ni a hijos e hijas de migrantes porque seguía anclada en 

ideologías reproductivas en lugar de convertirse en instrumento de emancipación, 

esta visión caló a pesar de los recortes neoliberales post-2008. 

Los ejemplos concretos son muchos, por ejemplo, el Libro Blanco de Mediación 

encargado por el Departamento de Justicia y dirigido por Pompeu Casanovas, del que 

dirigí el ámbito educativo, que mejoró los protocolos anti-bullying, o cuando en 2004 

la directora general de Inmigración adoptó literalmente las recomendaciones de 

nuestro informe sobre Infancia e Inmigración en Barcelona. Pero estoy muy orgullosa 

del programa 30 Minuts Fills de dos mons, de TV3, que vinieron a rodar durante mi 

trabajo de campo en Londres. Ahora habría que hacer un “20 años más tarde” …  

Después, en 2019, justo antes de la pandemia, la Comisión Europea, a través de su 

representante español en el ámbito del análisis de la situación del pueblo gitano en 

Europa, me encargó un informe actualizado sobre lo que se supone que son buenas 

prácticas en inserción, inclusión social del pueblo gitano en España como lecciones 

para el resto de los países europeos. Supongo que alguien me recomendó y el 

encargo fue directo y para este trabajo conté con Gabriela Poblet. Primero, abordando 

de forma crítica el supuesto modelo de éxito de inclusión social de la población gitana 

en España, entre otras cosas, porque seguimos teniendo unos indicadores educativos 

horribles. Es decir, sí crece el número de chicas y chicos gitanos que llegan a la 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

207 

universidad. Pero, claro, ante el cero, el uno es un éxito. Y no podemos estar 

contentos en absoluto porque el abandono escolar prematuro en cuarto de la ESO 

sigue siendo del 90%, ¡en esto no hay mejora exportable! 

Sí se han hecho grandes esfuerzos y ya los ponemos en valor. Pero lo primero que 

hicimos fue desmontar el supuesto modelo de éxito que se pretendía utilizar como 

lección a emular por el resto de los países europeos con números significativos de 

personas de etnia gitana. Y luego, sí, a través de los informes comparativos que hay 

en Europa, aunque escasos, hicimos propuestas factibles.  

Los proyectos de investigación que he dirigido también han contado con la 

participación de profesionales de la educación formados como investigadoras en 

nuestro grupo, como Cris Molins y Rita Villà, esenciales para implementar cambios 

en institutos de entornos socialmente vulnerables. En este sentido, a través de 

investigadores como Vicenç Casalta, que ya no está con nosotros y al que le hemos 

dedicado nuestro último libro, hemos tenido un feedback constante desde territorios 

como La Mina, Santa Coloma, Sabadell, Terrassa, Mataró y Barcelona que ha sido 

fundamental para mejorar nuestros métodos. 

En uno de los últimos proyectos europeos que hemos terminado con Marina Pibernat 

y Laia Narciso, totalmente aplicado, hemos elaborado un gran módulo de 

autoformación del profesorado sobre inclusión educativa del alumnado de origen 

inmigrante y refugiado en cinco lenguas y varios vídeos de apoyo. Espero que tengan 

tanto éxito como el MOOC Oralpha, de la plataforma Coursera-UAB, fruto de otro 

proyecto europeo y realizado con Charo Reyes y Laia Narciso, que ya lleva miles de 

alumnos. 

 

P: Has dirigido numerosas tesis doctorales que han recibido premios 

extraordinarios y cuyos autores ocupan ahora puestos relevantes. ¿Qué 

papel juega la dirección de tesis en la formación de nuevas generaciones de 

investigadores en la antropología de la educación? ¿Y cómo fomenta el 

pensamiento crítico y la innovación en sus doctorandos?  

S.C.: Sí, he dirigido 30 tesis doctorales —estoy dirigiendo la número 31, todavía como 

codirectora—. Y tengo que decir que un 30% de ellas han sido premios 

extraordinarios de doctorado, creo que esto no lo puede decir todo el mundo.  



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

208 

Creo que esto es fundamental porque, además, está muy vinculado en el tiempo a 

toda esta preocupación social sobre "tenemos que conocer más para intervenir 

mejor". En todos los casos han tenido una vocación aplicada, y esto no solamente ha 

supuesto una expansión del campo a partir de las diferentes tesis y los profesionales 

y académicas que las han realizado, sino que han expandido el campo y, además, 

han trasladado a su docencia y a su asesoramiento como profesionales esta manera 

de hacer y esta manera de entender la investigación en antropología de la educación 

—todos los conceptos clave que nos han permitido consolidar este campo—. 

Podría contestar a tu pregunta limitándome a quedar bien con el tópico: "he 

aprendido mucho con todas las tesis", pero todas las tesis tienen un montón de mí. 

Eso me ocurre a mí y le ocurre a cualquier director o directora que dirija bien. Para 

mí, comprometerme a dirigir una tesis doctoral quiere decir comprometerme con el 

proyecto de esa persona como si fuera mío. 

Por lo tanto, yo no solamente voy a supervisar lo que ese investigador o esa 

investigadora va haciendo y a responder a las dudas que me plantee, sino que voy a 

considerar que eso es un equipo; y, además, he tenido la suerte de poder incorporar 

a los sucesivos proyectos de investigación a la mayoría de doctorandos y 

doctorandas, de manera que hemos creado también un contexto intelectual de 

muchísimo intercambio, más allá de la relación entre estudiante y directora. 

Esto a mí me ha llevado muchísimo trabajo —muchísimo más, incluso puede que diez 

veces más tiempo del que después nos consignan en los créditos como dirección de 

tesis—, pero ahora estoy muy satisfecha de haberlo hecho. Creo que hemos hecho 

crecer el campo, pero también creo que es la única manera de que una tesis doctoral 

haga una aportación relevante. Tiene que ser dirigida por alguien que conozca el 

terreno, pero tiene que ir más allá del conocimiento de quien dirige la tesis. 

Ese avance es el que construye el doctorando o la doctoranda, que puede ser de tres 

tipos: empírico, porque de repente tenemos más datos, conocemos más ese campo 

concreto sobre ese tema concreto; puede ser teórico, además de empírico, o en su 

lugar, porque le da la vuelta, actualiza o propone maneras mejores de entender esos 

fenómenos que analizamos; y puede ser político, porque hace una aportación singular 

que debe tener un traslado directo a cómo se entiende un problema social. Esto es 

mucha responsabilidad y hay que hacerlo muy bien. 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

209 

Creo que también hay un aprendizaje, pero es una de las partes de mi carrera de las 

que estoy más contenta. Esa idea de que, en realidad, todas las tesis —casi todas las 

tesis que he dirigido— son proyectos de investigación que yo no hubiera podido hacer 

en una vida y he podido participar en ellos gracias a las tesis, son proyectos 

compartidos. Ese planteamiento también multiplica y consolida el conocimiento. 

Ahora mismo tenemos una cantidad de cosas hechas de las que se puede echar mano 

para aplicar de forma directa; tenemos un montón de antecedentes que creo que son 

realmente de alto valor y que espero que sigan creciendo. Además, he tenido la 

inmensa suerte de codirigir con grandes colegas tesis de estudiantes que han hecho 

trabajos comparativos entre países, como las dos últimos, de Vanessa Rojas en Perú, 

en el marco del macroproyecto Young Lives: Niños del Milenio, y de Rut Van 

Caudenberg, en Flandes y Catalunya, como parte de RESL.eu. 

 

P: Para finalizar con esta entrevista me gustaría saber desde tu experiencia 

¿Cuáles consideras que son los principales retos y las oportunidades 

emergentes para la antropología de la educación en España y en el ámbito 

global en la actualidad?  

S.C.: El principal reto que enfrentamos ahora es la crítica a la neoliberalización del 

sistema educativo y, de forma particular, de la formación del profesorado. Creo que 

el profesorado universitario que se está formando hoy, independientemente de su 

origen social, es mucho más clasista y etnocéntrico que el de hace 20 o 30 años. 

Está despolitizado y carece de herramientas para abordar la complejidad social. 

Me parece terrible esta neoliberalización en la profesión docente. El reto es cómo 

recuperar —porque hasta cierto punto se ha perdido— esta conexión directa entre la 

investigación en antropología de la educación y la formación del profesorado. 

Pero además en paralelo hay una penetración de ideas posmodernas, supuestamente 

progresistas, que están suponiendo un enorme retroceso en la formación docente. 

Se supone que son una evolución de las ideas con las que hemos trabajado, de 

análisis de la desigualdad y la diversidad, pero no es así. Hay una enorme rigidez, 

unos planteamientos a base de eslóganes, y eso no puede ser. Hay que tener una 

actitud abierta, estar dispuestos a investigar y formarse. Y esta formación, que 

siempre es un espacio inseguro lleno de conflictos analíticos, esto hay que decirlo, 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

210 

estamos hartos ya de los espacios seguros puritanos americanos, pensar solo puede 

suceder con incertidumbre, dando cabida a varias posibilidades y aplicando el 

pensamiento a dilucidar qué es lo que pensamos, qué es lo que está sucediendo, 

provisionalmente, para seguir pensando. La formación no puede ser sustituida por 

eslóganes, por muy chulos y progresistas que parezcan. Este es el principal reto 

ahora. 

Durante estos treinta años ha habido una incorporación sostenida de estudiantes de 

doctorado, lo que ha hecho crecer el campo, ahora, como ya he dicho antes, aunque 

sigue interesando, no resulta tan atractivo para que la gente haga sus tesis y siga 

expandiendo este campo. Esto es una señal de alarma que habría que corregir. Y 

también está influenciada por este reto de que parece que todo lo anterior ya está 

superado y que no pasa nada. 

Te pongo dos ejemplos. El primero: todavía no hemos tenido un debate lingüístico 

en serio y estamos teniendo unos resultados educativos nefastos. Se desentierran 

interpretaciones excluyentes, cuando no abiertamente racistas. “¿Es que aquí hay 

mucha inmigración? Vale”. Pero no se puede hablar de las cosas más elementales 

porque prevalece el discurso activista del tipo que sea, aunque tengamos el 

conocimiento para hacer las cosas de otra manera y no seguir produciendo personas 

que tendrán menos oportunidades, que en realidad es lo que nos debería interesar 

más. 

El segundo ejemplo: se han abandonado las investigaciones sobre las desigualdades 

entre mujeres y hombres. Y esto afecta a todas las chicas y a todos los chicos. Y pasa 

en un momento en el que está creciendo la violencia sexual, en el que estamos viendo 

todos los indicadores del retroceso en el pensamiento igualitario de los chicos 

adolescentes y jóvenes, y de un número no despreciable de chicas. Creo que en ese 

ámbito no se está investigando correctamente porque, incluso en la antropología, el 

concepto de género como construcción cultural de la opresión contra las mujeres ha 

sido sustituido por una idea posmoderna de sexo como identidad, como reificación 

de estereotipos sexistas. Se desprecia la investigación sobre las nuevas máscaras de 

las viejas desigualdades en favor de objetos de estudio que solo tienen sentido en el 

imaginario de las élites académicas. Ahora hay un gran "elefante en la habitación" y 

nadie lo está abordando, mientras persisten las desigualdades y reaparecen viejos 

discursos de extrema derecha. Esto es una peligrosa desconexión de la investigación 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

211 

respecto al mundo real, pero tarde o temprano se verá la necesidad de volver al 

análisis materialista porque es la única perspectiva que puede aportar mejoras reales 

a la sociedad.  

 

P: Para terminar, aunque sabemos que no has dejado la investigación, 

especialmente en temas clave hoy en día, ¿nos puedes decir qué te 

enorgullece más de tantos años como docente universitaria?  

S.C.: Pues mira, me es muy fácil contestarte. Yo siempre he conseguido entablar una 

relación de complicidad con mi alumnado y cada final de curso he recibido mensajes 

personales apasionados de agradecimiento y reconocimiento. Pero el que más ilusión 

me ha hecho se lo dijeron sobre mí a otro profesor: “Da igual de qué asignatura se 

trate, todo el mundo debería tener de profe alguna vez a Silvia durante la carrera 

porque te abre la mente”. ¡Me quedo con este! 

 

Pensamos que no hay mejor cierre para una entrevista a una profesora que 

ha dedicado su extensa trayectoria a la Antropología de la Educación.  


