
35

Els dimonis de 
l’inquisidor: 
la demonologia en 
la vida i l’obra de 
Nicolau Eimeric1 

Pau Castell Granados
Universitat de Barcelona

RESUM: La demonologia ocupa un lloc 
preeminent en els escrits de Nicolau Eimeric 
i en la seva actuació com a inquisidor de 
la fe. Les reflexions formulades en el seu 
tractat de 1359 Contra christianos demones 
invocantes, integrades a continuació en el seu 
Directorium inquisitorum de 1376, tingueren 
també el seu reflex en l’àmbit judicial durant 
la seva controvertida carrera inquisitorial, i 
contribuïren als processos de demonització 

de l’heretgia i d’heretització de la màgia.

ABSTRACT: Demonology plays a central 

role in Nicolau Eymeric’s works as well 

as in his actions as an inquisitor of the 

faith. The reflections formulated in his 

1359 treatise Contra christianos demones 

invocantes, later integrated in his 1376 

Directorium inquisitorum, had also their 

judicial counterpart during his controversial 

inquisitorial career, therefore contributing to 

the processes of diabolisation of heresy and 

heretisation of magic.

The inquisitor and his demons: 
demonology in the life and 
work of Nicolau Eymeric

PARAULES  CLAU:  demonologia, Nicolau Eimeric, 

heretgia, invocació dels dimonis, nigromància, 

bruixeria

KEYWORDS: Nicolau Eymeric, heresy, demonic 

invocation, necromancy, witchcraft

Nokaria. 4 (2025), 35-52. ISSN paper: 2696-8282 | ISSN electrònic: 2696-8292 



Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

36

«Li sentí dir que, si volia, faria cremar el millor cristià 
del món.» Aquesta admonició impia i temerària l’hauria 
pronunciada l’inquisidor català Nicolau Eimeric (c.  1320-
1399), segons el testimoniatge d’una germana dominica 
que participà en el procés a què se’l sotmeté l’any 1387, 
després de ser recusat per la ciutat de València arran de 
les seves accions controvertides en la lluita contra l’heret-
gia.2 També presentaren altres càrrecs greus en contra 
del clergue català: extorsió, prevaricació, subversió de 
l’ordre del dret, sol·licitud de favors sexuals, oposició als 
superiors i abús de poder agreujat. En aquell moment, 
Eimeric era inquisidor general de la Corona d’Aragó, amb 
jurisdicció sobre el Principat de Catalunya i els regnes 
d’Aragó i València. Recentment, havia estat rehabilitat 
per ordre del rei Joan I, que revocà el desterrament de 
l’inquisidor ordenat dotze anys abans pel seu predeces-
sor Pere III el Cerimoniós. Les noves accions d’Eimeric con-
tra els lul·listes -seguidors del difunt teòleg i místic Ramon 
Llull (1232-1316), que aleshores patrocinaven càtedres en 
el seu nom a les universitats de Barcelona i València- 
havien provocat una oposició ferotge de les autoritats 
laiques, episcopals i inquisitorials de la ciutat de València. 
Una circumstància que generà que la població s’exclamés 
amb expressions com: «ara se descobriran les porcades 
dels frares, que grans divisions són entre los inquisidors».3 
Aquest afer comportà la caiguda definitiva d’Eimeric. 
Suspès de nou del seu càrrec, fou finalment condemnat 
al desterrament l’any 1393 pel mateix rei Joan I, que arri-
bà a titllar-lo d’«enemic públic» i ordenà als seus súbdits 
que l’expulsessin com si fos un «verí pestífer» i impedissin 
la tornada d’«aquest home diabòlic i depravat».4 No fou 
fins a la mort del rei, tres anys més tard, que Eimeric 
pogué tornar a la seva ciutat natal, Girona, on morí poc 
després, a l’edat de 80 anys aproximadament.5

El tempestuós final de la carrera de Nicolau Eimeric fou 
en realitat el corol·lari d’una vida marcada pel conflicte i 
l’enfrontament constants amb les autoritats reials i eclesi-
àstiques (malgrat el suport ocasional del papat), amb 
tensions que s’estengueren a altres membres de la seva 
pròpia orde, els dominics, però també als franciscans, els 
lul·listes i les autoritats de les ciutats de Barcelona, Lleida 
i València. 

Durant els anys que fou inquisidor, Eimeric s’interessà pels 
camps del sortilegi, la nigromància, els errors contra la fe, 
la blasfèmia i el criptojudaisme. També atacà els escrits 
d’una sèrie d’autors que considerava herètics o, si més no, 
sospitosos d’heretgia. En aquest sentit, la lluita contra les 
doctrines de Ramon Llull esdevingué un tret predominant 
de la carrera d’Eimeric, que arribà a provocar fins i tot 
un cisma al si de l’orde dominic de la seva província ar-
ran de la vehemència dels seus atacs contra fra Bernat 
Ermengol, el seu acèrrim enemic. La seva hostilitat envers 
els lul·listes fou també l’origen de moltes de les enemistats 

d’Eimeric i (després de tres destitucions i dues retirades 
forçoses a la cort papal d’Avinyó, la primera el 1376 i una 
altra el 1393) acabà essent la causa definitiva de la seva 
caiguda.

Fou durant seu primer exili a Avinyó que Eimeric comple-
tà el seu influent Directorium inquisitorum (1376), aquesta 
«guia per als inquisidors» que passà a ser el manual de 
referència en matèria de procediment inquisitorial per 
als segles següents i proporcionà el fonament jurídic de 
totes les inquisicions modernes, sobretot després de la 
seva reedició anotada pel canonista aragonès Francisco 
Peña l’any 1578.6 Al llarg del segle XVI aparegueren diver-
ses edicions del tractat, primer a Barcelona i més tard 
a Roma i Venècia. Formaven part de les biblioteques de 
papes i cardenals, així com de les inquisicions de Venècia 
i de la Monarquia Hispànica.7 Més endavant, les còpies 
que sobrevisqueren feriren la sensibilitat d’il·lustrats com 
Morellet, Voltaire i D’Alembert, que hi veien un relat explí-
cit de les pràctiques atroces de la Inquisició, així com un 
fonament justificat per a la Llegenda Negra que envolta-
va aquesta institució.8

Pel que fa a les opinions d’Eimeric sobre la demonologia, 
foren codificades en les qüestions 42 i 43 de la segona 
part del Directorium, en què afirmava la naturalesa he-
rètica dels sortilegi, divinatores et invocantes demones.9 
Aquests dos capítols eren, de fet, una versió condensada 
d’una obra que Eimeric havia redactat al començament 
de la seva carrera dedicada específicament al camp de 
la demonologia: De jurisdictione inquisitorum in et contra 
christianos demones invocantes (1359); un voluminós trac-
tat en el qual reprenia les reflexions formulades algunes 
dècades abans pel teòleg català Guiu de Terrena.10 El 
Directorium també fou precedit per un altre breu tractat, 
De jurisdictione Ecclesi[a]e et inquisitorum contra infideles 
demones invocantes (1370), en el qual Eimeric atacava les 
pràctiques demonològiques dels no cristians amb vista 
a ampliar la jurisdicció inquisitorial en aquesta direcció.11 

Figura 1. El Directorium inquisitorum  de Nicolau Eimeric segons una edi-
ció de 1503 (Johann Luschner impressor, Biblioteca Catalunya). Luschner 
(Lichtenberg, Alemanya, segle XV - Barcelona, al voltant de 1512) va ser 
un impressor d’origen alemany, actiu a Barcelona entre el 1495 i el 1505. 
Al seu costat escut de la casa de la Inquisició a Girona (segle XVIII), ciutat 
natal de Nicolau Eimeric



Els dimonis de l’inquisidor: la demonologia en la vida i l’obra de Nicolau Eimeric 

37

Finalment, cap al final de la seva vida, escrigué Contra 
astrologos imperitos atque nigromanticos (1396), un trac-
tat dedicat al confessor del rei Joan en el qual advertia 
els poders seculars contra l’ús de l’endevinació i l’astrolo-
gia, que en el tractat s’equiparaven amb la invocació de 
dimonis i l’heretgia.12

Les contribucions d’Eimeric al camp de la demonologia es 
basaren principalment en la seva pròpia experiència com 
a inquisidor de la fe, un càrrec que marcà profundament 
no sols la seva vida, com acabem de veure, sinó també 
la seva percepció del caràcter diabòlic que entelava la 
depravació herètica de la seva època. En aquest sentit, 
les seves reflexions sobre la demonologia no se centraven 
tant en la definició doctrinal, sinó més aviat en els aspec-
tes eclesiològics i, sobretot, en el procediment judicial en 
contra dels suposats invocadors de dimonis.

Cal recordar que el naixement d’Eimeric coincidí amb eta-
pes decisives en els llargs processos de demonització de 
l’heretgia i d’«heretització» de la màgia que caracteritzà 
els últims segles de l’edat mitjana. Les consultes de 1320 
iniciades pel papa Joan XXII a Avinyó sobre el caràcter 
herètic dels sortilegia i la invocació de dimonis, seguides 
de la publicació de la Practica inquisitionis heretice pra-
vitatis (1321) de Bernat Gui a la província veïna de Tolosa, 
conduïren a l’ampliació de la jurisdicció inquisitorial a les 
pràctiques de sortilegi, endevinació i nigromància (que la 
Practica acostava perillosament a l’heretgia i la invoca-
ció de dimonis), totes elles agrupades sota el concepte 
general de maleficium.13 Aquests textos tingueren un im-
pacte considerable en l’activitat inquisitorial a Catalu-
nya durant els anys de formació d’Eimeric. A la primeria 
del segle XIV, després de les últimes persecucions contra 
certs moviments espirituals, els inquisidors catalans co-
mençaren a interessar-se per la nigromància i les pràcti-
ques associades al sortilegi i l’endevinació, fins aleshores 
competència exclusiva de la justícia diocesana.14

Els aspectes demonològics ocuparen un lloc destacat en 
l’acció judicial d’Eimeric des de l’inici de la seva carrera, 
com mostren les traces de la seva activitat inquisitorial i 
els vius debats que generà entre els seus contempora-
nis. Tant els escrits d’Eimeric com les seves controvertides 
actuacions contra la depravació herètica al si de la Co-
rona d’Aragó acabarien contribuint de forma important 
en els esmentats processos de demonització de l’heretgia 
i d’heretització de la màgia, fins i tot anticipant certs 
aspectes del delicte de bruixeria diabòlica que sorgí a 
Europa poc després de la seva mort.

Des d’aquest punt de vista, sembla oportú, doncs, resse-
guir el lloc que ocupà la demonologia en la vida i l’obra 
del clergue català revisant els últims treballs dedicats a 
la seva figura, així com certes parts del corpus eimericià 

que fins ara no han cridat gaire l’atenció dels historia-
dors. En primer lloc, cal recordar els mètodes utilitzats 
per Eimeric en la seva lluita contra l’heretgia, així com la 
percepció que tenia del seu paper d’inquisidor, tal com 
es desprèn tant dels seus escrits com de les crítiques que 
rebé dels seus contemporanis. En segon lloc, l’anàlisi de 
la demonologia en la seva obra (sobretot en el Contra 
christianos demones invocantes i en el Directorium in-
quisitorum) permet constatar també canvis significatius 
en l’enfocament jurídic i eclesiològic de la invocació dels 
dimonis, confirmats en última instància per la preciosa 
empremta de la seva trajectòria inquisitorial en diverses 
diòcesis catalanes.

Heretges astuts i mentiders

Nicolau Eimeric nasqué cap al 1320 a la ciutat de Girona, 
on ingressà de molt jove al convent dominicà. Posterior-
ment, l’enviaren a la Universitat de París per doctorar-se 
en teologia, abans de ser nomenat inquisidor general de 
la Corona d’Aragó l’any 1357.15

Figura 2. Interior i exterior del convent de sant Domènec a Girona, on 
ingressà molt jove Nicolau Eimeric a finals del primer terç del segle XIV. 
Veure detall de la placa que així ho explica en el mateix cenobi .



Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

38

La Inquisició pontifícia s’havia establert fermament a la 
pàtria d’Eimeric a principis del segle XIII. El 1232, com a 
part de la lluita contra l’heretgia albigesa, el papa Gre-
gori IX ordenà als bisbes catalans que es recolzessin en 
els dominics per perseguir els heretges, i l’any següent 
s’establiren els primers tribunals inquisitorials en diverses 
diòcesis catalanes. El 1235, el rei Jaume I (1208-1276) intro-
duí el procediment inquisitorial a tots els seus regnes, un 
territori que esdevingué ben aviat un camp de proves 
privilegiat, juntament amb el sud de França, per a l’ac-
tuació dels nous inquisidors de la fe. La consolidació de 
la xarxa inquisitorial sota l’impuls de Ramon de Penyafort 
(1180-1275) donà lloc en les dècades següents a una pro-
fusió de processos contra els valdesos, els fraticels, els 
franciscans espirituals i els pseudoapòstols, seguits, a 
principis del segle XIV, per les condemnes dels templers i 
de figures intel·lectuals com Arnau de Vilanova (c. 1240-
1311).16

Malgrat aquests fonaments sòlids, quan Eimeric fou no-
menat inquisidor general el 1357, l’època de les grans he-
retgies medievals ja estava en declivi, i amb prou feines 
quedaven valdesos i fraticels als territoris de la corona 
d’Aragó. El mateix Eimeric era ben conscient d’aquesta 
situació. Com assenyalà més tard en el seu Directorium, 
gràcies als èxits anteriors en l’erradicació de l’heretgia, 
tan sols quedaven «alguns heretges impenitents, pocs 
heretges reincidents i encara menys heretges rics», ja que 
la major part dels fraticels, els beguins i els valdesos eren 
pobres.17 Això representava una perspectiva descoratja-
dora per a les ambicions del jove clergue, que, tanmateix, 
començà a actuar de manera agressiva contra la depra-
vació herètica al si de les diòcesis catalanes. I fins i tot 
massa abrupta als ulls de molts dels seus contemporanis, 
que consideraven que el dominic actuava amb un excés 
de zel i una falta total de moralitat o fins i tot d’humani-
tat, atesos els maltractaments que infligia als acusats i la 
seva tendència a falsificar escrits i proves en la persecu-
ció dels seus objectius.

Aquesta representació provenia, en part, dels mètodes 
que Eimeric utilitzava en la seva lluita contra l’heretgia, 
així com de la percepció del seu propi paper com a in-
quisidor. Com afirmava de manera explícita l’any 1389 en 
el seu Dialogus contra lullistas: «Sum hereticorum inquisi-
tor et sic mala fidei possessor».18 Actuar de mala fe, ar-
gumentava Eimeric, era necessari quan es tractava amb 
heretges que, lluny de ser merament l’objecte passiu de 
les demandes de l’inquisidor, eren vistos com a agents 
actius i poderosos que responien a les preguntes amb 
«astúcia» (astutia), «murrieria» (dolus), «enganys» (versu-
tiae), «argúcies» (cavillationes) i «paranys» (cautelae). En 
altres paraules, es tractava d’individus perillosos i falsos 
que amenaçaven de frustrar els interrogatoris de l’inqui-
sidor amagant la veritat, fins i tot sota tortura. Davant 

d’aquest repte tenaç, al qual ja s’havien enfrontat auto-
ritats inquisitorials anteriors, Eimeric proposà un enfoca-
ment nou i perillós, que consistia a respondre a aquestes 
suposades falsedats actuant ell mateix de manera enga-
nyosa, com explica detalladament en la tercera part del 
seu Directorium:

Quan un inquisidor s’enfronta a un heretge capciós, engi-

nyós i astut que es nega a confessar el seu error i, en canvi, 

mira d’eludir la qüestió donant respostes capcioses i enga-

nyoses, aleshores, de la mateixa manera que un clau en pot 

desplaçar un altre, l’inquisidor també ha d’utilitzar paranys 

per atrapar l’heretge en el seu error.19

El Directorium proporciona nombrosos exemples d’aques-
tes argúcies, en què aconsella als inquisidors que facin 
servir sempre un llenguatge ambigu i enganyós a l’hora 
d’interrogar els sospitosos. D’aquesta manera, quan l’acu-
sat demana una gràcia «se li ha d’assegurar que rebrà 
fins i tot més del que demana, i generalitats d’aquest es-
til».20 L’inquisidor ha d’encoratjar el sospitós a confessar 
fent-li promeses: «Puc alliberar-vos més de pressa, fins i 
tot immediatament, i concedir-vos la gràcia, per tal que 
pugueu marxar i tornar a casa». Prèviament, ha de con-
vèncer el sospitós que tots els seus actes ja són coneguts 
perquè altres els han confessat i l’han denunciat. A con-
tinuació, l’inquisidor ha d’incitar el sospitós a denunciar:

Mira, et compadeixo, perquè t’has deixat enganyar per la 

teva pròpia senzillesa. Per descomptat, alguna part de cul-

pa en tens, però aquell qui t’ensenyà aquestes coses, en té 

encara més. No facis teu el pecat d’altri, ni pretenguis ser 

un mestre quan tan sols fores un deixeble. Digues la veritat, 

perquè com veus, ja ho sé tot sobre aquest afer. […] Qui és 

el qui t’ensenyà aquests errors, a tu que no sabies res de 

mal?21

L’inquisidor també podia fullejar de forma ostentosa l’ex-
pedient de l’acusat i exclamar: «És evident que no dius la 
veritat!», perquè aquest cregués que ja se l’havia con-
demnat i que així quedava testificat en el judici. Si, tot se-
guit, l’acusat refutava una acusació concreta, l’inquisidor, 
«com si estigués atònit», havia d’esgrimir un document 
de l’expedient i exclamar: «Com pots negar-ho? No és 
prou clar?». A continuació, havia de «llegir el document, 
tergiversant-lo».22

A aquest llarg inventari de tècniques d’interrogatori, se-
gueix una descripció dels mètodes adequats per torturar 
els acusats. De fet, el Directorium d’Eimeric fou el primer 
manual inquisitorial a fer referència explícita als mètodes 
de tortura, una àrea en què el dominic demostrà un gran 
coneixement quant a la seva utilitat (i limitacions) a partir 
de la seva pròpia experiència com a inquisidor. Insistia 
que calia introduir la tortura «únicament en l’absència 
d’altres proves» i recomanava exercir-la «amb moderació 



Els dimonis de l’inquisidor: la demonologia en la vida i l’obra de Nicolau Eimeric 

39

i sense vessament de sang [...], de manera convencional 
i no de manera innovadora o elaborada (exquisitus)».23

Eimeric reconeixia que alguns sospitosos eren «tan tous 
i temorosos que confessaven tota mena de coses quan 
se’ls torturava lleugerament, encara que fossin falses», 
mentre que altres eren capaços de suportar les sessions 
de tortura més severes, amb tota probabilitat perquè ha-
vien recorregut a la màgia per resistir el dolor.24 Per tant, 
era necessari un nivell de dolor suficient per extreure la 
veritat que restava oculta en el cos de l’acusat, a través 
d’un procés descrit gairebé com un combat de lluita lliure 
i, en última instància, basat en la tradició penitencial que 
considerava el dolor com una experiència redemptora, 
pròxima a la lògica de l’ordalia.25 

Eimeric justificava aquests mètodes d’interrogatori, que 
més tard escandalitzaren certs lectors i filòsofs de la Il·
lustració, per l’extraordinari poder malvat dels heretges. 
L’engany i el dolor, dos dels elements principals utilitzats 
contra l’heretgia, eren tan sols eines de les quals disposa-
va el dominic català per obtenir la confessió de culpabi-
litat i el penediment dels sospitosos. Com a guia pràctica 

per als inquisidors, el Directorium presentava una sèrie 
d’accions encaminades a obtenir un veredicte. Tal com ha 
subratllat el gran especialista Jaume de Puig, és evident 
que aquest procés no tenia res a veure amb un debat 
intel·lectual, ja que el tribunal era l’únic intèrpret i guar-
dià de la veritat (el contingut de la fe), incontestable per 
naturalesa. El procediment inquisitorial era més aviat una 
mena d’examen, i fins i tot un examen trampós a causa 
de les sospites inicials dels jutges i els interrogadors. Al 
cap i a la fi, l’objectiu últim dels esforços d’Eimeric no era 
altre que la salvació de les ànimes dels acusats (sovint 
separades dels seus cossos) com a part d’una lluita més 
àmplia per preservar la fe i defensar la santa Església.26

 
L’inquisidor (no tan) ideal

Més enllà dels procediments i els mètodes que es des-
criuen en el Directorium, l’anàlisi detallada del conjunt 
d’escrits d’Eimeric posa en relleu la seva visió personal 
del seu paper com a inquisidor i de la missió encoma-
nada pel Papa. En aquest sentit, i potser perquè el do-
minic veié amb freqüència com els seus contemporanis li 
bloquejaven els processos i perquè fou destituït en di-
verses ocasions, subratllava sovint que la Inquisició era 
pertinent i necessària, com ho era també la presència 
constant de l’inquisidor a les seves terres:

En absència de l’inquisidor, les heretgies i els errors emer-

geixen als territoris sotmesos a la seva jurisdicció, mentre 

que són poderosament extirpats en presència d’aquest, en 

lloc de germinar i desenvolupar-se en gran detriment de la 

santa Església.27

En una de les seves obres posteriors en què atacava els 
lul·listes, l’Incantatio Studii Ilerdensis (1396), Eimeric anà 
encara més lluny, i descrigué l’heretgia pràcticament com 
un mitjà pel qual podia manifestar-se el mèrit i la glòria 
de l’inquisidor:

La mort del xai és la vida del lleó, i la destrucció de l’herba 

és la vida del xai. Sense litigis, per què caldria que existissin 

els jutges? L’augment dels litigis fa que es multipliquin els 

jutges i els doctors. Quan i com es revelà la paciència dels 

màrtirs, sinó quan els perseguiren els tirans? En conseqüèn-

cia, com pot manifestar-se la glòria dels inquisidors, si no és 

a través de la maldat dels heretges? L’augment del nombre 

d’heretges revela, doncs, els doctors fidels.28

Aquests dos últims passatges suggereixen l’existència 
d’una idea subjacent en el pensament d’Eimeric, que si-
tua l’heretgia en una perspectiva anhistòrica. En veure 
l’heretgia com un mal sempre latent i en certa manera 
inevitable, Eimeric justifica la perpetuació de la mateixa 
Inquisició, així com la seva pròpia missió (i glòria) com a 
inquisidor de la fe.29

Figura 3. Recreació d’un auto de fe contra heretges presidit per Domènec 
de Guzmán, fundador de l’orde dels dominics a inicis del segle XIII. Orde  
de la que era membre Nicolau d’Eimeric i que tan vinculada va estar amb 
el tribunal de la Inquisició. Taula pintada per Pedro de Berruguete,  a 
finals del segle XV, que es troba al Museu del Prado.



Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

40

Val la pena parar esment a un element poc conegut de 
l’expedient d’Eimeric, en la mesura que posa en relleu la 
seva personalitat i la seva visió de si mateix com a guar-
dià de la fe. En un recull de sermons fúnebres culminat 
l’any 1373 i lliurat als frares del seu convent a Girona, el 
dominic hi inclogué dos sermons per ser pronunciats en 
el moment de la mort d’un inquisidor (pro defuncto inqui-
sitore heretice pravitatis), en què enaltia la seva figura i 
definia el seu paper en el si de l’Església.30

Atès que Eimeric era ja un inquisidor amb més d’una 
dècada d’experiència, aquests escrits constitueixen una 
mena d’autoretrat. El primer i més breu dels sermons 
tracta de la missió de l’inquisidor, mentre que el segon, 
més extens, està dedicat a les seves qualitats i al poder 
(potestas) que se li confereix. En tots dos casos, Eimeric 
comença recorrent a les Sagrades Escriptures abans de 
desenvolupar el tema a través d’una sèrie d’analogies 
força reveladores.

En el primer sermó, el dominic es refereix al salm 32 i com-
para l’Església amb el paradís terrenal en afirmar que el 
Papa ha confiat a l’inquisidor la mateixa missió que Déu 
encomanà a Adam amb relació al jardí del’Edèn: llaurar 
i seleccionar, plantar i conrear les bones llavors, tot pro-
tegint-les de les bèsties i les males herbes. Basant-se en 
les Sagrades Escriptures, Eimeric conclou que la missió 
de l’inquisidor és predicar, plantar, conrear i defensar la 
fe, i a la vegada afeblir dràsticament tot el que pugui 
oposar-s’hi, és a dir, extirpar els errors i les heretgies. 
En la segona part del sermó, Eimeric s’entreté en el que 
considera que són les virtuts necessàries perquè l’inquisi-
dor compleixi la seva missió (virtuts que es manifesten a 
través del pensament, la paraula i l’acció) abans d’arribar 
a la inevitable conclusió: ateses les virtuts mostrades pel 
difunt inquisidor i els privilegis pontificis concedits al seu 
càrrec, es pot presumir amb certesa que és al Cel.31

El segon sermó és molt més interessant. Comença per un 
passatge del llibre del Gènesi sobre el querubí designat 
per Déu per muntar la guàrdia a l’entrada del paradís 
terrenal, amb una espasa flamígera a la mà. Eimeric de-
senvolupa una interpretació figurativa d’aquest passat-
ge per referir-se al poder de la Inquisició. Per ell, el pa-
radís terrenal representa l’Església militant, regada per 
l’aigua de l’Esperit Sant, plena d’arbres, tal com l’Església 
és plena de sants, i bella pels seus fruits, com l’Església 
és bella per les seves bones obres. En aquest quadre, el 
querubí representa el mateix inquisidor. 

L’elecció d’aquesta figura no és casual, atès que en la 
tradició medieval el querubí era l’àngel que posseïa la 
plenitud del coneixement. Així, escriu Eimeric, l’inquisi-
dor ha de ser sobretot un eminent científic (debet esse 
eminens scientia). Ha de ser un bon teòleg i, per tant, un 

perfecte coneixedor del contingut de la veritat revelada. 
També ha de ser un bon filòsof, capaç de frustrar les 
argúcies dels heretges i d’identificar-ne els errors, que 
s’amaguen sota les disfresses més insòlites. Així mateix, 
igual que el querubí, l’inquisidor ha de ser un home fort 
i virtuós (excellens potentia et virtute), un jutge dotat de 
força física i mental, i per tant capaç de combatre els he-
retges vistos no com a subjectes passius, sinó com a és-
sers intel·ligents i combatius que ha de descobrir i afeblir 
(enervare). Finalment, l’inquisidor ha de ser constantment 
zelós i perseverant (efficax et perseverans constantia). 
No pot vacil·lar, encara que la seva vida corri perill, i ha 
de dur a terme la seva missió fins al martiri. A més, si el 
querubí s’associa a l’inquisidor, l’espasa flamígera n’en-
carna el poder, la seva potestas judiciaria. L’espasa il·lu-
mina, terroritza i parteix en dos, tot separant la veritat 
de la mentida, els heretges dels catòlics, el cos de l’ànima 
dels condemnats.32

Al final del sermó, Eimeric elogia de nou el Papa per ha-
ver creat la Inquisició, agraeix al difunt inquisidor la seva 
dedicació a preservar la fe i conclou amb dues analo-
gies. En la primera, Eimeric compara l’Església amb un 
vaixell que necessita tres elements per navegar: un timó 
(la fe), una vela (l’esperança) i vent (la caritat). El vaixell 
pot continuar existint sense vent i fins i tot subsistir sense 
vela, balandrejant-se a la mar, però sense timó acabaria 
necessàriament naufragant. Com era d’esperar, la missió 
de l’inquisidor s’assimila al timó del vaixell, és a dir, al timó 
de l’Església.33 En la segona i última analogia del sermó, 
la missió dels inquisidors al si de l’Església militant es com-
para amb la dels soldats més valents que protegeixen 
l’estendard durant la batalla, estendard que aquí també 
representa la fe.34

Cal assenyalar que en aquesta construcció al·legòrica no 
s’esmenta enlloc la figura episcopal, una absència si més 
no curiosa, atès que els bisbes eren els jutges ordinaris 
en matèria de fe. De fet, el retrat que fa Eimeric de la de-
fensa de la fe i de la lluita contra l’heretgia és prou clar 
i pot resumir-se així: Església- Papa- inquisidor. Aquest 
mateix concepte definí l’activitat inquisitorial d’Eimeric i 
provocà tensions amb la justícia episcopal des de l’inici 
de la seva carrera.

En aquest sentit, una sèrie de cartes enviades els anys 
1357-1358 pel bisbe de Girona a l’inquisidor general re-
centment nomenat contenen certes observacions sobre 
el plantejament d’Eimeric pel que fa a l’heretgia, relatives 
al seu menyspreu envers la jurisdicció episcopal. L’agost 
de 1357, el bisbe advertia Eimeric que no perseguís els 
blasfems pel seu compte, i li recordava que calia actuar 
junts contra els heretges de la seva diòcesi, ja que «com 



Els dimonis de l’inquisidor: la demonologia en la vida i l’obra de Nicolau Eimeric 

41

sabeu, ens correspon sobretot a nosaltres, i no a vós, i 
fins i tot a nosaltres sense vós, investigar i castigar els 
blasfems [...] de la nostra diòcesi; i no podeu jutjar-los, ni 
a ells ni a cap altre tipus d’heretge de la nostra diòcesi, 
sense el nostre consentiment».35

El gener de 1358, arran d’un procés incoat per Eimeric 
contra un grup d’homes i dones de la vila de Castelló 
d’Empúries (entre els quals tres clergues) acusats de co-
metre «actes herètics atroços» de sortilegi i nigromància, 
el bisbe el convocà per tractar aquest afer, considerat 
una «matèria complexa i difícil» (subtili et ardua materia). 
Decidit a intervenir-hi, el bisbe insistí en la necessitat de 
procedir «de manera recta, prudent i segura, i no mosse-
gar de manera excessivament dura», per tal d’evitar les 
sospites que ja havien començat a planar sobre Eimeric.36 
El mateix dia, el bisbe envià una carta als cònsols de Cas-
telló en què els assegurava que els inquisidors no podien 
sotmetre ningú a tortura sense el consentiment del bisbe, 
ni empresonar-los per castigar-los sinó només a l’espera 
de judici, ni dictar sentència contra ells. Així mateix, el bis-
be comunicà als cònsols de la vila que ja havia ordenat 
a Eimeric que no torturés ningú més, que aturés el seu 
procediment i que comparegués davant seu amb tots els 
acusats, amb la finalitat de resoldre l’afer.37

Tal com suggereixen aquests exemples, les primeres ac-
tuacions d’Eimeric contra l’heretgia com a jove inquisidor 
amb un sentit més aviat ampli de les seves prerroga-
tives, provocaren una oposició primerenca que no dei-
xaria d’augmentar en els anys següents, sobretot quan 

començà a perseguir membres de l’elit clerical. Compa-
rable amb un querubí armat disposat a actuar de mala 
fe per confondre els seus enemics ocults i entabanadors, 
Eimeric no trigà a provocar la resistència activa de molts 
dels seus contemporanis, ja fos en la cúria pontifícia, en 
certs consells municipals i corts episcopals, o fins i tot al si 
de la casa reial d’Aragó. L’any 1358, el rei Pere III ja havia 
demanat al Papa que el substituís, i el 1360, només tres 
anys després de ser nomenat inquisidor general, Eimeric 
fou destituït per l’orde dominic, que nomenà un substitut 
més adequat per exercir aquestes funcions.38 En aques-
ta data, fra Eimeric ja havia enllestit el seu primer gran 
tractat dedicat específicament a la demonologia: De ju-
risdictione inquisitorum in et contra christianos demones 
invocantes (1359). 

Contra els invocadors i adoradors de 
dimonis

A excepció del Directorium, el Contra christianos demo-
nes invocantes fou de lluny l’obra més llarga d’Eimeric. 
Escrit durant els seus primers anys com a inquisidor, con-
tenia una sèrie de reflexions demonològiques que més 
endavant foren codificades en les qüestions 42 i 43 del 
seu manual de l’inquisidor. Tal com suggereix el títol, el 
tractat advocava per l’extensió de la jurisdicció inquisi-
torial a les pràctiques de sortilegi, la nigromància i la 
invocació de dimonis, seguint la tendència cap a l’here-
tització de la màgia que havia influït en els inquisidors 
catalans des de les primeres dècades del segle XIV.39 Al 
llarg del tractat, Eimeric feia esment de les confessions 
judicials que havia recollit, i que li permetien, a més dels 
llibres que havia confiscat, revelar la veritable naturalesa 
de les pràctiques dels sortílegs i nigromants. Segons el 
dominic, aquests invocadors i adoradors de dimonis no 
eren simples sortilegi i divinatores, sinó autèntics heret-
ges, o almenys sospitosos de ser-ho, i per tant estaven 
subjectes a la justícia inquisitorial.40

Eimeric dividí el seu tractat en cinc capítols precedits 
d’un breu pròleg, que conté un passatge sobre la difícil 
situació en què es trobava i la seva actitud envers els 
seus detractors. Comença establint un atrevit paral·le-
lisme entre la seva pròpia trajectòria d’inquisidor zelós 
però vilipendiat i la del profeta Elies (3 Re, 18-19). Després 
d’enfrontar-se als 450 profetes de Baal (els sacrificantes 
demonibus), Elies fou confinat a l’exili pel rei Acab d’Isra-
el, abans de tornar amb força, amb l’ajuda de Déu, per 
aniquilar els adoradors del diable amb les seves pròpies 
mans.41 Aquest passatge contenia un advertiment implícit 
i sever al rei Pere III, que en aquell moment es trobava 
immers en una guerra costosa i impopular contra el rei de 
Castella: el rei Acab, perseguidor del veritable profeta, 

Figura 4. Horoscop Ramon Llull, Novus tractatus de astronomia, còpia 
del segle XIV. Biblioteca de Catalunya. Eimeric va combatre els segui-
dors de Ramon Llull.



Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

42

era responsable de les desgràcies del seu regne i acabà 
tenint un final vergonyós al camp de batalla. Eimeric clou 
el seu polèmic pròleg insistint en la necessitat de perse-
guir els «homes malvats, invocadors i adoradors de dimo-
nis», basant la seva argumentació en el cànon Accusatus 
que apareix a la butlla Quod super nonnullis (1257) d’Ale-
xandre IV, que autoritzava els inquisidors a actuar contra 
el sortilegi i l’endevinació sempre que les pràctiques en 
qüestió estiguessin clarament vinculades a l’heretgia.42

Així, en els dos primers capítols del tractat, el dominic 
comença definint l’heretgia (basant-se en les opinions de 
canonistes i teòlegs com Tomàs d’Aquino, Ramon de Pe-
nyafort i Enric Suso) abans de dedicar el tercer capítol 
a la qüestió fonamental: com determinar si una persona 
que no era un «autèntic» heretge (és a dir, un defensor 
obstinat d’un error contra la fe) podia, malgrat tot, ser 
considerat com a tal a criteri de l’Església. Des d’aquest 
punt de vista, Eimeric traça una distinció essencial entre 
el que concerneix el fur intern —el lloc de l’error intel·lec-
tual, constitutiu de l’heretgia absoluta (esse hereticum in 
re)— i el que concerneix el fur extern o «l’aparença de 
l’heretgia», és a dir, les paraules, els fets i els signes que 
poden interpretar-se com la seva manifestació externa 
(hereticum apparere est verbis vel factis vel exterioribus 
signis es ostendere).43

A partir d’aquesta distinció, el quart capítol entra de ple 
en el moll de la qüestió mirant d’establir si l’invocador 
de dimonis (invocans demones) es pot considerar un au-
tèntic heretge, o hereticus in re, és a dir, un heretge en 
la seva consciència interior (judicio interiori consciencie). 
Per respondre a aquesta qüestió, Eimeric estableix una 
sèrie de distincions relatives als diversos aspectes que 
caracteritzen la invocació de dimonis, és a dir, les seves 
propietats, les facultats del seu destinatari en l’esfera de-
moníaca, els mètodes d’invocació i la finalitat. A continu-
ació, desgrana vint conclusions classificades segons els 
aspectes esmentats: les quatre primeres es refereixen a 
l’invocador, quatre més a l’entitat invocada, les deu se-
güents a la finalitat de la invocació o a la naturalesa de 
la petició dirigida als dimonis i les dues últimes tracten de 
la forma de la invocació, és a dir, del tipus d’honor i ve-
neració oferts als dimonis per obtenir l’ajuda desitjada.44

Així, si l’invocador ofereix al dimoni l’honor de latria 
(reservat exclusivament a Déu) encara que no consideri 
el dimoni com l’igual de Déu, continua sent un heretge 
in re. El mateix s’aplica als qui ofereixen al dimoni 
l’honor de dulia (la veneració reservada als sants i als 
bons àngels). Però queda una tercera i fonamental 
distinció que Eimeric aborda en l’últim capítol de Contra 
christianos, que fa referència als casos en què no hi ha 
un signe clar de latria o de dulia (i, per tant, d’heretgia 
en el fur intern, o heretgia in re), però que, tanmateix, 

podrien representar una forma d’heretgia per la pràctica 
mateixa de la invocació. En aquest cas, segons Eimeric, 
la Inquisició també hi ha d’intervenir, ja que aquests 
comportaments podrien ser signes sensibles que revelen 
un culte i una creença interiors que impliquen un pacte 
tàcit o explícit amb els dimonis. En essència, qualsevol 
forma d’honor extern rendit als dimonis indicava, si no 
heretgia in re, almenys una forta sospita d’heretgia, que 
en última instància requeria la intervenció de la justícia 
inquisitorial.45

Tal com s’ha demostrat recentment, la construcció intel·
lectual d’Eimeric sobre la jurisdicció inquisitorial pel que 
fa a la invocació de dimonis deu molt als escrits del seu 
compatriota Guiu de Terrena (c. 1270-1342), també cone-
gut amb el nom de doctor brevi loquus o malleus hereti-
corum.46 Aquest teòleg i jurista català de l’orde dels car-
melites, inquisidor de Mallorca i gran defensor de la so-
birania pontifícia, era autor de diversos tractats i obres 
controvertides basades en els postulats de l’aristotelisme 
radical. També fou un dels deu experts consultats per 
Joan XXII el 1320 sobre la naturalesa herètica de determi-
nades pràctiques màgiques, una consulta motivada per 
les preocupacions pontifícies pel que fa a l’ús d’imatges 
batejades i d’invocacions diabòliques en el context de 
pretesos complots en contra de la seva persona.47 Mal-
grat que la resposta de Terrena a la consulta papal no 
impliqués cap revolució doctrinal en l’àmbit de la demo-
nologia, proporciona un nou enfocament des del punt de 
vista judicial i eclesiològic. 

Al seu informe, el carmelita català recalcava la distin-
ció entre l’heretgia referent a la consciència interior 
i l’heretgia revelada pels signes exteriors, i hi introduïa 
la tipologia tripartida o modum tripharie, que després 
utilitzaria Eimeric en referència a les formes d’invocació 
(latria, dulia i pacte tàcit o explícit).48 Per bé que Terrena 
només és citat en una sola ocasió al Contra christianos 
demones invocantes, els manlleus d’Eimeric al text del seu 
compatriota són força nombrosos, cosa que, al capdavall, 
i com destaca Julien Véronèse, confereix una importància 
històrica completament nova a la resposta del carmelita 
al Papa el 1320.

Les reflexions demonològiques presentades al tractat 
d’Eimeric es reagruparan més endavant al Directorium in-
quisitorum, amb importants supressions i un afegit revela-
dor. La xarxa d’autoritats utilitzada al Contra christianos-
demones invocantes es reduí pràcticament als fonaments 
teològics proporcionats per sant Agustí i Tomàs d’Aquino, 
així com a determinats elements del dret canònic, com 
ara el cànon Episcopi i d’altres d’extrets del Decretum de 
Gracià. Per contra, l’extracte del cànon Accusatus tret de 
la butlla Quod super non nullis de 1257 (l’única autoritat 
citada al final del pròleg del Contra christianos demones 



Els dimonis de l’inquisidor: la demonologia en la vida i l’obra de Nicolau Eimeric 

43

invocantes) desaparegué per complet al Directorium, per 
ser substituït per la controvertida butlla Super illius spe-
cula, pretesament promulgada pel papa Joan XXII cap 
al 1326.49

Avui dia l’autenticitat d’aquesta butlla és objecte de de-
bat entre els investigadors, perquè no apareix en cap 
col·lecció canònica ni als registres pontificis. Només se la 
coneix gràcies als manuscrits i a la tradició impresa del 
Directorium d’Eimeric.50 No es tracta d’una qüestió se-
cundària, ja que el seu contingut es considera la primera 
plasmació jurídica de 
l’extensió de la jurisdic-
ció inquisitorial a de-
terminades pràctiques 
màgiques que implica-
ven la invocació de di-
monis, en declarar que 
els seus autors havien 
de ser castigats com 
a heretges. Aquesta 
pretesa butlla con-
demnava aquests cris-
tians «únicament de 
nom» que «fan sacrifi-
cis i professen culte als 
dimonis, fabriquen o 
encarreguen imatges, 
anells, miralls o flas-
cons per constrènyer 
dimonis mitjançant la 
màgia, fer-los pregun-
tes i obtenir-ne res-
postes, demanar-los 
ajuda per satisfer els 
seus desitjos malè-
vols», i ordenava de 
manera genèrica (no 
a ningú en concret, sinó als «jutges competents») d’em-
bargar-ne les obres i objectes, confiscar-los els béns i 
excomunicar els culpables «en vuit dies».51 

Sense ànim de cloure el debat, cal assenyalar que Ei-
meric incorporà altres butlles controvertides en suport 
de les seves posicions en almenys dos dels seus tractats.  
Uns anys abans de la publicació del Directorium, Eimeric 
es veié implicat en un altre cas polèmic relatiu a les pràc-
tiques pretesament demonòlatres d’un jueu de Barcelo-
na, Astruc de Piera, que finalment fou condemnat el 1371 a 
l’emparedament perpetu per invocació demoníaca. El cas 
provocà un dur enfrontament entre el dominic i els juris-
tes del Consell Reial, i induí Eimeric a escriure el seu De ju-
risdictione Ecclesie et inquisitorum contra infideles demo-
nes invocantes (c. 1371), en què defensava les prerrogati-
ves de la Inquisició d’actuar contra determinades pràc-

tiques a què es lliuraven els musulmans i els jueus. Anys 
després aquest tractat fou contradit pel carmelita Felip 
Ribot, fet que obligà Eimeric a escriure un segon Tracta-
tus brevis super jurisdictione inquisitorum contra infideles 
fidem catholicam agitantes (c. 1383-1386). En aquest dar-
rer tractat, més reduït, integrà una pretesa butlla (Cum 
judeos) que es remuntava al pontificat d’Innocenci  IV i 
s’adreçava als inquisidors de la Corona d’Aragó.52 Igual 
que Super illius specula, cap registre pontifici confirma 
la butlla Cum judeos, que Eimeric tampoc no esmenta 

al seu tractat anterior 
sobre la mateixa qües-
tió, molt més extens i 
argumentat.

De la mateixa manera, 
una de les eines prin-
cipals que fa servir 
Eimeric en el seu com-
bat contra els lul·listes, 
la pretesa butlla Con-
servationi puritatis, ja 
es considerà falsa en 
aquella època, la qual 
cosa defensen també 
alguns historiadors 
moderns.53 Aparent-
ment publicada el 1376 
pel papa Gregori  XI, 
la butlla condemnava 
de manera genèrica 
el conjunt d’obres de 
Ramon Llull, per consi-
derar que eren plenes 
d’heretgies i d’errors, 
ordenava a les autori-
tats eclesiàstiques de 
retirar-les immediata-

ment i promulgava una prohibició general de l’ensenya-
ment de les doctrines lul·lianes. El 1394, en el transcurs 
d’un llarg procés celebrat davant de la cort papal d’Avi-
nyó, el grup dels lul·listes sol·licità examinar una còpia au-
tèntica de la butlla, cosa que finalment els fou concedida 
pel cardenal que presidia el judici. El cardenal ordenà als 
escrivents de les cartes apostòliques que li proporcio-
nessin una còpia de la butlla i obtingué com a resposta, 
simplement, que no era als registres pontificis.54

Tornant a l’autenticitat del decret Super illius specula, 
convé assenyalar l’existència d’una altra butlla (aquesta 
clarament autèntica), similar en essència a la integrada 
per Eimeric al seu Directorium. En efecte, la butlla Super 
specula militantis fou promulgada pel papa Gregori XI el 
1374, és a dir, dos anys abans de l’aparició del Directorium. 
Aquesta butlla autoritzava l’inquisidor francès Jacques 

Figura 5. Els jueus conversos van ser un dels col·lectius a qui Eimeric va prestar mes aten-
ció, en la seva persecució de l’heretgia. En la imatge Discussió entre un apotecari jueu i 
el mag Merlí, en un dibuix del segle XIII, procedent  de las Cantigas de Sta Maria (nº 108 
fol 155v Bibiloteca San Lorenzo del Escorial).



Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

44

de Morerio a actuar contra els invocadors de dimonis 
per un període de dos anys, i censurava els qui afirmaven 
que això no era competència de l’autoritat inquisitorial.55

Podem imaginar fins a quin punt hauria complagut Ei-
meric una butlla com aquesta, si l’hagués rebut, tenint 
en compte que la invocació demoníaca no només formà 
part dels seus escrits, sinó que també, com veurem, ocu-
pà un lloc important en la seva pràctica judicial com a 
inquisidor de la fe.

Eimeric en acció

A la Biblioteca Nacional de França (BNF)56 es conserva un 
registre dels procediments inquisitorials duts a terme en 
determinades diòcesis catalanes durant la segona meitat 
del segle XIV. El manuscrit només és un fragment d’un 
registre força més extens, o memoriale, en què Eimeric 
i els seus col·laboradors anotaven la informació relativa 
als sospitosos, l’avanç dels processos i el nom dels tes-
timonis que calia interrogar, seguint al peu de la lletra 
el procediment que es descriu al Directorium.57 Aquest 
fragment conté un total de 150 casos referents al cripto-
judaisme, als errors contra la fe, la blasfèmia, el sortilegi, 
l’endevinació, la nigromància i la invocació de dimonis, 
tots recollits a les diòcesis de Girona (72), 
d’Urgell (51), de Vic (17) i de Lleida (9). Tot 
i que no s’hi indiqui cap data, han so-
breviscut vestigis d’alguns processos als 
arxius episcopals de Girona, cosa que 
ens permet relacionar amb certesa el 
conjunt de la col·lecció al període c. 1357-
1380. Un primer grup de casos correspon 
al primer període de l’activitat inquisito-
rial d’Eimeric (1357-1360), mentre que la 
major part del registre coincideix amb 
la seva reincorporació com a inquisidor 
general (1365-1375), abans del seu primer 
desterrament dictat pel rei Pere III.58

Aquesta font ofereix un punt de vista pri-
vilegiat sobre la influència de la demo-
nologia en la pràctica inquisitorial quo-
tidiana d’Eimeric. En aquest sentit, els 
casos registrats al memoriale poden di-
vidir-se en tres grans categories en fun-
ció del seu pretès component demoníac:

•	 Casos no relacionats amb la demonologia

•	 Casos explícitament relacionats amb la nigromància 
o la invocació de dimonis

•	 Casos relacionats amb el sortilegi o l’endevinació

En la primera categoria trobem un nombre considerable 
de denúncies per criptojudaisme, tant contra nous cris-
tians o conversos acusats d’haver retornat al judaisme, 
com contra jueus acusats d’haver estat batejats ante-
riorment.59 També hi ha un gran nombre de casos que 
impliquen persones  (tant membres del clergat, sobretot 
frares menors i carmelites, com laics), que creien i difonien 
errors contra la fe. Aquest fou el cas d’un fra menor que 
en un sermó predicà que els pans multiplicats per Jesús 
no foren cinc, sinó que es tractava d’un sol pa, i que els 
àngels no podien veure clarament el rostre de Déu, «sinó 
més aviat com en un mirall». També hi ha el cas d’un car-
melita que predicà que quan Pere negà Jesús no cometé 
pecat mortal, perquè no el negà en el seu cor.60 Pel que 
fa als laics, alguns afirmaven públicament que l’hòstia 
consagrada de l’Església oriental preval sobre les altres, 
que les bones accions només beneficien aquells que les 
duen a terme o, fins i tot, que l’ànima no és sinó vent i que 
a l’infern no hi ha foc.61

Segons el registre, la blasfèmia herètica també era un 
dels motius d’inquisitio.62 Diverses persones hi foren ins-
crites per «jurare hereticaliter contra Deum et beatam 
Virginem», sovint durant els jocs d’atzar. Al marge dels 
casos anotats amb un simple «blasphemat hereticaliter», 

d’altres comporten un ven-
tall de renecs que van de  
l’habitual «nom de Déu» a 
un groller «sancta Maria 
futuda d’asens».63 Entre els 
signes externs d’heretgia 
(o almenys de conducta 
poc cristiana) sovint figura 
el rebuig dels sagraments 
de l’Església, amb un cert 
nombre de sospitosos que 
havien estat assenyalats 
per no haver anat a mis-
sa o no haver-se confessat 
amb regularitat, o fins i tot 
per haver abaixat els ulls 
en el moment de l’elevació 
de l’hòstia.64 Quan el batlle 
li demanà per què no ana-
va a missa, un home de la 
vall pirinenca de Montfer-
rer respongué amb menys-

preu que «la sua truya ne deya», mentre que una dona 
de Girona fou inscrita al registre per haver afirmat que 
l’hòstia consagrada que el capellà eleva no era sinó «una 
lesche de rave».65

A part d’aquesta primera categoria d’acusacions sense 
relació directa amb els dimonis, hi ha un segon tipus de 
casos directament relacionats amb l’àmbit de la demo-

Llibre de privilegis i ordinacions de les valls d’Àneu. 1424 
(Arxiu de la Corona d’Aragó) Catalunya conserva el codi 
més antic d’Europa que va legislar sobre bruixeria. Es trac-
ta d’una ordinació de 1424 feta pel comte de Pallars.  Codi 
aparegut 25 anys després de la mort de Nicolau Eimeric



Els dimonis de l’inquisidor: la demonologia en la vida i l’obra de Nicolau Eimeric 

45

nologia. Uns quants homes foren denunciats i jutjats per 
haver invocat dimonis o procedit a fer sacrificis en honor 
seu. Entre els acusats de Castelló d’Empúries perseguits 
per Eimeric el 1358 hi ha dos homes, un dels quals cirur-
già, que foren acusats d’invocació de dimonis (demones 
invocavit) i, després de ser condemnats, abjuraren públi-
cament a Girona.66 Un orfebre originari de Girona també 
fou condemnat per haver fet sacrificis a dimonis (demo-
nibus sacrificabat), i un altre fou acusat pel mestre cons-
tructor de la ciutat de posseir «llibres sospitosos» (libros 
suspectos) que utilitzava per invocar dimonis i d’haver dit 
que es lliuraria al diable si podia destruir el pont sobre 
el riu Ter.67

La tinença d’obres de nigromància és, en efecte, un motiu 
freqüent d’inquisitio en el registre d’Eimeric. Dos cavallers, 
un metge, un sacerdot i un monjo, així com altres homes 
de condició no especificada, foren jutjats com a nigro-
mants (est nigromanticus), per ús de l’art de la nigro-
mància (utitur arte nigromancie) o per tinença d’obres 
de nigromància (habet 
libros nigromancie). En 
diverses ocasions, els 
llibres foren requisats 
i cremats a la plaça 
pública, mentre que la 
majoria dels processos 
es resolgueren amb 
una abjuració o amb 
l’excomunió dels acu-
sats, de vegades pre-
cedida de tortures.68 
Aquesta mena de de-
núncies també afecten, 
ocasionalment, perso-
nes no cristianes, com 
ara el cas del jueu de 
Lleida que matava rat-
penats per traçar cer-
cles amb la seva sang, 
o el del sarraí de Jabut 
que fou inscrit al registre per haver ensenyat a algú l’«art 
de tenir un dimoni familiar».69

El registre inclou descripcions més aviat vagues dels ritu-
als que acompanyaven les activitats de nigromància. Un 
oficial del bisbe de Girona fou descobert «fent un cercle, 
invocant el diable i llegint un llibre», i el fill de l’abat de 
Tortosa havia intentat «forçar un dimoni a entrar en un 
anell».70 Amb tot, els pocs detalls oferts pel memoriale 
ens permeten identificar un tipus d’experimenta força 
estès a finals de l’edat mitjana, que consistia a col·locar 
un infant dins d’un cercle amb finalitats endevinatòries71. 
Així, un jurista de Vic induí algú a «col·locar un infant en 
un cercle perquè havia perdut peces d’escacs de plata», 

i un altre home utilitzà aquest ritual per intentar localit-
zar un amic captiu.72 Els endevins anònims consultats per 
un sacerdot de Cervera «que volia conèixer determina-
des coses, en especial sobre un robatori», haurien traçat 
cercles i intentat forçar un infant a entrar en un d’ells, 
posant-li finalment un llibre al cap.73 De manera revela-
dora, un frare de Lledó que també era sospitós d’haver 
col·locat una criatura en un cercle, fou inscrit al registre 
com a «suspectus de nigromancia».74

L’informe més complet dels rituals nigromàntics (inclosa 
una pràctica de necromancia o conjuració de l’esperit 
dels morts) figura a les actes d’un procés que apuntava 
a un dels sacerdots de Castelló d’Empúries, jutjat per Ei-
meric el 1358:

Contra Beuda, sacerdot de la vila de Castelló, el ger-
mà Guillem Seguí ha indicat que havia exhumat dos caps 
de difunts i que els havia untat amb safrà; que després 
havia encès espelmes i havia llegit un llibre davant seu, 

i que havia interro-
gat aquests caps, i 
obtingut d’ells res-
postes sobre el mitjà 
per obtenir dones i 
sobre altres coses. […] 
A l’església de Caste-
lló, aquest sacerdot 
batejà un mirall i llegí 
les paraules que es 
llegeixen quan es ba-
teja una criatura; i les 
paraules que normal-
ment es pronuncien 
en honor a Déu, les 
pronuncià a continu-
ació per deshonrar i 
humiliar Jesucrist; les 
paraules que normal-
ment es pronuncien 
per vituperar el dia-

ble, el sacerdot les pronuncià a continuació en honor al 
diable.75

L’experiència personal d’Eimeric davant dels rituals de 
màgia demoníaca que havia trobat, sembla que influí 
enormement els seus escrits sobre demonologia, com po-
dem constatar al Contra christianos demones invocantes 
i al Directorium. Més endavant, al seu Contra astrologos 
imperitos atque nigromanticos (1395-1396), Eimeric exclo-
gué totalment la possibilitat d’obtenir respostes franques 
sobre el futur amb la mediació de dimonis, ja que «el 
diable, invocat amb sacrificis i atret pels honors divins, 
que parla i respon a través dels cadàvers dels difunts, 
és el nostre enemic més gran […] i el més gran dels men-
tiders».76

Figura 7. Un nigromant marca un cercle per fer invocacions diabòliques ( Plini el Vell, “De 
naturalis historia” Copia 1481 BN Marciana Venecia)



Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

46

La tercera categoria de casos enumerats al registre fa 
referència a casos de sortilegi i endevinació que des-
pertaven l’interès (i les sospites) d’Eimeric i dels seus 
col·laboradors. En la majoria de casos corresponen a 
pràctiques de màgia popular tant per part de laics com 
d’eclesiàstics. Es tracta, sobretot, de pràctiques de gua-
rició, de màgia amorosa i de rituals endevinatoris per 
diagnosticar algunes malalties. En aquest sentit, els casos 
esmentats en el registre no difereixen dels documentats 
a les visites pastorals des de principis del segle XIV, llevat 
del fet que ara apareixen sota l’atenció de la Inquisició. 
Els qui es lliuraven a aquestes pràctiques són titllats, en 
general, d’«endevins» (divinator/divinatrix), mentre que 
a algunes dones se les designa, també, amb el nom de 
«pitonisses».77

Aquest fou el cas d’un endeví anomenat «lo Rey», que, 
després d’haver visitat un nen que mai no havia pogut 
dir ni una paraula, l’havia fet parlar al moment.78 De la 
mateixa manera, un monjo del monestir de Sant Pere de 
Galligants tenia la reputació de poder guarir les criatu-
res simplement fent servir el seu nom, i un canonge de 
la Seu d’Urgell utilitzava un amulet escrit (nominam) per 
guarir els malalts.79 Entre les dones acusades, algunes 
foren jutjades per haver diagnosticat afliccions causades 
per lligaments màgics (divinavit quod fuerat ligatus), i al-
tres per haver-los «deslligat» amb aigua beneïda (des-
ligar cum aqua benedicta).80 L’ús inadequat dels sants 
sagraments era, evidentment, un motiu de preocupació 
complementari, com podem veure gràcies al procés d’una 
dona acusada d’haver-se lliurat a pràctiques màgiques 
que incloïen l’ús del sant crisma (sortilegio et abusu cris-
matis) per reconciliar matrimonis desavinguts.81

Aquestes activitats magicomedicinals només es descri-
uen amb detall en un sol cas, potser perquè el ritual en 
qüestió revestia una dimensió nigromàntica subjacent. Un 
metge de la vila de Puigcerdà, que «deslligava» les pa-
relles afectades per esterilitat o impotència, fou condem-
nat per haver celebrat un ritual en què els feia agenollar, 
els col·locava una estela al coll i un llibre damunt del cap, 
i a continuació el llegia (el metge tenia aleshores «quasi 
color de mort»), per finalment donar-los un beuratge per 
guarir-los del tot.82

Malgrat que els rituals específics sobre aquestes pràcti-
ques de màgia popular s’esmenten molt poc en el regis-
tre, l’al·lusió esporàdica a algunes paraules o objectes, 
com ara ossos o fins i tot llibres, no sempre ens permeten 
vincular aquestes pràctiques a un pretès entorn de ni-
gromants. Per exemple, un rusticus (i probablement anal-
fabet) anomenat Carabassa tenia la reputació de fer 
endevinacions amb l’ajuda d’un llibre (divinat cum libro), 
que, segons ell, li havia donat «una dona encantada».83 
És el mateix cas que l’inquisitio duta a terme contra per-

sones de diverses viles de la vall de Barravés, on per Pas-
qua es consumia un cabrit i se n’enterraven els ossos per 
allunyar les tempestes.84 Quan un home de Llagostera 
fou acusat de pronunciar «paraules fetilleres» (fatilyariis 
verbis), respongué que «axò són paraulitxoles, que jo a 
tota res he ma fe, quem vaya ab Déu».85

Finalment, a més d’aquestes tres grans categories docu-
mentades al memoriale, convé assenyalar un darrer grup 
fonamental de casos. Es tracta principalment d’acusaci-
ons de sortilegi, de blasfèmia o fins i tot de conducta 
poc cristiana) també desproveïts de component diabòlic 
aparent, però que els inquisidors col·locaren obertament 
en l’esfera demoníaca. Per exemple, un home conegut per 
la seva capacitat de guarir les fractures en infants fou 
objecte d’una investigació per haver «invocat dimonis» 
(invocat demones), i l’endeví abans esmentat, lo Rey, con-
fessà finalment haver abjurat de la fe i retut homenatge 
al diable.86 De la mateixa manera, un simple blasfem que 
exclamà que «a despit de Déu ell cremaria la creu» fou 
acusat d’haver-se literalment «lliurat al diable» (se dabat 
demoni).87 I un altre blasfem de Girona, ja condemnat per 
la cort laica de Peratallada per haver dit que «Maria 
no era verge», fou jutjat de nou pel tribunal inquisitorial, 
que l’acusà d’haver intentat convèncer una dona de tro-
bar-se amb ell als afores de Girona per renegar de Déu 
i donar la seva ànima al diable, una escena de la qual 
haurien estat testimonis cinc artesans més.88

No hi ha dubte que algunes pràctiques màgiques a la 
Catalunya del segle XIV es podien equiparar fàcilment 
a les d’un nigromant, com en el cas abans esmentat del 
metge de Puigcerdà amb aspecte cadavèric. Però resulta 
més difícil entendre com un cas de blasfèmia,  tot i que 
considerat com un crim contra la fe, es podia transfor-
mar en una reunió demonòlatra (i pràcticament sabà-
tica). Gairebé diríem que, en la seva recerca de signes 
exteriors que revelaven un pacte tàcit o explícit amb els 
dimonis, Eimeric ja havia començat a combinar alguns 
elements sense relació aparent per introduir-los en una 
nova lògica demonolàtrica, anticipant fins i tot alguns 
aspectes del futur «imaginari del sàbat».

En aquest sentit, alguns fragments del registre fan es-
ment de desplaçaments màgics en distàncies molt llar-
gues en molt poc temps. Una de les dones de Castelló 
que havia estat jutjada per sortilegi el 1358 fou de nou 
acusada, deu anys més tard, per haver transportat uns 
homes des de Mallorca fins a Castelló en una nit.89 Una 
acusació similar fou imputada a una anciana guaridora 
que aparentment feia servir una estàtua de guix per «fer 
venir homes immediatament des de regions remotes», i 
un camperol especialitzat a guarir malalties renals també 
fou acusat d’haver «conjurat» i de ser capaç de reunir 
persones, independentment del lloc on es trobaven, utilit-



Els dimonis de l’inquisidor: la demonologia en la vida i l’obra de Nicolau Eimeric 

47

zant unes canyes (arundines).90 Aquest últim procediment 
també s’atribuí al jueu de Lleida que matava ratpenats 
i que, aparentment, donà a dos frares predicadors unes 
canyes que els permetien de recórrer el llarg trajecte de 
Lleida a Avinyó en menys de dos dies.91 És ben sabut que 
a finals de l’edat mitjana i inicis del període modern, les 
canyes esdevingueren un dels objectes habituals utilit-
zats per les bruixes per desplaçar-se per l’aire cap al 
sàbat, com confirma explícitament el Compendium male-
ficarum de Guazzo, entre d’altres.92

A més dels vols màgics, una dona també fou acusada de 
trobar-se a la nit amb alguns esperits malèfics coneguts 
amb el nom de «bones dones», una versió catalana de 
les bonae res, que tindrien un paper en la gènesi de 
l’imaginari del sàbat a principis del segle XV.93 Finalment, 
un blasfem de la vila de Valveralla que feia almenys vint 
anys que no es confessava fou acusat de transformar 
el menjar en gripaus.94 En el seu procés, donà la culpa 
d’aquesta proesa gastronòmica a la seva muller, a qui 
acusà de ser una «pessima et mala christiana», de no 
haver combregat mai i d’estar posseïda pels dimonis, la 
qual cosa explicava perquè era incapaç de mantenir-se 
tranquil·la a missa. Confessà també que ella venerava els 
dimonis i que hi parlava, i que una vegada l’havia vist 
«convertir figues en gripaus».95

El mal interior

En el procés que es dugué a 
terme a València el 1387 i que 
havia de comportar la caigu-
da definitiva d’Eimeric, un dels 
testimonis pogué confirmar 
una declaració reveladora pro-
nunciada per l’inquisidor unes 
setmanes abans. Eimeric havia 
afirmat públicament que «en-
cara que sa eminència, el car-
denal de València, i el conjunt 
del seu consell li aconsellessin 
d’absoldre algú, ell no seguiria 
aquest consell i continuaria el 
procés per emetre la sentència 
que ell considerés adequada 
[…] ja que ell, l’inquisidor, era lo 
tot en els casos que afectaven 
la inquisició de la depravació 
herètica».96

Malgrat el que es pot llegir a 
l’epitafi d’Eimeric (praedicator 
veridicus, inquisitor intrepidus, 
doctor egregius), la seva tra-

jectòria no fou en realitat la d’un doctor, és a dir, una 
persona que ensenya, sinó més aviat la d’un jutge-policia, 
algú que consagra la vida a afeblir i extirpar l’heretgia. 
Pel que fa al vessant demonològic, tampoc es pot afir-
mar que Eimeric modifiqués notablement les caracterís-
tiques de l’esfera demoníaca tal com era concebuda a 
finals de l’edat mitjana. Més aviat es mantingué fidel a 
un paradigma tradicional sense acréixer l’autonomia i 
el poder atribuïts als dimonis. Les seves reflexions eren 
menys doctrinals que jurídiques, en la mesura que tenien 
per finalitat reforçar la jurisdicció inquisitorial ampliant la 
noció d’heretgia, essencialment advocant per qualificar 
d’heretgia tots els actes que tinguessin la mínima relació 
amb els dimonis.

Tenint en compte que l’heretgia era, abans que res, un 
acte del pensament i de la voluntat de la consciència 
interior, la seva recerca es mostrà si més no controverti-
da, sobretot quan, en el marc de la seva missió, Eimeric 
adoptà la distinció de Terrena entre l’heretgia in re i 
l’heretgia aparent manifestada per signes exteriors. In-
capaç de desentranyar els cors i d’endevinar les intenci-
ons, l’inquisidor decidí jutjar abans que res la base dels 
«fets» partint del principi que manifestaven o revelaven 
la consciència interior. Certament, una sentència judici-
al fonamentada en signes exteriors i fal·libles podia ser 
errònia, però en aquest cas, afirmava Eimeric, la justícia 
eclesiàstica no tenia més opció que atenir-se a les pro-

ves (paraules i fets), fins i tot si això 
podia comportar errors freqüents 
respecte a la justícia divina.97 Al cap 
i a la fi, remarcava, Crist ja corregi-
ria aquests errors en el més-enllà, 
després de la mort dels acusats. Per 
tant, no ens hauria de sorprendre 
que, cap al final de la seva vida, el 
predicador català s’adonés que, en 

Figura 8. Eimeric va contribuir al procés d’heretització de la màgia que unes dècades després de la seva 
mort (1399) va cristal·litzar en l’aparició de la bruixeria sabàtica al segle XV, i que serà la base de la perse-
cució de dones acusades de bruixeria a Catalunya a finals de l’edat mitjana i inicis de l’edat moderna.   En 
la imatge, procés contra Francina Redorta de Menàrguens (la Noguera),  acusada i executada per bruixa i 
metzinera el 3 d’octubre de 1616 (Arxiu de l’Abadia de Poblet).



Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

48

els casos relacionats amb els processos inquisitorials, l’in-
quisidor era «lo tot» i que podia enviar a la foguera fins 
i tot «el millor cristià del món».

Com ja ha indicat un dels majors especialistes en la figu-
ra d’Eimeric, el principal repte procedimental a què s’en-
frontà la Inquisició (així com els serveis de policia secreta 
independentment de les èpoques) és que el jutge opera 
en l’esfera intel·lectual fonamentant-se en tot un seguit 
de mecanismes psicològics dominats per la seva pròpia 
subjectivitat.98 Davant de l’heretgia, Eimeric actua «de 
mala fe» basant-se en el principi que l’heretgia es multi-
plica ràpidament i infecta les consciències i, per tant, no 
troba repòs fins que no la desemmascara o obté proves 
de la puresa de la consciència. L’inquisidor sempre ha de 
sospitar, descobrir i finalment erradicar l’heretgia, bé per 
abjuració, bé amb l’eliminació de l’heretge. De la mateixa 
manera que l’existència d’heretges repercutia sobre la 
pròpia glòria d’Eimeric com a guardià de la fe, també és 
gràcies als actes de l’inquisidor que la figura de l’heretge 
demonòlatra emergí, en la mesura que, sense intervenció 
inquisitorial, la consciència interior dels acusats mai no 
hauria estat destapada.

En la seva recerca de signes exteriors que delatessin una 
realitat demoníaca i, per tant, herètica, Eimeric feu avan-
çar les fronteres de la justícia inquisitorial cap a territoris 
inexplorats, contribuint així al procés d’heretització de 
la màgia que ben aviat cristal·litzaria en l’aparició de la 
bruixeria sabàtica. Les obres d’Eimeric i els vestigis de la 
seva activitat inquisitorial són, encara avui dia, un exem-
ple manifest de com la recerca obstinada del mal sovint 
pot deixar el jutge a mercè dels seus propis dimonis.

1 Traducció revisada de l’article original «L’inquisiteur et ses démons. La démonologie dans la vie et l’oeuvre de Nicolau Eymeric», Cahiers de recherc-
hesmédiévales ethumanistes, 42, 2021,pàg. 361-395. Hi ha publicada una versió resumida d’aquest article, escrita en anglès i sense l’aparell crític, a The 
Science of Demons. Early Modern Authors Facing Witchcraft and the Devil, dir. J. Machielsen, Londres-Nova York, Routledge, 2020, pàg. 19-34.
2 Arxiu Municipal de València (AMV), Procés de 1387, foli 207r: Dixit etiam quod ipsa testis audivit a proprio ore dicti fratris Niquolai Aymerici quod, si ipse 
vellet, ipse portaret ad ignem obtimum crestianum totius mundi. Vegeu J. de Puig i Oliver, «El procés dels lul·listes valencians contra Nicolau Eimeric en el 
marc del Cisma d’Occident», Boletín de la Sociedad Castellonense de Cultura, LVI, 1980, pàg. 319-463.
3 AMV, Procés de 1387, foli 157r: […] et tunc omnes quasi de ciuitate audientes lo que bantur: Ara se descobriran les porcades dels frares, que grans diui-
sions són entre los inqusidors.
4 Arxiu de la Corona d’Aragó (ACA), Cancelleria, reg. 1883, foli 73v-74r (carta reial de maig de 1394): […] ille diabolicus et depravatus homo frater Nicholaus 
Eimerici [...] mandavimus ut infra certos dies tanquam nobis et gentibus nostris publicus inimicus et ut venenum pestiferum exiret a regnis et terris nostris. 
Cf. J. de Puig i Oliver, «Documents inèdits referents a Nicolau Eimeric i el lul·lisme», Arxiu de Textos Catalans Antics, 2, 1983, pàg. 319-346.



Els dimonis de l’inquisidor: la demonologia en la vida i l’obra de Nicolau Eimeric 

49

5 Per a més informació sobre la vida d’Eimeric, vegeu C. Heimann, Nicholaus Eymerich (vor 1320-1399): ‘praedicator veridicus, inquisitor intrepidus, doctor 
egregius’. Leben und Werk eines Inquisitors, Münster, Aschendorff, 2001.
6 Hem utilitzat l’edició anotada de Peña: Directorium inquisitorum f. Nicolai Eymerici ordinis praedicatorum cum commentariis Francisci Pegnae, Roma: 
apud Georgium Ferrarium, 1587.
7 E. M. Peters, «Editing Inquisitors’ Manuals in the Sixteenth Century: Francisco Peña and the Directorium inquisitorum of Nicholas Eymerich», The Library 
Chronicle, 40, 1974, pàg. 95-107.
8 K. Sullivan, The Inner Lives of Medieval Inquisitors, Chicago, University of Chicago Press, 2011, pàg. 169-196.
9 Directorium, pàg. 335-348. També es podrien tenir en compte les qüestions 28 i 29, relatives a la condemna dels llibres que tracten de sortilegi i ende-
vinació (Directorium, pàg. 316-318).
10 J. Véronèse, «Nigromancie et hérésie: le De jurisdictione inquisitorum in et contra christianos demone invocantes (1359) de Nicolas Eymerich (O. P.)», a 
Penser avec les démons. Démonologues et demonologies (XIIIe-XVIIe siècles), ed. M. Ostorero i J. Véronèse, Florència, Sismel-Edizioni del Galluzzo, 2015, 
pàg. 5-56.
11 J. Perarnau, «El Tractatus brevis super iurisdictione inquisitorum contra infideles fidem catholicam agitantes de Nicolau Eimeric. Edició i estudi del text», 
Arxiu de Textos Catalans Antics, 1, 1982, pàg. 79-126.
12 J. Véronèse, « Le Contra astrologos imperitos atque nigromanticos (1395-1396) de Nicolas Eymerich (O. P.): contexte de rédaction, classification des arts 
magiques et divinatoires, édition critique partielle », a Chasses aux sorcières et démonologie: entre discours et pratiques (XIVe-XVIIe siècles), ed. M. 
Ostorero, G. Modestin i K. Utz Tremp, Florència, Sismel-Edizioni del Galluzzo, 2010, pàg. 271-329 i «Nicolas Eymerich et l’astrologie à la cour d’Aragon», a 
De Frédéric II à Rodolphe II. Astrologie, divination et magie dans les cours (XIIIe-XVIIesiècle), ed. J.-P. Boudet, M. Ostorero i A. Paravicini Bagliani, Florència, 
Sismel-Edizioni del Galluzzo, 2017, pàg. 97-155.
13 M. Bailey, Battling demons. Witchcraft, heresy and reform in the Late Middle Ages, Pennsilvània ,Pennsylvania State University Press, 2003; A. Boureau, 
Satan hérétique. Naissance de la démonologie dans l’Occident médiéval (1280-1330), París, Odile Jacob, 2004,; id., Le pape et les sorciers. Une consul-
tation de Jean XXII sur la magie en 1320 (manuscrit B.A.V. Borghese 348), Roma, 2004; I. Iribarren, «From Black Magic to Heresy: A Doctrinal Leap in the 
Pontificate of John XXII », Church History, 76, 2007, pàg. 32-60.
14 P. Castell Granados, «Sortilegas, divinatrices et fetilleres. Les origines de la sorcellerie en Catalogne», Cahiers de Recherches Médiévales et Humanistes, 
22, 2011, pàg. 217-241, aquí pàg. 217-224; id., «Feminine Magical-Medicinal Practices in Catalan Trials for Sorcery and Witchcraft: Changing Perceptions 
between the Late Middle Ages and the Early Modern Times», a Donne e lavoro: Attività, ruoli e complementarietà secc. XIV-XIX, ed. A. Cioppi, Nàpols, 
ISEM-CNR, 2019, pàg. 173-192.
15 Heimann, Nicholaus Eymerich, pàg. 22-33.
16 S. Grau, E. Berga i S. M. Cingolani (eds.), L’herètica pravitat a la Corona d’Aragó. Documents sobre càtars, valdesos i altres heretges (1155-1324), Bar-
celona, Fundació Noguera, 2015. Cf. H. Maisonneuve, Études sur les origines de l’Inquisition, París, Vrin, 1960; E. Fort i Cogul, Catalunya i la Inquisició, 
Barcelona, Aedos, 1973.
17 Directorium, pàg. 653: Modo autem pravitate haeretica quamplurimum extirpata in tantum, ut raro sint haeretici pertinaces et rarius relapsi et rarissime 
divites, sed pauperes, ut pote Fraticelli, Beguini seu Valdenses.
18 J. de Puig i Oliver, «El Dialogus contra lullistas de Nicolau Eimeric. Edició i estudi», Arxiu de Textos Catalans Antics, 19, 2000, pàg. 7-296, aquí pàg. 220.
19 Directorium, pàg. 433: Quando inquisitor videt hereticum cavillosum, versutum et astutum, ut nolit detegere errorem suum sed circunducat negotium per 
cavillosas responsiones et tergiversationes, tunc ipse inquisitor, ut clavus clavo retundatur, debet etiam uti cautelis, ut in errore hereticum comprehendat. 
Per a una visió general d’aquestes tècniques i de la metodologia de la tortura en el Directorium, vegeu Sullivan, TheI nner Lives, pàg. 169-195.
20 Ibíd., pàg. 434: […] et ubi delatus petat gratiam et quod deteget errorem suum, dicatur sibi quod amplius fiet sibi quam ipse petat, et quedam verba 
generalia. 
21 Ibíd., pàg. 433: Videas, ego compatior tibi, quia sic es delusus tua simplicitate et perdis animam quadam bestialitate. Et licet habeas aliquam culpam, 
majorem habet qui te de talibus instruxit. Non facias peccatum alterius tuum, nec facias te magistrum, ubi fuisti discipulus. Dicas mihi veritatem, quia ut 
videbis totum negotium ego scio, [...] et ut possim te citius vel statim liberare et gratiam facere, ut vadas vias tuas ad domum; qui est ille qui docuit te, 
qui nihil mali sciebas, hos errores? 
22 Ibíd., pàg. 434: […] quod inquisitor accipiat processum et revolvat eum et post dicat ei: «clarum est quod non dicis verum, et quod ita fuit sicut dico ego; 
dicas ergo veritatem negotii clare», sic ut ille credat se convictum esse et sic apparere in processu. Vel teneat in manu unam cedulam seu scripturam, 
et quando delatus seu haereticus interrogatus negavit hoc vel illud, inquisitor quasi admirans dicat ei: «Et quomodo tu potes negare, nonne clarum est 
mihi?». Et tunc legat in cedula sua et pervertat eam.
23 Ibíd., pàg. 481: Non sit tamen inquisitor multum voluntarius ad quaestionandum aliquem; nam quaestiones et tormenta non inferuntur nisi in defectum 
aliarum probationum; et ideo perquirat alias probationes. [...] quaestionent eum moderate, sine tamen effusione sanguinis. [...] quaestionetur consuetis 
modis, et non novis, nec exquisitus.
24 Ibíd.: Nam aliqui sunt ita molles corde et vercordes, quod ad levem torturam omnia concederent quaecunque falsa. [...] Aliquis sunt etiam maleficiati, et 
in quaestionibus maleficiis utuntur, quia ante morerentur, quam aliquid faterentur: efficiuntur enim quasi insensibiles.
25 Ibíd., pàg. 480-486; Sullivan, The Inner Lives, pàg. 180-190.
26 Vegeu J. de Puig i Oliver, «Notes sobre l’actuació inquisitorial de Nicolau Eymeric», Revista Catalana de Teologia, 28, 2003, pàg. 223-230.
27 Directorium, pàg. 460: […] quod interim propter inquisitoris absentiam, in terris ejus jurisdictioni subjectis suboriuntur haereses et errores, qui in ejus 
praesentia validius extirpantur, et tunc pullulant et accrescunt in magnum sanctae Ecclesiae detrimentum.
28 J. de Puig i Oliver, «La Incantatio Studii Ilerdensis de Nicolau Eimeric O. P. Edició i estudi», Arxiu de Textos Catalans Antics, 15, 1996, pàg. 7-108, aquí pàg. 
46: Mors ejus vita est leonis, et destructio caulis vita est ovis. Si non essent lites, quare essent judices? Multiplicatio litium multiplicatio est judicum et doc-
torum. Ubi esset vel quomodo panderetur patientia martyrum, nisi esset persecutio tyrannorum? Sic quomodo pateret gloria inquisitorum, nisi adesset 
malitia hereticorum? Multiplicatio igitur heresum manifestatio est doctorum fidelium.
29 Vegeu  J. de Puig i Oliver, «Nicolás Eymerich, un inquisidor discutido», a W. Hoyer (ed.), Praedicatores, Inquisitores, vol. 1: The Dominicans and the Medieval 
Inquisition, Roma, Istituto Storico Domenicano, 2004, pàg. 545-593 (aquí pàg. 547-548).
30 J. de Puig i Oliver, «Dos sermons de Nicolau Eimeric O. P.», Arxiu de Textos Catalans Antics, 22, 2003, pàg. 223-267.
31 Ibíd., pàg. 236-245.
32 Ibíd., pàg. 245-254: per paradisum terrestrem Ecclesia militans congrue figuratur; per cherubim celestem inquisitor hereticorum proprie designatur; per 
gladium versatilem potestas judiciaria merito significatur.
33 Ibíd., pàg. 251: Navi sunt tria valde necesaria: temon, arbor velata et ventus. [...] fides est temon quo dirigitur, spes est arbor qua erigitur, sed caritas 
est flatus quo per bona opera ad portum salutis eterne ducitur. Si caritas deficit, spes sistit et fides; si spes desinit, et caritas manet et fides; sed si fides 
deficit, tota navis Ecclesie perit, quia nec caritas manet nec spes.
34 Ibíd., pàg. 252: In Ecclesia militante est vexillum sancte fidei, quod est pre omnibus in acie contemplandum; ad istud defendendum fortiter ab hostibus 
positi sunt inquisitores, viri spiritualiter fortissimi bellatores.
35 J. de Puig i Oliver, «Documents relatius a la Inquisició del Registrum litterarum de l’Arxiu Diocesà de Girona (s. XIV)», Arxiu de Textos Catalans Antics, 
17, 1998, pàg. 381-462, aquí pàg. 415-416: […] et cum, ut scitis, ad nos tantum, non ad vos, vel saltem ad nos sine vobis pertineat inquirere et punire Deum 
et sanctos blasfemantes in nostra diocesi, et de huiusmodi nec de hereticis etiam si qui sint vel essent in nostra diocesi, nobis irrequisitis, non potestis 
judicare.



Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

50

36 Ibíd., pàg. 416-417: Vestre discretionis recepimus litteras super nephandis hereticalibus actibus perpetratis et factis per nominatos in vestris litteris 
supradictis. [...] aliquid executionis contra eos nullo modo per vos fiat, sed hic. [...] Propter quod est multum cavendum in pluribus in tali subtili et ardua 
materia et in ea rite, caute et secure agi debet, ne per morsum acutum possitis modo aliquo morderi, [...] precipue quia jam aliqui nobis scripserunt quod 
nonnulli habent ibi vos suspectum. El contingut dels càrrecs no s’esmenta en la carta, però unes setmanes més tard el comte d’Empúries reclamà el seu 
dret a executar aquests mateixos acusats «sortilegiorum et nigromantia utentium» (Ibíd., pàg. 419).
37 Ibíd., pàg. 417: [...] potestis vos bene scire quod inquisitores hujusmodi sine licencia epicopi non possunt aliquem torquere vel ad questiones ponere, nec 
carceri mancipare, nisi ad custodiam et non ad penam, nec sententiam ferre. Et ideo licet ipse inquisitor procedat in istis que facit auctoritate nostra, nos 
sibi scribimus quod non ponat aliquem ad questiones nec ultra procedat, et quod veniat hic cum omnibus captis hominibus et mulieribus.
38 Heimann, Nicolaus Eymerich, pàg. 25-33.
39 Un bon exemple d’aquesta evolució entre els inquisidors catalans és el cas d’una dona, Gueraula de Codines, acusada d’haver utilitzat encanteris i 
endevinacions, que fou jutjada pel tribunal episcopal de Barcelona en diverses ocasions entre el 1303 i el 1328 i finalment lliurada a l’inquisidor el 1330 per 
haver perpetrat «mult[a] et grav[ia] sortilegi[a], inter que sunt quedam que sapiunt heresim manifeste»; vegeu Castell Granados, «Sortilegas, divinatrices 
et fetilleres», pàg. 226-228, i «Feminine Magical-Medicinal Practices», pàg. 176-182. Un altre exemple és la sentència dictada el 1322 per l’inquisidor de 
Vic contra dues dones i un home acusats de practicar màgia amorosa i finalment condemnats per haver perpetrat «multa et diversa sortilegia […] que 
heresim et ydolatriam sapiunt manifeste»; vegeu J. Ribas i Solà, «Sentència d’un procés de bruixeria a Ripoll al segle XIV», Annals del Centre d’Estudis 
Comarcals del Ripollès, 2014, pàg. 373-388, aquí pàg. 383.
40 L’obra principal sobre Contra christianos (que seguim aquí, incloses les seves sòlides conclusions) és de Véronèse, « Nigromancie et hérésie», pàg. 5-56. 
Vegeu també J. Véronèse, «Faire société avec les démons? Le magicien et la question du pacte aux derniers siècles du Moyen Âge», a L’homme comme 
animal politique et parlant, ed. G. Briguglia, S. GentiliiI. Rosier-Catach, Philosophical Readings, XII/1, 2020, pàg. 277-293.
41 Ibíd., pàg. 12, n. 28: Legitur III, Regum XVIII, quod Helias zelo fidei accensus contra sacrificantes demonibus verbis et factis totis viribus procedebat 
quadringentos et quinquaginta prophetas Baal manu propria jugulando, quod impacienter ferens rex Acab Heliam interficere conabatur [Escorial, Bi-
blioteca del Monestir, ms. Z.II.12, foli 119rb-va]. Eimeric tornà a utilitzar la història d’Elies en el seu primer sermó per la mort d’un inquisidor (vegeu Puig i 
Oliver, «Dos sermons», pàg. 243).
42 Ibíd.: Id circo ego, frater Nicholaus Eimerici, [...] inquisitori pravitatis contra hujuscemodi celeratos homines, invocatores, adoratores demonum proce-
dendo in canon Accusatus § Sane extra De heresis liber VI prenotata ibidem, et per consequens quod ad inquisitorem pertineat inquisicio de predictis, 
[...] presentem et brevem tractatum [...] composui et confeci [Escorial,ms. cit., foli 120ra-b].
43 Ibíd., pàg. 21-24 [Escorial, ms. cit., foli 124va-129ra].
44 Ibíd., pàg. 24-33 [ms. cit., foli 129ra-142vb].
45 Ibíd., pàg. 33-35 [ms. cit., foli 142vb-180rb]. A més del capítol V de Contra christianos, Eimeric escrigué el 1359 un breu tractat titulat De suspicione levi, 
vehementi et violenta, dedicat al tractament judicial de la invocació sense rastre de latria o dulia (Escorial, ms. cit., foli 191vb-202vb; París, BnF, llatí 14533, 
foli 124vb-131rb).
46 Ibíd., pàg. 36-56. Sobre la vida i l’obra de Terrena, vegeu: A. Fidora (ed.), Guido Terreni, O. Carm. († 1342). Studies and Texts, Barcelona-Madrid, Brepols, 
2015; B. Xiberta, Guiu Terrena, Carmelita de Perpinyà, Barcelona, Institut d’Estudis Catalans, 1932.
47 Boureau, Le pape et les sorciers, pàg. 43-85; Iribarren, «From Black Magic», pàg. 32-60.
48 Véronèse, «Nigromancie et hérésie», pàg. 36-56.
49 Directorium, pàg. 341-342.
50 Per una visió general del tema sobre l’autenticitat de Super illius specula, vegeu: M. Ostorero, «Des papes face à la sorcellerie démoniaque (1409-1459) 
: une dilatation du champ de l’hérésie ?», a Aux marges de l’hérésie. Inventions, formes et usages polémiques de l’accusation d’hérésie au Moyen Âge, ed. 
F. Mercier i I. Rosé, Rennes, PUR, 2018, pàg. 153-185, aquí pàg. 160, núm. 30. Vegeu també: A. Paravicini Bagliani, «Il papato e il demoniaco. Per una rilettura 
di alcune lettere pontificie del Due e Trecento», a Il diavolo nel medioevo. Atti del XLIX Convegno storico internazionale, Todi, 14-17 ottobre, Spoleto, 2013 
(Centro Italiano di Studi sul Basso Medioevo - Accademia Tudertina), pàg. 101-115, aquí pàg. 113-115.
51 Directorium, pàg. 341-342: […] quamplures esse solo nomine christianos, [...] pactum faciunt cum inferno, demonibus namque immolant, hos adorant, fa-
bricant ac fabricari procurant imagines, annulum vel speculum vel phialam vel rem quamcunque aliam magice ad demones inibi alligandos, ab his petunt, 
responsa ab his recipiunt, et pro impendis pravis suis desideriis auxilia postulant. [...] infra octo dies a monitione computandos prefata a prefatis non se 
correxerint, ad infligendas penas omnes et singulas, preter bonorum confiscationem dumtaxat, quas de jure merentur heretici, per suos competentes 
judices procedatur.
52 Perarnau, «El Tractatus brevis», pàg. 79-126; J. de Puig i Oliver, «El Tractatus de haeresi et de infidelium incredulitate et de horum criminum iudice, de 
Felip Ribot, O. Carm. Edició i estudi», Arxiu de Textos Catalans Antics, 1, 1982, pàg. 127-190.
53 F. Gazulla, Historia de la falsa Bulla a nombre del papa Gregorio XI inventada por el dominico fray Nicolás Aymerich contra las doctrinas lulianas, 
Palma, Tip. de Guasp, 1909; Puig i Oliver, «Documents inèdits», pàg. 327, 345-346, i «El Dialogus contra lullistas», pàg. 9-139.
54 Puig i Oliver, «La Incantatio», pàg. 14-15.
55 J. Hansen, Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwahns und der Hexenverfolgung im Mittelalter, Bonn, C. Georgi, 1901, pàg. 15-16: quod 
quamplures persone, etiam quandoque ecclesiastice, sue salutis immemores demones invocant in animarum suarum periculum et ejusdem fidei christiane 
prejudicium et scandalum plurimorum, quodque cum contra tales super premissis vis procedere, nonnulli, etiam quandoque litterati, in hoc se opponunt, 
pretendentes id ad tuum non spectare officium secundum canonicas sanctiones. Vegeu: M. Ostorero, «Les papes et les sorcières (XVe siècle) : la postérité 
de Super illiusspecula ?», a L’Historien et les fantômes. Lectures (autour) de l’œuvre d’Alain Boureau, dir. B. Delaurenti, B. Duval i P. Nagy, París, Les Belles 
Lettres, 2017, pàg. 101-116 (aquí pàg. 106).
56 París, BnF, ms. NAL834. L’actual foli 2 correspon al foli 147 de la primera foliació del registre i el manuscrit està retallat al final. El document fou editat 
per H. Omont, «Mémorial de l’inquisiteur d’Aragon à la fin du XIVe siècle», Bibliothèque de l’École des chartes, LXVI, 1905, pàg. 261-268, i per J. Vincke, 
Zur Vorgeschichte der Spanischen Inquisition. Die Inquisition in Aragon, Katalonien, Mallorca und Valencia während des 13. und 14. Jahrhunderts, Bonn, P. 
Hanstein, 1941, pàg. 162-182.
57 Directorium, pàg. 413: Habeat inquisitor semper unum librum parvum, per dioceses distinctum, in quo scribat omnes que fiunt sibi denuntiationes, et 
nomina denuntiantium, et nomina testium productorum, et vicum et locum ubi morantur; quem librum teneat secrete. [...] Et in isto libro scribat etiam de 
manu sua ipse inquisitor, per modum memorialis. [...] Forma scribendi dicta testium per modum memorialis: De tali diocesi. Talis de tali loco, qui moratur 
in tali vico, et utitur tali arte, vel est mercator, vel hujusmodi, deponit contra talem, qui moratur in tali loco, et in tali vico, et utitur tali arte, quod dixit ac 
asseruit, quod in sacramento altaris non est veraciter corpus Christi, vel simile.
58 Puig i Oliver, «Documents relatius a la Inquisició», pàg. 384-385, 421 i 434-453. Els casos identificats són els de Margarida Grega (jutjada per sortilegi 
el 1358); Francesc Cocó (jutjat per errors contra la fe el 1369); Pere Usall i Pere Llapart (jutjats per nigromància el 1368 i el 1369); Jaume de Far (jutjat per 
criptojudaisme el 1373), i Pere Saumana (testimoni en un procés per criptojudaisme el 1375). El registre també conté una referència cronològica al foli 12r, 
relativa al mes de desembre de 1377.
59 París, BnF, ms. NAL 834, foli 3r: Contra Jacobum de Faro, neophitum, deponuntur multa erronea quod asserit illa et quod judaizat. Processus factus est. 
Mortuus est; foli 5r: Contra quendam judeum de Provincia baptizatum qui rediit ad judaismum, qui fuit captus Castillione [...]. Processus factus est et fina-
tus; nam ad fidem rediit et publice abjuravit Gerunde in sede; foli 5v: Item idem Aaron Jussef dixit et deposuit quod quedam judea de Provincia consuevit 
morari in Balneolis, de qua fuit ibidem dictum quod fuerat baptizata, quo audito ipsa fugit timore inquisitoris qui hoc persequebatur. Interrogetur Samuel.
60 Ibíd., foli 13v: Frater Bartholomeus Parer predicavit in loco de Vilarig in festo Pascaliis talia in effectu: «Ve panes predicaverunt vobis quos Christus 
multiplicavit, et tamen non fuit vel non erat nisi unus panis.» [...] Item quod angeli non vident faciem Dei clare sed quasi per speculum; foli 15r: Frater 
Petrus Bruguera, lector ordinis Carmelo, predicavit quod aliqui doctores ponebant quod Petrus abnegando Christum ore mortaliter non peccavit, quia 
non abnegaverat eum corde; foli 12r-v: Contra fratrem Petrum Martini, de ordine Minorum, [...] quod dominica Iª Adventus in sede Maioricarum, anno 
LXXVII, [dixit] quod nullus beatus habebat claram noticiam de Deo nec filius Dei in quantum homo, et quod [...] nullus obligabatur morti nisi qui natus est 
in peccato originali.



Els dimonis de l’inquisidor: la demonologia en la vida i l’obra de Nicolau Eimeric 

51

61 Ibíd., foli 7v: Uxor d’en Mallo, baxiatoris Gerunde, affirmaverat publice quod sacrificium et hostia Grecorum prevalebat quam aliorum, scilicet Ecclesie 
occidentalis; foli 6r: en Nadal paratorem [...] quod jejunabat cum esu carnium sine peccato [...] quod dictus delatus publice dicebat et docmatizabat 
quod bona facta et data solum prosunt illi qui ea facit; foli 8r: Contra Arnaldum de Muro [...] quod aserebat quod anima non est nisi ventus, et quod in 
inferno non est ignis.
62 Sobre la blasfèmia i la seva evolució del pla de les obligacions contractuals al de les conductes delictives, en tant que pecat contra la fe, a finals de 
l’edat mitjana, vegeu: C. Leveleux-Teixeira, La parole interdite. Le blasphème dans la France médiévale (XIIIe-XVIe siècles) : du péché au crime, París, De 
Boccard, 2001.
63 París, BnF, ms. NAL 834, foli 13r: Contra filium majorem d’en Vedruna ferrarium, [...] quod ludendo consuevit publice heretice blasphemare et dicere «que 
non creec Déu», item «a despit de Déu», item «no creec que Déu n’age poder»; foli 5r: Contra Johannem Sartra ville de Palafols deponitur quod jurat un 
ludo hereticaliter dicendo «sancta Maria futuda d’asens».
64 Ibíd., foli 5v: Guillelmus Guell parrochie de Palacio Gerunde deponit quod in dicto loco est frater de Sancto Felice qui nec audit missam nec confitetur; 
foli 8v: Contra na Jaca [...] quod non confitetur nec vadit ad ecclesiam, et si quando vadit submitit occulos quando corpus Christi elevatur.
65 Ibíd., foli 9v: Deponitur quod baiulus de Montferrer dicit quod in loco suo est quidam qui dum reprehenditur quia non vadit ad missam, respondet quod 
«la sua truya ne deya»; foli 4r: Audiverat a quadam muliere quod hostia consecrata quam sacerdos elevat non est nisi «una lesche de rave».
66 Ibíd., foli 2v: Contra G(uillelmus) Rasol, cirurgicum Castillionis, deponitur quod demones invocavit. Processus est factus et finatus et abjuravit publice in 
sede Gerundensi. Contra P(etrus) Joverii Castillionis, deponitur quod demones invocavit. Processus est factus et finatus et abjuravit Gerunde.
67 Ibíd., foli 3v: Contra Francischum Andree, argentarium Gerunde defunctum, deponitur quod demonibus sacrificabat. Processus est factus et probatur; 
foli 2v: Contra Berengarium ça Rocha […] quod habet libros suspectos quos legit quandoque demones invocando, et quod se daret demoni si posset 
diruere pontem Ticeris civitatis (la construcció d’aquest pont s’acabà el 1370).
68 Ibíd., foli 2r: Contra Leonardum Stephani, militem, […] deponit Bernardus de Senesterra miles quod habet libros nigromancie; item quod audivit ab 
eodem quod utitur arte illa nigromancie. Processus est inceptus; foli 3r: Contra Bernardum de Podio, medicum, deponitur quod habet libros nigromancie, 
et aliquid est inventum apud eum; foli 3v: Contra fratrem Petrum Leopardi, priorem monasterii Sancti Michaelis de Crudillis, deponitur quod habet libros 
nigromancie, et de facto fuerunt inventi apud eum. Processus est factus et finatus, et abjuravit, et libri publice sunt combusti. Contra de Plaça, ville 
Balneolarum, deponitur quod habet libros nigromancie. Processus fuit factus et finatus et ipse punitus et libri combusti. Contra Berengarium ça Costa 
deponitur quod habet nigromancie libros. Processus fuit factus et finatus, et ipse questionatus, et liber combustus; foli 5r: Contra fratrem Johannem de 
Latone […] quod est suspectus de nigromancia. Fuit excomunicatus; foli 9v: Contra Dalmacium Tholo militem, deponitur quod est nigromanticus. Processus 
est inceptus.
69 Ibíd., foli 7v: Item interrogetur de judeo Ilerde qui [...] interfecit vespertilionem pro circulis faciendis; foli 10r: Contra sarracenum de Jabut deponit lo Rey 
de Torreyola quod ipse docuit eum artem qua habuit demonem familiarem.
70 Ibíd., foli 4r: Contra Petrum Carrer, sagionem officialis domini episcopi […] quod ipsa vidit dictum Petrum circulum facientem et demonem invocantem et 
librum legentem; foli 8v: Interrogetur de Nicholao de Muro, filio abbatis, qui inducebat eum ad demonem includendum in anulo etc. Abjuravit.
71 Sobre aquest tipus d’experimenta, vegeu: R. Kieckhefer, Forbidden Rites. A Necromancer’s Manual of the Fifteenth Century, University Park, Pennsylvania 
State University Press, 1997; J.-P. Boudet, Entre science et nigromance. Astrologie, divination et magie dans l’Occident médiéval (XIIe-XVe siècle), París, 
Publications de la Sorbonne, 2006; J. Véronèse, «La magie divinatoire à la fin du Moyen Âge : autour de quelques experimenta inédits», Cahiers de 
Recherches Médiévales et Humanistes, 21, 2011, pàg. 311-341.
72 París, BnF, ms. NAL 834, foli 16v: Contra A(rnaldum) des Mas, jurisperitis, deponitur quod fecit poni in circulum unum puerum quia perdiderat caccas de 
argento; foli 16r: Contra P(etrum) Rames […] quod posuit puerum in circulo ad inveniendum captivum Berengarii çes Comes ejusdem ville.
73 Ibíd., foli 11r: Contra Francischum de Valiles, presbiterum comorantem Cervarie, […] ivit ad divinatores de Seròs et a Miquinensa pro volendo scire que-
dam, et specialiter de quodam furto, et fecit ibi rocles etc. Puer Franciscus fuit vocatus […] et voluit eum ponere in circulo sed noluit, […] et posuit librum 
super ipsum puer.
74 Ibíd., foli 5r: Contra fratrem Johannem de Latone […] quod est suspectus de nigromancia […] posuit in circulo quendam puerum.
75 Ibid., fol. 5v: Contra Beuda, sacerdotem ville Castilionis, deposuit frater Guillelmus Seguini quod exhumavit duo capita mortuorum et ea unxit croco 
et coram eis accendit candelas et librum legit et interrogavit dicta capita et ab eis responsionem habuit super mulieribus habendis et aliquibus aliis.[…]
dictus sacerdos in ecclesia maiori ville Castilionis baptizavit unum speculum et legit eadem verba que leguntur quando puer baptizatur; et illa verba 
que consueverat dici quando puer baptizatur ad honorem Dei, ipse tunc dixit ad irreverenciam et dedecus Jhesu Christi; et illa que consueverant adici 
ad vituperium demonis, ipse sacerdos tunc dixit ad honorem demonis.
76 Véronèse, «Le Contra astrologos», pàg. 298: […] per artem nigromancie non possumus de occultis presentibus, preteritis vel futuris certitudinaliter et 
infallabiliter (sic), ymo nec conjecturaliter judicare. Hec conclusio probatur sic. Diabolus qui in sacrificiis invocatus et divinis honoribus allectus in mortu-
orum cadaveribus loquitur et respondet est noster capitalis inimicus, seductor infestus, mendax, ymo mendacissimus, ergo ex ejus datis responsionibus 
in predictis cadaveribus non possumus nec debemus de predictis occultis eventibus certitudinaliter, infallabiliter, ymo nec conjecturaliter judicare [París, 
BnF, ms. llatí 3171, foli 82rb-va].
77 París, BnF, ms. NAL 834, foli 10r: Item in loco de Yugul est unus homo publicus divinator; foli 10v: Contra concubinam d’en Sanauga militem, quod sit phi-
tonissa; foli 16r: Contra quadam mulierem de Mediera et quandam aliam de Carol, deponit frater Petrus Casyla ordinis Predicatorum quod sunt phitonisse.
78 Ibíd., foli 8v: Contra lo Rey divinatorem, testificatur quod vidit quod puer parvulus non loquebatur, et iste fecit statim eum loqui. Abjuravit.
79 Ibíd., foli 3v: Contra camerarium Sancti Petri Gallicantu Gerunde, deponit sacrista ejusdem monasterii quod curat pueros habito eorum nomine sine alio 
medicamine. Mortuus est; foli 8v: Contra Francischum de Vilasicca, canonicum Urgelli, deponitur quod habuit nominam et infirmus tradidit fratri Simoni 
de Aquilario et curatus repetiit, et ille coram eo combussit.
80 Ibíd., foli 16r: Contra quandam aliam mulierem de Carós deponitur communi fama referente quod est suspecta, quia sit phitonissa. Interrogetur en Co-
lamer juxta torcular Sancti Martini, cui divinavit quod fuerat ligatus; foli 4r: Contra quandam mulierem Antiquam de València, qui moratur juxta Sanctum 
Danielem Gerunde, deponit Petrus Peralta, mercator Gerunde, quod intromittit se de desligar cum aqua benedicta.
81 Ibíd., foli 6v: Contra Margaritam Grecam […] quod cum sortilegio et abusu crismatis docet facere pacem inter virum et uxorem discordantes.
82 Ibíd., foli 8r: Contra quendam medicum de Podio Ceritano deponitur quod fecit virum et uxorem secreto flectere genua et posuit stolam ad collum 
eorum et monuit quod inspicerent ad terram, et medicus posuit librum super capud eorum et legebat, et medicus erat quasi mortuus in colore, et dedit 
eis aliquid ad bibendum et sic recesserunt et fuerunt desligats. […] Abjuravit publice.
83 Ibíd., foli 11r: Juxta locum de Torà est quidam homo qui vocatur en Carebassa, rusticus, qui divinat cum libro quem dicit se habuisse a quadam dona 
encantada. 
84 Ibíd., foli 10r: Contra quosdam de Valle de Barravés deponit frater F. Pagesii, quod in multis villis illius vallis, in Paschali tempore, comedunt unum cabrit 
et ossa sollempniter sepeliunt, dicente quod valet contra tempestatem.
85 Ibíd., foli 15v: Contra Ciliani Pug de Locustaria […] quod cum reprehenderetur per ebdomadarium ejusdem loci super quibusdam fatilyariis verbis et 
eidem diceret quod mandatum est Dei quod nemo habeat deos alienos, ipsa respondit: «Axò són paraulitxoles, que jo a tota res he ma fe, que·m vaya 
ab Déu». L’adjectiu fatilyariis correspon a la paraula catalana fetillera.
86 Ibíd., foli 4v: Contra magistrum Bartholomeum, sisurgicum qui intromitit se de fractura puerorum et passione occulorum, deponitur quod invocat demo-
nes; foli 10r: Deponit lo Rey de Torreyola quod [...] fidem abnegavit et diabolo homagium fecit.
87 Ibíd., foli 6v: Contra Dalmacium de Fabrica […] quod semel accepit denarium et eum in igne posuit et dixit quod «a despit de Déu el cremaria la creu». 
Item quod se dabat demoni et quod blasfemabat Deum et beatam Virginem.
88 Ibíd., foli 7r: Item fuit deponitum contra dictum A(rnaldum) Corneyna, payerium, quod inducebat quadam mulierem vocatam na Rovira juxta Cugussac 
et en Laurencium Taverner, quod juraret et resignaret Dei potestatem et daret animam diabolo. Testes qui fuerunt presentes: G(uillelmus) Alzines baster, 
Bernardus Galissari feurater, P(etrus) Serra farrer, Thomas Sola mercader, Faliu Saguer espayer.



52

89 Ibíd., foli 6v: Contra Margaritam Grecam […] quod fecit venire in una nocte unum hominem de Majoricis usque Castilionem.
90 Ibíd., foli 7r: Contra Bonenade metgessa veya, […] quod facit ymaginem de gipso et in cor ejus ponit acum, pungendo cor ymaginis hominis quem facit 
venire subito a remotis partibus; foli 16v: Contra Bertrandum Morera lauredor, […] quod habebat duas arundines pro curanda infirmitate renum, et con-
jurabat, et ipse quamvis distantes conjungebantur etc.
91 Ibíd., foli 7v: Item interrogetur de judeo Ilerde qui, presente predicto Guillelmo d’Estort, fecit ire duos fratres predicatores, dando cuilibet unam arun-
dinem, usque Avinionem infra duos dies; et de seipso qui interfecit vespertilionem pro circulis faciendis.
92 F. M. Guazzo, Compendium maleficarum, Milà: Ex Collegii Ambrosiani typographia, 1626, pàg. 85: […] quod priusquam vadant ad Conventum ungunt se, 
[…] et sic inuncte solent qua doque vehi hastili baculo, scopis, arundine, furca, colo, quibus rebus inequitant transferende.
93 W. Tschacher, «Der Flug durch die Luft zwischen Illusionstheorie und Realitätsbeweis: Studien zum sog. Kanon Episcopi und zum Hexenflug», Zeitschrift 
der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, 85, 1999, pàg. 264-274; M. Ostorero, Le diable au sabbat. Littérature démonologique et sorcellerie, 1440-1460, 
Florència, Sismel-Edizioni del Galluzzo, 2011, pàg. 580-596. Pel que fa a la formació de l’imaginari del sàbat a Catalunya, vegeu: P. Castell Granados, «‘Wine 
vat witches suffocate children’. The Mythical Components of the Iberian Witch», eHumanista. Journal of Iberian Studies, 26, 2014, pàg. 170-195.
94 París, BnF, ms. NAL 834, foli 7v: Contra Johannem Atzam de Valvaraya […] quod non fuit confessus infra XX annos nec comunicavit, et jurat hereticaliter 
de Dei; et semel fecit quod omnia comestibilia de mensa sua versa sunt in bufones. […] Comparuit et comunicavit postquam confessus fuit.
95 Ibíd., foli 13r: Contra Brunissendem, uxorem Johannis Adam parrochie de Valveraye, deponit dictus Johannes vir ejus, quod est pessima et mala christi-
ana, et quod non vivit ut decet fidelem cristianam, nam a XVII annis citra quibus fuit cum ea non vidit eam confiteri nisi semel, modo sunt quatuor anni, 
et tunc violentata per ipsum Johannem et per fratrem G(uillelmum) Comitis, vices gerentem inquisitoris. Item quia nunquam vidit eandem recipere corpus 
Christi. Item quod quando est in ecclesia non potest stare in uno loco secura, sed valde frequenter et sepe mutat situm, propter quod dicitur a nonnullis 
videntibus et scientibus, quod demones quos habet non permittunt eam stare. Item quod demones adorat et cum eis loquitur, et scit de arte demonum 
que in vulgari dicitur de les VII arts. Item quod semel ficus in bufones transmutavit, ut ipse vidit.
96 Arxiu Municipal de València (AMV), Procés de 1387, foli 80r: Interrogata quomodo scit ea que deponit, et dixit quod ex eo quia pluries dici audivit 
a dicto fratre Nicholao Eymerici, inquisitore heretice pravitatis, […] quod si per reverendissimum dominum Cardinalem Valentie et per totum consilium 
solemne ipsius domini Cardinalis sibi consuleretur de aliquo absolvendo, quod non sequeretur consilium ipsorum, immo faceret suum processum et daret 
suam sententiam, prout sibi esset benevisum. Et dicebat etiam dictus inquisitor quod dictus dominus Cardinalis nichil poterat facere in predictis, nec ipse 
nil faceret pro eo, nec pro civitate Valentie, quia ipse inquisitor erat «lo tot» in facto dictarum inquisitionum heretice pravitatis.
97 Véronèse, «Nigromancie et hérésie», pàg. 24: Apparet ergo manifeste in foro judiciali quod sentencia pastoris non semper conformatur sentencia 
Creatoris [Escorial,ms. cit., foli 128rb].
98 Reprenem quí les reflexions de l’historiador català Jaume de Puig i Oliver que, conjuntament amb Josep Perarnau, ha publicat la majoria de fonts 
escrites de i sobre Eimeric a la revista Arxiu de Textos Catalans Antics (ATCA) [http://revistes.iec.cat/index.php/ATCA/issue/archive]. 


