Fls dimonis de
I'inquisidor:

la demonologia en
la vidail'obrade
Nicolau Eimeric!

The inquisitor and his demons:

demonology in the life and
work of Nicolau Eymeric

RESUM: La demonologia ocupa un lloc
preeminent en els escrits de Nicolau Eimeric
i en la seva actuacio com a inquisidor de
la fe. Les reflexions formulades en el seu
tractat de 1359 Contra christianos demones
invocantes, integrades a continuacio en el seu
Directorium inquisitorum de 1376, tingueren
tambe¢ el seu reflex en 'ambit judicial durant
la seva controvertida carrera inquisitorial, i
contribuiren als processos de demonitzacio

de I'heretgia i d’heretitzacio de la magia.

PARAULES CLAU: demonologia, Nicolau Eimeric,
heretgia, invocacio dels dimonis, nigromancia,

bruixeria

Pau Castell Granados

Universitat de Barcelona

ABSTRACT: Demonology plays a central
role in Nicolau Eymeric’s works as well
as in his actions as an inquisitor of the
faith. The reflections formulated in his
1359 treatise Contra christianos demones
invocantes, later integrated in his 1370
Directorium inquisitorum, had also their
judicial counterpart during his controversial
inquisitorial career, therefore contributing to
the processes of diabolisation of heresy and
heretisation of magic.

KEYWORDS: Nicolau Eymeric, heresy, demonic

invocation, necromancy, witchcraft

Nokaria. 4 (2025), 35-52. ISSN paper: 2696-8282 | ISSN electronic: 2696-8292

35




Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

«Li senti dir que, si volia, faria cremar el millor cristia
del mén.» Aquesta admonicié impia i temeraria I'hauria
pronunciada l'inquisidor catald Nicolau Eimeric (c. 1320-
1399), segons el testimoniatge d'una germana dominica
que participd en el procés a qué se'l sotmeté l'any 1387,
després de ser recusat per la ciutat de Valéncia arran de
les seves accions controvertides en la lluita contra 'heret-
gia.? També presentaren altres cdrrecs greus en contra
del clergue catald: extorsid, prevaricacio, subversié de
lordre del dret, sollicitud de favors sexuals, oposicié als
superiors i abus de poder agreujat. En aquell moment,
Eimeric era inquisidor general de la Corona dArago, amb
jurisdiccié sobre el Principat de Catalunya i els regnes
dAragé i Valencia. Recentment, havia estat rehabilitat
per ordre del rei Joan |, que revoca el desterrament de
linquisidor ordenat dotze anys abans pel seu predeces-
sor Pere Il el Cerimonids. Les noves accions d’Eimeric con-
tra els lulistes -seguidors del difunt tedleg i mistic Ramon
Llull (1232-1316), que aleshores patrocinaven catedres en
el seu nom a les universitats de Barcelona i Valencia-
havien provocat una oposicié ferotge de les autoritats
laiques, episcopals i inquisitorials de la ciutat de Valéncia.
Una circumstancia que generd que la poblacié s'exclamés
amb expressions com: «ara se descobriran les porcades
dels frares, que grans divisions sén entre los inquisidors».?
Aquest afer comportd la caiguda definitiva d’Eimeric.
Suspés de nou del seu carrec, fou finalment condemnat
al desterrament 'any 1393 pel mateix rei Joan |, que arri-
ba a titllar-lo d'«enemic public» i ordend als seus subdits
que l'expulsessin com si fos un «veri pestifer» i impedissin
la tornada d'«aquest home diabdlic i depravat».# No fou
fins a la mort del rei, tres anys més tard, que Eimeric
pogué tornar a la seva ciutat natal, Girona, on mori poc
després, a ledat de 80 anys aproximadament.®

El tempestuds final de la carrera de Nicolau Eimeric fou
en realitat el corollari duna vida marcada pel conflicte i
I'enfrontament constants amb les autoritats reials i eclesi-
astiques (malgrat el suport ocasional del papat), amb
tensions que sestengueren a altres membres de la seva
propia orde, els dominics, perod també als franciscans, els
lul-listes i les autoritats de les ciutats de Barcelona, Lleida
i Valéncia.

Durant els anys que fou inquisidor, Eimeric s'interessa pels
camps del sortilegi, la nigromancia, els errors contra la fe,
la blasfemia i el criptojudaisme. També ataca els escrits
d'una serie d'autors que considerava herétics o, si més no,
sospitosos d’heretgia. En aquest sentit, la lluita contra les
doctrines de Ramon Llull esdevingué un tret predominant
de la carrera d’Eimeric, que arribd a provocar fins i tot
un cisma al si de l'orde dominic de la seva provincia ar-
ran de la vehemencia dels seus atacs contra fra Bernat
Ermengol, el seu acerrim enemic. La seva hostilitat envers
els lullistes fou també l'origen de moltes de les enemistats

d’Eimeric i (després de tres destitucions i dues retirades
forcoses a la cort papal dAvinyd, la primera el 1376 i una
altra el 1393) acaba essent la causa definitiva de la seva
caiguda.

Fou durant seu primer exili a Avinyd que Eimeric comple-
ta el seu influent Directorium inquisitorum (1376), aquesta
«guia per als inquisidors» que passa a ser el manual de
referéncia en matéria de procediment inquisitorial per
als segles seglients i proporciona el fonament juridic de
totes les inquisicions modernes, sobretot després de la
seva reedicié anotada pel canonista aragonés Francisco
Pefia lany 15785 Al llarg del segle XVI aparegueren diver-
ses edicions del tractat, primer a Barcelona i més tard
a Roma i Venécia. Formaven part de les biblioteques de
papes i cardenals, aixi com de les inquisicions de Venécia
i de la Monarquia Hispdnica.” Més endavant, les copies
que sobrevisqueren feriren la sensibilitat d'illustrats com
Morellet, Voltaire i DAlembert, que hi veien un relat expli-
cit de les practiques atroces de la Inquisicid, aixi com un
fonament justificat per a la Llegenda Negra que envolta-
va aquesta institucid.®

Zid revcrdiluni O.cpm ol ol S5

Bityeniopopucc
mitemper: (B Beinde Plas
nic. e badic £pittola tmm" m:?:m 3
pliclli e

S Cucils eliquin
(W mooc prer | les tudndisioanpmop eclebria

eyt ppetuc it
acglosicauidiihanc imprRdon
e 490G X0

canice Romar i
intaps o) um-\imn

f

oftracea Auelyic epedicts fingns
mprimedi an tnocnerunts

a3l e s ey

octoen

g

i

Figura I. El Directorium inquisitorum de Nicolau Eimeric segons una edi-
cié de 1503 (Johann Luschner impressor, Biblioteca Catalunya). Luschner
(Lichtenberg, Alemanya, segle XV - Barcelona, al voltant de 1512) va ser
un impressor dorigen alemany, actiu a Barcelona entre el 1495 i el 1505.
Al seu costat escut de la casa de la Inquisicié a Girona (segle XVIII), ciutat
natal de Nicolau Eimeric

Pel que fa a les opinions d’Eimeric sobre la demonologia,
foren codificades en les qliestions 42 i 43 de la segona
part del Directorium, en que afirmava la naturalesa he-
rética dels sortilegi, divinatores et invocantes demones.®
Aquests dos capitols eren, de fet, una versié condensada
d'una obra que Eimeric havia redactat al comengament
de la seva carrera dedicada especificament al camp de
la demonologia: De jurisdictione inquisitorum in et contra
christianos demones invocantes (1359); un voluminds trac-
tat en el qual reprenia les reflexions formulades algunes
decades abans pel tedleg catald Guiu de Terrena.® El
Directorium també fou precedit per un altre breu tractat,
De jurisdictione Ecclesi[a]e et inquisitorum contra infideles
demones invocantes (1370), en el qual Eimeric atacava les
practiques demonologiques dels no cristians amb vista
a ampliar la jurisdiccié inquisitorial en aquesta direccid."



Els dimonis de l'inquisidor: la demonologia en la vida i lobra de Nicolau Eimeric

Finalment, cap al final de la seva vida, escrigué Contra
astrologos imperitos atque nigromanticos (1396), un trac-
tat dedicat al confessor del rei Joan en el qual advertia
els poders seculars contra I'is de lendevinacié i lastrolo-
gia, que en el tractat sequiparaven amb la invocacié de
dimonis i 'heretgia.”?

Les contribucions d’Eimeric al camp de la demonologia es
basaren principalment en la seva propia experiéncia com
a inquisidor de la fe, un carrec que marca profundament
no sols la seva vida, com acabem de veure, sind també
la seva percepcié del caracter diabolic que entelava la
depravacié herética de la seva época. En aquest sentit,
les seves reflexions sobre la demonologia no se centraven
tant en la definicié doctrinal, siné més aviat en els aspec-
tes eclesiologics i, sobretot, en el procediment judicial en
contra dels suposats invocadors de dimonis.

Cal recordar que el naixement d’Eimeric coincidi amb eta-
pes decisives en els llargs processos de demonitzacié de
lheretgia i d'«heretitzacié» de la magia que caracteritza
els ultims segles de l'edat mitjana. Les consultes de 1320
iniciades pel papa Joan XXII a Avinyé sobre el caracter
herétic dels sortilegia i la invocacié de dimonis, seguides
de la publicacié de la Practica inquisitionis heretice pra-
vitatis (1321) de Bernat Gui a la provincia veina de Tolosq,
conduiren a l'ampliacié de la jurisdiccié inquisitorial a les
practiques de sortilegi, endevinacié i nigromancia (que la
Practica acostava perillosament a I'heretgia i la invoca-
cié de dimonis), totes elles agrupades sota el concepte
general de maleficium.® Aquests textos tingueren un im-
pacte considerable en lactivitat inquisitorial a Catalu-
nya durant els anys de formacié d’Eimeric. A la primeria
del segle XIV, després de les Ultimes persecucions contra
certs moviments espirituals, els inquisidors catalans co-
mencaren a interessar-se per la nigromancia i les practi-
ques associades al sortilegi i 'lendevinacid, fins aleshores
competéncia exclusiva de la justicia diocesana.*

Els aspectes demonoldgics ocuparen un lloc destacat en
laccié judicial d’Eimeric des de [inici de la seva carrera,
com mostren les traces de la seva activitat inquisitorial i
els vius debats que generd entre els seus contempora-
nis. Tant els escrits d’Eimeric com les seves controvertides
actuacions contra la depravacié heretica al si de la Co-
rona dAragdé acabarien contribuint de forma important
en els esmentats processos de demonitzacié de I'heretgia
i d’heretitzacié de la magia, fins i tot anticipant certs
aspectes del delicte de bruixeria diabolica que sorgi a
Europa poc després de la seva mort.

Des daquest punt de vista, sembla oportl, doncs, resse-
guir el lloc que ocupd la demonologia en la vida i l'obra
del clergue catald revisant els dltims treballs dedicats a
la seva figura, aixi com certes parts del corpus eimericia

que fins ara no han cridat gaire l'atencié dels historia-
dors. En primer lloc, cal recordar els métodes utilitzats
per Eimeric en la seva lluita contra I'heretgia, aixi com la
percepcié que tenia del seu paper d’inquisidor, tal com
es despren tant dels seus escrits com de les critiques que
rebé dels seus contemporanis. En segon lloc, landlisi de
la demonologia en la seva obra (sobretot en el Contra
christianos demones invocantes i en el Directorium in-
quisitorum) permet constatar també canvis significatius
en l'enfocament juridic i eclesiologic de la invocacié dels
dimonis, confirmats en ultima instancia per la preciosa
empremta de la seva trajectoria inquisitorial en diverses
didcesis catalanes.

Heretges astuts i mentiders

Nicolau Eimeric nasqué cap al 1320 a la ciutat de Girona,
on ingressa de molt jove al convent dominicd. Posterior-
ment, lenviaren a la Universitat de Paris per doctorar-se
en teologia, abans de ser nomenat inquisidor general de
la Corona dAragé lany 13575

Figura 2. Interior i exterior del convent de sant Doménec a Girona, on
ingressa molt jove Nicolau Eimeric a finals del primer ter¢ del segle XIV.
Veure detall de la placa que aixi ho explica en el mateix cenobi .




Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

La Inquisicié pontificia s’havia establert fermament a la
patria d’Eimeric a principis del segle XIIl. El 1232, com a
part de la lluita contra I'heretgia albigesa, el papa Gre-
gori IX ordena als bisbes catalans que es recolzessin en
els dominics per perseguir els heretges, i lany seguent
sestabliren els primers tribunals inquisitorials en diverses
diocesis catalanes. El 1235, el rei Jaume | (1208-1276) intro-
dui el procediment inquisitorial a tots els seus regnes, un
territori que esdevingué ben aviat un camp de proves
privilegiat, juntament amb el sud de Franga, per a l'ac-
tuacié dels nous inquisidors de la fe. La consolidacié de
la xarxa inquisitorial sota I'impuls de Ramon de Penyafort
(I180-1275) dona lloc en les décades seglients a una pro-
fusid de processos contra els valdesos, els fraticels, els
franciscans espirituals i els pseudoapodstols, seguits, a
principis del segle XIV, per les condemnes dels templers i
de figures intellectuals com Arnau de Vilanova (c. 1240-
1311).e

Malgrat aquests fonaments solids, quan Eimeric fou no-
menat inquisidor general el 1357 I'época de les grans he-
retgies medievals ja estava en declivi, i amb prou feines
quedaven valdesos i fraticels als territoris de la corona
dAragé. El mateix Eimeric era ben conscient daquesta
situacié. Com assenyald més tard en el seu Directorium,
gracies als exits anteriors en lerradicacié de I'heretgia,
tan sols quedaven «alguns heretges impenitents, pocs
heretges reincidents i encara menys heretges rics», ja que
la major part dels fraticels, els beguins i els valdesos eren
pobres.” Aixd representava una perspectiva descoratja-
dora per a les ambicions del jove clergue, que, tanmateix,
comengd a actuar de manera agressiva contra la depra-
vacié heretica al si de les didcesis catalanes. | fins i tot
massa abrupta als ulls de molts dels seus contemporanis,
que consideraven que el dominic actuava amb un excés
de zel i una falta total de moralitat o fins i tot d’humani-
tat, atesos els maltractaments que infligia als acusats i la
seva tendencia a falsificar escrits i proves en la persecu-
ci6 dels seus objectius.

Aquesta representacié provenia, en part, dels metodes
que Eimeric utilitzava en la seva lluita contra I'heretgia,
aixi com de la percepcié del seu propi paper com a in-
quisidor. Com afirmava de manera explicita lany 1389 en
el seu Dialogus contra lullistas: «Sum hereticorum inquisi-
tor et sic mala fidei possessor»® Actuar de mala fe, ar-
gumentava Eimeric, era necessari quan es tractava amb
heretges que, lluny de ser merament l'objecte passiu de
les demandes de linquisidor, eren vistos com a agents
actius i poderosos que responien a les preguntes amb
«astucio» (astutia), «murrieria» (dolus), «enganys» (versu-
tiae), «argucies» (cavillationes) i «paranys» (cautelae). En
altres paraules, es tractava d’individus perillosos i falsos
que amenacaven de frustrar els interrogatoris de I'inqui-
sidor amagant la veritat, fins i tot sota tortura. Davant

daquest repte tenag, al qual ja s’havien enfrontat auto-
ritats inquisitorials anteriors, Eimeric proposa un enfoca-
ment nou i perillés, que consistia a respondre a aquestes
suposades falsedats actuant ell mateix de manera enga-
nyosa, com explica detalladament en la tercera part del
seu Directorium:

Quan un inquisidor senfronta a un heretge capciés, engi-
nyos i astut que es nega a confessar el seu error i, en canvi,
mira d'eludir la qliestié donant respostes capcioses i enga-
nyoses, aleshores, de la mateixa manera que un clau en pot
desplacar un altre, linquisidor també ha d'utilitzar paranys
per atrapar I'heretge en el seu error®

El Directorium proporciona nombrosos exemples daques-
tes argucies, en qué aconsella als inquisidors que facin
servir sempre un llenguatge ambigu i enganyds a I'hora
d'interrogar els sospitosos. Daquesta manera, quan lacu-
sat demana una gracia «se li ha dassegurar que rebra
fins i tot més del que demana, i generalitats daquest es-
til».2° Linquisidor ha dencoratjar el sospitds a confessar
fent-li promeses: «Puc alliberar-vos més de pressa, fins i
tot immediatament, i concedir-vos la gracia, per tal que
pugueu marxar i tornar a casa®. Préviament, ha de con-
vencer el sospitds que tots els seus actes ja son coneguts
perque altres els han confessat i I'han denunciat. A con-
tinuacié, l'inquisidor ha d'incitar el sospitds a denunciar:

Mira, et compadeixo, perqué t'has deixat enganyar per la
teva propia senzillesa. Per descomptat, alguna part de cul-
pa en tens, perd aquell qui tensenyd aquestes coses, en té
encara més. No facis teu el pecat daltri, ni pretenguis ser
un mestre quan tan sols fores un deixeble. Digues la veritat,
perque com veus, ja ho sé tot sobre aquest afer. [..] Qui és
el qui tensenya aquests errors, a tu que no sabies res de

mal??

Linquisidor també podia fullejar de forma ostentosa l'ex-
pedient de lacusat i exclamar: «Es evident que no dius la
veritat!», perqué aquest cregués que ja se I'havia con-
demnat i que aixi quedava testificat en el judici. Si, tot se-
guit, lacusat refutava una acusacié concreta, I'inquisidor,
«com si estigués atonit», havia desgrimir un document
de lexpedient i exclamar: «Com pots negar-ho? No és
prou clar?». A continuacio, havia de «llegir el document,
tergiversant-lo».2

A aquest llarg inventari de técniques d'interrogatori, se-
gueix una descripcié dels métodes adequats per torturar
els acusats. De fet, el Directorium d’Eimeric fou el primer
manual inquisitorial a fer referéncia explicita als métodes
de tortura, una drea en que el dominic demostrd un gran
coneixement quant a la seva utilitat (i limitacions) a partir
de la seva propia experiéncia com a inquisidor. Insistia
que calia introduir la tortura «Unicament en labséncia
daltres proves» i recomanava exercir-la «amb moderacié



Els dimonis de l'inquisidor: la demonologia en la vida i lobra de Nicolau Eimeric

i sense vessament de sang [..], de manera convencional
i no de manera innovadora o elaborada (exquisitus)».?

Eimeric reconeixia que alguns sospitosos eren «tan tous
i temorosos que confessaven tota mena de coses quan
s€'ls torturava lleugerament, encara que fossin falses»,
mentre que altres eren capagos de suportar les sessions
de tortura més severes, amb tota probabilitat perqué ha-
vien recorregut a la magia per resistir el dolor.? Per tant,
era necessari un nivell de dolor suficient per extreure la
veritat que restava oculta en el cos de lacusat, a través
d'un procés descrit gairebé com un combat de lluita lliure
i, en dltima instancia, basat en la tradicié penitencial que
considerava el dolor com una experiéncia redemptoraq,
proxima a la ldgica de l'ordalia.®

Figura 3. Recreacié d'un auto de fe contra heretges presidit per Doménec
de Guzmdn, fundador de lorde dels dominics a inicis del segle Xlll. Orde
de la que era membre Nicolau d’Eimeric i que tan vinculada va estar amb
el tribunal de la Inquisicié. Taula pintada per Pedro de Berruguete, a
finals del segle XV, que es troba al Museu del Prado.

Eimeric justificava aquests métodes d'interrogatori, que
més tard escandalitzaren certs lectors i filosofs de la II-
lustracio, per lextraordinari poder malvat dels heretges.
Lengany i el dolor, dos dels elements principals utilitzats
contra I'heretgia, eren tan sols eines de les quals disposa-
va el dominic catald per obtenir la confessié de culpabi-
litat i el penediment dels sospitosos. Com a guia practica

per als inquisidors, el Directorium presentava una série
d'accions encaminades a obtenir un veredicte. Tal com ha
subratllat el gran especialista Jaume de Puig, és evident
que aquest procés no tenia res a veure amb un debat
intellectual, ja que el tribunal era I'Unic intérpret i guar-
did de la veritat (el contingut de la fe), incontestable per
naturalesa. El procediment inquisitorial era més aviat una
mena dexamen, i fins i tot un examen trampds a causa
de les sospites inicials dels jutges i els interrogadors. Al
cap i ala fi, lobjectiu dltim dels esfor¢os d’Eimeric no era
altre que la salvacié de les animes dels acusats (sovint
separades dels seus cossos) com a part d'una lluita més
amplia per preservar la fe i defensar la santa Església.?

L’inquisidor (no tan) ideal

Més enlla dels procediments i els metodes que es des-
criuen en el Directorium, l'andlisi detallada del conjunt
descrits d’Eimeric posa en relleu la seva visié personal
del seu paper com a inquisidor i de la missié encoma-
nada pel Papa. En aquest sentit, i potser perque el do-
minic veié amb freqliéncia com els seus contemporanis li
bloquejaven els processos i perqué fou destituit en di-
verses ocasions, subratllava sovint que la Inquisicié era
pertinent i necessdria, com ho era també la preséncia
constant de linquisidor a les seves terres:

En abseéncia de linquisidor, les heretgies i els errors emer-
geixen als territoris sotmesos a la seva jurisdiccié, mentre
que sén poderosament extirpats en preséncia daquest, en
lloc de germinar i desenvolupar-se en gran detriment de la

santa Església.?”

En una de les seves obres posteriors en qué atacava els
lullistes, I'Ilncantatio Studii llerdensis (1396), Eimeric ana
encara més lluny, i descrigué I'heretgia practicament com
un mitja pel qual podia manifestar-se el mérit i la gloria
de l'inquisidor:

La mort del xai és la vida del lled, i la destruccié de I'herba
és la vida del xai. Sense litigis, per qué caldria que existissin
els jutges? Laugment dels litigis fa que es multipliquin els
jutges i els doctors. Quan i com es reveld la paciéncia dels
martirs, sind quan els perseguiren els tirans? En consequien-
cia, com pot manifestar-se la gloria dels inquisidors, si no és
a través de la maldat dels heretges? Laugment del nombre

d’heretges revela, doncs, els doctors fidels.?®

Aquests dos Ultims passatges suggereixen lexistencia
d'una idea subjacent en el pensament d’Eimeric, que si-
tua 'heretgia en una perspectiva anhistorica. En veure
'heretgia com un mal sempre latent i en certa manera
inevitable, Eimeric justifica la perpetuacié de la mateixa
Inquisicio, aixi com la seva propia missié (i gloria) com a
inquisidor de la fe.?®




Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

Val la pena parar esment a un element poc conegut de
I'expedient d’Eimeric, en la mesura que posa en relleu la
seva personalitat i la seva visié de si mateix com a guar-
did de la fe. En un recull de sermons funebres culminat
lany 1373 i lliurat als frares del seu convent a Girona, el
dominic hi inclogué dos sermons per ser pronunciats en
el moment de la mort d'un inquisidor (pro defuncto inqui-
sitore heretice pravitatis), en qué enaltia la seva figura i
definia el seu paper en el si de 'Església.*®

Ates que Eimeric era ja un inquisidor amb més duna
década dexperiencia, aquests escrits constitueixen una
mena dautoretrat. El primer i més breu dels sermons
tracta de la missié de l'inquisidor, mentre que el segon,
més extens, estd dedicat a les seves qualitats i al poder
(potestas) que se li confereix. En tots dos casos, Eimeric
comenca recorrent a les Sagrades Escriptures abans de
desenvolupar el tema a través d'una série danalogies
forca reveladores.

En el primer sermo, el dominic es refereix al salm 32 i com-
para I'Església amb el paradis terrenal en afirmar que el
Papa ha confiat a l'inquisidor la mateixa missié que Déu
encomand a Adam amb relacié al jardi del’Edén: llaurar
i seleccionar, plantar i conrear les bones llavors, tot pro-
tegint-les de les bésties i les males herbes. Basant-se en
les Sagrades Escriptures, Eimeric conclou que la missio
de linquisidor és predicar, plantar, conrear i defensar la
fe, i a la vegada afeblir drasticament tot el que pugui
oposar-shi, és a dir, extirpar els errors i les heretgies.
En la segona part del sermé, Eimeric sentreté en el que
considera que sén les virtuts necessaries perquée l'inquisi-
dor compleixi la seva missio (virtuts que es manifesten a
través del pensament, la paraula i laccié) abans d'arribar
a la inevitable conclusié: ateses les virtuts mostrades pel
difunt inquisidor i els privilegis pontificis concedits al seu
carrec, es pot presumir amb certesa que és al Cel?

El segon sermd és molt més interessant. Comenca per un
passatge del llibre del Génesi sobre el querubi designat
per Déu per muntar la guardia a l'entrada del paradis
terrenal, amb una espasa flamigera a la ma. Eimeric de-
senvolupa una interpretacié figurativa daquest passat-
ge per referir-se al poder de la Inquisicié. Per ell, el pa-
radis terrenal representa I'Església militant, regada per
laigua de I'Esperit Sant, plena d'arbres, tal com I'Església
és plena de sants, i bella pels seus fruits, com I'Església
és bella per les seves bones obres. En aquest quadre, el
querubi representa el mateix inquisidor.

Leleccié daquesta figura no és casual, atés que en la
tradicid medieval el querubi era I'angel que posseia la
plenitud del coneixement. Aixi, escriu Eimeric, l'inquisi-
dor ha de ser sobretot un eminent cientific (debet esse
eminens scientia). Ha de ser un bon teoleg i, per tant, un

perfecte coneixedor del contingut de la veritat revelada.
També ha de ser un bon fildsof, capag de frustrar les
argucies dels heretges i d’identificar-ne els errors, que
samaguen sota les disfresses més insolites. Aixi mateix,
igual que el querubi, linquisidor ha de ser un home fort
i virtuds (excellens potentia et virtute), un jutge dotat de
forga fisica i mental, i per tant capag de combatre els he-
retges vistos no com a subjectes passius, sind com a és-
sers intelligents i combatius que ha de descobrir i afeblir
(enervare). Finalment, l'inquisidor ha de ser constantment
zelds i perseverant (efficax et perseverans constantia).
No pot vacillar, encara que la seva vida corri perill, i ha
de dur a terme la seva missié fins al martiri. A més, si el
querubi sassocia a linquisidor, l'espasa flamigera nen-
carna el poder, la seva potestas judiciaria. Lespasa il-lu-
mina, terroritza i parteix en dos, tot separant la veritat
de la mentidaq, els heretges dels catdlics, el cos de [anima
dels condemnats.??

Al final del sermé, Eimeric elogia de nou el Papa per ha-
ver creat la Inquisicié, agraeix al difunt inquisidor la seva
dedicacié a preservar la fe i conclou amb dues analo-
gies. En la primera, Eimeric compara I'Església amb un
vaixell que necessita tres elements per navegar: un timé
(la fe), una vela (l'esperanca) i vent (la caritat). El vaixell
pot continuar existint sense vent i fins i tot subsistir sense
vela, balandrejant-se a la mar, perod sense timé acabaria
necessariament naufragant. Com era desperar, la missié
de l'inquisidor s‘assimila al timé del vaixell, és a dir, al timé
de I'Església.® En la segona i Gltima analogia del sermé,
la missié dels inquisidors al si de I'Església militant es com-
para amb la dels soldats més valents que protegeixen
l'estendard durant la batalla, estendard que aqui també
representa la fe3*

Cal assenyalar que en aquesta construccié allegodrica no
sesmenta enlloc la figura episcopal, una abséncia si més
no curiosa, atés que els bisbes eren els jutges ordinaris
en materia de fe. De fet, el retrat que fa Eimeric de la de-
fensa de la fe i de la lluita contra I'heretgia és prou clar
i pot resumir-se aixi: Església- Papa- inquisidor. Aquest
mateix concepte defini lactivitat inquisitorial d’Eimeric i
provocd tensions amb la justicia episcopal des de [inici
de la seva carrera.

En aquest sentit, una série de cartes enviades els anys
1357-1358 pel bisbe de Girona a linquisidor general re-
centment nomenat contenen certes observacions sobre
el plantejament d’Eimeric pel que fa a I'heretgiq, relatives
al seu menyspreu envers la jurisdiccié episcopal. Lagost
de 1357 el bisbe advertia Eimeric que no perseguis els
blasfems pel seu compte, i li recordava que calia actuar
junts contra els heretges de la seva diocesi, ja que «com



Els dimonis de l'inquisidor: la demonologia en la vida i lobra de Nicolau Eimeric

sabeu, ens correspon sobretot a nosaltres, i no a vos, i
fins i tot a nosaltres sense voés, investigar i castigar els
blasfems [...] de la nostra diocesi; i no podeu jutjar-los, ni
a ells ni a cap altre tipus d’heretge de la nostra diocesi,
sense el nostre consentiment».3®

El gener de 1358, arran d'un procés incoat per Eimeric
contra un grup d’homes i dones de la vila de Castelld
d’Empdries (entre els quals tres clergues) acusats de co-
metre «actes herétics atrocos» de sortilegi i nigromancia,
el bisbe el convoca per tractar aquest afer, considerat
una «materia complexa i dificil» (subtili et ardua materia).
Decidit a intervenir-hi, el bisbe insisti en la necessitat de
procedir «de manera recta, prudent i segura, i no mosse-
gar de manera excessivament dura», per tal devitar les
sospites que ja havien comengat a planar sobre Eimeric.3
El mateix dia, el bisbe envid una carta als consols de Cas-
telld en que els assegurava que els inquisidors no podien
sotmetre ningu a tortura sense el consentiment del bisbe,
ni empresonar-los per castigar-los sind només a lespera
de judici, ni dictar senténcia contra ells. Aixi mateix, el bis-
be comunica als consols de la vila que ja havia ordenat
a Eimeric que no torturés ningli més, que aturés el seu
procediment i que comparegués davant seu amb tots els
acusats, amb la finalitat de resoldre l'afer.”

Tal com suggereixen aquests exemples, les primeres ac-
tuacions d’Eimeric contra I'heretgia com a jove inquisidor
amb un sentit més aviat ampli de les seves prerroga-
tives, provocaren una oposicié primerenca que no dei-
xaria daugmentar en els anys seguents, sobretot quan

o 1.4,‘»“ <8 menps fﬂwp) S& !
,.ﬁgg" mﬁ\o-bp -.6{;:«1}"'“’7::,‘"»5:, 8 |
pre -""'— fromor 'y L hor S
@umﬂ«kﬁ\@-’)\qpy \u-m: ﬁ’nm-ﬂ&q s

% mﬁg :’ ::'Zasuﬂs ?“mﬁ? r,;‘g”,&

Figura 4. Horoscop Ramon Llull, Novus tractatus de astronomia, copia
del segle XIV. Biblioteca de Catalunya. Eimeric va combatre els segui-
dors de Ramon Llull.

41

comenga a perseguir membres de lelit clerical. Compa-
rable amb un querubi armat disposat a actuar de mala
fe per confondre els seus enemics ocults i entabanadors,
Eimeric no trigd a provocar la resistencia activa de molts
dels seus contemporanis, ja fos en la curia pontificia, en
certs consells municipals i corts episcopals, o fins i tot al si
de la casa reial dAragé. Lany 1358, el rei Pere lll ja havia
demanat al Papa que el substituis, i el 1360, només tres
anys després de ser nomenat inquisidor general, Eimeric
fou destituit per lorde dominic, que nomend un substitut
més adequat per exercir aquestes funcions.® En aques-
ta data, fra Eimeric ja havia enllestit el seu primer gran
tractat dedicat especificament a la demonologia: De ju-
risdictione inquisitorum in et contra christianos demones
invocantes (1359).

Contra els invocadors i adoradors de
dimonis

A excepcié del Directorium, el Contra christianos demo-
nes invocantes fou de lluny lobra més llarga d’Eimeric.
Escrit durant els seus primers anys com a inquisidor, con-
tenia una serie de reflexions demonoldgiques que més
endavant foren codificades en les questions 42 i 43 del
seu manual de linquisidor. Tal com suggereix el titol, el
tractat advocava per lextensié de la jurisdiccid inquisi-
torial a les practiques de sortilegi, la nigromancia i la
invocacié de dimonis, seguint la tendéncia cap a I'here-
titzacié de la magia que havia influit en els inquisidors
catalans des de les primeres décades del segle XIV.* Al
llarg del tractat, Eimeric feia esment de les confessions
judicials que havia recollit, i que li permetien, a més dels
llibres que havia confiscat, revelar la veritable naturalesa
de les practiques dels sortilegs i nigromants. Segons el
dominic, aquests invocadors i adoradors de dimonis no
eren simples sortilegi i divinatores, sind auténtics heret-
ges, o almenys sospitosos de ser-ho, i per tant estaven
subjectes a la justicia inquisitorial.“

Eimeric dividi el seu tractat en cinc capitols precedits
d'un breu proleg, que conté un passatge sobre la dificil
situacié en qué es trobava i la seva actitud envers els
seus detractors. Comenga establint un atrevit paralle-
lisme entre la seva propia trajectoria d'inquisidor zelds
perd vilipendiat i la del profeta Elies (3 Re, 18-19). Després
denfrontar-se als 450 profetes de Baal (els sacrificantes
demonibus), Elies fou confinat a lexili pel rei Acab d'lsra-
el, abans de tornar amb forca, amb I'ajuda de Déu, per
aniquilar els adoradors del diable amb les seves propies
mans. Aquest passatge contenia un advertiment implicit
i sever al rei Pere lll, que en aquell moment es trobava
immers en una guerra costosa i impopular contra el rei de
Castella: el rei Acab, perseguidor del veritable profeta,




Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

era responsable de les desgracies del seu regne i acaba
tenint un final vergonyés al camp de batalla. Eimeric clou
el seu polemic proleg insistint en la necessitat de perse-
guir els «homes malvats, invocadors i adoradors de dimo-
nis», basant la seva argumentacié en el canon Accusatus
que apareix a la butlla Quod super nonnullis (1257) dAle-
xandre IV, que autoritzava els inquisidors a actuar contra
el sortilegi i 'endevinacié sempre que les practiques en
questié estiguessin clarament vinculades a I'heretgia.*?

Aixi, en els dos primers capitols del tractat, el dominic
comenca definint 'heretgia (basant-se en les opinions de
canonistes i tedlegs com Tomas dAquino, Ramon de Pe-
nyafort i Enric Suso) abans de dedicar el tercer capitol
a la questié fonamental: com determinar si una persona
que no era un «auténtic» heretge (és a dir, un defensor
obstinat d'un error contra la fe) podia, malgrat tot, ser
considerat com a tal a criteri de I'Església. Des d'aquest
punt de vista, Eimeric traga una distincié essencial entre
el que concerneix el fur intern —el lloc de l'error intel-lec-
tual, constitutiu de 'heretgia absoluta (esse hereticum in
re)— i el que concerneix el fur extern o «laparenca de
lheretgia», és a dir, les paraules, els fets i els signes que
poden interpretar-se com la seva manifestacié externa
(hereticum apparere est verbis vel factis vel exterioribus
signis es ostendere).®

A partir daquesta distincio, el quart capitol entra de ple
en el moll de la questié mirant destablir si l'invocador
de dimonis (invocans demones) es pot considerar un au-
téntic heretge, o hereticus in re, és a dir, un heretge en
la seva consciéncia interior (judicio interiori consciencie).
Per respondre a aquesta questié, Eimeric estableix una
serie de distincions relatives als diversos aspectes que
caracteritzen la invocacié de dimonis, és a dir, les seves
propietats, les facultats del seu destinatari en l'esfera de-
moniaca, els métodes d'invocacié i la finalitat. A continu-
acié, desgrana vint conclusions classificades segons els
aspectes esmentats: les quatre primeres es refereixen a
linvocador, quatre més a lentitat invocada, les deu se-
glients a la finalitat de la invocacié o a la naturalesa de
la peticié dirigida als dimonis i les dues Ultimes tracten de
la forma de la invocacié, és a dir, del tipus d’honor i ve-
neracié oferts als dimonis per obtenir l'ajuda desitjada.*

Aixi, si linvocador ofereix al dimoni I'honor de latria
(reservat exclusivament a Déu) encara que no consideri
el dimoni com ligual de Déu, continua sent un heretge
in re. El mateix saplica als qui ofereixen al dimoni
honor de dulia (la veneracié reservada als sants i als
bons dangels). Perd queda una tercera i fonamental
distincié que Eimeric aborda en ['Ultim capitol de Contra
christianos, que fa referéncia als casos en quée no hi ha
un signe clar de latria o de dulia (i, per tant, d’heretgia
en el fur intern, o heretgia in re), perd que, tanmateix,

42

podrien representar una forma d’heretgia per la practica
mateixa de la invocacié. En aquest cas, segons Eimeric,
la Inquisicié també hi ha dintervenir, ja que aquests
comportaments podrien ser signes sensibles que revelen
un culte i una creenga interiors que impliquen un pacte
tacit o explicit amb els dimonis. En esséncia, qualsevol
forma d’honor extern rendit als dimonis indicava, si no
heretgia in re, almenys una forta sospita d’heretgia, que
en Ultima instancia requeria la intervencié de la justicia
inquisitorial.#

Tal com s’ha demostrat recentment, la construccio intel-
lectual d’Eimeric sobre la jurisdiccié inquisitorial pel que
fa a la invocacié de dimonis deu molt als escrits del seu
compatriota Guiu de Terrena (c. 1270-1342), també cone-
gut amb el nom de doctor brevi loquus o malleus hereti-
corum.*® Aquest tedleq i jurista catald de lorde dels car-
melites, inquisidor de Mallorca i gran defensor de la so-
birania pontificia, era autor de diversos tractats i obres
controvertides basades en els postulats de laristotelisme
radical. També fou un dels deu experts consultats per
Joan XXIl el 1320 sobre la naturalesa herética de determi-
nades practiques magiques, una consulta motivada per
les preocupacions pontificies pel que fa a I'is d'imatges
batejades i d'invocacions diabdliques en el context de
pretesos complots en contra de la seva persona.#’ Mal-
grat que la resposta de Terrena a la consulta papal no
impliqués cap revolucié doctrinal en ldmbit de la demo-
nologia, proporciona un nou enfocament des del punt de
vista judicial i eclesioldgic.

Al seu informe, el carmelita catald recalcava la distin-
ci6 entre l'heretgia referent a la consciéncia interior
i 'heretgia revelada pels signes exteriors, i hi introduia
la tipologia tripartida o modum tripharie, que després
utilitzaria Eimeric en referéncia a les formes d'invocacié
(latria, dulia i pacte tacit o explicit).*® Per bé que Terrena
només és citat en una sola ocasié al Contra christianos
demones invocantes, els manlleus d’Eimeric al text del seu
compatriota sén forca nombrosos, cosa que, al capdavall,
i com destaca Julien Véronese, confereix una importancia
historica completament nova a la resposta del carmelita
al Papa el 1320.

Les reflexions demonologiques presentades al tractat
d’Eimeric es reagruparan més endavant al Directorium in-
quisitorum, amb importants supressions i un afegit revela-
dor. La xarxa d'autoritats utilitzada al Contra christianos-
demones invocantes es redui practicament als fonaments
teologics proporcionats per sant Agusti i Tomas dAquino,
aixi com a determinats elements del dret canonic, com
ara el canon Episcopi i d'altres dextrets del Decretum de
Gracid. Per contra, I'extracte del canon Accusatus tret de
la butlla Quod super non nullis de 1257 ('dnica autoritat
citada al final del proleg del Contra christianos demones



Els dimonis de l'inquisidor: la demonologia en la vida i lobra de Nicolau Eimeric

invocantes) desaparegué per complet al Directorium, per
ser substituit per la controvertida butlla Super illius spe-
cula, pretesament promulgada pel papa Joan XXII cap
al 1326.4°

Avui dia lautenticitat daquesta butlla és objecte de de-
bat entre els investigadors, perqué no apareix en cap
colleccié candnica ni als registres pontificis. Només se la
coneix gracies als manuscrits i a la tradicié impresa del
Directorium d’Eimeric.®® No es tracta d'una questié se-
cunddaria, ja que el seu contingut es considera la primera
plasmacié juridica de
I'extensio de la jurisdic- =Y
ci6 inquisitorial a de-

O 0

tiques a qué es lliuraven els musulmans i els jueus. Anys
després aquest tractat fou contradit pel carmelita Felip
Ribot, fet que obligd Eimeric a escriure un segon Tracta-
tus brevis super jurisdictione inquisitorum contra infideles
fidem catholicam agitantes (c. 1383-1386). En aquest dar-
rer tractat, més reduit, integra una pretesa butlla (Cum
judeos) que es remuntava al pontificat d’'Innocenci IV i
sadregava als inquisidors de la Corona dAragd.> Igual
que Super illius specula, cap registre pontifici confirma
la butlla Cum judeos, que Eimeric tampoc no esmenta
al seu tractat anterior
sobre la mateixa quies-
ti6, molt més extens i
argumentat.

terminades practiques

magiques que implica-
ven la invocacié de di-
monis, en declarar que
els seus autors havien _
de ser castigats com Bl 4
a heretges. Aquesta
pretesa butlla con-
demnava aquests cris-
tians «Unicament de

nom» que «fan sacrifi- b

cis i professen culte als

dimonis, fabriquen o - ]
encarreguen imatges, 1 !
anells, miralls o flas-
cons per constrényer
dimonis mitjancant la
magia, fer-los pregun-

tes i obtenir-ne res-

Mme@amqm AVFaq en Foiro e fanta 4.

De la mateixa manera,
una de les eines prin-
.T' \ cipals que fa servir
Eimeric en el seu com-
bat contra els lullistes,
la pretesa butlla Con-
servationi puritatis, ja

es considera falsa en
aquella época, la qual
&y - cosa defensen també
alguns historiadors
# moderns.>®>  Aparent-
ment publicada el 1376
pel papa Gregori XI,
la butlla condemnava
' : n] de manera generica

3 el conjunt dobres de

Ramon Llull, per consi-

postes, demanar-los

ajuda per satisfer els

NN 0 fills tv urtel o oflo 4

ome Nifeaerlin.

derar que eren plenes
d'heretgies i derrors,

Figura 5. Els jueus conversos van ser un dels col-lectius a qui Eimeric va prestar mes aten-

seus desitjos malé-

vols», i ordenava de

cié, en la seva persecucié de I'heretgia. En la imatge Discussié entre un apotecari jueu i
el mag Merli, en un dibuix del segle Xlll, procedent de las Cantigas de Sta Maria (n° 108

fol 155v Bibiloteca San Lorenzo del Escorial).

manera genérica (no

a ningl en concret, sind als «jutges competents») dem-
bargar-ne les obres i objectes, confiscar-los els béns i
excomunicar els culpables «en vuit dies».”

Sense anim de cloure el debat, cal assenyalar que Ei-
meric incorpord altres butlles controvertides en suport
de les seves posicions en almenys dos dels seus tractats.
Uns anys abans de la publicacié del Directorium, Eimeric
es veié implicat en un altre cas polémic relatiu a les prac-
tiques pretesament demonolatres d'un jueu de Barcelo-
na, Astruc de Piera, que finalment fou condemnat el 1371 a
lemparedament perpetu per invocacié demoniaca. El cas
provocd un dur enfrontament entre el dominic i els juris-
tes del Consell Reial, i indui Eimeric a escriure el seu De ju-
risdictione Ecclesie et inquisitorum contra infideles demo-
nes invocantes (c. 1371), en qué defensava les prerrogati-
ves de la Inquisicié dactuar contra determinades prac-

ordenava a les autori-
tats eclesiastiques de
retirar-les immediata-
ment i promulgava una prohibicié general de l'ensenya-
ment de les doctrines lullianes. El 1394, en el transcurs
dun llarg procés celebrat davant de la cort papal dAvi-
nyo, el grup dels lullistes sol-licitd examinar una copia au-
tentica de la butlla, cosa que finalment els fou concedida
pel cardenal que presidia el judici. El cardenal ordend als
escrivents de les cartes apostoliques que li proporcio-
nessin una copia de la butlla i obtingué com a resposta,
simplement, que no era als registres pontificis.>

Tornant a lautenticitat del decret Super illius specula,
convé assenyalar l'existencia d'una altra butlla (aquesta
clarament auténtica), similar en esséncia a la integrada
per Eimeric al seu Directorium. En efecte, la butlla Super
specula militantis fou promulgada pel papa Gregori Xl el
1374, és a dir, dos anys abans de l'aparicié del Directorium.
Aquesta butlla autoritzava linquisidor frances Jacques




Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

de Morerio a actuar contra els invocadors de dimonis
per un periode de dos anys, i censurava els qui afirmaven
que aixd no era competencia de lautoritat inquisitorial.®

Podem imaginar fins a quin punt hauria complagut Ei-
meric una butlla com aquesta, si 'hagués rebut, tenint
en compte que la invocacié demoniaca no només forma
part dels seus escrits, sind que també, com veurem, ocu-
pa un lloc important en la seva practica judicial com a
inquisidor de la fe.

Eimeric en accio

Ala Biblioteca Nacional de Franca (BNF)*® es conserva un
registre dels procediments inquisitorials duts a terme en
determinades diocesis catalanes durant la segona meitat
del segle XIV. EI manuscrit només és un fragment d'un
registre forca més extens, o memoriale, en qué Eimeric
i els seus collaboradors anotaven la informacié relativa
als sospitosos, lavang dels processos i el nom dels tes-
timonis que calia interrogar, seguint al peu de la lletra
el procediment que es descriu al Directorium.”” Aquest
fragment conté un total de 150 casos referents al cripto-
judaisme, als errors contra la fe, la blasfemia, el sortilegi,
lendevinacié, la nigromancia i la invocacié de dimonis,
tots recollits a les didcesis de Girona (72),
d'Urgell (51), de Vic (I7) i de Lleida (9). Tot
i que no shi indiqui cap data, han so-
breviscut vestigis dalguns processos als
arxius episcopals de Girona, cosa que
ens permet relacionar amb certesa el
conjunt de la colleccié al periode c. 1357-
1380. Un primer grup de casos correspon
al primer periode de l'activitat inquisito-
rial d’Eimeric (1357-1360), mentre que la
major part del registre coincideix amb
la seva reincorporacié com a inquisidor
general (1365-1375), abans del seu primer
desterrament dictat pel rei Pere II1.5®

Aquesta font ofereix un punt de vista pri-
vilegiat sobre la influéncia de la demo-
nologia en la prdctica inquisitorial quo-
tidiana d’Eimeric. En aquest sentit, els
casos registrats al memoriale poden di-
vidir-se en tres grans categories en fun-
ci6 del seu pretés component demoniac:

Casos no relacionats amb la demonologia

Casos explicitament relacionats amb la nigromancia
o la invocacié de dimonis

Casos relacionats amb el sortilegi o I'endevinacio

Llibre de privilegis i ordinacions de les valls dAneu. 1424
(Arxiu de la Corona dAragd) Catalunya conserva el codi
més antic d’Europa que va legislar sobre bruixeria. Es trac-
ta duna ordinacié de 1424 feta pel comte de Pallars. Codi
aparegut 25 anys després de la mort de Nicolau Eimeric

44

En la primera categoria trobem un nombre considerable
de denuncies per criptojudaisme, tant contra nous cris-
tians o conversos acusats d’haver retornat al judaisme,
com contra jueus acusats d’haver estat batejats ante-
riorment.>® També hi ha un gran nombre de casos que
impliquen persones (tant membres del clergat, sobretot
frares menors i carmelites, com laics), que creien i difonien
errors contra la fe. Aquest fou el cas d'un fra menor que
en un sermé predicd que els pans multiplicats per Jesus
no foren cinc, sind que es tractava d'un sol pa, i que els
angels no podien veure clarament el rostre de Déu, «sind
més aviat com en un mirall». També hi ha el cas d'un car-
melita que predicd que quan Pere negd Jesus no cometé
pecat mortal, perqué no el negd en el seu corf Pel que
fa als laics, alguns afirmaven publicament que I'hostia
consagrada de I'Església oriental preval sobre les altres,
que les bones accions només beneficien aquells que les
duen a terme o, fins i tot, que I'anima no és sind vent i que
a l'infern no hi ha foc®

Segons el registre, la blasfemia herética també era un
dels motius d’inquisitio.%? Diverses persones hi foren ins-
crites per <«jurare hereticaliter contra Deum et beatam
Virginem», sovint durant els jocs datzar. Al marge dels
casos anotats amb un simple «blasphemat hereticaliter»,
daltres comporten un ven-
tall de renecs que van de
lhabitual «nom de Déu» a
un groller «sancta Maria
futuda d'asens»® Entre els
signes externs d’heretgia
(o almenys de conducta
poc cristiana) sovint figura
el rebuig dels sagraments
de I'Església, amb un cert
nombre de sospitosos que
havien estat assenyalats
per no haver anat a mis-
sa o no haver-se confessat
amb regularitat, o fins i tot
per haver abaixat els ulls
en el moment de lelevacié
de I'hostia.®* Quan el batlle
li demand per qué no ana-
va a missa, un home de la
vall pirinenca de Montfer-
rer respongué amb menys-
preu que «la sua truya ne deya», mentre que una dona
de Girona fou inscrita al registre per haver afirmat que
I'hostia consagrada que el capelld eleva no era sind «una
lesche de rave»5®

A part daquesta primera categoria dacusacions sense
relacié directa amb els dimonis, hi ha un segon tipus de
casos directament relacionats amb I'ambit de la demo-



Els dimonis de l'inquisidor: la demonologia en la vida i lobra de Nicolau Eimeric

nologia. Uns quants homes foren denunciats i jutjats per
haver invocat dimonis o procedit a fer sacrificis en honor
seu. Entre els acusats de Castell6 d’Empuries perseguits
per Eimeric el 1358 hi ha dos homes, un dels quals cirur-
gid, que foren acusats d'invocacié de dimonis (demones
invocavit) i, després de ser condemnats, abjuraren publi-
cament a Girona.® Un orfebre originari de Girona també
fou condemnat per haver fet sacrificis a dimonis (demo-
nibus sacrificabat), i un altre fou acusat pel mestre cons-
tructor de la ciutat de posseir «llibres sospitosos» (libros
suspectos) que utilitzava per invocar dimonis i d’haver dit
que es lliuraria al diable si podia destruir el pont sobre
el riu Ter®

La tinenga dobres de nigromancia és, en efecte, un motiu
freqlient d’inquisitio en el registre d’Eimeric. Dos cavallers,
un metge, un sacerdot i un monjo, aixi com altres homes
de condicié no especificada, foren jutjats com a nigro-
mants (est nigromanticus), per Us de lart de la nigro-
mancia (utitur arte nigromancie) o per tinenca dobres
de nigromancia (habet
libros nigromancie). En
diverses ocasions, els
llibres foren requisats
i cremats a la plaga
publica, mentre que la
majoria dels processos
es resolgueren amb
una abjuraci6 o amb
excomunié dels acu-
sats, de vegades pre-
cedida de tortures®®
Aquesta mena de de-
nuncies també afecten,
ocasionalment, perso-
nes no cristianes, com
ara el cas del jueu de
Lleida que matava rat-
penats per tracar cer-
cles amb la seva sang,
o el del sarrai de Jabut
que fou inscrit al registre per haver ensenyat a algu I'«art
de tenir un dimoni familiar».%®

El registre inclou descripcions més aviat vagues dels ritu-
als que acompanyaven les activitats de nigromancia. Un
oficial del bisbe de Girona fou descobert «fent un cercle,
invocant el diable i llegint un llibre», i el fill de labat de
Tortosa havia intentat «forgar un dimoni a entrar en un
anell»’ Amb tot, els pocs detalls oferts pel memoriale
ens permeten identificar un tipus d'experimenta forca
estés a finals de ledat mitjana, que consistia a collocar
un infant dins d'un cercle amb finalitats endevinatories”.
Aixi, un jurista de Vic indui algl a «collocar un infant en
un cercle perqué havia perdut peces d'escacs de plata»,

Figura 7 Un nigromant marca un cercle per fer invocacions diabdliques ( Plini el Vell, “De
naturalis historia” Copia 148/ BN Marciana Venecia)

i un altre home utilitzd aquest ritual per intentar localit-
zar un amic captiu.”? Els endevins anonims consultats per
un sacerdot de Cervera «que volia coneixer determina-
des coses, en especial sobre un robatori», haurien tragat
cercles i intentat forcar un infant a entrar en un dells,
posant-li finalment un llibre al cap.”® De manera revela-
dora, un frare de Lledd que també era sospitdés d’haver
collocat una criatura en un cercle, fou inscrit al registre
com a «suspectus de nigromancia».™

Linforme més complet dels rituals nigromantics (inclosa
una prdactica de necromancia o conjuracié de lesperit
dels morts) figura a les actes d'un procés que apuntava
a un dels sacerdots de Castellé6 d’Empuries, jutjat per Ei-
meric el 1358:

Contra Beuda, sacerdot de la vila de Castello, el ger-
ma Guillem Segui ha indicat que havia exhumat dos caps
de difunts i que els havia untat amb safrd; que després
havia encés espelmes i havia llegit un llibre davant seu,
i que havia interro-
gat aquests caps, i
obtingut dells res-
postes sobre el mitja
per obtenir dones i
sobre altres coses. [...]
A lesglésia de Caste-
l16, aquest sacerdot
bateja un mirall i llegi
les paraules que es
llegeixen quan es ba-
teja una criatura; i les
paraules que normal-
ment es pronuncien
en honor a Déu, les
pronuncia a continu-
acié per deshonrar i
humiliar Jesucrist; les
paraules que normal-
ment es pronuncien
per vituperar el dia-
ble, el sacerdot les pronuncid a continuacié en honor al
diable.”

Lexperiencia personal d’Eimeric davant dels rituals de
magia demoniaca que havia trobat, sembla que influi
enormement els seus escrits sobre demonologia, com po-
dem constatar al Contra christianos demones invocantes
i al Directorium. Més endavant, al seu Contra astrologos
imperitos atque nigromanticos (1395-1396), Eimeric exclo-
gué totalment la possibilitat d'obtenir respostes franques
sobre el futur amb la mediacié de dimonis, ja que «el
diable, invocat amb sacrificis i atret pels honors divins,
que parla i respon a través dels cadavers dels difunts,
és el nostre enemic més gran [..] i el més gran dels men-
tiders».®




Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

La tercera categoria de casos enumerats al registre fa
referencia a casos de sortilegi i endevinacié que des-
pertaven linterés (i les sospites) d’Eimeric i dels seus
collaboradors. En la majoria de casos corresponen a
practiques de magia popular tant per part de laics com
declesiastics. Es tracta, sobretot, de practiques de gua-
ricié, de magia amorosa i de rituals endevinatoris per
diagnosticar algunes malalties. En aquest sentit, els casos
esmentats en el registre no difereixen dels documentats
a les visites pastorals des de principis del segle XIV, llevat
del fet que ara apareixen sota l'atencié de la Inquisicié.
Els qui es lliuraven a aquestes practiques son titllats, en
general, d'«endevins» (divinator/divinatrix), mentre que
a algunes dones se les designa, també, amb el nom de
«pitonisses».””

Aquest fou el cas dun endevi anomenat «lo Rey», que,
després d’haver visitat un nen que mai no havia pogut
dir ni una paraula, 'navia fet parlar al moment.”® De la
mateixa manera, un monjo del monestir de Sant Pere de
Galligants tenia la reputacié de poder guarir les criatu-
res simplement fent servir el seu nom, i un canonge de
la Seu d’'Urgell utilitzava un amulet escrit (nominam) per
guarir els malalts.” Entre les dones acusades, algunes
foren jutjades per haver diagnosticat afliccions causades
per lligaments magics (divinavit quod fuerat ligatus), i al-
tres per haver-los «deslligat®» amb aigua beneida (des-
ligar cum aqua benedicta)?® LUs inadequat dels sants
sagraments era, evidentment, un motiu de preocupacié
complementari, com podem veure gracies al procés d'una
dona acusada d’haver-se lliurat a practiques magiques
que incloien I'Gs del sant crisma (sortilegio et abusu cris-
matis) per reconciliar matrimonis desavinguts.®

Aquestes activitats magicomedicinals només es descri-
uen amb detall en un sol cas, potser perqué el ritual en
questid revestia una dimensié nigromantica subjacent. Un
metge de la vila de Puigcerdd, que «deslligava» les pa-
relles afectades per esterilitat o impoténcia, fou condem-
nat per haver celebrat un ritual en qué els feia agenollar,
els collocava una estela al coll i un llibre damunt del cap,
i a continuacié el llegia (el metge tenia aleshores «quasi
color de mort»), per finalment donar-los un beuratge per
guarir-los del tot.2

Malgrat que els rituals especifics sobre aquestes practi-
ques de magia popular sesmenten molt poc en el regis-
tre, lallusié esporadica a algunes paraules o objectes,
com ara ossos o fins i tot llibres, no sempre ens permeten
vincular aquestes practiques a un pretés entorn de ni-
gromants. Per exemple, un rusticus (i probablement anal-
fabet) anomenat Carabassa tenia la reputacié de fer
endevinacions amb lajuda d'un llibre (divinat cum libro),
que, segons ell, li havia donat «una dona encantada».®
Es el mateix cas que l'inquisitio duta a terme contra per-

46

sones de diverses viles de la vall de Barravés, on per Pas-
qua es consumia un cabrit i se nNenterraven els ossos per
allunyar les tempestes® Quan un home de Llagostera
fou acusat de pronunciar «paraules fetilleres» (fatilyariis
verbis), respongué que «axo sén paraulitxoles, que jo a
tota res he ma fe, quem vaya ab Déu» 8

Finalment, a més daquestes tres grans categories docu-
mentades al memoriale, convé assenyalar un darrer grup
fonamental de casos. Es tracta principalment dacusaci-
ons de sortilegi, de blasfémia o fins i tot de conducta
poc cristiana) també desproveits de component diabdlic
aparent, perd que els inquisidors collocaren obertament
en lesfera demoniaca. Per exemple, un home conegut per
la seva capacitat de guarir les fractures en infants fou
objecte d'una investigacié per haver «invocat dimonis»
(invocat demones), i lendevi abans esmentat, lo Rey, con-
fessa finalment haver abjurat de la fe i retut homenatge
al diable8® De la mateixa manera, un simple blasfem que
exclamd que «a despit de Déu ell cremaria la creu» fou
acusat d’haver-se literalment «lliurat al diable» (se dabat
demoni)¥” | un altre blasfem de Girona, ja condemnat per
la cort laica de Peratallada per haver dit que «Maria
no era verge», fou jutjat de nou pel tribunal inquisitorial,
que lacusd d’haver intentat convéncer una dona de tro-
bar-se amb ell als afores de Girona per renegar de Déu
i donar la seva anima al diable, una escena de la qual
haurien estat testimonis cinc artesans més.

No hi ha dubte que algunes practiques magiques a la
Catalunya del segle XIV es podien equiparar faciiment
a les d'un nigromant, com en el cas abans esmentat del
metge de Puigcerdd amb aspecte cadaveric. Perd resulta
més dificil entendre com un cas de blasfemia, tot i que
considerat com un crim contra la fe, es podia transfor-
mar en una reunié demonolatra (i practicament sabd-
tica). Gairebé diriem que, en la seva recerca de signes
exteriors que revelaven un pacte tacit o explicit amb els
dimonis, Eimeric ja havia comengat a combinar alguns
elements sense relacié aparent per introduir-los en una
nova logica demonoldtrica, anticipant fins i tot alguns
aspectes del futur «imaginari del sabat».

En aquest sentit, alguns fragments del registre fan es-
ment de desplagaments magics en distancies molt llar-
gues en molt poc temps. Una de les dones de Castelld
que havia estat jutjada per sortilegi el 1358 fou de nou
acusada, deu anys més tard, per haver transportat uns
homes des de Mallorca fins a Castelld en una nit2® Una
acusacié similar fou imputada a una anciana guaridora
que aparentment feia servir una estatua de guix per «fer
venir homes immediatament des de regions remotes», i
un camperol especialitzat a guarir malalties renals també
fou acusat d’haver «conjurat» i de ser capag de reunir
persones, independentment del lloc on es trobaven, utilit-



Els dimonis de linquisidor: la demonologia en la vida i lobra de Nicolau Eimeric

zant unes canyes (arundines).?® Aquest Ultim procediment
també satribui al jueu de Lleida que matava ratpenats
i que, aparentment, dond a dos frares predicadors unes
canyes que els permetien de recérrer el llarg trajecte de
Lleida a Avinyd en menys de dos dies? Es ben sabut que
a finals de l'edat mitjana i inicis del periode modern, les
canyes esdevingueren un dels objectes habituals utilit-
zats per les bruixes per desplagar-se per laire cap al
sabat, com confirma explicitament el Compendium male-
ficarum de Guazzo, entre daltres.®?

A més dels vols magics, una dona també fou acusada de
trobar-se a la nit amb alguns esperits maléfics coneguts
amb el nom de «bones dones», una versié catalana de
les bonae res, que tindrien un paper en la genesi de
I'imaginari del sabat a principis del segle XV.** Finalment,
un blasfem de la vila de Valveralla que feia almenys vint
anys que no es confessava fou acusat de transformar
el menjar en gripaus.® En el seu procés, dond la culpa
daquesta proesa gastrondmica a la seva muller, a qui
acusd de ser una «pessima et mala christiana», de no
haver combregat mai i destar posseida pels dimonis, la
qual cosa explicava perque era incapag de mantenir-se
tranquilla a missa. Confessa també que ella venerava els
dimonis i que hi parlava, i que una vegada l'havia vist
«convertir figues en gripaus».%

El mal interior

En el procés que es dugué a
terme a Valencia el 1387 i que
havia de comportar la caigu-
da definitiva d’Eimeric, un dels
pogué
una declaracioé reveladora pro-

testimonis confirmar
nunciada per linquisidor unes
setmanes abans. Eimeric havia
afirmat publicament que «en-
cara que sa eminencia, el car-
denal de Valéncia, i el conjunt
del seu consell li aconsellessin
dabsoldre algy, ell no seguiria
aquest consell i continuaria el
procés per emetre la sentencia
que ell considerés adequada
[...] ja que ell, linquisidor, era lo
tot en els casos que afectaven
la inquisici6 de la depravacioé
herética».%®

Malgrat el que es pot llegir a

jectoria no fou en realitat la d'un doctor, és a dir, una
persona que ensenya, sind més aviat la d'un jutge-policia,
algl que consagra la vida a afeblir i extirpar I'heretgia.
Pel que fa al vessant demonologic, tampoc es pot afir-
mar que Eimeric modifiqués notablement les caracteris-
tiques de l'esfera demoniaca tal com era concebuda a
finals de l'edat mitjana. Més aviat es mantingué fidel a
un paradigma tradicional sense acréixer lautonomia i
el poder atribuits als dimonis. Les seves reflexions eren
menys doctrinals que juridiques, en la mesura que tenien
per finalitat reforcar la jurisdiccié inquisitorial ampliant la
nocié d’heretgia, essencialment advocant per qualificar
d’heretgia tots els actes que tinguessin la minima relacié
amb els dimonis.

Tenint en compte que I'heretgia era, abans que res, un
acte del pensament i de la voluntat de la consciencia
interior, la seva recerca es mostrda si més no controverti-
da, sobretot quan, en el marc de la seva missié, Eimeric
adoptd la distincid de Terrena entre I'heretgia in re i
'heretgia aparent manifestada per signes exteriors. In-
capag de desentranyar els cors i dendevinar les intenci-
ons, I'inquisidor decidi jutjar abans que res la base dels
«fets» partint del principi que manifestaven o revelaven
la consciéncia interior. Certament, una senténcia judici-
al fonamentada en signes exteriors i fallibles podia ser
erronia, perd en aquest cas, afirmava Eimeric, la justicia
eclesidstica no tenia més opcié que atenir-se a les pro-
ves (paraules i fets), fins i tot si aixd
podia comportar errors freqlents
respecte a la justicia divina.”” Al cap
i ala fi, remarcava, Crist ja corregi-
ria aquests errors en el més-enlld,
després de la mort dels acusats. Per
tant, no ens hauria de sorprendre
que, cap al final de la seva vida, el
predicador catald sadonés que, en

Figura 8. Eimeric va contribuir al procés d’heretitzacié de la magia que unes décades després de la seva
mort (1399) va cristallitzar en laparicié de la bruixeria sabatica al segle XV, i que serda la base de la perse-
cucié de dones acusades de bruixeria a Catalunya a finals de ledat mitjana i inicis de ledat moderna. En
la imatge, procés contra Francina Redorta de Menarguens (la Noguera), acusada i executada per bruixa i
metzinera el 3 doctubre de 1616 (Arxiu de [Abadia de Poblet).

l'epitafi d’Eimeric (praedicator
veridicus, inquisitor intrepidus,
doctor egregius), la seva tra-

47




Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

els casos relacionats amb els processos inquisitorials, I'in-
quisidor era «lo tot» i que podia enviar a la foguera fins
i tot «el millor cristia del mén».

Com ja ha indicat un dels majors especialistes en la figu-
ra d’Eimeric, el principal repte procedimental a que sen-
fronta la Inquisicié (aixi com els serveis de policia secreta
independentment de les époques) és que el jutge opera
en lesfera intellectual fonamentant-se en tot un seguit
de mecanismes psicologics dominats per la seva propia
subjectivitat.®® Davant de I'heretgia, Eimeric actua «de
mala fe» basant-se en el principi que I'heretgia es multi-
plica rapidament i infecta les consciéncies i, per tant, no
troba repos fins que no la desemmascara o obté proves
de la puresa de la consciéncia. Linquisidor sempre ha de
sospitar, descobrir i finalment erradicar I'heretgia, bé per
abjuracié, bé amb l'eliminacié de 'heretge. De la mateixa
manera que lexisténcia d’heretges repercutia sobre la
propia gloria d’Eimeric com a guardia de la fe, també és
gracies als actes de l'inquisidor que la figura de 'heretge
demondlatra emergi, en la mesura que, sense intervencié
inquisitorial, la consciéncia interior dels acusats mai no
hauria estat destapada.

En la seva recerca de signes exteriors que delatessin una
realitat demoniaca i, per tant, heretica, Eimeric feu avan-
car les fronteres de la justicia inquisitorial cap a territoris
inexplorats, contribuint aixi al procés d'heretitzacié de
la magia que ben aviat cristallitzaria en laparici¢ de la
bruixeria sabatica. Les obres d’Eimeric i els vestigis de la
seva activitat inquisitorial sén, encara avui dia, un exem-
ple manifest de com la recerca obstinada del mal sovint
pot deixar el jutge a mercé dels seus propis dimonis.

! Traduccié revisada de larticle original «Linquisiteur et ses démons. La démonologie dans la vie et loeuvre de Nicolau Eymeric», Cahiers de recherc-
hesmédiévales ethumanistes, 42, 202l,pag. 361-395. Hi ha publicada una versié resumida daquest article, escrita en anglés i sense laparell critic, a The
Science of Demons. Early Modern Authors Facing Witchcraft and the Devil, dir. J. Machielsen, Londres-Nova York, Routledge, 2020, pag. 19-34.

2 Arxiu Municipal de Valencia (AMV), Procés de 1387, foli 207r: Dixit etiam quod ipsa testis audivit a proprio ore dicti fratris Niquolai Aymerici quod, si ipse

vellet, ipse portaret ad ignem obtimum crestianum totius mundi. Vegeu J. de Puig i Oliver, «El procés dels Iullistes valencians contra Nicolau Eimeric en el
marc del Cisma d'Occident», Boletin de la Sociedad Castellonense de Cultura, LVI, 1980, pag. 319-463.

3 AMV, Procés de 1387, foli I57r: [...] et tunc omnes quasi de ciuitate audientes lo que bantur: Ara se descobriran les porcades dels frares, que grans diui-
sions sén entre los inqusidors.

4 Arxiu de la Corona dAragé (ACA), Cancelleria, reg. 1883, foli 73v-74r (carta reial de maig de 1394): [...] ille diabolicus et depravatus homo frater Nicholaus
Eimerici [...] mandavimus ut infra certos dies tanquam nobis et gentibus nostris publicus inimicus et ut venenum pestiferum exiret a regnis et terris nostris.
Cf. J. de Puig i Oliver, «Documents inédits referents a Nicolau Eimeric i el lullisme», Arxiu de Textos Catalans Antics, 2, 1983, pag. 319-346.

43



Els dimonis de l'inquisidor: la demonologia en la vida i lobra de Nicolau Eimeric

5 Per a més informacié sobre la vida d’Eimeric, vegeu C. Heimann, Nicholaus Eymerich (vor 1320-1399): ‘praedicator veridicus, inquisitor intrepidus, doctor
egregius. Leben und Werk eines Inquisitors, Munster, Aschendorff, 200I.

6 Hem utilitzat l'edicié anotada de Pefia: Directorium inquisitorum f. Nicolai Eymerici ordinis praedicatorum cum commentariis Francisci Pegnae, Roma:
apud Georgium Ferrarium, 1587.

7 E. M. Peters, «Editing Inquisitors’ Manuals in the Sixteenth Century: Francisco Pefia and the Directorium inquisitorum of Nicholas Eymerich», The Library
Chronicle, 40, 1974, pag. 95-107.

8 K. Sullivan, The Inner Lives of Medieval Inquisitors, Chicago, University of Chicago Press, 20Il, pag. 169-196.

9 Directorium, pag. 335-348. També es podrien tenir en compte les qliestions 28 i 29, relatives a la condemna dels llibres que tracten de sortilegi i ende-
vinacié (Directorium, pag. 316-318).

10 ). Véronése, «Nigromancie et hérésie: le De jurisdictione inquisitorum in et contra christianos demone invocantes (1359) de Nicolas Eymerich (O. P)», a
Penser avec les démons. Démonologues et demonologies (Xllle-XVlle siécles), ed. M. Ostorero i J. Véronése, Floréncia, Sismel-Edizioni del Galluzzo, 2015,
pag. 5-56.

" J. Perarnau, «El Tractatus brevis super iurisdictione inquisitorum contra infideles fidem catholicam agitantes de Nicolau Eimeric. Edici6 i estudi del text»,
Arxiu de Textos Catalans Antics, |, 1982, pag. 79-126.

2 ). Véronése, « Le Contra astrologos imperitos atque nigromanticos (1395-1396) de Nicolas Eymerich (O. P): contexte de rédaction, classification des arts
magiques et divinatoires, édition critique partielle », a Chasses aux sorciéres et démonologie: entre discours et pratiques (XIVe-XVlle siecles), ed. M.
Ostorero, G. Modestin i K. Utz Tremp, Floréncia, Sismel-Edizioni del Galluzzo, 2010, pag. 271-329 i «Nicolas Eymerich et lastrologie & la cour dAragon», a
De Frédéric Il & Rodolphe II. Astrologie, divination et magie dans les cours (Xllle-XVllesiecle), ed. J.-P. Boudet, M. Ostorero i A. Paravicini Bagliani, Florencia,
Sismel-Edizioni del Galluzzo, 2017, pag. 97-155.

5 M. Bailey, Battling demons. Witchcraft, heresy and reform in the Late Middle Ages, Pennsilvania ,Pennsylvania State University Press, 2003; A. Boureau,
Satan hérétique. Naissance de la démonologie dans I'Occident médiéval (1280-1330), Paris, Odile Jacob, 2004,; id., Le pape et les sorciers. Une consul-
tation de Jean XXIl sur la magie en 1320 (manuscrit BAV. Borghese 348), Roma, 2004; I. Iribarren, «From Black Magic to Heresy: A Doctrinal Leap in the
Pontificate of John XXII », Church History, 76, 2007, pag. 32-60.

“P. Castell Granados, «Sortilegas, divinatrices et fetilleres. Les origines de la sorcellerie en Catalogne», Cahiers de Recherches Médiévales et Humanistes,
22, 20lI, pag. 217-241, aqui pag. 217-224; id., «Feminine Magical-Medicinal Practices in Catalan Trials for Sorcery and Witchcraft: Changing Perceptions
between the Late Middle Ages and the Early Modern Times», a Donne e lavoro: Attivita, ruoli e complementarieta secc. XIV-XIX, ed. A. Cioppi, Napols,
ISEM-CNR, 2019, pag. 173-192.

5 Heimann, Nicholaus Eymerich, pag. 22-33.

©S. Grau, E. Berga i S. M. Cingolani (eds)), L'herética pravitat a la Corona dAragé. Documents sobre catars, valdesos i altres heretges (155-1324), Bar-
celona, Fundacié Noguera, 2015. Cf. H. Maisonneuve, Etudes sur les origines de I'lnquisition, Paris, Vrin, 1960; E. Fort i Cogul, Catalunya i la Inquisicio,
Barcelona, Aedos, 1973.

7 Directorium, pag. 653: Modo autem pravitate haeretica quamplurimum extirpata in tantum, ut raro sint haeretici pertinaces et rarius relapsi et rarissime
divites, sed pauperes, ut pote Fraticelli, Beguini seu Valdenses.

8 ). de Puig i Oliver, «E| Dialogus contra lullistas de Nicolau Eimeric. Edicié i estudi», Arxiu de Textos Catalans Antics, 19, 2000, pag. 7-296, aqui pag. 220.

 Directorium, pag. 433: Quando inquisitor videt hereticum cavillosum, versutum et astutum, ut nolit detegere errorem suum sed circunducat negotium per
cavillosas responsiones et tergiversationes, tunc ipse inquisitor, ut clavus clavo retundatur, debet etiam uti cautelis, ut in errore hereticum comprehendat.
Per a una visié general daquestes técniques i de la metodologia de la tortura en el Directorium, vegeu Sullivan, Thel nner Lives, pag. 169-195.

2 |bid., pag. 434: [...] et ubi delatus petat gratiam et quod deteget errorem suum, dicatur sibi quod amplius fiet sibi quam ipse petat, et quedam verba
generalia.

2 |bid., pag. 433: Videas, ego compatior tibi, quia sic es delusus tua simplicitate et perdis animam quadam bestialitate. Et licet habeas aliquam culpam,
majorem habet qui te de talibus instruxit. Non facias peccatum alterius tuum, nec facias te magistrum, ubi fuisti discipulus. Dicas mihi veritatem, quia ut
videbis totum negotium ego scio, [...] et ut possim te citius vel statim liberare et gratiam facere, ut vadas vias tuas ad domum; qui est ille qui docuit te,
qui nihil mali sciebas, hos errores?

2 |bid., pag. 434: [...] quod inquisitor accipiat processum et revolvat eum et post dicat ei: «clarum est quod non dicis verum, et quod ita fuit sicut dico ego;
dicas ergo veritatem negotii clare», sic ut ille credat se convictum esse et sic apparere in processu. Vel teneat in manu unam cedulam seu scripturam,
et quando delatus seu haereticus interrogatus negavit hoc vel illud, inquisitor quasi admirans dicat ei: «<Et quomodo tu potes negare, nonne clarum est
mihi?». Et tunc legat in cedula sua et pervertat eam.

% |bid., pag. 48I: Non sit tamen inquisitor multum voluntarius ad quaestionandum aliquem; nam quaestiones et tormenta non inferuntur nisi in defectum
aliarum probationum; et ideo perquirat alias probationes. [...] quaestionent eum moderate, sine tamen effusione sanguinis. [...] quaestionetur consuetis
modis, et non novis, nec exquisitus.

2 |bid.: Nam aliqui sunt ita molles corde et vercordes, quod ad levem torturam omnia concederent quaecunque falsa. [...] Aliquis sunt etiam maleficiati, et
in quaestionibus maleficiis utuntur, quia ante morerentur, quam aliquid faterentur: efficiuntur enim quasi insensibiles.

% Ibid., pag. 480-486; Sullivan, The Inner Lives, pag. 180-190.

% Vegeu J. de Puig i Oliver, «Notes sobre l'actuacié inquisitorial de Nicolau Eymeric», Revista Catalana de Teologia, 28, 2003, pag. 223-230.

? Directorium, pag. 460: [..] quod interim propter inquisitoris absentiam, in terris ejus jurisdictioni subjectis suboriuntur haereses et errores, qui in ejus
praesentia validius extirpantur, et tunc pullulant et accrescunt in magnum sanctae Ecclesiae detrimentum.

2 J. de Puig i Oliver, «La Incantatio Studii llerdensis de Nicolau Eimeric O. P. Edicié i estudi», Arxiu de Textos Catalans Antics, 15, 1996, pag. 7-108, aqui pag.
46: Mors ejus vita est leonis, et destructio caulis vita est ovis. Si non essent lites, quare essent judices? Multiplicatio litium multiplicatio est judicum et doc-
torum. Ubi esset vel quomodo panderetur patientia martyrum, nisi esset persecutio tyrannorum? Sic quomodo pateret gloria inquisitorum, nisi adesset
malitia hereticorum? Multiplicatio igitur heresum manifestatio est doctorum fidelium.

2 Vegeu J. de Puig i Oliver, «Nicolds Eymerich, un inquisidor discutido», a W. Hoyer (ed.), Praedicatores, Inquisitores, vol. I: The Dominicans and the Medieval
Inquisition, Roma, Istituto Storico Domenicano, 2004, pag. 545-593 (aqui pag. 547-548).

30 J. de Puig i Oliver, «Dos sermons de Nicolau Eimeric O. P», Arxiu de Textos Catalans Antics, 22, 2003, pag. 223-267.

3 Ibid., pag. 236-245.

2 |bid., pag. 245-254: per paradisum terrestrem Ecclesia militans congrue figuratur; per cherubim celestem inquisitor hereticorum proprie designatur; per
gladium versatilem potestas judiciaria merito significatur.

3 Ibid., pag. 251: Navi sunt tria valde necesaria: temon, arbor velata et ventus. [...] fides est temon quo dirigitur, spes est arbor qua erigitur, sed caritas
est flatus quo per bona opera ad portum salutis eterne ducitur. Si caritas deficit, spes sistit et fides; si spes desinit, et caritas manet et fides; sed si fides
deficit, tota navis Ecclesie perit, quia nec caritas manet nec spes.

3 Ibid., pag. 252: In Ecclesia militante est vexillum sancte fidei, quod est pre omnibus in acie contemplandum; ad istud defendendum fortiter ab hostibus
positi sunt inquisitores, viri spiritualiter fortissimi bellatores.

% J. de Puig i Oliver, «Documents relatius a la Inquisicié del Registrum litterarum de IArxiu Diocesa de Girona (s. XIV)», Arxiu de Textos Catalans Antics,
17,1998, pag. 381-462, aqui pag. 415-416: [..] et cum, ut scitis, ad nos tantum, non ad vos, vel saltem ad nos sine vobis pertineat inquirere et punire Deum
et sanctos blasfemantes in nostra diocesi, et de huiusmodi nec de hereticis etiam si qui sint vel essent in nostra diocesi, nobis irrequisitis, non potestis
judicare.

49




Pau Castell Granados, Nokaria. 4 (2025), 35-52

36 Ibid., pag. 416-417: Vestre discretionis recepimus litteras super nephandis hereticalibus actibus perpetratis et factis per nominatos in vestris litteris
supradictis. [...] aliquid executionis contra eos nullo modo per vos fiat, sed hic. [...] Propter quod est multum cavendum in pluribus in tali subtili et ardua
materia et in ea rite, caute et secure agi debet, ne per morsum acutum possitis modo aliquo morderi, [...] precipue quia jam aliqui nobis scripserunt quod
nonnulli habent ibi vos suspectum. El contingut dels carrecs no sesmenta en la carta, perd unes setmanes més tard el comte d’Empuries reclama el seu
dret a executar aquests mateixos acusats «sortilegiorum et nigromantia utentium» (lbid., pag. 419).

7 lbid., pag. 417: [...] potestis vos bene scire quod inquisitores hujusmodi sine licencia epicopi non possunt aliquem torquere vel ad questiones ponere, nec
carceri mancipare, nisi ad custodiam et non ad penam, nec sententiam ferre. Et ideo licet ipse inquisitor procedat in istis que facit auctoritate nostra, nos
sibi scribimus quod non ponat aliquem ad questiones nec ultra procedat, et quod veniat hic cum omnibus captis hominibus et mulieribus.

%8 Heimann, Nicolaus Eymerich, pag. 25-33.

3% Un bon exemple daquesta evolucié entre els inquisidors catalans és el cas d'una dona, Gueraula de Codines, acusada d’haver utilitzat encanteris i
endevinacions, que fou jutjada pel tribunal episcopal de Barcelona en diverses ocasions entre el 1303 i el 1328 i finalment lliurada a inquisidor el 1330 per
haver perpetrat «mult[a] et grav]ia] sortilegi[a], inter que sunt quedam que sapiunt heresim manifeste»; vegeu Castell Granados, «Sortilegas, divinatrices
et fetilleres», pag. 226-228, i «<Feminine Magical-Medicinal Practices», pag. 176-182. Un altre exemple és la senténcia dictada el 1322 per linquisidor de
Vic contra dues dones i un home acusats de practicar magia amorosa i finalment condemnats per haver perpetrat «<multa et diversa sortilegia |[..] que
heresim et ydolatriam sapiunt manifeste»; vegeu J. Ribas i Sold, «Senténcia d'un procés de bruixeria a Ripoll al segle XIV», Annals del Centre d’Estudis
Comarcals del Ripollés, 2014, pag. 373-388, aqui pag. 383.

“¢ Lobra principal sobre Contra christianos (que seguim aqui, incloses les seves solides conclusions) és de Véronese, « Nigromancie et hérésie», pag. 5-56.
Vegeu també J. Véronése, «Faire société avec les démons? Le magicien et la question du pacte aux derniers siecles du Moyen Age», a Lhomme comme
animal politique et parlant, ed. G. Briguglia, S. Gentiliil. Rosier-Catach, Philosophical Readings, Xll/I, 2020, pag. 277-293.

4 lbid., pag. 12, n. 28: Legitur lll, Regum XVII, quod Helias zelo fidei accensus contra sacrificantes demonibus verbis et factis totis viribus procedebat
quadringentos et quinquaginta prophetas Baal manu propria jugulando, quod impacienter ferens rex Acab Heliam interficere conabatur [Escorial, Bi-
blioteca del Monestir, ms. Z.ILI2, foli 19rb-va]. Eimeric torna a utilitzar la historia d’Elies en el seu primer sermé per la mort d'un inquisidor (vegeu Puig i
Oliver, «Dos sermons», pag. 243).

42 |bid.: Id circo ego, frater Nicholaus Eimerici, [...] inquisitori pravitatis contra hujuscemodi celeratos homines, invocatores, adoratores demonum proce-
dendo in canon Accusatus § Sane extra De heresis liber VI prenotata ibidem, et per consequens quod ad inquisitorem pertineat inquisicio de predictis,
[..] presentem et brevem tractatum [...] composui et confeci [Escorial,ms. cit., foli [20ra-b].

4 |bid., pag. 21-24 [Escorial, ms. cit., foli 124va-129ral.
4 |bid., pag. 24-33 [ms. cit., foli 129ra-142vb].

* |bid., pag. 33-35 [ms. cit., foli [42vb-180rb]. A més del capitol V de Contra christianos, Eimeric escrigué el 1359 un breu tractat titulat De suspicione levi,
vehementi et violenta, dedicat al tractament judicial de la invocacié sense rastre de latria o dulia (Escorial, ms. cit., foli [9lvb-202vb; Paris, BnF, llati 14533,
foli 124vb-13Irb).

4 |bid., pag. 36-56. Sobre la vida i l'obra de Terrena, vegeu: A. Fidora (ed.), Guido Terreni, O. Carm. (f 1342). Studies and Texts, Barcelona-Madrid, Brepols,
20I5; B. Xiberta, Guiu Terrena, Carmelita de Perpinyd, Barcelona, Institut d’Estudis Catalans, 1932.

47 Boureau, Le pape et les sorciers, pag. 43-85; Iribarren, «From Black Magic», pag. 32-60.
4 Véronese, «Nigromancie et hérésie», pag. 36-56.
49 Directorium, pag. 341-342.

50 Per una visié general del tema sobre lautenticitat de Super illius specula, vegeu: M. Ostorero, «Des papes face & la sorcellerie démoniaque (1409-1459)
: une dilatation du champ de I'hérésie ?», a Aux marges de I'hérésie. Inventions, formes et usages polémiques de laccusation d’hérésie au Moyen Age. ed.
F. Mercier i |. Rosé, Rennes, PUR, 2018, pag. 153-185, aqui pag. 160, nim. 30. Vegeu també: A. Paravicini Bagliani, «ll papato e il demoniaco. Per una rilettura
di alcune lettere pontificie del Due e Trecento>», a Il diavolo nel medioevo. Atti del XLIX Convegno storico internazionale, Todi, I4-17 ottobre, Spoleto, 2013
(Centro Italiano di Studi sul Basso Medioevo - Accademia Tudertina), pag. I0I-I5, aqui pag. l13-115.

5 Directorium, pag. 341-342: [...] quamplures esse solo nomine christianos, [...] pactum faciunt cum inferno, demonibus namque immolant, hos adorant, fa-
bricant ac fabricari procurant imagines, annulum vel speculum vel phialam vel rem quamcunque aliam magice ad demones inibi alligandos, ab his petunt,
responsa ab his recipiunt, et pro impendis pravis suis desideriis auxilia postulant. [...] infra octo dies a monitione computandos prefata a prefatis non se
correxerint, ad infligendas penas omnes et singulas, preter bonorum confiscationem dumtaxat, quas de jure merentur heretici, per suos competentes
judices procedatur.

2 Perarnau, «El Tractatus brevis», pag. 79-126; J. de Puig i Oliver, «El Tractatus de haeresi et de infidelium incredulitate et de horum criminum iudice, de
Felip Ribot, O. Carm. Edicié i estudi», Arxiu de Textos Catalans Antics, |, 1982, pag. 127-190.

5 F. Gazulla, Historia de la falsa Bulla a nombre del papa Gregorio Xl inventada por el dominico fray Nicolds Aymerich contra las doctrinas lulianas,
Palma, Tip. de Guasp, 1909; Puig i Oliver, «Documents inédits», pag. 327, 345-346, i «El Dialogus contra lullistas», pag. 9-139.

4 Puig i Oliver, «La Incantatio», pag. 14-15.

% J. Hansen, Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwahns und der Hexenverfolgung im Mittelalter, Bonn, C. Georgi, 190, pag. 15-16: quod
quamplures persone, etiam quandoque ecclesiastice, sue salutis immemores demones invocant in animarum suarum periculum et ejusdem fidei christiane
prejudicium et scandalum plurimorum, quodque cum contra tales super premissis vis procedere, nonnulli, etiam quandoque litterati, in hoc se opponunt,
pretendentes id ad tuum non spectare officium secundum canonicas sanctiones. Vegeu: M. Ostorero, «Les papes et les sorciéres (XVe siecle) : la postérité
de Super illiusspecula ?», a L'Historien et les fantémes. Lectures (autour) de I'ceuvre dAlain Boureau, dir. B. Delaurenti, B. Duval i P. Nagy, Paris, Les Belles
Lettres, 2017 pag. I0I-1I6 (aqui pag. 106).

56 Paris, BnF, ms. NAL834. Lactual foli 2 correspon al foli 147 de la primera foliacié del registre i el manuscrit estd retallat al final. El document fou editat
per H. Omont, «Mémorial de l'nquisiteur dAragon a la fin du XIVe siécle», Bibliothéque de I'Ecole des chartes, LXVI, 1905, pag. 261-268, i per J. Vincke,
Zur Vorgeschichte der Spanischen Inquisition. Die Inquisition in Aragon, Katalonien, Mallorca und Valencia wéhrend des 13. und 4. Jahrhunderts, Bonn, P.
Hanstein, 1941, pag. 162-182.

57 Directorium, pdag. 413: Habeat inquisitor semper unum librum parvum, per dioceses distinctum, in quo scribat omnes que fiunt sibi denuntiationes, et
nomina denuntiantium, et nomina testium productorum, et vicum et locum ubi morantur; quem librum teneat secrete. [...] Et in isto libro scribat etiam de
manu sua ipse inquisitor, per modum memorialis. [...] Forma scribendi dicta testium per modum memorialis: De tali diocesi. Talis de tali loco, qui moratur
in tali vico, et utitur tali arte, vel est mercator, vel hujusmodi, deponit contra talem, qui moratur in tali loco, et in tali vico, et utitur tali arte, quod dixit ac
asseruit, quod in sacramento altaris non est veraciter corpus Christi, vel simile.

% Puig i Oliver, «<Documents relatius a la Inquisicié», pag. 384-385, 421 i 434-453. Els casos identificats son els de Margarida Grega (jutjada per sortilegi
el 1358); Francesc Cocé (jutjat per errors contra la fe el 1369); Pere Usall i Pere Llapart (jutjats per nigromancia el 1368 i el 1369); Jaume de Far (jutjat per
criptojudaisme el 1373), i Pere Saumana (testimoni en un procés per criptojudaisme el 1375). El registre també conté una referéncia cronoldgica al foli 12r,
relativa al mes de desembre de 1377

%9 Paris, BnF, ms. NAL 834, foli 3r: Contra Jacobum de Faro, neophitum, deponuntur multa erronea quod asserit illa et quod judaizat. Processus factus est.
Mortuus est; foli 5r: Contra quendam judeum de Provincia baptizatum qui rediit ad judaismum, qui fuit captus Castillione |[...]. Processus factus est et fina-
tus; nam ad fidem rediit et publice abjuravit Gerunde in sede; foli 5v: Item idem Aaron Jussef dixit et deposuit quod quedam judea de Provincia consuevit
morari in Balneolis, de qua fuit ibidem dictum quod fuerat baptizata, quo audito ipsa fugit timore inquisitoris qui hoc persequebatur. Interrogetur Samuel.

%0 Ibid., foli I3v: Frater Bartholomeus Parer predicavit in loco de Vilarig in festo Pascaliis talia in effectu: «Ve panes predicaverunt vobis quos Christus
multiplicavit, et tamen non fuit vel non erat nisi unus panis.» [...] ltem quod angeli non vident faciem Dei clare sed quasi per speculum; foli I5r: Frater
Petrus Bruguera, lector ordinis Carmelo, predicavit quod aliqui doctores ponebant quod Petrus abnegando Christum ore mortaliter non peccavit, quia
non abnegaverat eum corde; foli [2r-v: Contra fratrem Petrum Martini, de ordine Minorum, |[...] quod dominica I° Adventus in sede Maioricarum, anno
LXXVII, [dixit] quod nullus beatus habebat claram noticiam de Deo nec filius Dei in quantum homo, et quod [...] nullus obligabatur morti nisi qui natus est
in peccato originali.

o0



Els dimonis de l'inquisidor: la demonologia en la vida i lobra de Nicolau Eimeric

% Ibid., foli 7v: Uxor d’en Mallo, baxiatoris Gerunde, affirmaverat publice quod sacrificium et hostia Grecorum prevalebat quam aliorum, scilicet Ecclesie
occidentalis; foli 6r: en Nadal paratorem [...] quod jejunabat cum esu carnium sine peccato [..] quod dictus delatus publice dicebat et docmatizabat
quod bona facta et data solum prosunt illi qui ea facit; foli 8r: Contra Arnaldum de Muro [..] quod aserebat quod anima non est nisi ventus, et quod in
inferno non est ignis.

62 Sobre la blasfemia i la seva evolucié del pla de les obligacions contractuals al de les conductes delictives, en tant que pecat contra la fe, a finals de
ledat mitjana, vegeu: C. Leveleux-Teixeira, La parole interdite. Le blaspheme dans la France médiévale (Xllle-XVle siécles) : du péché au crime, Paris, De
Boccard, 200L.

5 Paris, BnF, ms. NAL 834, foli 13r: Contra filium majorem den Vedruna ferrarium, [...] quod ludendo consuevit publice heretice blasphemare et dicere «que
non creec Déu», item «a despit de Déu», item «no creec que Déu nage poder»; foli 5r: Contra Johannem Sartra ville de Palafols deponitur quod jurat un
ludo hereticaliter dicendo «sancta Maria futuda d'asens».

% lbid., foli 5v: Guillelmus Guell parrochie de Palacio Gerunde deponit quod in dicto loco est frater de Sancto Felice qui nec audit missam nec confitetur;
foli 8v: Contra na Jaca [...] quod non confitetur nec vadit ad ecclesiam, et si quando vadit submitit occulos quando corpus Christi elevatur.

% Ibid., foli 9v: Deponitur quod baiulus de Montferrer dicit quod in loco suo est quidam qui dum reprehenditur quia non vadit ad missam, respondet quod
«la sua truya ne deya; foli 4r: Audiverat a quadam muliere quod hostia consecrata quam sacerdos elevat non est nisi «una lesche de rave».

%6 |bid., foli 2v: Contra G(uillelmus) Rasol, cirurgicum Castillionis, deponitur quod demones invocavit. Processus est factus et finatus et abjuravit publice in
sede Gerundensi. Contra P(etrus) Joverii Castillionis, deponitur quod demones invocavit. Processus est factus et finatus et abjuravit Gerunde.

57 |bid., foli 3v: Contra Francischum Andree, argentarium Gerunde defunctum, deponitur quod demonibus sacrificabat. Processus est factus et probatur;
foli 2v: Contra Berengarium ¢a Rocha [...] quod habet libros suspectos quos legit quandoque demones invocando, et quod se daret demoni si posset
diruere pontem Ticeris civitatis (la construccié daquest pont sacabd el 1370).

%8 |bid., foli 2r: Contra Leonardum Stephani, militem, [...] deponit Bernardus de Senesterra miles quod habet libros nigromancie; item quod audivit ab
eodem quod utitur arte illa nigromancie. Processus est inceptus; foli 3r: Contra Bernardum de Podio, medicum, deponitur quod habet libros nigromancie,
et aliquid est inventum apud eum; foli 3v: Contra fratrem Petrum Leopardi, priorem monasterii Sancti Michaelis de Crudillis, deponitur quod habet libros
nigromancie, et de facto fuerunt inventi apud eum. Processus est factus et finatus, et abjuravit, et libri publice sunt combusti. Contra de Plaga, ville
Balneolarum, deponitur quod habet libros nigromancie. Processus fuit factus et finatus et ipse punitus et libri combusti. Contra Berengarium ¢a Costa
deponitur quod habet nigromancie libros. Processus fuit factus et finatus, et ipse questionatus, et liber combustus; foli 5r: Contra fratrem Johannem de
Latone [...] quod est suspectus de nigromancia. Fuit excomunicatus; foli 9v: Contra Dalmacium Tholo militem, deponitur quod est nigromanticus. Processus
est inceptus.

% Ibid., foli 7v: Item interrogetur de judeo llerde qui [...] interfecit vespertilionem pro circulis faciendis; foli I0r: Contra sarracenum de Jabut deponit lo Rey
de Torreyola quod ipse docuit eum artem qua habuit demonem familiarem.

70 Ibid., foli 4r: Contra Petrum Carrer, sagionem officialis domini episcopi [...] quod ipsa vidit dictum Petrum circulum facientem et demonem invocantem et
librum legentem; foli 8v: Interrogetur de Nicholao de Muro, filio abbatis, qui inducebat eum ad demonem includendum in anulo etc. Abjuravit.

7' Sobre aquest tipus d'experimenta, vegeu: R. Kieckhefer, Forbidden Rites. A Necromancer’s Manual of the Fifteenth Century, University Park, Pennsylvania
State University Press, 1997; J.-P. Boudet, Entre science et nigromance. Astrologie, divination et magie dans I'Occident médiéval (Xlle-XVe siécle), Paris,
Publications de la Sorbonne, 2006; J. Véronése, «La magie divinatoire a la fin du Moyen Age : autour de quelques experimenta inédits», Cahiers de
Recherches Médiévales et Humanistes, 2I, 20ll, pag. 3I1-34l.

72 Paris, BnF, ms. NAL 834, foli I6v: Contra A(rnaldum) des Mas, jurisperitis, deponitur quod fecit poni in circulum unum puerum quia perdiderat caccas de
argento; foli 16r: Contra P(etrum) Rames [...] quod posuit puerum in circulo ad inveniendum captivum Berengarii ges Comes ejusdem ville.

7 1bid., foli llr: Contra Francischum de Valiles, presbiterum comorantem Cervarie, [...] ivit ad divinatores de Seros et a Miquinensa pro volendo scire que-
dam, et specialiter de quodam furto, et fecit ibi rocles etc. Puer Franciscus fuit vocatus [...] et voluit eum ponere in circulo sed noluit, [...] et posuit librum
super ipsum puer.

™ Ibid., foli 5r: Contra fratrem Johannem de Latone [...] quod est suspectus de nigromancia [...] posuit in circulo quendam puerum.

7% Ibid., fol. 5v: Contra Beuda, sacerdotem ville Castilionis, deposuit frater Guillelmus Seguini quod exhumavit duo capita mortuorum et ea unxit croco
et coram eis accendit candelas et librum legit et interrogavit dicta capita et ab eis responsionem habuit super mulieribus habendis et aliquibus aliis.[...]
dictus sacerdos in ecclesia maiori ville Castilionis baptizavit unum speculum et legit eadem verba que leguntur quando puer baptizatur; et illa verba
que consueverat dici quando puer baptizatur ad honorem Dei, ipse tunc dixit ad irreverenciam et dedecus Jhesu Christi; et illa que consueverant adici
ad vituperium demonis, ipse sacerdos tunc dixit ad honorem demonis.

76 Véronése, «Le Contra astrologos», pag. 298: [..] per artem nigromancie non possumus de occultis presentibus, preteritis vel futuris certitudinaliter et
infallabiliter (sic), ymo nec conjecturdliter judicare. Hec conclusio probatur sic. Diabolus qui in sacrificiis invocatus et divinis honoribus allectus in mortu-
orum cadaveribus loquitur et respondet est noster capitalis inimicus, seductor infestus, mendax, ymo mendacissimus, ergo ex ejus datis responsionibus
in predictis cadaveribus non possumus nec debemus de predictis occultis eventibus certitudinaliter, infallabiliter, ymo nec conjecturaliter judicare [Paris,
BnF, ms. llati 3171, foli 82rb-va].

77 Paris, BnF, ms. NAL 834, foli IOr: Item in loco de Yugul est unus homo publicus divinator; foli I0v: Contra concubinam d'en Sanauga militem, quod sit phi-
tonissa; foli 16r: Contra quadam mulierem de Mediera et quandam aliam de Carol, deponit frater Petrus Casyla ordinis Predicatorum quod sunt phitonisse.

78 Ibid., foli 8v: Contra lo Rey divinatorem, testificatur quod vidit quod puer parvulus non loquebatur, et iste fecit statim eum loqui. Abjuravit.

79 Ibid., foli 3v: Contra camerarium Sancti Petri Gallicantu Gerunde, deponit sacrista ejusdem monasterii quod curat pueros habito eorum nomine sine alio
medicamine. Mortuus est; foli 8v: Contra Francischum de Vilasicca, canonicum Urgelli, deponitur quod habuit nominam et infirmus tradidit fratri Simoni
de Aquilario et curatus repetiit, et ille coram eo combussit.

8 |bid., foli 16r: Contra quandam aliam mulierem de Cards deponitur communi fama referente quod est suspecta, quia sit phitonissa. Interrogetur en Co-
lamer juxta torcular Sancti Martini, cui divinavit quod fuerat ligatus; foli 4r: Contra quandam mulierem Antiquam de Valéncia, qui moratur juxta Sanctum
Danielem Gerunde, deponit Petrus Peralta, mercator Gerunde, quod intromittit se de desligar cum aqua benedicta.

8 Ibid., foli 6v: Contra Margaritam Grecam [..] quod cum sortilegio et abusu crismatis docet facere pacem inter virum et uxorem discordantes.

8 |bid., foli 8r: Contra quendam medicum de Podio Ceritano deponitur quod fecit virum et uxorem secreto flectere genua et posuit stolam ad collum
eorum et monuit quod inspicerent ad terram, et medicus posuit librum super capud eorum et legebat, et medicus erat quasi mortuus in colore, et dedit
eis aliquid ad bibendum et sic recesserunt et fuerunt desligats. [...] Abjuravit publice.

8 Ibid., foli lir: Juxta locum de Tord est quidam homo qui vocatur en Carebassa, rusticus, qui divinat cum libro quem dicit se habuisse a quadam dona
encantada.

8 Ibid., foli 10r: Contra quosdam de Valle de Barravés deponit frater F. Pagesii, quod in muiltis villis illius vallis, in Paschali tempore, comedunt unum cabrit
et ossa sollempniter sepeliunt, dicente quod valet contra tempestatem.

8 Ibid., foli I15v: Contra Ciliani Pug de Locustaria [...] quod cum reprehenderetur per ebdomadarium ejusdem loci super quibusdam fatilyariis verbis et
eidem diceret quod mandatum est Dei quod nemo habeat deos alienos, ipsa respondit: «Axd sén paraulitxoles, que jo a tota res he ma fe, que'm vaya
ab Déu». Ladjectiu fatilyariis correspon a la paraula catalana fetillera.

8 |bid., foli 4v: Contra magistrum Bartholomeum, sisurgicum qui intromitit se de fractura puerorum et passione occulorum, deponitur quod invocat demo-
nes; foli 10r: Deponit lo Rey de Torreyola quod [...] fidem abnegavit et diabolo homagium fecit.

8 Ibid., foli 6v: Contra Dalmacium de Fabrica [...] quod semel accepit denarium et eum in igne posuit et dixit quod «a despit de Déu el cremaria la creu».
Item quod se dabat demoni et quod blasfemabat Deum et beatam Virginem.

8 Ibid., foli 7r: Item fuit deponitum contra dictum A(rnaldum) Corneyna, payerium, quod inducebat quadam mulierem vocatam na Rovira juxta Cugussac
et en Laurencium Taverner, quod juraret et resignaret Dei potestatem et daret animam diabolo. Testes qui fuerunt presentes: G(uillelmus) Alzines baster,
Bernardus Galissari feurater, Petrus) Serra farrer, Thomas Sola mercader, Faliu Saguer espayer.

ol




% |bid., foli 6v: Contra Margaritam Grecam [...] quod fecit venire in una nocte unum hominem de Majoricis usque Castilionem.

9 Ibid., foli 7r: Contra Bonenade metgessa veya, [...] quod facit ymaginem de gipso et in cor ejus ponit acum, pungendo cor ymaginis hominis quem facit
venire subito a remotis partibus; foli I6v: Contra Bertrandum Morera lauredor, [...] quod habebat duas arundines pro curanda infirmitate renum, et con-
jurabat, et ipse quamvis distantes conjungebantur etc.

9 Ibid., foli 7v: Item interrogetur de judeo llerde qui, presente predicto Guillelmo d’Estort, fecit ire duos fratres predicatores, dando cuilibet unam arun-
dinem, usque Avinionem infra duos dies; et de seipso qui interfecit vespertilionem pro circulis faciendis.

92 F. M. Guazzo, Compendium maleficarum, Mila: Ex Collegii Ambrosiani typographia, 1626, pag. 85: [...] quod priusquam vadant ad Conventum ungunt se,
[...] et sic inuncte solent qua doque vehi hastili baculo, scopis, arundine, furca, colo, quibus rebus inequitant transferende.

% W. Tschacher, «Der Flug durch die Luft zwischen lllusionstheorie und Realit&tsbeweis: Studien zum sog. Kanon Episcopi und zum Hexenflug», Zeitschrift
der Savigny-Stiftung fir Rechtsgeschichte, 85, 1999, pag. 264-274; M. Ostorero, Le diable au sabbat. Littérature démonologique et sorcellerie, 1440-1460,
Floréncia, Sismel-Edizioni del Galluzzo, 20ll, pag. 580-596. Pel que fa a la formacié de limaginari del sabat a Catalunya, vegeu: P. Castell Granados, «'Wine
vat witches suffocate children. The Mythical Components of the Iberian Witch», eHumanista. Journal of Iberian Studies, 26, 2014, pag. [70-195.

%4 Paris, BnF, ms. NAL 834, foli 7v: Contra Johannem Atzam de Valvaraya [...] quod non fuit confessus infra XX annos nec comunicavit, et jurat hereticaliter
de Dei; et semel fecit quod omnia comestibilia de mensa sua versa sunt in bufones. [...] Comparuit et comunicavit postquam confessus fuit.

9 Ibid., foli I3r: Contra Brunissendem, uxorem Johannis Adam parrochie de Valveraye, deponit dictus Johannes vir ejus, quod est pessima et mala christi-
ana, et quod non vivit ut decet fidelem cristianam, nam a XVII annis citra quibus fuit cum ea non vidit eam confiteri nisi semel, modo sunt quatuor anni,
et tunc violentata per ipsum Johannem et per fratrem G(uillelmum) Comitis, vices gerentem inquisitoris. Item quia nunquam vidit eandem recipere corpus
Christi. Item quod quando est in ecclesia non potest stare in uno loco secura, sed valde frequenter et sepe mutat situm, propter quod dicitur a nonnullis
videntibus et scientibus, quod demones quos habet non permittunt eam stare. Item quod demones adorat et cum eis loquitur, et scit de arte demonum
que in vulgari dicitur de les VIl arts. Item quod semel ficus in bufones transmutavit, ut ipse vidit.

% Arxiu Municipal de Valéncia (AMV), Procés de 1387, foli 80r: Interrogata quomodo scit ea que deponit, et dixit quod ex eo quia pluries dici audivit
a dicto fratre Nicholao Eymerici, inquisitore heretice pravitatis, [..] quod si per reverendissimum dominum Cardinalem Valentie et per totum consilium
solemne ipsius domini Cardinalis sibi consuleretur de aliquo absolvendo, quod non sequeretur consilium ipsorum, immo faceret suum processum et daret
suam sententiam, prout sibi esset benevisum. Et dicebat etiam dictus inquisitor quod dictus dominus Cardinalis nichil poterat facere in predictis, nec ipse
nil faceret pro eo, nec pro civitate Valentie, quia ipse inquisitor erat «lo tot» in facto dictarum inquisitionum heretice pravitatis.

9 Véronese, «Nigromancie et hérésie», pag. 24: Apparet ergo manifeste in foro judiciali quod sentencia pastoris non semper conformatur sentencia
Creatoris [Escorial,ms. cit., foli 128rb].

% Reprenem qui les reflexions de I'historiador catald Jaume de Puig i Oliver que, conjuntament amb Josep Perarnau, ha publicat la majoria de fonts
escrites de i sobre Eimeric a la revista Arxiu de Textos Catalans Antics (ATCA) [http:/revistes.iec.cat/index.php/ATCA/issue/archive].



