
m
ir

m
a

n
d

a

86

N
Ú

M
. 1

5 
20

20
 •

 P
à

g
. 8

6-
92

Si alguna activitat s’associa sovint al fake, a la còpia i al succedani, aques-

ta és la traducció. La dita italiana “traduttore traditore” ha fet fortuna i durant 

molt de temps s’ha anat encastant al fris de l’edifici traductoral. L’escriptor Du 

Bellay, un dels pares de la llengua francesa moderna, defensava a mitjans del 

segle xvi aquesta concepció afirmant que la traducció d’un text d’una llen-

gua a una altra mai pot respectar l’obra original, que es veu, inevitablement, 

escapçada i pervertida. De teories sobre la naturalesa d’aquesta pràctica apa-

rentment falsificatòria no en falten, ja que, des de l’antiguitat, la traducció ha 

estat una eina fonamental per accedir al coneixement d’altres cultures. Gràcies 

a la pedra de Rosetta, per exemple, es va aconseguir al segle xix la clau per 

desxifrar els jeroglífics egipcis, il·luminant tot un món fins aleshores vedat.  

A Occident, la pràctica de traduir els clàssics grecs i llatins a les llengües mo-

dernes ha estat una tasca constant i un motor de renovació i creixement, sense 

oblidar la traducció de la Bíblia que, en mans de Luter, va suposar un abans i 

un després en la difusió —i concepció— del “llibre dels llibres”. 

Ciceró va ser el primer filòsof a examinar la qüestió de la traducció a De 

optimo genere oratorum. Ell mateix havia traslladat al llatí diverses obres d’ora-

dors grecs i ja aleshores propugnava que la traducció no s’ha de fer “verbum 

pro verbo”, és a dir, paraula per paraula. Posteriorment, segons ha bufat el 

vent que ha desplegat els sabers humanístics, la traducció ha navegat cap a 

un rodal o un altre, sempre en tensió entre dos pols: la “llengua de partida” i 

La traducció, un 
vincle a la diversitat
Una escriptura que 
ni copia ni traeix Valèria Gaillard



m
ir

m
a

n
d

a
La

 t
ra

d
u

c
c

ió
, u

n
 v

in
c

le
 a

 la
 d

iv
e

rs
ita

t.
 U

n
a

 e
sc

rip
tu

ra
 q

u
e

 n
i c

o
p

ia
 n

i t
ra

e
ix

 •
 V

a
lè

ria
 G

a
ill

a
rd

87

la “llengua d’arribada”. En francès, per exemple, es parla de llengua “source” 
(font) i de llengua “cible” (diana). La seva finalitat? Aconseguir anar d’una a 
l’altra preservant el màxim possible dos elements bàsics que conté el text: el 
“contingut” i la “forma”, altrament dit l’“esperit” i la “paraula”, o el “res” i  
el “verba”. La traducció, doncs, segons aquesta perspectiva, es presenta com 
un recorregut, un viatge en el qual el traductor transporta aquestes dues ma-
letes i arriba al port d’una altra llengua. Partit entre dues aigües, el traductor 
que prioritza la d’arribada és anomenat “cibliste”, donant pas a fenòmens 
com el de “les Belles Infidèles”, que es va produir a la França dels segles xvii 
i xviii, en el qual es realitzaven traduccions altament adaptades al gust dels 
lectors francesos, encara que això impliqués apartar-se del text original. En 
canvi, al segle xix, es van posar de moda els traductors més literals, els anome-
nats “sourciers” perquè es quedaven més lligats a la llengua font. 

Al segle xx, però, amb l’anomenat “gir lingüístic”, es va capgirar aquesta 
visió simplista i els pensadors van endinsar-se en el llenguatge com en un 
continent desconegut. L’aportació de lingüistes com el pioner suís Ferdinand 
de Saussure i el rus Roman Jakobson va ser fonamental i va donar una fuetada 
a la qüestió de la traducció, que va passar de ser domesticable a pràcticament 
transcendental. Per què? Doncs perquè, per dir-ho ras i curt, si tot és llenguat-
ge, com es pot restituir un mateix pack de significat-significant en un codi dife-
rent? “L’equivalència en la diferència és el problema cardinal de la llengua i el 
principal objecte de la lingüística”, estableix Jakobson.1 Des de l’àmbit literari, 
Jorge Luis Borges ho rebla a les Versiones homéricas: “Ningún problema tan 
consubstancial con las letras y con su modesto misterio como el que propone 
una traducción”.2

Si anem a l’etimologia, tenim que “traduir” es forma de “trans”, més 
enllà, i “ducere”, que vol dir conduir. Així que una traducció “condueix a un 
altre lloc”. Segons aquesta visió, traduir una obra literària vindria a ser tras-
passar el contingut d’un vas transparent a un altre, gota a gota, mot a mot. Es 
produeix un traspàs en el qual el líquid no es perd, sinó que simplement can-
via de recipient. En aquest sentit, una traducció ha de ser el més transparent 
possible. Aquest ideal d’evaporació de la tasca traductora encara ara té força 
defensors. La transparència és considerada com un ideal i el traductor és una 
mena de fantasma que no deixa rastre de les seves manipulacions. En aquesta 
operació asèptica s’aconseguiria, en el millor dels casos, una “equivalència 
d’efecte” tal com diu Eugene E. Nida,3 per referir-se al traductor que supera 
el perill de quedar-se massa a prop tant del text de partida com del d’arribada 
en un equilibri perfecte en aquesta balança lingüística.

Tenim els dos gots plens. Tenen el mateix estatut ontològic? No, diran 
molts teòrics influïts pels efluvis romàntics i el seu imperatiu d’“originalitat”. 
Aquests no dubtaran a dir que és superior el primer got, l’original, la font 
i la partida. Aquest és l’expressió d’una individualitat única. La traducció 

1.  Jakobson, Roman, “Aspects lin- 
güístiques de la traduction”, dins 
Selected Writtings: Early Slavic Paths 
and Crossroads, Mouton de Gruyter, 
Berlín/Nova York, vol. VI, 1985. Ci-
tat a Oustinoff, Michaël, La traduc-
tion, PUF, “Que sais-je?”, núm. 3688, 
París, 2018.
2.  Borges, Jorge Luis, “Las Versio- 
nes Homéricas”, Obras Completas 
Volumen I, Editorial Emecé, Buenos 
Aires, 1974.
3.  Nida, Eugene E., Toward a Scien-
ce of Translating, Brill, Leiden, 1964. 
Citat a Oustinoff, Michaël, op. cit.



m
ir

m
a

n
d

a

88

N
Ú

M
. 1

5 
20

20
 •

 P
à

g
. 8

6-
92

que se’n pugui fer, el transvasament, és un conformar-se, un succedani més o 
menys reeixit segons els coneixements i la gràcia que pugui tenir el traductor. 
Sempre arriba en un segon terme i arrossega quelcom de desgastat, una gota 
que s’ha perdut pel camí, algun color en el diasprat del text que s’ha esvaït. 
L’il·lustrat francès Montesquieu, un dels primers a pensar l’alteritat, sosté a 
les Lettres persanes que “les traduccions són com aquestes monedes de coure, 
que tenen el mateix valor que una peça d’or i són més utilitzades pel poble; 
però sempre són febles i d’un mal aliatge”.4

Així doncs, tal com conclou el lingüista francès Georges Mounin: “Tots 
els arguments contra la traducció es resumeixen en un de sol: no és original”,5 
la qual cosa equival a dir que la traducció és un fake, una mena d’engany, en-
cara que no sigui voluntari, sinó més aviat essencial. És cert que també hi ha 
traduccions factícies, el mateix Dom Quixot es presenta com la traducció d’un 
text àrab, i recentment Jordi Cornudella ha presentat una suposada “traduc-
ció” d’un autor andalusí del segle xii, Tot Albucàssim. Deixant a banda els jocs 
metaliteraris, quan es comença a examinar de més a prop la qüestió de la tra-
ducció, apareixen altres elements que la mostren en tota la seva dimensió. Tra-
duir no és calcar. Només cal veure el resultat dels traductors automàtics per 
adonar-se’n. Quan traduïm, no ho fem paraula per paraula, sinó el significat 
conjunt. És una operació, per tant, més complexa. I encara hi ha més: Goethe 
ja va assenyalar que cada llengua vehicula una visió del món pròpia, una 
weltansicht. Aquests vasos tenen textures diferents i ofereixen un prisma únic 
que recull una concepció pròpia d’un lloc determinat i en una època determi-
nada. Ara és quan podem recórrer a recordar —tothom en deu haver sentit a 
parlar— que la tribu dels inuit a Groenlàndia té un fotimer de paraules per 
anomenar la neu. Una aposta més extrema la fa Heidegger, que va defensar la 
tesi que la filosofia va néixer a Grècia a causa de la natura del llenguatge grec, 
que ve a identificar existència amb presència. “Una llengua no és només un 
conjunt de paraules, també és, i sobretot, una manera de pensar, somniar, ima-
ginar, de veure el món. No fem les mateixes associacions d’idees, les mateixes 
construccions mentals, els mateixos raonaments d’una llengua a una altra”, 
sintetitza el sociòleg camerunès D. Wolton.6 Tanmateix, sí que es pot traduir, 
i fins i tot, tal com assenyala R. Jakobson, es pot fer d’un sistema de signes a 
un altre, la traducció intersemiòtica. Es pot fer una adaptació d’una novel·la al 
cinema, per exemple. La traducció, per tant, no es limita a la lingüística, sinó 
que es fa extensible a la semiòtica. 

El crític literari i teòric de la traducció francès Michaël Oustinoff ho diu 
clar i català: “No hi ha una traducció neutra o transparent a través de la qual 
el text original apareix idealment com en un mirall, idèntic.” I conclou: “Des 
d’aquest punt de vista, escriptura i traducció se situen exactament a un ma-
teix pla.”7 Oustinoff recull en part el pensament d’Henri Meschonnic, un dels 
principals teòrics a defensar que “la traducció és una forma d’escriptura”, 

4.  Montesquieu, Lettres persanes, 
Candide & Cyrano, París, 2012.
5.  Mounin, Georges, Les Belles Infi-
dèles (1955), PUL, Lille, 1994.
6.  Wolton, Dominique, L’Autre 
Mondialisation, Flammarion, París, 
2003.
7.  Oustinoff, Michaël, op. cit.





m
ir

m
a

n
d

a

90

N
Ú

M
. 1

5 
20

20
 •

 P
à

g
. 8

6-
92

anul·lant així la visió de supeditació entre original i còpia. El filòsof alemany 
Walter Benjamin, que va traduir una part d’A la recerca del temps perdut de 
Marcel Proust, va reflexionar també sobre la pràctica de la traducció i va de-
fensar-ne el caràcter poètic afirmant que la traducció és una umdichtung.8 Tota 
traducció, segons Benjamin, s’hauria d’entendre com una versió única. El tra-
ductor, opina Umberto Eco, diu “quasi la stessa cosa”9 en una altra llengua. En 
aquest “quasi” hi cap tot l’art del traductor, elevat ara a la categoria d’autor: 
ell també crea un “original” i, per tant, s’ha de reivindicar la seva autoria. 

Per fer una versió d’una obra literària es mobilitzen tots els recursos de 
la llengua a la qual es tradueix. Va ser Roman Jakobson, pare de l’estructura-
lisme, qui va revolucionar la visió que es tenia del llenguatge per mostrar-lo 
com un sistema de signes. A mesura que va anar evolucionant el seu pensa-
ment i passant del formalisme rus a l’estructuralisme —que posteriorment 
va florir en diverses disciplines—, va tirar per terra no només la visió de la 
llengua com una eina de comunicació entre humans per referir-se a una rea-
litat externa i inamovible —una concepció instrumentalista arrelada des del 
Cràtil de Plató—, sinó que també es va carregar la tradicional dicotomia entre 
fons i forma, entre res i verba, és a dir, les dues maletes amb les quals —deia al 
principi— havia de fer equilibris el traductor en el seu arriscat viatge. Va ana-
litzar que el signe lingüístic es compon de significat —l’element conceptual o 
imatge psíquica—, i el significant —l’element perceptual físic—, i que tots dos 
són indissociables. Per tant, en una traducció, cal preservar tant la part fonèti-
ca —al·literacions, els ritmes, onomatopeies, etc.— com l’element conceptual. 
Alhora, els signes reben el seu significat per oposició als altres en una estruc-
tura que no és fixa, sinó dúctil i canviant. Un mateix text, des d’aquest punt de 
vista, no és mai el mateix, i per això les traduccions també van canviant amb 
el temps, seguint els jocs de significants. “Qualsevol text —sosté Lawrence 
Venuti— pot ser traduït de maneres potencialment infinites.” Venuti aposta 
pel model hermenèutic en contraposició a l’“instrumental” clàssic, que con-
cebria el text com un monòlit tancat, perquè, “en definir la traducció com 
una interpretació variable, fa que sigui contingent segons situacions culturals 
específiques en moments històrics específics”.10

És necessari destacar aquesta part de treball hermenèutic que es pro-
dueix a l’hora de traduir un text literari, una feina interpretativa subjectiva 
que, en el cas de les traduccions històriques, es complica perquè cal conèixer 
l’època per poder transposar-la. L’altra qüestió és l’enginy que necessita el 
traductor perquè, al contrari de l’escriptor, que crea des de zero, té uns parà-
metres molt marcats que ha de respectar en una “transubstanciació” que re-
corda —per què no?— el treball virtuós dels poetes barrocs espanyols, Luis de 
Góngora, Francisco de Quevedo o Lope de Vega, que s’havien d’esprémer el 
cervell no només per respectar rimes impossibles, sinó per trobar referències 
mitològiques i metàfores per expressar un missatge que apareixia gairebé  

8.  Benjamin, Walter, “La tache du 
traducteur”, Oeuvres I-Saint-Amand, 
Folio, París, 2009.
9.  Eco, Umberto, Decir casi lo mis-
mo, DeBolsillo, Barcelona, 2016.
10.  Venuti, Lawrence, Tesis sobre la 
traducció: Un òrganon per al moment 
actual, Arts Santa Mònica, Barcelona, 
2020.



m
ir

m
a

n
d

a
La

 t
ra

d
u

c
c

ió
, u

n
 v

in
c

le
 a

 la
 d

iv
e

rs
ita

t.
 U

n
a

 e
sc

rip
tu

ra
 q

u
e

 n
i c

o
p

ia
 n

i t
ra

e
ix

 •
 V

a
lè

ria
 G

a
ill

a
rd

91

encriptat per al lector profà. En tot cas, i tenint en compte que allò que fa que 
un text pugui ser considerat literari (seguint Jakobson) és la forma, és a dir, 
l’estil, provar de restituir-lo hauria de ser, sense cap mena de dubte, un dels 
cavalls de batalla de tot traductor.

D’altra banda, Walter Benjamin ja va assenyalar la importància de les 
traduccions per a la supervivència de les obres literàries. Poder-les llegir en 
diferents llengües contribueix a la seva “glorificació”. Derrida el reprèn per 
anar més lluny i afirmar que “l’obra plora perquè la tradueixin”.11 A “Towers 
of Babel” estableix que “cal traduir”, ja que de la traducció depèn la super-
vivència de l’obra. I, com que llengua i nació van de la mà, en tant que una 
llengua és l’expressió d’un poble, com més obres tingui traduïdes a altres llen-
gües, més poderós serà. No és per casualitat que les llibreries del país estan a 
vessar de traduccions d’obres castellanes i anglosaxones i, en canvi, a la inver-
sa, es poden comptar amb els dits d’una mà. La investigadora i crítica literària 
francesa Pascale Casanova va ser segurament qui millor va retratar aquest 
vincle entre literatura i poder, així com el paper fonamental de les traduccions 
en aquesta relació de forces internacional en l’assaig La république mondiale des 

lettres (Éditions du Seuil, París, 1999). Partint d’aquesta constatació, Venuti 
defensa: “De la mateixa manera que els escriptors de llengües minoritàries no 
poden ser aliens al context polític, històric i cultural en el qual creen, tampoc 
ho poden fer els traductors.” Venuti situa el traductor al cor del debat sobre 
les relacions de poder entre les llengües i parla de la “traducció ètica”: “El 
traductor a una llengua petita supera la seva marginalitat tot estimulant el 
desenvolupament cultural gràcies al compromís amb les cultures grans.”12 En 
aquest sentit, el teòric de la traducció nord-americà alerta del perill d’unifor-
mitzar la llengua d’arribada empesos en aquest somni —fal·laç— d’assolir 
l’anhelada transparència. El resultat, apunta, és una tirania del “dialecte es-
tàndard” que uniformitza i rebaixa les traduccions.

*  *  *

La pregunta torna a estar sobre la taula: cal esborrar les diferències ine-
vitables entre dos universos lingüístics? Naturalitzar, posem per cas, els noms 
originals i dir “Senyora Bovary” o “Camps Elisis”, per exemple? Una altra 
visió interessant i que aporta algunes respostes és la que ha elaborat Barbara 
Cassini, responsable del Vocabulaire européen des philosophies, Dictionnaire des 

intraduisibles, que va reunir 150 investigadors europeus durant deu anys per 
elaborar un diccionari amb 400 entrades i 4.000 paraules. El Dictionnaire apos-
ta per mantenir la pluralitat de llengües i enarbora les diferències basant-se 
en la visió pluralista de Humboldt. Defineix els intraduïbles com “no pas allò 
que no traduïm, sinó allò que no deixem de (no) traduir. Símptomes de la 
diferència de les llengües, i cal destacar el plural, lluny de qualsevol sacralit-

11.  Derrida, Jacques, “Towers of 
Babel”, dins Joseph F. Graham (ed.), 
Difference in Translation, Cornell Uni-
versity Press, Ithaca, 1985.
12.  Venuti, Lawrence, op. cit.



m
ir

m
a

n
d

a

92

N
Ú

M
. 1

5 
20

20
 •

 P
à

g
. 8

6-
92

12.  Cassin, Barbara, “Traduir les 
intraduisibles, un état des lieux”, 
dins Cliniques méditerranéennes, 
2014/2, núm. 90, pp. 25-36 (en lí-
nia a: <https://www.cairn.info/
revue-cliniques-mediterraneennes-
2014-2-page-25.htm>).
13.  Heidegger, Martin, “De l’es-
sence de la liberté humaine”, dins In-
troduction a la philosophie, Gallimard, 
París, 1987 (original de 1930). Obra 
citada per Cassin, Barbara, op. cit.

zació”. En aquest sentit, la traducció és un savoir-faire amb les diferències, en 
comptes d’esborrar-les. En plena globalització i davant del perill de la impo-
sició del globish (terme de Jean-Paul Nerrière creat de “global” i “English”), 
Cassini opina que cal treballar dins d’una llengua i intentar fer passar els “in-
traduïbles” a l’altra en un moviment enriquidor per a les dues parts. “Traduir 
és comprendre com les diferents llengües produeixen mons diferents, fer co-
municar aquests mons i importunar les llengües, una a l’altra, de manera que 
la llengua del lector vagi a l’encontre de la de l’escriptor”.12 Paral·lelament, 
Cassini rebutja el “nacionalisme ontològic” plantejat per Heidegger, segons el 
qual hi hauria llengües més autèntiques que d’altres, en tant que serien l’ex-
pressió de pobles i races superiors. Per exemple, considerava que l’alemany 
contenia “la profunditat i creativitat filosòfica” del grec.13 En aquest panorama 
multicultural, llengües minoritàries com la catalana tenen més possibilitats de 
sobreviure i la seva literatura, de ser més coneguda. La tasca del traductor, tal 
com recorda Venuti, és essencial. Si reprenem, per acabar, la qüestió inicial, 
podríem concloure que la traducció, efectivament, no és cap fake, sinó una 
activitat literària de ple dret, creativa i transformadora, que implica un enri-
quiment de la pròpia literatura mitjançant el vincle que obre envers l’alteritat.

https://www.cairn.info/revue-cliniques-mediterraneennes-2014-2-page-25.htm
https://www.cairn.info/revue-cliniques-mediterraneennes-2014-2-page-25.htm
https://www.cairn.info/revue-cliniques-mediterraneennes-2014-2-page-25.htm



