
TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 521

Clarae Delgado,
doctae atque carissimae

La búsqueda de sedes regiae hasta la elección de Toletum1

El establecimiento de la urbe regia de un reino en un lugar
concreto no es nunca un hecho casual o arbitrario, sino que se
debe a la confluencia de diversos factores que lo favorecen, unos
de carácter general, histórico, que podrían calificarse de básicos
o permanentes, como pueden ser la ubicación geográfica o la
propia historia de la ciudad, y otros coyunturales, como razones
de tipo militar, defensivo u ofensivo, que, en momentos con-
cretos, hacen conveniente el asentamiento en un lugar determi-
nado. Y, desde luego, la decisión del establecimiento y por ende
de la sede regia, es un hecho meditado, especialmente si se tiene
en cuenta que las consecuencias que de él se derivan son

TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA
VRBS REGIA

ISABEL VELÁZQUEZ

GISELA RIPOLL

1. Agradecemos las sugerencias y observaciones de la Dra. Jiménez Garnica
y al actual equipo técnico de la revista Hispania Epigraphica (HEp) la documentación
suministrada, en especial a la Dra. Hernando Sobrino. No nos ha sido posible
incorporar la información de RAMÓN PARRO, 1857, y del plano de Toledo realizado por
El Greco (vid. bibliografía).



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL522

transcendentales no sólo para la vida cotidiana de la ciudad o
lugar elegidos, sino, incluso, para la evolución general del reino
en su conjunto.2

Un análisis de las fuentes documentales y arqueológicas en
relación con Toledo, como urbs regia de la monarquía visigoda,
realizado bajo la perspectiva prioritaria de entender el porqué
de la constitución de esta ciudad en urbe regia y cuáles fueron
los factores que contribuyeron a ello, permite ver que se dieron
una serie de circunstancias muy diversas y progresivas crono-
lógicamente, que pueden dar cumplida explicación al hecho, al
mismo tiempo que dan cuenta, a veces de forma indirecta, de
cómo, para fijar esta sede y, una vez fijada, consolidarla y, hasta
justificarla, se recurre a modos de actuación e, incluso, medios
que podrían calificarse de propagandísticos, en los que intervie-
nen no sólo los poderes políticos, sino los eclesiásticos, y que
condujeron al definitivo establecimiento de Toledo como sedes
regia permanente, hasta la desaparición del poder visigodo, e
incluso como la ciudad más emblemática del mismo, alzándose
en el paradigma de la dominación goda en Hispania.

Cuando en las actas del III Concilio de Toledo del 589 se
designa la ciudad de Toledo como la ciuitatem regiam Toletanam
en la que se celebró el Concilio por parte de todos los obispos
de Hispania y Gallia que lo suscriben (ab episcopis totius Spaniae
uel Galliae qui infra scribti sunt) y donde el rey Recaredo se dirigió
a ellos para comunicar oficialmente su conversión, y la de su
pueblo, al catolicismo, la ciudad es ya incuestionablemente la
única y definitiva sedes regia y, a su vez, metrópoli eclesiástica
de la Carpetania. Pero el camino hasta este momento ha sido
largo y no siempre progresivo.

Hasta su fijación en Toledo, las sedes regiae habían sido
fluctuantes, eran las residencias reales, elegidas a tenor de los
acontecimientos, especialmente militares, en función de los
avances en el control del territorio, o de la necesidad de la defensa
de los ya dominados, o, en otros casos, forzados a la huida y
cambio de residencia. Aunque no es objetivo de este trabajo
analizar las razones puntuales que, en cada caso, mueven al rey

2. EWIG, 1963 y BRÜHL, 1967.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 523

–y tal vez a la corte en su conjunto– a desplazarse, sí que parece
importante dejar, cuando menos, apuntado que estas fluctuacio-
nes de la sedes reflejan un estado de cosas, una situación política
y militar, que no permitía establecer una urbs regia definitiva
y permanente, al modo que lo fue Toledo, desde Leovigildo.3 Ni
siquiera Tolosa, con ser, como tradicionalmente se señala, la sede
del regnum Tolosanum4 llega a adquirir esa impronta que hizo
de Toledo el centro de la política unificadora que pretendieron
los reyes visigodos desde Leovigildo, ya que sólo a partir de éste
se produce esa búsqueda de control del regnum gothorum, basán-
dose no sólo en una independencia de facto del Imperio, como
ocurría en tiempos de Eurico, sino ya absoluta, incluso del Im-
perio de Oriente.

Esa tendencia unificadora que los reyes posteriores tratarán
de mantener, a veces infructuosamente, frente a otras disgre-
gadoras y que fracasará inevitablemente con el fin de la monar-
quía toledana,5 presupone una concepción del estado visigodo,
ya en Leovigildo, que, para lo que aquí interesa ahora, condiciona
el carácter de urbs regia que tuvo Toledo. Una vez hecha la
elección, a partir de este rey ya no alternará con ninguna otra,
ya no habrá más desplazamientos (se desplacen o no los reyes),
manteniéndose fija con independencia de los avatares políticos
durante aproximadamente siglo y medio. Por tanto, Toledo será
una sede regia, al igual que Narbona, Tolosa, Barcelona, Sevilla,6

etc., pero, a partir de un momento dado, cuando se impone esa
concepción unitarista de Leovigildo –conseguida o no en los

3. Sobre la itinerancia de la corte, cf., entre otros, SANZ SERRANO, 1990. Un
argumento que lo demuestra es, según esta autora, que no hay amonedación en Toledo
hasta después de Leovigildo, dado el carácter militar de la misma y que siempre
aparece en los lugares que han sido escenarios de conflictos bélicos (p. 267). Véase
también en este mismo volumen el artículo de G. Ripoll donde se plantea el problema
de la itinerancia. Cf. COLLINS, 1980, p. 198.

4. No es este el lugar para plantear en detalle esta cuestión, pero el binomio
regnum tolosanum-regnum toletanum no es exactamente comparable. Tolosa, con ser
la sedes regia del regnum gothorum en la Gallia, de forma bastante permanente,
especialmente si se tiene en cuenta los casi cincuenta años transcurridos desde que
Valia la eligió como residencia en el 418 hasta la muerte de Teodorico II en el 466,
no lo fue de forma definitiva, ya que Eurico, se traslada a Burdeos hacia el 475, pero,
sobre todo, no fue cualitativamente comparable a Toledo, ya que la realidad política
era sustancialmente distinta.

5. Algunas precisiones en RIPOLL y VELÁZQUEZ, 1995, p. 6-8 y 32 y ss.
6. Véase RIPOLL (e.p.) y su texto en este volumen.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL524

diferentes ámbitos, territorial, religioso, legislativo, social– se
opera un cambio cualitativo en la imagen de Toledo como urbs
regia, según se tratará de analizar.

Los traslados de residencias reales, se siguen produciendo
a raíz de la batalla de Vouillé en el 507, condicionados tanto
por los acontecimientos militares, como por la propia forma de
actuación política de los reyes y, muy probablemente, por su
propia visión del regnum que gobernaban. En estos momentos
Narbona y Barcelona son las opciones claras entre las que se
mueven los reyes. Como es sabido, Gesaleico, es proclamado rey
en Narbona, pero, ante el ataque franco y las amenazas de
Teodorico el ostrogodo para que su nieto Amalarico suceda,
como hijo legítimo a Alarico II, obligan a Gesaleico a refugiarse
en Barcelona (donde, por similares motivos, ya se había refu-
giado tiempo atrás Ataúlfo). A partir de este momento continua-
rán las fluctuaciones en el establecimiento de la sede del reino,
ahora ya circunscrito a la Narbonense y a los diferentes terri-
torios que se van ocupando en Hispania.

Amalarico, volverá a instalarse en Narbona, una vez asesi-
nado Gesaleico, muy posiblemente porque en sus intereses
prevalecía de forma más acuciante y primordial conservar la
Narbonense, último reducto gálico, que controlar directamente
los territorios que se habían ido ocupando progresivamente desde
las primeras incursiones godas en Hispania. Por otro lado, su vi-
sión política debía ser continuadora de la que había tenido su
abuelo y regente, Teodorico el ostrogodo, en el sentido de repro-
ducir la dualidad administrativa, manteniendo el cargo creado
por su abuelo de praefectus Hispaniarum, dentro de un esquema
todavía imperial, para el que nombró a un tal Esteban, y, desde
el punto de vista militar, permitiendo (tal vez sin poderlo evitar
ya) que el general de Teodorico, Teudis, siguiese controlando
militarmente Hispania, como lo había hecho por designación del
propio Teodorico, quien le había confiado la tutela de su nieto
en el regnum de Hispania, a la muerte del padre, Alarico II, como
señala Jordanes, Get. 302: nam et Thiudem suum armigerum (sc.
Theodorici) post mortem Alarici generi tutorem in Spaniae regno
Amalarici nepotis constituit.7

7. Para una relación de los hechos, cf. GARCÍA MORENO, 1989, p. 91 y ss.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 525

La primera elección de Toledo: ¿residencia real momentánea?

La actuación de Teudis como general al mando del ejército
en Hispania, resulta trascendental para el establecimiento y
posterior consolidación de Toledo como la última y definitiva
urbs regia. Debió de gozar de una autonomía considerable con
respecto a Narbona y a Teodorico,8 durante su regencia, así como
luego con respecto a Amalarico y, poco a poco, se hizo con el
apoyo de un amplio sector de la nobleza, tanto goda como
romana asentada en suelo hispano; por lo que respecta a ésta
última, especialmente a raíz de su matrimonio con una noble
rica, como señala Procopio de Cesarea (B.G. I 12, 50). A la muerte
de Teodorico, Amalarico nombra a Esteban prefecto de Hispania,
tal vez en un intento de librarse del cada vez más poderoso e
independiente Teudis. Pero, a la larga, esto fue un error de
cálculo, así como una falta de visión del conjunto de la nueva
realidad del regnum gothorum, según se ha apuntado antes. No
sólo porque no volvió la vista hacia los territorios que ahora
podían convertirse en la base de su dominio, sin excluir a la
Narbonense, pero ya, cada vez más marginalmente situada,
mientras que los peninsulares estaban bajo el control de Teudis,
sino también porque su política personal de pacto matrimonial
con los francos, al casarse con Clotilde, hija de Clodoveo, terminó
en un completo fracaso que lo llevó al enfrentamiento en Narbona
con Childeberto, la huida a Barcelona y su asesinato en ella.
Teudis, el guardián de su regnum Spaniae, como mucho, nada
hizo para ayudarle, si es que no contribuyó al asesinato mismo,
según parece desprenderse del pasaje de Isidoro de Sevilla (Hist.
Got. 43), donde se indica que Teudis, herido de muerte, perdonó
a su asesino, ya que él mismo había matado a su jefe en otro
tiempo.9

Haciéndose, pues, Teudis con el trono, ya debió prever que
la forma de controlarlo era, no sólo mantener de su parte a la

8. Tanta que, al decir de Procopio de Cesarea (B.G. I 12, 51), resultaba
sospechosa al propio Teodorico, que habría pretendido llevárselo hacia Rávena, hecho
que Teudis supo evitar pagando sus tributos y no declarando una sublevación abierta.

9. Fertur autem inter effusionem sanguinis coniurasse, ne quis interficeret
percussorem, dices congruam meriti recepisse uicissitudinem, quod et ipse priuatus
ducem suum sollicitatum occideret.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL526

poderosa aristocracia goda e hispanorromana, que lo apoyaba
en Hispania, sino la necesidad de ir desplazándose geográ-
ficamente, a tenor de la necesidad de controlar los territorios.
Frente a la amenaza franca en el norte y la notable autonomía
de la aristocracia hispanorromana de la Bética, en especial de
Córdoba, y, en general, el vacío de poder real que existía en His-
pania, y el control de facto de la aristocracia de origen senatorial
romana y del importante elemento eclesiástico en una buena
parte de Bética, Lusitania, o de la Cartaginense. Teudis debía,
por tanto, de ir penetrando en los territorios del regnum Hispa-
niarum, algunos de ellos sólo nominalmente controlados y otros
ni siquiera tanto. Por eso, es posible se moviera desde Barcelona
a, probablemente, Sevilla y a Toledo. Los datos sobre sus despla-
zamientos ni son claros ni explícitamente señalados por las
fuentes, pero los elementos indirectos reflejan tanto las razones
de estos desplazamientos, como la utilización de diversas ciuda-
des como sedes reales. La cuestión que aquí interesa es, sin duda,
saber cuándo se asentó en Toledo y qué carácter tuvo este
asentamiento.10

El dato más significativo es la ley emitida por Teudis,
conocida como ley de costas procesales. Con independencia de
si su aplicación fue territorial o no,11 lo importante para este
punto es que dicha ley se promulgó el 24 de noviembre del 546,
emitida en Toledo: Data sub die VIII Kalendas Decembrias, anno
XV regni domini nostri gloriosissimi Theudi regis, Toleto. Recog-
nouimus. Y con la orden expresa de que dicha ley apareciese
incluida en el liber IV titulum XVI del Codex Theodosianus:
Hanc quoque constitutionem in Theodosiani corporis libro quarto
sub titulo XVI adiectam iubemus, ut omnibus scire liceat quae
pro omnium salute decreta sunt. Si quis uero post edictorum
publicationem apud discussionem amplitudinis nostrae ...circa
hanc auctoritatem offerre praesumserit, iubemus ut iuxta formam
legis compendiis coactus ea soluat. Un análisis detallado del

10. Y sin duda ninguna el porqué lo hizo, cuestión que se abordará en el
siguiente apartado.

11. La bibliografía sobre esta ley, tanto general como específica, es muy
abundante, por lo que nos limitamos a mencionar un reciente trabajo que recoge
bibliografía anterior y aborda la cuestión en el terreno específico del posible carácter
territorial de la misma: ALVARADO PLANAS, 1997, p. 40-42.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 527

contenido de esta ley y, sobre todo, de la forma de redacción
y de la inclusión de la misma en el Breviario de Alarico, aunque
a fuer de ser precisos, explícitamente el rey ordena que se incluya
en el Codex Theodosianus,12 puede reflejar, desde la perspecti-
va que aquí se busca, que Teudis adoptó las formas de un rey
–basándose probablemente en las formas del rey de su misma
estirpe ostrogoda, Teodorico, a quien él había servido como
general, y cuya vocación de heredero del Imperio romano de
Occidente está fuera de toda duda–, designándose a sí mismo
Flauius.13 En este contexto,14 creemos que la mención de Toledo
no es casual, sino que obedece a la realidad de la fijación de
la corte, con su aparato administrativo, su cancillería, y no sólo
a un simple asentamiento militar o sede temporal, a caballo entre
otras, como podría pensarse ante la indeterminación de las
fuentes. Mientras que para otras ciudades se supone la presencia
de Teudis y su corte, a tenor de los acontecimientos que se
conocen y de lo que se puede deducir de ellos, en relación con
Toledo, parece que esta ley es una muestra clara de que
efectivamente estuvo en ella y, tal vez incluso, ya con una visión
más permanente de la que, en principio, se podría pensar, pues
parece más que probable esa incipiente “vocación imperial” del
regnum gothorum, entrevista por Teudis. No obstante, como
ocurre siempre, la realidad se revelaría distinta y llevaría, si se
permite la expresión, a mover de su silla toledana a los reyes
inmediatamente posteriores y, tal vez, al propio Teudis, aunque
este dato no está confirmado.

Las fuentes ofrecen sólo vagamente noticias sobre los des-
plazamientos de Teudis por el interior de la Península. Proba-

12. Un aspecto de importancia notable para la comprensión del alcance de
esta ley, incluso para el aspecto que aquí se trata y que, en nuestra opinión, no se
ha valorado suficientemente es que sólo aparece incluida en el Palimpsesto Legionense
que contiene fragmentos del Breviario de Alarico, cf. en el listado bibliográfico: Código
de Alarico II.

13. En este sentido, también se refiere a la designación de Flauius GARCÍA

MORENO, 1989, p. 99.
14. Sólo se dejan planteadas unas brevísimas anotaciones que merecen un

desarrollo más pormenorizado. El análisis detallado del texto refleja aspectos múl-
tiples que deben ser tenidos en consideración. Lógicamente no podemos ahora
detenernos ya que se escaparía al objetivo del presente trabajo y rebasaría
ampliamente el espacio que éste debe ocupar.mmmmmmmmmmmmmmmmmmmm



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL528

blemente aclamado en Barcelona, puesto que allí muere
Amalarico,15 debió avanzar hacia el interior, quizá establecién-
dose en Toledo o, por el contrario, llegando directamente hasta
la Bética. Lo cierto es que hacia el 534 se encontraba allí, cuando
tuvo lugar la entrevista con los embajadores del rey vándalo
Gelimer –cerca de Cádiz– para pedirle ayuda ante la amenaza
del ejército imperial sobre Septem (Ceuta), según relata Procopio
de Cesarea (B.V. III 24, 7 y ss.).16

En cualquier caso, la siguiente noticia sobre su reinado es
del año 541, unos siete más tarde que la toma de Ceuta. Es posible
que, para entonces, ya no estuviera en Sevilla o recorriendo la
Bética, sino que hubiera viajado hacia el interior, hacia un lugar
que ofreciera la posibilidad de un mayor control territorial y que
estuviera más equidistante de los diversos puntos de conflicto.
Tal vez ya estuviera residiendo en Toledo. Lo cierto es que es
en el 541 cuando, ante la incursión de los francos, quienes han
conseguido penetrar hasta Zaragoza, Teudis envía a su general
Teudiselo contra ellos, el cual los derrota.17 Desde dónde lo envía
es algo que se ignora, pero es posible que él personalmente no
se trasladase, sino su general, hecho que, a partir de ahora,
especialmente de Recaredo, se comenzará a ver más asiduamen-
te. Podría, pues, el rey estar ya en Toledo instalado con su corte
y haber delegado en su mejor general esta expedición militar.
Corte toledana en la que unos años después promulgó su, ya

15. Explícitamente en Isidoro, Hist. Goth. (40): ... Barcinonam trepidus fugit
effectusque omnium contemptibilis ab exercitu iugulatus interiit, o en la Chronica de
Máximo a. 531: Amalaricus rex cum Hildeberto Francorum rege in Gallia superatus
Narbonensi in proelio Barcinonem fugiens uenit ibique ... angone percussus interiit (Cf.
también Pseudo Fredegar. Chron. III 30, III 41). Sin embargo, en ninguna fuente se
cita expresamente que la proclamación de Teudis fuese en esa ciudad, sólo que lo
es en Hispania o que pasa a reinar en ella, cf.: Gregorio de Tours, Hist. Franc. III
30: Post Amalaricum uero Thiuda rex ordinatus in Hispaniis, o Pseudo Fredegario,
Chron. III 42: Post Amalricum Theoda regnat Spaniis, al igual que Isidoro, Hist. Goth.
(41): Theudis in Hispania (Spania en la redacción larga) creatur in regnum per annos
XVI menses V (annis XVII en la redacción larga).

16. Procede de entonces la ocupación de la plaza por los visigodos. Sobre
este episodio, su fecha y las causas, cf. SAYAS, 1988 y VALLEJO, 1993.

17. Cf. Isidoro, Hist. Goth. (41): Iste Francorum reges quinque Caesaraugustam
obsidentes omnemque fere Tarraconensem prouinciam bello depopulantes misso Theudisclo
fortiter debellauit atque regno suo non prece, sed armis exire coegit, (en la narración
larga simplemente se afirma que los godos vencen, a las órdenes de Teudiselo: Gothi
duce Theudisclo ... Francorum exercitum postrauerunt).



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 529

citada, ley de costas procesales, en el 546. A partir de esta fecha
todo es pura hipótesis en cuanto a la sede regia se refiere. Existe
una mención de una segunda intervención goda en Ceuta,
acabada en completo fracaso, ya que la plaza pasa a ser
bizantina.18 La referencia viene dada exclusivamente por Isidoro
de Sevilla, Hist. Goth. 42 –sólo en su redacción larga– y en ella
se precisa que es poco después del éxito contra los francos (por
tanto después del 541) cuando Teudis es asesinado por alguien
que se fingía loco, muerte que, a decir del autor, era merecida:
Nec mora praeuenit mors debita principem.19 Pero ahora, no se

18. RIPOLL, 1996.
19. Sin embargo, en la redacción breve falta por completo y se menciona

la muerte a continuación de los relatos de Zaragoza y Teudiselo: Vulneratur autem
a quodam in palatio, qui iam diu dementis speciem, ut regem deciperet, simulauerat.
No se puede dejar de señalar aquí que, a pesar de que, desde la edición de Rodríguez
Alonso de las Historias de Isidoro, se ha consolidado la idea de que se deben al mismo
autor las dos redacciones, breve y larga, y así debe ser, no obstante, algunos pasajes
ofrecen serios problemas, en concreto los relativos a Teudis que deberían ser objeto
de revisión pues un análisis interno podría aclarar si hay interpolaciones o refacciones
posteriores del texto, ajenas al propio Isidoro.

Fig. 1. Vista aérea de la ciudad de Toledo bordeada por el Tajo.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL530

menciona explícitamente quién está al mando de las tropas
derrotadas y parece forzado pensar que la mors debita lo sea
porque ha fracasado en persona el rey al frente de las mismas,
interpretación dada en alguna ocasión también como argumento
para fechar este episodio poco antes, por tanto, del 548 o en ese
mismo año. Podría, pues, pensarse que ha sido su ejército quien
se ha desplazado nuevamente al sur, a cruzar el Estrecho hasta
Ceuta y no necesariamente haberse trasladado Teudis y con él
toda la corte. Teudis podía haber permanecido en Toledo y haber
recibido muerte allí en su palacio. Teudiselo debió ser aclamado
entonces, pero realmente no se sabe dónde. Lo que sí es cierto
es que su reinado duró poco tiempo, ya que fue asesinado en
¿su? palacio en Sevilla, durante una cena. Pero había transcu-
rrido más de un año. Su presencia en Sevilla podía deberse a
algún desplazamiento relacionado con el control de la Bética,
donde podían estar comenzando movimientos disidentes contra
la monarquía.20

Los hechos ocurridos a partir de la muerte de Teudiselo
(la elección de Agila, quien, a raíz de la sublevación de la ciudad
de Córdoba se ve obligado a huir a Mérida, el intento de usur-
pación de Atanagildo –que probablemente se alza en Sevilla– y
la lucha civil entre ambos, hecho que ocasionará la penetración
bizantina en Hispania, so pretexto de ayuda a éste último) reflejan
que, una vez más, los reyes se desplazan y posiblemente también
las cortes,21 y que hay, si no duplicidad de “residencias reales”,
sí, al menos, de ejércitos en torno a Mérida y a Sevilla, enfrentán-
dose en un conflicto armado; se produce un deterioro y debili-
tamiento de poder (bien aprovechado por los bizantinos),22 hasta

20. Pero tampoco se puede precisar. Por otra parte el único dato relativo a
su asesinato en Sevilla vuelve a ser exclusivamente Isidoro, el resto de las fuentes
no lo precisa, ni tampoco que su sucesor fuese elegido en esa ciudad y que a partir
de ahí se dirigiese a Córdoba a atacar la ciudad.

21. Aunque no se puede dejar de manifestar en este punto una duda, creemos
que razonable, sobre la absoluta necesidad de interpretar estos desplazamientos como
ligados indisolublemente al desplazamiento de la corte, sobre todo de su aparato
administrativo, más que como movimientos de ejércitos. Es probable que ya desde
Teudis, la corte se hubiera instalado en Toledo, como urbs regia, de forma estable.

22. Se remite a VALLEJO, 1993, p. 138 y ss. para un análisis ponderado de toda
la problemática, desde el enfoque de la participación bizantina, y donde se recoge
y estudia la bibliografía fundamental sobre el tema. Véase también RIPOLL, 1996.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 531

que, una vez asesinado Agila por sus propios hombres y procla-
mado rey Atanagildo, tanto por sus partidarios como por los del
primero, “regresa” a Toledo, donde muere de muerte natural,
hecho extraordinario, dado que no ocurría desde los tiempos de
Eurico. Con Atanagildo, pues, se consolidará Toledo ya como
urbs regia, aunque vuelva a producirse un tiempo de confusión
posterior, del regnum gothorum, si bien éste más mermado en
sus territorios, después de la situación sobrevenida inmediatmente
antes.23

Causas de la elección de Toletum

Como ya se ha apuntado, tanto Narbona como Barcelona
se encontraban en época de Teudis en una posición estratégica
bastante marginal para el avance peninsular godo; por otra parte,
la meseta central ofrecía un buen lugar de operaciones para el
control del territorio, sobre todo frente a la Bética y la Lusitania.
Tradicionalmente se considera que Toledo era una ciudad de
importancia secundaria, en relación a otras, o las grandes urbes
de vieja raigambre romana: tanto en Hispania: Tarragona, Bar-
celona, Mérida, Sevilla; como en la Gallia: Narbona, Burdeos,
Tolosa, etc. En general, se acepta que Toledo fue elegida como
urbs regia, quizá con Teudis y, con seguridad, a partir de
Atanagildo por su ubicación estratégica, a pesar de su escasa
importancia,24 y el hecho –parece– de no haberse mostrado hostil.
Argumentos estos válidos en líneas generales y que se comple-
mentan, incluso, con el esgrimido ante la preferencia de Bar-
celona, frente a Tarragona, posiblemente por su mayor cercanía
a la Narbonense y por el fuerte influjo de un vivo catolicismo

23. A los territorios que no se controlaban de hecho y que tenían bastante
independencia, que serán los que, en buena parte, trate de anexionar Leovigildo, y,
por descontado, a los dominados por el reino suevo, había que sumar ahora los
territorios ocupados por los bizantinos y, probablemente, cedidos mediante un pacto
por Atanagildo, a cambio de ayuda (quizá por esta pérdida de “soberanía” territorial,
luego las fuentes posteriores hayan ninguneado bastante la figura de este monarca).

24. Incluso su oscuridad. Así COLLINS, 1986, p. 98, al hablar de la importancia
eclesiástica que adquiere en el siglo VII, afirma: “no era una ciudad antigua. Su pasado
eclesiástico oscuro” y más adelante “es posible que la oscuridad anterior de Toledo
la convirtiera en un foco más aceptable de autoridad para la Iglesia española, que
sus rivales metropolitanas”.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL532

en esta última, más dominante que en Barcelona,25 hecho que
podría a priori explicar también una de las razones de la elección
de Toledo frente a, por ejemplo, Mérida, la cual –aunque debía
contar con un importante sector godo de población y, sobre todo,
de nobleza, que servirá de refugio, después, al rey Agila, en su
huida de Córdoba26–, contaba con una fuerza eclesiástica católica
enorme y cuya vida transcurría de forma bastante autónoma
desentendida de la política regia, hasta que pasa a ser uno de
los objetivos de Leovigildo.

Estas razones deben ser matizadas, no obstante, y puestas
en relación con los diversos momentos en que Toledo se incorpora
a la nómina de sedes reales, a partir de Teudis. Una de las razones
es, naturalmente, su posición estratégica, de notable valor
defensivo, situada en un cerro rocoso, junto al río Tajo que la
rodea, a excepción de la zona norte.27 Su ubicación le hacía ser,
ya en época romana, un cruce de caminos importante, puesto
que cerca de ella, aunque no penetrasen en la ciudad, transcurrían
vías que comunicaban una serie de enclaves fundamentales28

como Mérida, Sevilla, Zaragoza y Barcelona y la convertían en
un punto vital para el control tanto de la zona sur como
noroccidental de la península.29 Sus dimensiones escasas, unas
5 hectáreas en esos momentos, facilitaban igualmente su defensa.

En cuanto a la categoría secundaria de la ciudad, en com-
paración con otras urbes como Tarragona, Sevilla, Mérida, es
cierto que no fue tan significativa como éstas, sin embargo, se

25. Cf. RIPOLL, (e.p.). Para la cuestión de Tarragona, cf. GODOY y GROS, 1994.
26. Sobre el papel de Mérida se volverá más adelante. Precisamente esta

fuerza, encarnada concretamente en sus obispos, debió ser un factor disuasorio para
elegirla como sede regia ya en los momentos de Teudis y, desde luego lo fue, para
Leovigildo, que hubo de enfrentarse al obispo Masona. La situación algo marginal
de la ciudad, aunque podría haber contado, parece una razón más secundaria, habida
cuenta de la importancia de la que había sido no sólo capital de la Lusitania, sino
de la diocesis Hispaniarum y residencia de su uicarius en el Bajo Imperio. Para una
aproximación de conjunto, puede verse: VELÁZQUEZ, 1997a, con bibliografía.

27. Cf. RIPOLL y VELÁZQUEZ, 1995, p. 109-110.
28. Sobre la importancia viaria, así como una aproximación a la Toledo

romana, cf. PLÁCIDO, MANGAS y FERNÁNDEZ MIRANDA, 1992. Puede verse también, CARROBLES

et alii, 1997, p. 55-113 especialmente. Síntesis de la historia global de la ciudad, con
bibliografía actualizada.

29. Cf. GARCÍA MORENO, 1989, p. 97.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 533

ha minimizado bastante su importancia, debido a la escasez de
elementos arqueológicos de época romana, ya sea republicana
como imperial. Sin embargo, comienza a haber datos suficien-
tes como para saber que no debió ser tan insignificante. Ya
poblada desde el bronce final y valorada como punto estratégico,
que jugó un papel decisivo en el control de la Meseta en el avance
cartaginés, este núcleo poblacional debió de ir creciendo gra-
dualmente –tal como Livio lo describe en diferentes momentos
de su obra– pasando de ser un oppidum (Livio 35, 7, 6) en el
193 a.C., a una parua urbs (Id., 35, 22, 5) en el 192 a.C., a una
urbs (Id., 39, 30) en el 185 a.C., que se reveló importante porque,
desde ella, se podían controlar los vados del Tajo y con ello
dominar extensas zonas de la Carpetania,30 adquiriendo una
progresiva importancia como lo reflejan, sin duda, los restos de
las construcciones públicas, situadas extramuros, en la Vega
Baja, del circo y el anfiteatro y, muy especialmente también, las
construcciones hidráulicas que abastecían la ciudad. Toledo
debió sufrir un continuado avance, incluso potenciación, sin que
exista en ningún momento solución de continuidad en su po-
blamiento y su vitalidad. Es probable, incluso, que durante la
antigüedad tardía fuese adquiriendo importancia progresiva, a
costa de otras ciudades relativamente cercanas que fueron
decayendo.31 En este sentido, correría suerte pareja a la de otras
muchas ciudades que no vieron interrumpida su vida, sino trans-
formada en época bajo imperial y, después, en época visigoda,
a lo que contribuyó, de un lado la implantación del cristianismo
y, de otro, el cambio de situación política que se operó con la
formación del regnum gothorum.32

30. Puede, incluso, que se hubiera dado un proceso de municipalización en
época ya anterior a los flavios, tal vez en época de Augusto, a tenor de la lectura
e interpretación dada a algunos epígrafes aparecidos en la ciudad, especialmente de
uno en el que se leería: - - - - - - / [- - -]+SOI / [- - -]N IIIIIIuir / circensib(us) editis
/ d(ecreto) d(ecurionum), cf. PLÁCIDO, MANGAS y FERNÁNDEZ MIRANDA, 1992, p. 269 y ss.
CORTÉS et alii, 1984, p. 73, nº 6. Sin embargo, no todos los autores aceptan tal
interpretación, prefiriendo leer ob / honor(em) IIIIIIuir(atus) y desarrollando las
abreviaturas finales como d(ono) d(edit), cf. Hispania Epigraphica (HEp) 5 (1995) nº
788.

31. CARROBLES et alii, 1997, especialmente p. 113.
32. Sobre la vida en las ciudades de la antigüedad tardía hispánica, cf. ARCE,

1993. Concretamente en p. 182 señala: “El propio cronista Hydacio atestigua la



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL534

La situación de la ciudad y su historia precedente no
explican por sí solas la designación de Toledo como urbs regia,
pero contribuyen en parte y no deben ser olvidadas. Si observa-
mos cuáles son las ciudades elegidas en cada momento, siempre
confluyen en ellas características de índole geográfica y estra-
tégica que favorecen su elección, del mismo modo todas ellas
son ciudades de tradición romana, unas más relevantes que otras,
pero todas importantes y todas, parece lógico, con una infraes-
tructura mínima capaz de asumir, de entrada, el nuevo papel
de residencias reales, aunque este hecho, condicionara su evo-
lución posterior y las potenciase más decididamente como, sin
duda, ocurrió en Toledo.

En el entorno de Toledo se hallan diseminados unos pocos
establecimientos rurales, así como uillae e iglesias también de
carácter rural, pero de cierta relevancia arquitectónica que están
indicando los diferentes tipos de explotación de este territorium,
además de mostrar el nivel económico, cultural y religioso de
la sociedad rural donde las élites de la propia Toledo debieron
jugar un importante papel.33 Tres ejemplos muy claros reflejan
la presencia de estas élites. La uilla de la Fábrica de Armas
excavada junto al Tajo y al noroeste de Santa Leocadia en la
Vega Baja;34 la utilización del circo hasta época tardía tal como
demuestra el hallazgo de un marfil muy significativo con la
representación de Hipólito rechazando las proposiciones de
Fedra que formó parte de una sella curulis fechada en torno al
año 400 d.C. dado el conjunto de monedas asociado;35 y la
presencia de un fragmento de sarcófago empotrado en la fachada

importancia de las ciudades de la Hispania del s. V, porque sigue yendo y acudiendo
a ellas como centro de administración y tutela, como centros de espectáculos y
esparcimiento. En este mismo contexto se sitúa Toletum con su hipódromo –Toletum,
una ciudad cuya evolución progresiva va in crescendo hasta su conversión en capital
en el periodo visigodo. Y lo mismo cabe decir de Pallantia– aunque apenas sabemos
nada de su materialidad arqueológica”. Sobre Toledo durante la antigüedad tardía,
véase explícitamente: SANZ SERRANO, 1990.

33. SANZ SERRANO, 1990.
34. PLÁCIDO, MANGAS y FERNÁNDEZ MIRANDA, 1992, p. 269-270, con bibliografía;

donde además en las cercanías fue hallado un pequeño fragmento de sarcófago
probablemente de época constantiniana: SOTOMAYOR, 1971; Id., 1973, p. 110, lám. IX.35;
Id., 1975, p. 137, lám. XIII.1.

35. Para el circo: SÁNCHEZ-PALENCIA y SAINZ PASCUAL, 1988. Para el marfil de
Hipólito: SÁNCHEZ-PALENCIA, 1989.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 535

de la Puerta del Sol, que habían estado previamente en la Puer-
ta de Valmardón, fechado hacia el 340-350.36

La arqueología funeraria al norte del Tajo y hasta el valle
del Duero, indica que ya desde finales del siglo V o principios
del VI,37 existían asentamientos de población civil, en lo que
parecen amplias zonas poco habitadas y en convivencia con la
población romana. La presencia de sectores de población goda,
posiblemente incluso en centros urbanos y, en concreto, en
Toledo, favorecería la decisión real de instalar la corte en esa
ciudad.

También ha quedado apuntado que probablemente se
buscaban, dentro de las ciudades notables, aquellas donde la
fuerza eclesiástica no eclipsara a la nueva corte,38 dado que la
Iglesia era, junto con la aristocracia fundiaria, la que ejercía de
facto el control de muchas zonas; por otra parte, como señalaba
Abadal, era precisamente el episcopado el que, por entonces,
asumía la representación indígena: “Con Teudis, iniciador del
reino godo en Hispania, los obispos vuelven a asumir la repre-
sentación de los súbditos hispano-romanos. La Bética continúa
ajena al dominio godo bajo el poder de los grandes propietarios
locales de la tradición romana”.39

La importancia eclesiástica de Toledo en época de Teudis
es incuestionable, aunque aún no hubiese adquirido la que lle-
garía a tener años más tarde, sobre todo a partir del III Concilio
del 589. Es cierto que las fuentes del siglo VII dan una visión
retroactiva de la misma un tanto anacrónica, pero si se limitan
a las coetáneas al reinado de Teudis y anteriores, es evidente
que su influjo y su prestigio fue en aumento. De la antigüedad
de su sede episcopal tenemos noticia ya en el Concilio de Elvira

36. SOTOMAYOR, 1971; Id., 1973, p. 30-36, lám. VIII. 24; Id., 1975, p. 177-178,
lám. 15.1.

37. Cf. RIPOLL, 1989.
38. RIPOLL, (e.p.) y en este volumen.
39. ABADAL, 1960, citado por CODOÑER, 1972, p. 58. Compartimos básicamente

los puntos de vista de esta autora, tanto en su análisis de la importancia de Toledo
como metrópoli (especialmente p. 58-64), como en los planteamientos sobre el valor
documental de la obra de Ildefonso de Toledo y que más adelante son señalados
en el texto. Lo expuesto sobre este punto en relación con Teudis es sugerido también
por BARBERO DE AGUILERA, 1989, p. 174.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL536

(ca. 306), donde firma como obispo toledano Melancio. Y en el
400 se celebra en la propia ciudad el primero de los numerosos
concilios que tuvieron lugar en ella.40 Pero es el II Concilio de
Toledo, del 531,41 cuando ya se documenta la categoría metro-
politana de Toledo, donde ocupa la sede el obispo Montano, que
deberá encargarse de organizar un futuro concilio y avisar en
su momento a los demás mediante una carta de convocatoria,42

a la vez que se hace referencia al permiso que debe otorgar el
rey Amalarico para las futuras celebraciones.43 En este concilio,
pues, Toledo aparece como metrópoli, probablemente de la Car-
petania y Celtiberia –quizá una nueva provincia o, al menos, una
demarcación territorial independiente de la antigua provincia
Cartaginense, cuyo territorio sería menor en estos momentos de
lo que lo fue en época romana–,44 sobre las que Toledo tiene

40. En las actas firma como obispo un tal Asturio (o Asterio), muy pro-
bablemente el que menciona Ildefonso de Toledo como primer personaje en su De
uiris illustribus, haciéndole sucesor de Audencio en la “sede de Toledo, metropolitana
de la Cartaginense”, con lo que, para este autor, Toledo sería metrópoli de la Car-
taginense no sólo desde Asturio, sino incluso desde Audencio: Asturius post Audentium
in Toletana urbe sedis metropolis prouinciae Carthaginis pontifex successor obtenuit.
Anacronismo no falto de intencionalidad propagandística, según opinamos. Cf. sobre
esto los comentarios de CODOÑER, 1972, p. 33 y ss., arrancando ya desde la vieja
hipótesis de enfoque político defendida por DZIALOWSKI, 1898. En general para los
concilios, cf. ORLANDIS y RAMOS-LISSÓN, 1986.

41. Sobre la cronología de este concilio, fechado por las Actas en el 527 (Era
DLXV), pero que debió celebrarse en realidad en el 531, cf. MARTÍNEZ DÍEZ, 1964.
Abordado también en ORLANDIS y RAMOS-LISSÓN, 1986, p. 114.

42. Cf. canon V: Sane iuxta priorum canonum decreta concilium apud fratrem
nostrum Montanum episcopum, si Dominus uoluerit, futurum pronuntiamus, ita ut
frater et coepiscopus noster Montanus, qui in metropoli est, ad comprouinciales nostros
Domini sacerdotes litteras de congreganda synodo adueniente tempore debeat destinare.

43. Los conciliares formulan esta cuestión como una plegaria a la Divina
Clemencia para que así lo conceda: ... deinde domino glorioso Amalarico regi Diuinan
Clementiam postulantes, qui innumeris annis regni eius ea quae ad cultum fidei
perueniunt peragendi nobis licentiam praestet.

44. Estamos de acuerdo con la interpretación sobre el valor de los términos
Carpetania, Celtiberia, así como prouincia que hace CODOÑER, 1972, p. 58-64, en relación
con el texto del concilio y con la explicación de que, de la misma forma, cuando
en el III Concilio de Toledo del 589, Eufemio firma como obispo toledano y metropolita
de la prouincia Carpetania se trataría, no de una reducción mayor del territorio, sino
de una “absorción bajo el nombre de prouinciae Carpetaniae, de la región de la
Celtiberia”. Lo mismo habría ocurrido en el 516, cuando en el Concilio de Tarragona,
Héctor firmaba como obispo de la Cartaginense, se aludía a una realidad distinta
más reducida de lo que habría sido la provincia tradicional romana. Por otra parte,
esta aparente irregularidad en las denominaciones podría responder, efectivamente,



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 537

a un cierto independentismo y división de la antigua Cartaginense, en función del
vacío de poder imperial creado tiempo antes y aún sin control efectivo por parte
visigoda. Cf. también GARCÍA MORENO, 1990.

45. Sobre este asunto de la sede metropolitana en el II Concilio de Toledo,
véase también: BARBERO DE AGUILERA, 1989, p. 171-180. Una aproximación al problema
también en VELÁZQUEZ, 1997b.

Fig. 2. Vista de la zona Este de Toledo (tomada desde el Sur) (foto G. Ripoll).

primacía y su obispo autoridad, como se ve en las cartas que
la Hispana transmite como apéndice al concilio, dirigidas por
Montano a los fieles del territorio palentino y al obispo Toribio,
respectivamente, en relación con los excesos en las atribuciones
de ciertos presbíteros de bendecir el Crisma y de llamar a obispos
de otros lugares (alienae sortis) para consagrar basílicas, así
como de nueva condena hacia los priscilianistas.45

En otro orden de cosas, la forma de referirse a la intervención
del rey Amalarico, arriano, en los asuntos de la Iglesia católica,
refleja unas relaciones aparentemente fluidas entre monarquía e
Iglesia y, desde luego, la no hostilidad de Toledo, ni, probablemente,
de las zonas vecinas, una razón más para la instalación de la corte
en esa ciudad. Situación que persistiría en época de Teudis, cuya



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL538

tolerancia religiosa es destacada por Isidoro de Sevilla (Hist. Goth.
41), quien señala que el rey consintió en que se celebrara un
concilio en Toledo,46 del que no hay noticias sobre su celebra-
ción.47

La definitiva urbs regia y la principal sede metropolitana

El vacío de poder –unos cinco meses48– generado a la muerte
de Atanagildo se debió, con toda probabilidad, a la lucha por
la sucesión y la falta de acuerdo entre las diversas facciones
nobiliarias godas para elegir un nuevo monarca. La elección de
Liuva en la Narbonense –con bastante probabilidad el dux de
aquel territorio– pudo deberse a un mínimo acuerdo alcanzado,
al menos por parte de la nobleza de la zona, ante la necesidad
de poner fin a una situación que sólo debilitaba la estabilidad
del regnum y favorecía a los francos y bizantinos que se cernían

46. El hecho de que la mención vaya al comienzo del capítulo de Teudis no
significa que haya que ver una relación cronológica de los acontecimientos, si no se
indica explícitamente, pues Isidoro no siempre es regular en este sentido (cf. RODRÍGUEZ

ALONSO, 1975, p. XX, aunque en este caso pudo ser así; véase la nota siguiente). Desde
nuestro punto de vista, el inicio del capítulo de Teudis es una consideración general
acerca de su política religiosa, destacable porque permitió a la Iglesia católica
mantener su situación, a pesar de ser el rey arriano. Por otro lado, debe observarse
que Isidoro no menciona, en cambio, la existencia de otros concilios habidos en época
de Teudis: Barcelona en el 540, Lérida y Valencia, ambos en el 546. Es probable que
el hispalense cite explícitamente el (supuesto) concilio toledano, como reflejo de la
importancia destacable de haber sido en la urbs regia, ya indiscutible en su época.

47. A pesar de lo dicho en la nota anterior, sobre la valoración que Isidoro
de Sevilla hace de Teudis, no puede dejar de considerarse que Isidoro haya
“confundido” el II Concilio de Toledo celebrado bajo el reinado de Amalarico en el
531. Es el mismo año en que este rey es asesinado en Barcelona, siendo proclamado
inmediatamente Teudis. Pero, como se ha indicado antes en el texto, Teudis era el
general de Teodorico y, después, de Amalarico en Hispania gozando de una posición
enfortalecida; debía de ser no sólo quien controlaba de facto el poder en los territorios
interiores, sino que se había ganado a la nobleza tanto goda como hispana. En
resumen, era el “otro” rey, una especie de poder bicefálico entre el rey Amalarico
y su general Teudis. Tal vez fuese Teudis quien, de forma directa, propiciase la
celebración del II Concilio de Toledo, quien la permitiese, a pesar de ser arriano,
y por este medio ganase o acercase posturas al otro sector poderoso hispano, su Iglesia.
Es posible que en la memoria de Isidoro y en su tiempo la celebración del concilio
se atribuyese al consentimiento de Teudis, a pesar de estar mencionando Amalarico
en las actas del mismo. Toledo se erigía como sede metropolitana –es probable que
en ese mismo momento– y su pujante fuerza se conjugaría muy bien en la intención
de Teudis de hacer de ella una sede regia.

48. Cf. Isidoro, Hist. Goth. (47) y Laterc. Reg. Visig. 24.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 539

amenazadores, especialmente para la Narbonense y parte de la
Tarraconense. Ahora bien, la asociación inmediata al trono de
Leovigildo, hermano de Liuva, y la entrega al primero del
gobierno de los territorios hispánicos hace pensar que se
necesitaba otra persona en la península que fuese aceptada por
la poderosa nobleza instalada en Toledo y encabezada, sin duda,
por la facción de Goswinta, la viuda de Atanagildo. De hecho,
Leovigildo se casó en seguida con ella, según se desprende de
Juan de Biclaro.49

Se volvía a producir una situación de duplicidad –ahora más
abierta, aunque consensuada– como la que se había producido
entre Amalarico y el general Teudis, algo que chocaba con la
cada vez mayor visión unitaria del regnum. Ahora se daba, por
tanto, una duplicidad de sedes reales, Narbona y Toledo, sólo
que la segunda era la predominante y la que concentraba las
facciones más poderosas para el control de los territorios
peninsulares.50 Pero inmediatamente de la muerte de Liuva,
Leovigildo puso de manifiesto su política unificadora y expan-
sionista y se lanzó a la conquista de los territorios que alguna
vez habían sido controlados (ad pristinos reuocat terminos) y a
la del resto, intentando conseguir un dominio completo.
Parejamente a ello comienza la consolidación de Toledo como
sede del nuevo orden leovigildiano.51 El rey sigue desplazándose
por motivos bélicos, pero vuelve a la corte, que ya ha dejado
de ser itinerante. Así cabe interpretar expresiones del Biclarense
del tipo: et uictor solio reddit.52

Leovigildo adquiere una visión política de control territorial
y, por ende, de unidad del mismo en su reino y en su persona,

49. Chron. a. 569, 4: Huius imperii anno III Leouegildus germanus Liuuani regis
superstite fratre in regnum citerioris Hispaniae constituitur, Gosuintham relictam
Athanaildi in coniugium accipit et prouinciam Gothorum, quae iam pro diuersorum
fuerat diminuta, mirabiliter ad pristinos reuocat terminos.

50. Véase nota 22.
51. Cf. la valoración de CLAUDE, 1971, p. 73.
52. Chron. 1, 570, 2, para referirse a la vuelta, después de la expedición contra

la Bastetania, en un clara similitud con la expresión referida a Tiberio, comes del
emperador Justino, al que menciona en el punto siguiente del mismo año: et uictor
Tiberius Constantinopolim redit. Cf. también Chron. 1, 578, 4: Leouegildus rex extinctis
undique tyrannis et peruasoribus Hispaniae superatis sortitus requiem propria cum plebe
resedit ...



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL540

que será la que presida sus actuaciones. Quizá el hecho fue más
coyuntural que planificado, es decir, la muerte de Liuva provocó
una situación sustancialmente distinta a la que había llevado a
Leovigildo al protagonismo político. Al quedarse gobernando en
solitario, desaparece, al menos por el momento, la situación de
división de los territorios dominados y, a raíz de esto, Leovigildo
prevé una política sucesoria que permita que el poder quede en
manos de su propia familia e intentará para ello que la
monarquía pase a ser hereditaria y no electiva, asociando al trono
a sus dos hijos. La asociación al poder no implica necesariamente
una división territorial entre sus dos hijos, en primer lugar
porque ambos, Hermenegildo y Recaredo, estarían supeditados
a su padre; en segundo lugar, porque, ante una eventual muerte
del rey, el modelo que se podía evocar era el de poder compartido,
al modo imperial romano, en este caso de una diarquía. En la
situación política creada durante el reinado en solitario, Leovigildo
comienza, ahora sí, a planificar esa política territorial, a base
de campañas militares contra zonas independientes, contra el
reino suevo o contra los dominios bizantinos; son las acciones
más directas para conseguir esa nueva política. Paralelamente
comienza a llevar a cabo otras acciones, incluso gestos, que
equiparan su forma de actuación con la de los emperadores
romanos: desde acuñar moneda con su propia efigie, ataviada
al modo de los emperadores con diadema y el manto purpúreo
(paludamentum) a utilizar su trono y ropas reales, como recuerda
Isidoro (Hist. Goth. 51): inter suos regali ueste opertus solio resedit.
La fijación de Toledo como urbs regia es un acto más dentro
de este contexto. Incluso la actividad edilicia en la ciudad –po-
siblemente la construcción de un palacio o área palatina, incluida
la iglesia pretoriana y probablemente la propia catedral de Santa
María–, o fuera de ella, como la fundación de una nueva ciudad
ex novo como Recópolis, pueden entenderse como reflejo de una
actuación política y propagandística que sigue el modelo imperial
romano y que le sirve para afianzar su imagen de rey de los
territorios dominados por él, tanto en Hispania como los que
aún se poseen al otro lado de los Pirineos, los de la Narbonense.

53. Incluso legislativa y social, cf. RIPOLL y VELÁZQUEZ, 1995, p. 32-34.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 541

Toledo como sedes regia adquiere plena coherencia con la
política de Leovigildo, quien intenta, paralelamente a la unifi-
cación política, conseguir también la religiosa.53 Para ello busca,
sin duda, conciliar posturas entre las dos grandes fuerzas que
deben convivir o que pueden escindir drásticamente la población:
arrianos y católicos. De ahí la celebración de un sínodo arriano
en la ciudad de Toledo en el 580, en el que se pretende aminorar
las distancias en cuanto al dogma trinitario, y eliminar la
imposición de rebautizar a los católicos pasados a la fe arriana.

Comienza entonces un significativo proceso propagandís-
tico en esta línea de aproximación religiosa (y política, por ende)
que se manifiesta en ocasiones con la ambigüedad, premeditada
o no, de los gestos formales. En esta línea resulta curiosa la men-
ción misma de Juan de Biclaro sobre el sínodo citado: Leouegildus
rex in urbem Toletanam synodum episcoporum sectae Arrianae
congregat et antiquam haeresem nouello errore enmendat, dicens
de Romana religione a nostra catholica fide uenientes non debere
baptizari, sed tantummodo per manus impositionem et commu-
nionis praeceptione pollui et gloriam patri et filium in spiritu
sancto dare.

El mismo autor refiere a continuación que muchos católicos
se pasaron a la fe arriana: per hanc ergo seductionem plurimi
nostrorum cupiditate potius quam impulsione in arrianum dog-
ma declinant. Un caso bien conocido fue el del obispo Vicente
de Zaragoza: sicut Vincentium Caesaraugustanum de episcopo apos-
tatam factum, como indica Isidoro (Hist. Goth. 50).

En esta línea de actuación es cuando Leovigildo dirige su
atención a Mérida. Una ciudad controlada por sus obispos, que
ha crecido y se ha enriquecido y transformado bajo la autoridad
de Paulo, Fidel y, sobre todo, del poderoso Masona.54 Ciudad
predominantemente católica, pero que debía tener una signifi-
cativa población goda arriana. Leovigildo trata de atraerse a Ma-
sona, como señalan las Vitas Sanctorum Patrum Emeretensium

54. Como señala COLLINS, 1980, tan poderoso en su ciudad casi como un rey,
al que se rendía homenaje, y cuya fuerza y, dada la riqueza de su iglesia, como
constatan las VSPE, le permitía gobernar la ciudad casi autónomamente, con
independencia del poder político.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL542

(VSPE 5, 4),55 labor que en este caso resultó infructuosa. En el
mismo sentido hay que entender el pasaje de esta obra referido
al abad Nancto, monje procedente de Africa, al que el rey hace
una donación de una propiedad real para el mantenimiento del
monasterio,56 justificado por el autor de la obra hagiográfica
como un regalo para que Nancto rece por el rey aunque sea
arriano.

Estos intentos pasaron por altibajos, seguramente por las
presiones internas de la nobleza arriana ante el rey y externas
de la oposición católica. De hecho se produce un endurecimiento
de posturas. Masona se ve obligado a soportar la injerencia
arriana, cuando Sunna es nombrado obispo de la ciudad y,
probablemente le arrebata algunas iglesias para el culto arriano,
incluso pretende quedarse con la emblemática de Santa Eulalia.
El rey ordena a Masona acudir a Toledo y después lo condena
al exilio. Curiosamente la silla episcopal de Masona la ocupará
un obispo, Nepopis, no se quedará vacante.

Precisamente en la marcha de Masona ante la corte de
Leovigildo puede verse la clave de la rivalidad política y religiosa
que debió surgir entre Mérida y Toledo. Leovigildo debía no sólo
querer reducir el poder e independencia de la primera y de su
obispo, sino realzar y dar protagonismo a la ciudad, de ahí que
persiguiera con ahínco quedarse con la túnica –reliquia vene-
rable– de Santa Eulalia y entregarla a la comunidad arriana de
Toledo. Si Toledo hubiese podido contar con las reliquias de la
santa más conocida de Hispania, esto habría sido un espaldarazo
definitivo a la nueva flamante sede regia, que ahora aglutinaría,
además, la unidad religiosa que quería Leovigildo y dispondría
de los principales símbolos.

Leovigildo no consiguió sus deseos y, en verdad, resulta
chocante que al final de su vida volviese de nuevo la vista a los
católicos e intentase aproximarse a ellos, como lo demuestra la
vuelta del exilio de Masona. Es probable que Leovigildo quisiera
la unificación a toda costa, incluso de hacerse él mismo católico,
hecho que no pudo tal vez intentar por la fuerza arriana, encar-

55. Se utiliza la edición de A. Maya Sánchez. Sobre los datos de personajes
dentro del contexo hagiográfico de la obra: VELÁZQUEZ, 1994, p. 497-506.

56. VSPE 3: de quodam principum locum fisci direxit ... ut alimenta aut
indumenta exinde cum suis fratribus haberet.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 543

nada, en primer lugar, en su propia mujer. Pero dejó el camino
trazado. Su hijo Recaredo lo logró, oficialmente a los tres años
escasos, en el III Concilio de Toledo en el 589, pero debió de
haber un período de ambigüedades y negociaciones57 y de apro-
ximación en los que ni siquiera Goswinta debió ser un obstáculo.

En esta línea podría interpretarse, caso de no ser falsa, la
inscripción de consagración58 de la iglesia de Santa María
(seguramente la propia catedral59) en Toledo que, como sugieren
algunos autores,60 debe entenderse como consecrata in catholico:
In nomine D(omi)ni Consecra-/ta eclesia S(an)cte Marie/ in
catolico die primo / idus aprilis anno feli-/citer primo regni d(omi)ni
/ nostri gloriosissimi Fl(auii) / Reccaredi regis era / DCXXV.61

57. Parece correcta la apreciación de GARCÍA MORENO, 1991 y 1993.
58. Pero se trata de una inscripción de autenticidad dudosa, como ha sido

puesto de manifiesto en diversas ocasiones y con argumentos, si no concluyentes,
al menos bastante coherentes como para mantener una duda razonable sobre su valor:
entre ellos los relativos a sus problemas de lectura en cuanto a la fecha, que la sitúa
en sábado del 587 o en Viernes Santo del 586, según se interprete en relación con
el comienzo del reinado del rey (aunque GARCÍA MORENO, 1993, p. 196, sugiere entender
primo con el primer día después de las idus de abril, es decir, el 6 de abril del 587,
que sí fue domingo. Sin embargo hay aquí un error de cálculo. Las idus de abril son
el día 13, no el 5 y, es posible, que haya que entender excepcionalmente el mismo
día de las idus, es decir, el 13 de abril del 587, segundo domingo de Pascua. Esta
sugerencia, que ha pasado desapercibida casi siempre, ha sido formulada por RIVERA

RECIO, 1985, p. 40-41, que ofrece la lectura prima, frente a primo o pridie, y que parece
posible). Otro argumento es el de la falta de mención del obispo dedicante, que haría
pensar en una fundación real o en una “reconsagración” al rito católico de alguna
iglesia en manos arrianas (hipótesis más plausible con independencia de la auten-
ticidad o no de la inscripción, dado que es de esperar que la catedral o la iglesia
principal de Toledo, una vez asentada la corte regia arriana pasase a manos de los
obispos arrianos, como ocurrió en Mérida con otras iglesias, y después fuese
nuevamente católica a partir de Recaredo); la formulación del texto, un unicum en
el que quizá haya que entender in catholico ritu, como propone Y. Duval, quien, a
su vez, piensa que podría ser una inscripción falsa del siglo XVI, cf. DUVAL, 1993, p.
184-185 y 192. Otros autores que han puesto en duda su autenticidad: VIVES, 1969,
suppl. 302, p. 176 y GÓMEZ MORENO, 1953, p. 156.

59. Véase más adelante el apartado sobre la renovación edilicia.
60. Cf. García Moreno 1991 y 1993. Su lectura vuelve a la primera dada por

los descubridores renacentistas y editada por E. Flórez, España Sagrada V, 27 y 215.
Paralelamente la misma interpretación sobre in catholico, separado de die, fue
presentada en el congreso conmemorativo del III Concilio de Toledo por PALOL, 1991,
quien, sin embargo, reivindica la autenticidad de la pieza.

61. García Moreno propone, incluso, que la pizarra procedente de Diego
Álvaro (Ávila) que contiene unas condiciones sacramentorum y en la que el juramento



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL544

Desde estos momentos y, una vez asentada definitivamente
la urbs regia como el centro neurálgico de la vida política y
administrativa, pasó a serlo también de la eclesiástica, dada la
importancia de la religión católica como uno de los pilares del
nuevo reino, a partir de Recaredo y, en más de una ocasión, como
elemento político, del territorio, también frecuentemente en
peligro de disgregación.62 La estrecha vinculación entre el poder
político y eclesiástico presidirá ya de forma permanente la vida
del reino visigodo y de la sociedad de la Hispania de este tiempo,
aunque en ocasiones las relaciones se hicieran difíciles en
algunos reinados y aunque se den rivalidades internas entre los
obispos de las distintas sedes. Es suficiente mirar las actas
conciliares para observar cómo los concilios se convocan con
el asentimiento y muchas veces con la presencia física de los
reyes e, incluso, de sectores de la nobleza; con ver que estos sí-
nodos sirven a los monarcas para promulgar leyes, que aparecen
recogidas por las actas, al igual que la legislación propia de temas
dogmáticos o de disciplina eclesiástica. Basta observar, desde el
ámbito eclesiástico, que los obispos pasan a formar parte del
grupo que debe elegir al monarca sucesor, derecho que queda
estipulado en el IV Concilio de Toledo en el 633 y cómo, al menos
desde Wamba, aunque posiblemente antes, son los que legitiman
formalmente la elección del rey, cuando han procedido a la
unción, hecho que, además, debe celebrarse en Toledo, como
testimonia la Historia Wambae regis de Julián de Toledo.63

En esta nueva situación Toledo sufrirá un cambio cuali-
tativo importante, ya que no sólo será la ciudad regia sino la

se hace en la forma: iuro per Deum Patrem homnipotentem et Ho Xpristum fium et
p(er) quatuor euangel[ia], obviando al Espíritu Santo pueda entenderse en esta misma
línea de ambigüedades. Cf. VELÁZQUEZ, 1989, p. 201, nº 39, editada primero por DÍAZ

Y DÍAZ, 1960, p. 59. Sin embargo, es más que probable que aquí se esconda un problema
distinto. La pieza debe fecharse en el tercer año de un rey, probablemente Recaredo,
por tanto, ya en el 589, pero aquí puede tratarse del retraso en la incorporación “oficial”
de nuevas fórmulas en los documentos jurídicos, máxime si se piensa que tardaría
algún tiempo en llegar a todos los puntos. De todas formas, no se contradice con
la hipótesis de una época de vacilaciones y confusionismo hasta que definitivamente
la nueva condición católica del reino impregna completamente todos los aspectos
de la sociedad.

62. Recuérdese la rápida pero certera observación de DÍAZ Y DÍAZ, 1976, p.
92-93.

63. Cf. 3-4.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 545

sede de la Iglesia católica, se convertirá en la principal metrópoli
y alcanzará un “encumbramiento” sobre todas las demás. Pero
para ello hay que “fabricar” también esa nueva sede principal.
Uno de los decisivos pasos para ello es, sin duda, el Decreto del
rey Gundemaro del 610. Hay en él una clara intencionalidad de
erigir a Toledo como la sede metropolitana de la Cartaginense,
intentando minimizar el problema de la ocupación bizantina
–ya que ahora, con presencia del ejército imperial o sin ella, el
conjunto de Hispania es católica– y, por tanto, lo que antes era
la antigua prouincia romana debe someterse eclesiásticamente
a la nueva capital, Toledo. Cuando se produce la conversión al
catolicismo, el problema entra de lleno en el terreno político.64

La monarquía católica se considera heredera del dominio
romano de Hispania y los bizantinos son usurpadores de algunos
puntos estratégicos del territorio, hecho que avivará una rivalidad
entre Toledo y Cartagena. No sólo Toledo debe imponerse sobre
la antigua capital, sino suplantarla. De ahí que, en el terreno
eclesiástico, el Decreto no sólo denuncie que los obispos de la
Cartaginense se han atribuido prerrogativas caprichosas en el
nombramiento de obispos que no les corresponden, sino que
establece claramente que el obispo de Toledo “sobresale de todos
sus coepíscopos” y que no consentirá más que la jurisdicción
de la Cartaginense se reparta entre dos metropolitanos. Y además
se hace mención de un “supuesto” error cometido por el obispo
Eufemio, al firmar en el III Concilio de Toledo del 589 como
obispo de Toledo, metrópoli de la provincia Carpetana, “porque
sabemos sin duda alguna que la región carpetana no es provincia,
sino una parte de la provincia Cartaginense, como lo demuestran
los antiguos recuerdos de tiempos pasados”. Error inexistente,
según se ha comentado, sino que reflejaba una realidad
territorial, parecida curiosamente a la que se vivía todavía en
tiempos de Gundemaro, ya que todavía había focos en manos
bizantinas, pero que aquí se trata de ocultar o ignorar. Ahora
es Toledo la única sede metropolitana y esto deben acatarlo todos
los obispos de la Cartaginense y reconocer su primacía, cosa que
hacen en la Constitutio correspondiente, en la que explícitamente

64. CODOÑER, 1972, p. 63.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL546

remontan la antigüedad de la sede a Montano, cuando en el
Concilio II de Toledo (del 531) ya se reconoció su existencia.65

Intención propagandista nuevamente, ahora para intentar
dar prestigio y antigüedad notables a Toledo. Intencionalidad que
recoge y aplica Ildefonso de Toledo en su obra De uiris illustribus,
tratando de hacer de Toledo la sede metropolitana de la Carta-
ginense no sólo desde que se puede documentar como sede
metropolitana en época de Montano, aunque lo fuese de la
provincia Carpetana, sino retrotrayéndola hasta época de Asturio,
incluso de Audencio, afirmando explícitamente que lo son in
Toletana urbe sedis metropolis prouinciae Carthaginis.

Es posible también que haya que entender en la misma línea
de prestigiamiento de la ciudad y de su unidad religiosa la
existencia de dos fragmentos de una inscripción ornamental,
descubiertos en los años 1950, que contienen un Credo según
la liturgia visigótico-mozárabe y que debía figurar en la basílica
de Santa Leocadia y que, además, hay que relacionar con la
preocupación conciliar de la unificación de ritos litúrgicos y en
el ámbito de la unificación religiosa66 (figs. 3 y 4).

La renovación edilicia

Una ciudad que alberga a la corte de forma permanente
y que se convierte en el 589 en la sede elegida para la celebración
del concilio en el que se declarará oficialmente la conversión al
catolicismo del rey Recaredo y de su pueblo, y en la que tendrán
lugar ya siempre los concilios generales, indudablemente verá
transformada su apariencia, fundamentalmente desde el punto
de vista edilicio, tanto en relación con construcciones civiles,
capaces de sostener las necesidades espaciales del Aula Regia y
Officium Palatinum, como en cuanto a construcciones eclesiás-
ticas, iglesias que, o se reforman o se construyen. Este tipo de

65. CODOÑER, 1972, p. 63-64 y VELÁZQUEZ, 1997b, p. 49-51.
66. Cf. JORGE ARAGONESES, 1957. REVUELTA, 1973, p. 51-52, lám. XVII, a-b. Se

encontraron, al parecer, a unos 80 metros de la ermita del Cristo de la Vega y son
de piedra caliza, no mármol, como indicaba VIVES, 1969, nº 552. Debe unirse a este
testimonio el de otro fragmento, también de contenido litúrgico, en uno de los cuales
se lee: qui credit in eum non iudicabitur, cf. REVUELTA, 1973, p. 60, nº 53-54. VIVES,
1969, nº 554. SCHLUNK y HAUSCHILD, 1978, p. 197, lám. 97, a-b, fig. 54.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 547

edificaciones, a las que hay que sumar las viviendas privadas,
sobre todo las grandes domus, caracterizaba y articulaba el tejido
urbano de las ciudades, y confería a cada una de ellas su especial
perfil. Aunque existe mayor información para el caso de Mérida
en el siglo VI, gracias a las VSPE, y a los vestigios arqueológicos
de indudable importancia, que, en más de una ocasión corro-
boran las menciones de los textos, Toledo debió adquirir a finales
de esta centuria y en la siguiente una importancia decisiva con
la construcción y remodelación de edificios, especialmente ecle-
siásticos.

Desde la conversión de Recaredo –y ya antes, claramente
desde Leovigildo– los paralelismos de la ciudad toledana con la
corte imperial romana se producen como una emulación que
busca conferir formalmente, a la corte primero, y después a la
propia Toledo el carácter de sedes y urbs regia incuestionables.
Este paralelismo ya era puesto de manifiesto por Juan de Biclaro
(Chron. a.589.1), cuando al hablar de Recaredo y del III Concilio

Fig. 3. Reconstrucción de la inscripción del “Credo de Toledo” (sg. Schlunk y
Hauschild, 1978).



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL548

de Toledo expresa que se renueva la actuación de Constantino
y el Concilio de Nicea y de Marciano y el Concilio de Calcedonia,
estableciendo una comparación en las victorias contra la herejía
obtenidas en cada uno de esos concilios. Entre las actuaciones
de Recaredo enumeradas por Juan de Biclaro, se incluye su labor
como fundador y benefactor de iglesias y monasterios: ecclesiarum
et monasteriorum conditor et ditator efficitur.67 No pueden con-
cretarse cuáles fueron esas actuaciones, pero es posible que
algunas de las iglesias o monasterios que las fuentes mencionan
ya existieran en esa época. A partir de entonces, la ciudad debió
de ir transformándose paulatinamente para adquirir el aspecto
de una auténtica urbs regia y de la sede eclesiástica primera y
más importante.

Es muy poco, no obstante, lo que las fuentes textuales dejan
entrever y apenas nada los testimonios arqueológicos, incluidos
los epigráficos. Se debe incidir sobre el casi total desconocimien-
to de la estructura urbana de Toledo durante la antigüedad tardía,
si bien los escasos datos arqueológicos de la propia ciudad
romana,68 sumados a los abundantes restos escultóricos de los
siglos VI y VII69 y al mejor conocimiento que se tiene de la ciudad
en época islámica,70 ayudan a intentar perfilar la topografía
urbana de la ciudad. Se añade a la escasez de datos, la inevitable
“tradición” legendaria que rodea algunos edificios, de construc-
ción posterior, de época árabe, medieval cristiana o, incluso,
moderna, pero que, supuestamente, se asentarían sobre edificios
anteriores.71 El hecho de que no exista un solo edificio que pueda
adscribirse con seguridad a la antigüedad tardía y, más concre-
tamente, visigoda, convierte el intento de aproximación a las
características urbanísticas de la urbs regia casi en un reto inal-
canzable. Con todo, se debe realizar, al menos con la intención
de valorar lo que las fuentes textuales ofrecen.

67. PUERTAS TRICAS, 1975, p. 35.
68. PLÁCIDO, MANGAS y FERNÁNDEZ MIRANDA, 1992.
69. Véase fundamentalmente: SCHLUNK, 1970; ZAMORANO, 1974; STORCH DE

GRACIA, 1985-1986; Id., 1986; BARROSO CABRERA y MORIN DE PABLOS, 1995.
70. Para el Toledo islámico es imprescindible una gran parte de la obra de

la Dra. Clara Delgado, siendo significativos: DELGADO, 1987 y 1991.
71. Véase el plano reproducido aquí donde los puntos donde se han hallado

restos escultóricos suelen coincidir con emplazamientos de iglesias o edificios civiles.
Por otra parte suele aceptarse aunque sin argumentos, REVUELTA et alii, 1983, que la



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 549

Fig. 4 a y b. Fragmentos de la inscripción del “Credo de Toledo” (Museo de los
concilios y la cultura visigoda, Toledo).

b

a



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL550

Cabe suponer que las reuniones conciliares tendrían lugar
en las iglesias más importantes y significativas de la ciudad o
de sus alrededores. Es muy certera la apreciación de P. de Palol,72

de que en Toledo, en un intento de “crear una liturgia cortesana
y urbana imperial” por mimetismo con Roma o Bizancio, se
“repite” la existencia, característica de las grandes capitales, de
tres edificios basilicales dependientes de las jerarquías políticas
y eclesiásticas: catedral, a partir del Concilio de Éfeso del 431
dedicada habitualmente a la Virgen María y que solía tener
contiguo el edificio bautismal, dedicado a San Juan Bautista, la
iglesia áulica, junto a la residencia real y la iglesia martirial. Y
tres son, precisamente, las iglesias mencionadas de forma ex-
plícita por algunas actas de los concilios toledanos como los luga-
res elegidos para la celebración de los mismos y que coinciden
con este sistema edilicio: la iglesia de Santa María, la basílica
de Santa Leocadia y la iglesia de los Santos Apóstoles, también
denominada de San Pedro y San Pablo o iglesia praetoriensis.
En otras actas, en cambio, sólo se menciona la ciudad o la ecclesia
toletana, sin mayores precisiones. Sin embargo, la forma de
hacerlo, en relación con su ubicación, como mero punto de refe-
rencia, ofrece datos de interés.

La iglesia de Santa María se cita expresamente como lugar
de reunión de los concilios IX (655) y XI (675). También en el
XIV (684) y en la Continuatio Hispana. En el primero –celebrado
en época de Recesvinto– se indica ... incipit synodus habita in
Toletana urbe...in basilica sanctae Mariae semper uirginis. El
segundo –durante el reinado de Wamba– se celebra in Toletana
urbe, in beatae matris Domini Mariae uirginis sede.73 El tercero
–en época de Ervigio– se celebra, como se lee en el incipit: in

iglesia de Santa Eulalia es una fundación de Atanagildo del 559 (p. 246-247), también
lo acepta DELGADO, 1991, p. 328, aunque señala que la pilastra, considerada siempre
como visigoda, tiene rasgos comunes a las de época califal, cf. fig. 5), al igual que
Santa Justa y Rufina (p. 251), San Lucas lo sería de Chindasvinto (p. 276), San
Sebastián de Liuva II (609) (p. 320), San Torcuato de Égica (700) (p. 334), aceptándose
también el origen en época visigoda de San Marcos (p. 280), San Miguel (p. 290),
San Román (p. 302) y Santa Leocadia (p. 348), aceptándose la ubicación del palacio
de Wamba en el Convento de Santa Fe (p. 134).

72. PALOL, 1991, p. 788.
73. En el incipit del concilio se dice In nomine Domini incipiunt gesta sinodalia

concilii Toletani undecimi acta in urbe regia in Toletana sede ...



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 551

Fig. 5. Pilastra encastrada en la fachada de Santa Justa (Toledo): a, dibujo (sg.
Schlunk y Hauschild, 1978); b (fotografía G. Ripoll).



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL552

urbe Toletana in ecclesia Beatae Mariae. En la Continuatio
Hispana –refiriéndose al citado Concilio XI, del 675, se dice: Hic
anno regni sui (sc. Wambae) quarto in era DCCXII, in Toletana
urbe in beate matris domini Marie uirginis sede... Mientras que
algunos autores, como Ewig,74 dan por sentado, sin entrar en
discusión, que se trata de la iglesia catedral, o aportan argu-
mentos más o menos convincentes, como la usual denominación
de Iglesia de Santa María a las catedrales, según García Rodrí-
guez;75 otros, en cambio, ponen en duda esta opinión, como Puer-
tas Tricas,76 basándose, en este caso, en que en los testimonios
literarios, especialmente las actas conciliares o la Continuatio
Hispana, la denominan sedes, ecclesia o basilica, indistintamente,
de lo que no cabe deducir que se tratase de la catedral.

Sin embargo, no es la denominación del edificio por sí
misma lo que puede identificar esta iglesia con la catedral, sino
otros datos, además de éste. En primer lugar se trata de una
iglesia existente dentro de la ciudad, de ahí la constante precisión
in (Toletana) urbe, frente a la expresión apud Toletanam urbem,
para referirse a las otras dos iglesias citadas.

Cuando en las actas conciliares se habla del lugar de
celebración de un concilio, sin mención explícita del nombre de
la iglesia, es justamente la expresión in urbe, frente a apud urbem,
u otras aclaratorias, como in praetorio, la que identifica –por
defecto y salvo este tipo de precisiones–,77 tanto la ubicación de
la iglesia en cuestión, dentro de la ciudad (frente a las otras,
situadas a las afueras), como probablemente la iglesia misma,

74. EWIG, 1963, p. 32-33.
75. GARCÍA RODRÍGUEZ, 1966, p. 127.
76. PUERTAS TRICAS, 1975, p. 29-30. Recoge este autor la identificación que

Amador de los Ríos hace de esta iglesia con la de época árabe de Santa María de
Alficem, cuyas ruinas se verían en el convento del Carmen Calzado, incluso con la
que con el apelativo de in Sorbaces habría recibido el tesoro de Guarrazar, pero son
hipótesis no comprobables. Cf., no obstante, una buena argumentación sobre el origen
de la catedral y su relación con la inscripción de consagración citada en AMADOR DE

LOS RÍOS, 1845 (reimpr. 1989), p. 11-14 y 107.
77. Sólo en ocasiones se habla de in urbe, cuando después se precisa que

las iglesias son las de Santa Leocadia o la de los Santos Apóstoles, pero en estos
casos debe entenderse la referencia genérica a la ciudad de Toledo, incluyendo el
centro urbano, el suburbium u otros alrededores. Es muy claro, por ejemplo, en el
Concilio VIII, donde se dice in urbem regiam, aunque después se menciona la iglesia
de los Santos Apóstoles (véase más abajo en el texto).



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 553

la catedral. En este caso la mención de ecclesia puede estar
refiriéndose a la catedral, como iglesia por antonomasia. Sería
el caso de las actas del I Concilio de Toledo, del año 400, donde
se lee: Conuenientibus episcopis in ecclesia Toleto,78 donde debe-
mos entender no sólo una iglesia situada dentro de la ciudad
misma, sino muy posiblemente la iglesia principal o catedral.
Es posible que en esta época fuese la única o la primitiva iglesia
urbana.

En el Concilio II, ya en el año 531, aunque en el inicio se
señala: In nomine Domini Iesu Christi synodus habita in ciuitate
Toletana apud Montanum episcopum ..., la redacción comienza:
Cum in uoluntate Domini apud Toletanam urbem sanctorum
praesentia conuenisset... Esta puntualización apud Toletanam
urbem, indica que el lugar de la celebración, aunque no está
indicado, debió ser en alguna iglesia a las afueras de la ciudad.
Tal vez la basílica martirial (primitiva) de Santa Leocadia.

Tampoco se indica dónde se celebró el III Concilio de
Toledo, pero es lógico suponer que sería en la iglesia principal
del momento, en la catedral (tal vez la iglesia pretoriense aún
no existía), dada la enorme solemnidad del acto –la conversión
oficial del rey Recaredo y el pueblo godo al catolicismo–; la
expresión haec sancta synodus habita in ciuitatem regiam Tole-
tanam lo confirma y deja apuntado que fue en una iglesia en
el interior de la ciudad, muy probablemente la catedral. Como
se ha dicho más arriba, la confirmación estaría en la inscripción
de consagración de la iglesia de Santa María,79 hallada en el
claustro de la catedral, siendo este el único dato arqueológico
susceptible de indicar la localización de dicha iglesia.

El Concilio X (656) sólo indica en su comienzo: In nomine
Domini, habita synodus in Toletana urbe. Es muy posible que,
al no existir ninguna otra precisión, éste se celebrase también

78. Algunos manuscritos ofrecen ecclesia toletana, lo que no haría variar esta
apreciación tampoco.

79. Como se ha apuntado, esta famosa inscripción de (re)consagración de
la iglesia de Santa María, se habría realizado un par de años antes de la celebración
del Concilio. En cuanto a su dudosa autenticidad, debe ser revisada de nuevo. A pesar
de la opinión más común, es posible que sea auténtica. Si se trata de una falsificación,
es evidente que en la época en que se hizo ya debía ser un hecho admitido la
identificación de la iglesia de Santa María con la antigua catedral.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL554

en el ecclesia toletana, en el interior de la ciudad, es decir, en
la iglesia de Santa María, o catedral.mmmmmmmmmmmmmmm

En cuanto a Santa Leocadia y el suburbium de la ciudad,
se sabe que el IV Concilio (633) se celebró a las afueras de la
ciudad, pues, aunque después del proemio se dice: gesta synodalia
in Toletanam urbem apud concilium LXVI episcoporum Spaniae
et Galliae prouinciarum edita, debe entenderse como la mención
genérica a la ciudad; sin embargo, líneas más adelante se precisa:
apud Toletanam urbem in nomine Domini conuenissemus ..., y
después se concreta in basilicam beatissimae et sanctae martyris
Leocadiae, igual que el V, en el año 636: Apud urbem Toletanam
diuersis ex prouinciis Spaniae sacerdotes Domini in uno pacis
collegio in basilicam sanctae martyris Leocadiae qui consedimus
... Gracias al Concilio XVII (694), sabemos que la basílica de
Santa Leocadia, donde se celebró también éste, estaba situada
en el suburbium de la ciudad y debía ser una basílica de origen
martirial, donde se conservaba su cuerpo o reliquias, tal vez la
que albergó el II Concilio de Toledo del año 531, como se ha
indicado: in ecclesia gloriosae uirginis et confessoris Christi sanc-
tae Leocadiae, quae est in suburbio Toletano, ubi sanctus eius
corpus requiescit. Pero comparando esta información con la pro-
porcionada por el VI Concilio (638), se denomina el lugar de
ubicación de esta iglesia in praetorio Toletano, donde se celebró:
in ecclesiam sanctae Leocadiae martyris debitis sedibus conloca-
tis... Suele identificarse –aunque nada lo permite– el lugar de
ubicación del praetorium tradicionalmente donde está ubicado
el Alcázar, junto a la zona del palatium, donde se halla emplaza-
do actualmente el Museo de Santa Cruz y donde se documentaron
restos escultóricos, por tanto junto a la zona Este de la ciudad,
donde se sitúa uno de los accesos más importantes, por el deno-
minado Puente de Alcántara.80

No obstante, hay un dato inquietante en estas menciones
de los textos conciliares. Mientras que en los concilios V y VI
se califica a Santa Leocadia como martyr, en el II (531) como
uirgo et confessor. No parece irrelevante esta cuestión, sino que
es indicativa de la propia evolución de la ciudad como centro
eclesiástico. Mientras que originariamente Santa Leocadia era

80. DELGADO, 1987, p. 184-192.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 555

considerada una confessor, y así aparece en la passio –redactada
seguramente a finales del siglo VII y que remonta la existencia
de la santa, seguramente sin fundamento, a la época de las
persecuciones de Daciano81–, con el tiempo, tal vez a emulación

Fig. 6. Plano hipotético de Toledo con indicación de los restos romanos, visigodos
y la muralla islámica (el nombre de algunas iglesias indica sólo la presencia de material

escultórico de los siglos VI y VII) (dibujo J. Marín, sg. indicaciones autoras).

Sarcófagos paleocristianos

Restos epigráficos tardíos

Material constructivo romano

Material cerámico tardío

TOLETUM siglos VI-VIII

Material escultórico siglos VI-VII

Material cerámico romano

Trazado de la muralla islámica



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL556

81. Cf. RIESCO GARCÍA, 1995, p. 42-47. La discusión sobre el origen y culto de
la santa en GARCÍA RODRÍGUEZ, 1966, p. 246-247, quien se hace eco de las dudas de
que fuese siquiera confessor y sólo la fundadora de la basílica, sostenidas por DAVID,
1947, p. 219 en nota, y que es una posibilidad que hay que considerar.

82. Los confessores eran considerados también como auténticos martyres,
aunque morían sin haber sufrido las torturas de éstos, pero gozaban de mayor fama
los mártires. En el Concilio XVII vuelve a ser calificada de confessor, si bien con una
fórmula claramente ensalzadora, al mencionarse el lugar de celebración del mismo,
como ha quedado indicado en el texto.

83. Cf. Corpus Scriptorum Muzarabicorum, p. 483-484. También GARCÍA

RODRÍGUEZ, 1966, p. 246. Debe entenderse extenditur en su significado más habitual
de “extender, engrandecer”. No construir, frente al aedificatur que se lee en la línea
anterior al hablar de la construcción de iglesia de San Eufrasio, sobre su tumulum
en Iliturgi: ecclesia beati Euphrasii apud Iliturgi urbem super tumulum eius aedificatur.

84. Notitia de Mahmeth pseudo propheta, p. 157. La mención a la basílica de
San Eufrasio, recogida también en los mismos términos que el texto de Eulogio de
Córdoba. No obstante, el Epitome Ouetensis (c.a. 883) indica que fue fundada por
Sisebuto: ecclesiam quoque sanctae Leocadiae Toleto mire fundauit (sc. Sisebutus) (cf.
p. 480), aunque pensamos que se debe a la gran renovación que pudo tener la antigua,
incluso a una nueva sustituyéndola, mejor que construyéndola ex nouo. El prestigio
alcanzado por Santa Leocadia lleva a la Historia pseudo-isidoriana a remontar la
existencia de la iglesia a época de Diocleciano: in diebus eius (sc. Diocletiani) edificata
est ecclesia Toletana nominata diuitum ecclesia, quae dicitur sancta Leocadia, et
Emeritensis ecclesia, quae uocatur delicata (cf. p. 382).

85. Cf. nuevamente GARCÍA RODRÍGUEZ, 1966, p. 247.

de otros mártires, especialmente Santa Eulalia, se la calificó
indistintamente como confessor y como martyr, como emblema
de la ciudad.82 Probablemente existía una basílica donde su
cuerpo estaría enterrado o, por lo menos, así lo quería la
tradición, como señala el II Concilio. Su importancia iría en
aumento, lo mismo que su culto y su fama, tanto que, puede
suponerse con cierta seguridad, que la primitiva basílica sería
remodelada y engrandecida por orden de Sisebuto en el año 618,
como se dice expresamente en el Apologeticus de Eulogio de
Córdoba (c. 16):83 ...currente aera DCLVI... Toleto quoque beatae
Leocadiae aula miro opere iubente praedicto principe (sc. Sisebuti)
culmine alto extenditur, repetido exactamente en la Notitia de
Mahmeth.84 Precisamente existe la noticia de la consagración de
la basílica por parte del obispo Eladio el 29 de octubre del 618
(domingo), a través de los calendarios de Silos y de León (éste
con mención explícita de la ciudad: in Toleto).85 Esta reconstruc-
ción o remodelación, quizá incluso un edificio de nueva planta,
pero sobre alguno ya existente o sustituyéndolo (de ahí la



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 557

consagración del obispo Eladio), completaría el prestigio y em-
paque que daba a la ya tan importante ciudad el tener una mártir
propia,86 cuyas reliquias eran veneradas, al igual que ocurría en
Mérida con Santa Eulalia.

La importancia creciente y simbólica de Santa Leocadia87

se pone de manifiesto por las referencias a los enterramientos
de obispos, incluso de reyes, de los que dan cuenta las fuentes
literarias. Julián de Toledo, en el Elogium de Ildefonso, señala
que éste fue enterrado en la basílica, a los pies de su antecesor,
es decir, Eugenio II de Toledo,88 y, según Félix de Toledo, el
propio Julián fue enterrado también allí.89 En cuanto al hecho
de que la basílica sirviese también de “panteón real”, como señala
Pérez de Urbel.90 se hace eco fundamentalmente la Crónica del
Moro Rasis, en la que puede leerse que Suintila, Sisenando y
Wamba fueron enterrados allí,91 así como el Chronicon de Luit-
prando, que indica que también fue enterrado allí Witiza, en el
711.92

Es importante señalar que aunque no se conoce la ubicación
y fábrica de la iglesia en época visigoda, ésta debe estar en rela-

86. En este ambiente las citadas inscripciones del Credo epigráfico y de
contenido litúrgico, procedentes de la Vega Baja, quedan perfectamente contex-
tualizadas. Véase el final del párrafo anterior y nota 66.

87. Que llegará a tener en la liturgia un “culto muy solemne”, como señala
GARCÍA RODRÍGUEZ, 1966, p. 246, algunas de cuyas composiciones se han atribuido a
Eugenio e Ildefonso de Toledo.

88. Atque in ecclesia beatae Leocadiae tumulatus, ad pedes sui conditus
decessoris, cum quo creditur in aeterno frui sepulchro claritatis, cf. Iuliani Toletani,
Elogium Sancti Ildefonsi, PL 96, col. 43-44.

89. In basilica gloriosissimae sanctae Leocadiae uirginis sorte sepulcrali est
tumulatus, cf. Felicis Toletani, Sancti Iuliani toletani episcopi Vita seu Elogium, PL 96,
col. 452. Incluso la Vita atribuida a Cixila (cf. DÍAZ Y DÍAZ, 1957, p. 41-45), de valor
escaso desde el punto de vista histórico por sus contradicciones y conocimientos
indirectos sobre Ildefonso y sobre la ciudad de Toledo, llega a afirmar, en un tono
claramente hagiográfico, que en cierta ocasión, durante la festividad de la santa,
Ildefonso, ante la vista de la corte y el pueblo, levantó la losa del sepulcro de santa
Leocadia y apareció su velo y se mostró la santa en toda su belleza y exhalando olor
de santidad. Y que el propio rey Recesvinto prestó a Ildefonso un estilete para cortar
un trozo del velo, como reliquia, cf. Corpus Scriptorum Muzarabicorum, p. 59-66.

90. Cf. PÉREZ DE URBEL, 1933-1934, vol. II, p. 512, sin referencia concreta, a
quien sigue EWIG, 1963, p. 33, nota 4.

91. Pueden leerse los pasajes en GARCÍA RODRÍGUEZ, 1966, p. 437, nº 79 a 81.
92. Cf. RIU, 1989. Lo recoge también PALOL, 1991, p. 791.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL558

ción con la actual localización en el Cristo de la Vega, en la Vega
Baja, aunque las excavaciones que se realizaron no pudieron
aportar datos para confirmarlo;93 sin embargo es probable que
la basílica martirial, situada desde luego extramuros, apud urbem
Toletanam, estuviese en este punto. De este lugar procede un
importante grupo de restos escultóricos y epigráficos, destacando
los dos fragmentos de inscripción con el Credo.94

La iglesia de los Apóstoles, o Santos Pedro y Pablo aparece
citada por primera vez como sede del VIII Concilio (653).95 Al
comienzo del mismo se señala que se celebra in urbem regiam,
pero después se concreta: cum nos omnes diuinae ordinatio
uoluntatis eiusdem principis (sc. Recesuinti) serenissimo iussu in
basilicam sanctorum apostolorum ad sacrum synodi coegisset
aggregari conuentum ... Después será también sede de los conci-
lios XII (681), XIII (683), XV (688) y XVI (693). La denominación
de ecclesia praetorensis viene dada en las menciones de los con-
cilios XV y XVI.

En las actas del Concilio XII, presidido por Ervigio, se indica
que se celebró apud urbem regiam, concretamente in basilicam
sanctorum apostolorum. Pero en ellas mismas, en el canon IV
se hace una recriminación contra el anterior rey, Wamba, porque
había nombrado obispos, concretamente a uno in loco Aquis,
haciendo que éste nombrase otros en otros lugares, concreta-
mente:... ut hic (sc. Aquis episcopus) in suburbio Toletano, in
ecclesia pretoriensi sanctorum Petri et Pauli episcopum ordinaret,

93. PALOL, 1991.
94. ZAMORANO, 1974. Cf. también nota 66.
95. GARCÍA RODRÍGUEZ, 1966, p. 149, señala que se cita por primera vez en las

actas del concilio provincial de Toledo del año 597, siguiendo a J. Sáenz de Aguirre,
Collectio maxima conciliorum..., Roma, 1693-94, III p. 116 (que no hemos podido
consultar); sin embargo, éste es un concilio transmitido, al parecer, sólo por el códice
Emilianense y no recogido en la Hispana (ORLANDIS y RAMOS-LISSÓN, 1986, p. 241-242).
La edición de VIVES, 1963, p. 156, no recoge tal mención. Según esta edición, la única
referencia al lugar de celebración del concilio es: qui conuenerunt in urbem Toletanam.
De acuerdo con lo expuesto hasta aquí, este concilio se celebró en la catedral, lo
que es perfectamente comprensible, a tenor de lo que sucede, especialmente a partir
del III de Toledo, y es que los concilios generales, convocados por el rey, se celebran
en Santa Leocadia o en los Santos Apóstoles, mientras que los provinciales en la
catedral (cf. PALOL, 1991, p. 792).



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 559

necnon et in aliis uicis uel uillulis similiter faceret. Expresión que
confirma la situación de la iglesia a las afueras de la ciudad.96

El carácter de iglesia oficial, de “centro áulico”, de ahí su
denominación de praetoriensis, viene claramente establecido por
las funciones desarrolladas en ella y la definen como la iglesia
más importante, desde el punto de vista político.97 Fue la iglesia
escogida para la unción regia del rey Wamba, quien, después
de ser proclamado rey en Gérticos, recibe la sagrada unción de
manos del obispo Quirico in praetoriensi ecclesia, sanctorum
scilicet Petri et Pauli98 después serían ungidos también Egica y
Witiza. Era la iglesia de donde partía el rey hacia las guerras,
tras un ceremonia, o a la que regresaba de ellas, y para lo que
existía un ordo litúrgico, como queda descrito en el Liber
Ordinum.99 Incluso sirvió en alguna ocasión, concretamente en
época de Wamba, para ordenar a un obispo, cuya ceremonia
establece también el citado Liber Ordinum,100 usurpando así la
función de la iglesia episcopal, hecho recriminado después en
el Concilio XII, según se ha indicado.

Posiblemente esta iglesia estaba situada junto al praetorium,
o dentro del mismo, es decir, el complejo arquitectónico que
albergaría a la guardia real y, tal vez, junto al propio palacio
real.101 Es indudable que la construcción de esta iglesia palatina,
o su adscripción como tal, evoca la de la iglesia de los Apóstoles,
fundada por Constantino en Constantinopla, en esa emulación
con la corte imperial, de la que se ha hablado.

96. Las actas del XIII dirán in urbe toletana al comienzo pero precisarán in
ecclesiam uidelicet sanctorum apostolorum Petri et Pauli. Las del XV mantendrán la
expresión más adecuada apud urbem toletanam, añadiendo: in ecclesia praetoriensi
sanctorum apostolorum Petri et Pauli. También las del XVII citan expresamente el
nombre de la iglesia, sin decir nada sobre su posible ubicación.

97. Cf. este mismo enfoque en PALOL, 1991, p. 790.
98. Julián de Toledo, Hist. Wambae 4, cf. Iulianus Toletanus, Historia Wambae

regis (edic. de J.N. Hillgarth), p. 220. Para Egica y Witiza, consagrados respectivamente
en el 687 y 701, cf. Chronica regum wisigothorum, PL, CXXI, col. 812, recogido también
por FÉROTIN, 1904, p. 500.

99. Liber Ordinum XLVIII: Incipit ordo quando rex cum exercitu ad prelium
egreditur, cf. FÉROTIN, 1904, p. 149-151.

100. Liber Ordinum XVI: Benedictio ad consecrandum primiclerium, cf. FÉROTIN,
1904, p. 53: ...da huic famulo tuo illi, quem in clero primum in ecclesia sanctorum Petri
et Pauli preesse uolumus...

101. EWIG, 1963, p. 33-34, lo da como hecho absolutamente seguro, muy
probablemente con razón.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL560

No obstante, cabe todavía otra puntualización. Después del
III Concilio de Toledo (y del provincial del año 597), los concilios
IV al VI se celebran todos en Santa Leocadia y es en el VI (638)
donde se dice que esta iglesia está ubicada in praetorio Toletano.
El concilio VII, del año 646 pudo celebrarse en ella o en la de
los Santos Apóstoles, como lo fue ya el VIII. Como hipótesis
puede plantearse que la iglesia praetoriensis de los Santos Após-
toles se construyera en el siglo VII o, al menos adquiriera plena-
mente esa función y fuese a partir del Concilio VII (quizá del
VI) cuando empezase a cumplir verdaderamente a ser con-
siderada “oficialmente” la iglesia palatina. Con anterioridad a
esto sería la basílica de Santa Leocadia, tal vez originariamente
una pequeña basílica martirial, restaurada por Sisebuto, la que
cumpliría esa función de iglesia palatina, hasta la aparición o
uso de la de los Apóstoles, si bien todavía en una ocasión se
celebraría un concilio en Santa Leocadia, el XVII en el año 694.102

En relación al problema de la ubicación de estas iglesias,
cabe recordar la ilustración del folio 142r del Codex Vigilanus
o Albeldensis realizado por Vigila en el monasterio de San Martín
de Albelda en el año 976, que se supone es una copia directa de
un modelo toledano103 (fig. 7). La ilustración del folio de organiza
en cinco registros superpuestos. El superior representa un re-
cinto amurallado con almenas y cuatro torres entre las que se
disponen nueve personajes, de tres en tres, y la identificación
de la ciudad: ciuitatis regia toletana, y dos puertas de entrada,
la de la izquierda ianua urbis que da acceso a la ciudad, y la
otra ianua muri, la puerta de la muralla en sí misma. El siguiente
registro encabezado a la izquierda por el rótulo sinodus toletana
presenta en posición central un clérigo provisto de báculo y
llaves, el ostiarius ecclesiae tal como indica la inscripción, que

102. Como indica EWIG, 1963, p. 34, nota 6, por razones que escapan. De todas
formas las actas de este concilio no están exentas de problemas, sólo se transmiten
a través de la recensión Vulgata de la Hispana y no se conservan las suscripciones
de asistentes, aunque se sabe que fueron numerosos, tanto obispos como miembros
de la corte. Debió existir algún otro concilio con posterioridad, tal vez dos, a juzgar
por las referencias de fuentes posteriores, pero no se conservan las actas. Cf. una
exposición del problema en ORLANDIS y RAMOS-LISSÓN, 1986, p. 496-497 y 505-507.

103. Conservado en la Biblioteca del Monasterio de El Escorial, el folio mide
39 × 26 cm. WILLIAMS, 1987, p. 106, lám. 31, véase también PÉREZ HIGUERA, 1984, p. 29.
SÁNCHEZ-ALBORNOZ, 1967, p. 116, nota 22, lo fecha en 972.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 561

Fig. 7. Folio 142r del Codex Vigilanus (Monasterio de El Escorial) (foto sg. Williams,
1987).



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL562

guarda dos edificios: la sancta marie uirginis y a la derecha la
baselica sancti petri. En el siguiente registro unos obispos y
clérigos se dirigen hacia el metropolitano de Toledo. En el infe-
rior se distribuyen tres “tiendas de campaña” ricamente orna-
mentadas.

Es interesante señalar la aparición de dos puertas diferentes
de entrada al núcleo urbano, una que da acceso directamente
a la ciudad, quizás el conjunto palatino y praetoriense al Este,
y otra que permite la entrada a la muralla, es decir por la muralla
al interior del casco urbano y fuera de él. También resalta la
organización y total simetría de estos dos primeros registros.
Debajo de la puerta de entrada a la ciudad se sitúa la catedral,
Santa María, y debajo de la puerta de la muralla, la pretoriense,
puesto que puede deberse a su ubicación con respecto a la
cercanía o lejanía de la puerta de la ciudad (dentro la primera)
y con respecto a la muralla y fuera de ella (la segunda). Se trata
por tanto de la representación de las dos iglesias principales sedes
de los concilios toledanos, también indicado por el rótulo. Su
aparición está en función de su carácter de sede episcopal por
excelencia –la catedral– y muy probable sede del III Concilio de
Toledo, mientras que la de Sancti Petri es la iglesia pretoriense
de los Santos Apóstoles Pedro y Pablo, de marcado carácter
áulico y sede de los principales concilios, especialmente de los
de más trascendencia en el ámbito legislativo (VIII, XII, XIII,
XV y XVIII).104 Se refuerza de este modo la idea de que ambas
iglesias son las más fundamentales como símbolo de la Iglesia
y la Monarquía. El folio no reproduce la de Santa Leocadia, cuya
función de sede conciliar fue sustituida por la de los Santos
Apóstoles salvo raras excepciones. Es muy probable que este folio
reproduzca la situación de la Toledo del siglo VII puesto que tal
como está organizada esta ilustración lo que se está ponderando
es la importancia de la ciudad como urbs regia y sedes ecclesiae
metropolitanae. La representación del metropolitano de Toledo
sentado en su cátedra episcopal es tremendamente similar a la
representación de Amalarico presidiendo el II Concilio de Toledo
(en el que, desde luego no estuvo), con tres obispos, del folio

104. VELÁZQUEZ, 1999 (e.p.).



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 563

143v del mismo códice Vigilano.105 Pero se debe señalar que el
142r es el frontispicio de la colección canónica, transmitida por
el Vigilano, y que en este códice están representados (también
en el Emilianense)los reyes legisladores, de ahí el valor simbólico
que se desprende de las asambleas conciliares como asambleas
legislativas y del papel de la Iglesia en la urbs regia.

Dato significativo también es la detallada representación en
este folio de la muralla que se sabe fue totalmente rehecha en
época islámica y de la que prácticamente nada se sabe para
épocas anteriores. Por regla general se acepta que la reforma
y reconstrucción de la muralla islámica se basa sobre el trazado
establecido en época romana que fue también utilizado en época
visigoda. El lienzo y torres de la zona nordeste presenta un gran
cúmulo de materiales reutilizados que corresponden a ambas
épocas, pero no existen datos arqueológicos fidedignos que
permitan trazar –ni siquiera hipotéticamente– la línea defensiva,
aunque todo parece indicar esta superposición.106

Es posible que existieran otras iglesias dentro o fuera de
la ciudad, pero apenas hay constancia textual de las mismas,
y aún menos arqueológica,107 aunque –tal como ya se ha dicho–
existen numerosos focos escultóricos en relación a la construc-
ción de algunas iglesias, que pueden ser tenidos en consideración
en el momento de intentar ver una mayor o menor densificación
de restos cercanos a estas construcciones. Es casi imposible no
cruzar la línea divisoria entre la aproximación a la realidad y
la tradición legendaria, como se señalaba al comienzo de este
apartado, cuando se trata de intentar analizar las mínimas
noticias que de otras iglesias se dan.108 De hecho, desde los libros
de viajes, guías de peregrinos, crónicas de Toledo, libros de
curiosidades y todo tipo de documentos sobre la ciudad, se
transmiten casi invariablemente las noticias de la existencia de
iglesias en época visigoda, fundadas incluso por los propios reyes

105. Cf. DE SILVA, 1986, p. 552, fig. 10.
106. DELGADO, 1987, p. 120-184.
107. PUERTAS TRICAS, 1975, p. 29-35, enumera todas las posibles, recogiendo

los testimonios literarios que hablan sobre las mismas, algunos de forma más
indirecta, siguiendo a Amador de los Ríos.

108. Véase la nota 71.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL564

visigodos, sin más contraste que la utilización de alguna que otra
fuente mozárabe o posterior, alguna a todas luces falsa o con
clara intención propagandística. Es el caso de la utilización de
unos conocidos versos, atribuidos a Ildefonso de Toledo, posible-
mente una composición muy posterior, donde lo que queda
evidente es el afán “recapitulador” de construcciones y repara-
ciones de iglesias toledanas que se pretenden adscribir a época
de la monarquía visigoda:109 Lucae sacrauit supplex Euantius
aedem, / cui Nicolaus erat nobilis ipse pater, / quin auia illustris
de sanguine nata gothorum / templum simul Marco sanctu Blesila
fecit. / Caenobium Eulaliae rex Athanagildus et aedem / noster auus
Iustae, sed prius instituit. / Sebastianus habet templum, regnante
Liuua, / urbe sub reparat Eruigius Mariae. Ahora bien, el hecho
de que este poema no tenga la autoría pretendida o sea posterior,
no implica que su contenido sea del todo falso. Resultaría muy
extraño que Atanagildo hubiese fundado un monasterio de Santa
Eulalia, pero ¿indica eso que no se pudo construir en esa época?
o ¿que no se hubiese dedicado un templo a San Sebastián,
durante el reinado de Liuva? o ¿que el propio Ervigio, tiempo
después, no hubiese reparado la catedral de Santa María?

Sin embargo, la existencia de iglesias dedicadas a San
Lucas, San Marcos, Santa Justa o San Sebastián, no puede pre-
tenderse a través de esta única mención, sólo apuntarse.

En cambio, del monasterio de Santa Eulalia –además de
la mencionada iglesia de Santa María (la catedral), citada en el
poema– se tiene noticia mucho más fidedigna a través del
Concilio XI de Toledo, de carácter provincial, donde suscribe las
actas un Florentius ecclesiae monasterii sanctae Eulaliae, junto
a otros abades de otras tantas iglesias monásticas: Iulianus de
San Miguel, Valderedus de Santa Leocadia, Gratinidus de los
Santos Cosme y Damián, Absalio de la Santa Cruz. Estas sus-
cripciones permiten considerar con bastantes visos de realidad
la existencia de estos monasterios y sus correspondientes iglesias,
aunque no se conozca el lugar de ubicación. Sin embargo, muy
posiblemente se hallaban a las afueras de la ciudad, en el

109. Cf. PL 96, col. 324. Reproducidos por AMADOR DE LOS RÍOS, 1845, p. 163-
164, autor al que sigue PUERTAS TRICAS, 1975, para enumerar algunas de las iglesias
existentes en Toledo.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 565

suburbium, extramuros –con independencia de que existieran
otros más alejados–, que dotaban a la ciudad de un complemento
característico de una ciuitas cristiana y de la principal sede
metropolitana, pues no eran sólo las murallas físicas las que apor-
taban a las ciudades el aspecto de fortaleza o inexpugnabilidad,
sino las murallas espirituales que protegían a sus ciudadanos
y su fe evocando la Jerusalén Celeste. “Iglesias y monasterios
suburbanos” que “cumplían una función protectora cuya impor-
tancia queda subrayada por la distancia desde las murallas a
estas construcciones”, como resalta Díaz y Díaz.110

Es probable que el monasterio de Santa Leocadia estuviese
cercano o adjunto incluso a la basílica, construido para el servicio
y dotación de la misma. De la ubicación y existencia o identifi-
cación de los otros, algunos datos marginales ofrecen dificultades
de interpretación y otros se insertan, nuevamente, en la tradición,
sin una comprobación posible hoy por hoy.

Se ha propuesto y discutido en más de una ocasión la
posible identificación entre la iglesia de los Santos Cosme y
Damián y la del famoso monasterio Agaliense,111 en función del
testimonio de la ya citada Vita Ildephonsi atribuida a Cixila. Se
sabe por la Vita escrita por Julián de Toledo que Ildefonso fue
abad del monasterio Agaliense, pero la Vita de Cixila en ningún
momento menciona este centro, sino que indica que Ildefonso
era diácono en la iglesia de los Santos Cosme y Damián, cuando
fue hecho abad: ... adhuc diaconii officium peragens in ecclesia
sanctorum Cosme et Damiani, que sita est in suburbio Toletano,
abba preficeretur.112 No hay datos suficientes, hoy por hoy, para

110. Cf. las observaciones de DÍAZ Y DÍAZ, 1982, p. 68. También, GARCÍA

RODRÍGUEZ, 1966, p. 246 para Santa Leocadia, p. 287 sobre Santa Eulalia. Cf. LACARRA,
1959, p. 319-345.

111. Véase más adelante en el texto.
112 Cixila, Vita Ildeph. 1, cf. Corpus Scriptorum Muzarabicorum, p. 61. La

argumentación mantenida por PUERTAS TRICAS, 1975, p. 33, para defender la identidad
de la iglesia de los Santos Cosme y Damián como la del monasterio Agaliense resulta
convincente, aunque no sea definitiva: “Señalemos, no obstante, que la iglesia de esos
santos lo era de un monasterio, y que si en la misma frase se nos dice que Ildefonso
fue hecho abad y no se indica otro monasterio, habrá que suponer que se trataba
del monasterio Agaliense, cuya advocación se nos explicita en el mencionado texto”.
De todas formas no deja de resultar extraño que en las fuentes en las que se menciona
el monasterio Agaliense no se nombre la advocación de la iglesia y en esta fuente
tardía no se mencione el nombre del monasterio.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL566

negar o afirmar la identidad, pero sí puede defenderse la existen-
cia de la iglesia de esta advocación, ya fuese la del monasterio
Agaliense o la de otro de ese nombre.113

La existencia del monasterio de la Santa Cruz, atestiguado
por la firma de su abad Absalio tanto en el Concilio XI, como
después en los concilios XIII, XIV y XV, puede apoyarse también
en la mención a la iglesia de este nombre en el Liber Ordinum
LXXXIIII, donde se describe el Ordo de VIª Feria in Parasceue,
consistente en una procesión que se realiza a la hora tertia del
día desde la iglesia principal llevando una cruz y cantando hasta
la iglesia de la Santa Cruz, y de nuevo, antes de la hora nona
se retorna con el lignum crucis a la iglesia principal y se deposita
entre cánticos sálmicos en ella.114 Sin embargo, esta iglesia
constituye uno de los casos más característicos de tradición
legendaria, ya que se atribuye, nuevamente, su fundación a
Atanagildo, y se supone que se alzaba en lo que actualmente es
la mezquita del Cristo de la Luz. A esto se suma la leyenda de
que en la antigua iglesia los cristianos escondieron un crucifijo
tapado con una piedra blanca, ante la llegada de los árabes, que
fue descubierto siglos después, cuando en 1085 entró Alfonso VI
en Toledo.115 Cabe detenerse en este punto porque, aunque sea
casualidad, de esa ermita procede una inscripción, en piedra
caliza, blanca, del siglo VII seguramente, muy fragmentaria, pero
que contiene el suficiente texto como para identificar el contenido
del mismo con el del conocido epitafio del obispo Sefronio de
Segóbriga,116 siendo un doblete epigráfico del mismo, aunque no
la misma inscripción. El fragmento fue hallado en 1909 “entre
los escombros de la casa contigua al Cristo de la Luz, recien-
temente demolida para aislamiento del edificio” y la Comisión

113. Tal vez no pueda valorarse de forma correcta la mención en las actas
del Concilio XI de Toledo, pero debe hacerse notar que en los demás abades firmantes
la fórmula utilizada es ecclesiae monasterii sancti Michaelis (sanctae Leocadiae, sanctae
Crucis, sanctae Eulaliae) abba, frente a este caso donde se dice: Gratinidus ecclesiae
sanctorum Cosme et Damiani abba, omitiendo la palabra monasterii.

114. Cf. FÉROTIN, 1904, col. 193-200.
115. Cf. AMADOR DE LOS RÍOS, 1845, p. 247-250, sin dar demasiado crédito al

origen “visigodo” de la iglesia del Cristo de la Luz. Una historia completa de la mezquita
árabe de Bab al-Mardum, con recopilación de las leyendas, etc., en MORALEDA Y ESTEBAN,
1899; PÉREZ HIGUERA, 1984, p. 20-24; DELGADO, 1987, p. 283-303.

116. VIVES, 1969, nº 276.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 567

Provincial de Monumentos de Toledo en sesión de 24 de enero
de 1910 sugería que “pudiera ser muy bien la piedra votiva de
la erección de este antiguo santuario del rey godo Atanagil-
do”.117

Pero es el mencionado monasterio Agaliense el mejor docu-
mentado, sobre todo gracias al De uiris illustribus de Ildefonso
de Toledo, y el más importante. Su ubicación es desconocida
y sobre ella se han emitido diversas hipótesis, sin posibilidades
de comprobación, aunque la de que pudiese estar situada en el
camino –ad galiense iter– podría estar próximo a la realidad.118

Su existencia debe remontarse al siglo VI al menos y de él salieron
diversos obispos de la sede toledana durante el siglo VII: Eladio,
Eugenio, Ildefonso. Su influencia en la vida eclesiástica y cor-
tesana de Toledo debió ser notable, a la vez que debió contribuir
a la sólida formación cultural de sus miembros. El hecho de que
el monasterio sirviese de “cantera” de obispos es comparable a
lo que ocurrió también con el de Dumio con respecto a la sede
de Braga o el de Cauliana con la de Mérida.119

Otro monasterio, ya más alejado de la ciudad, es el fundado
por Ildefonso de Toledo, para religiosas: Coenobium quoque
uirginum in Deibiensi uillula construxit, ac propriis opibus de-
corauit. Hay que añadir el mencionado por la Vita Iuliani, de
Félix de Toledo, donde se dice que Gudila, levita y amigo de Julián
de Toledo, fue enterrado: cuius (sc. Gudilani) corpusculum in
monasterio Sancti Felicis, quod est Cabensi in uillula dedicatum,

117. Se da noticia breve de ello en VELÁZQUEZ, 1996. El estudio de esta pieza
y la documentación existente sobre la misma en GIMENO y VELÁZQUEZ, e.p.

118. Sobre esta base de corte etimológico y la existencia de una calzada
romana se ha pensado que podría haber estado situado donde se levantó en época
árabe el llamado palacio de Galiana. Es probable que, en más de un caso, los edificios
árabes se hayan construido sobre antiguos edificios cristianos de época visigoda o
tardoantigua, lo que justificaría no sólo la presencia de algunos materiales
reaprovechados, sino, sobre todo, la pérdida absoluta de restos edilicios anteriores.
Sobre las posibles ubicaciones del Agaliense, cf. el comentario de RIVERA RECIO, 1985,
p. 76-79, donde se recoge una de esas noticias creadas por falsarios del siglo XVI en
la que no sólo se atribuye la fundación del monasterio, una vez más, a Atanagildo,
sino que se especifica su ubicación in planitie suburbii toletani ... quod distat minus
quam XXV passus ab ecclesia praetoriensi SS. Apostolorum Petri et Pauli inter occidentem
et septentrionem situm.

119. Cf. DÍAZ Y DÍAZ, 1976, p. 92.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL568

dilectissimi socii sui (sc. Iuliani) exhibitione honorifice requiescit
humatum.120

Todavía hay menciones de algunos otros edificios eclesiás-
ticos recogidos por diversos autores, pero o son meras informa-
ciones sin un fundamento mínimo o se debe a errores. Tal sería
el caso de las iglesias de San Ginés y de Santo Tirso, citadas
por Puertas Tricas, sobre las que no hay constatación para esta
época y cuya existencia habría que retrasar, en todo caso, a época
mozárabe.121

A pesar de la escasez de datos, las fuentes son lo sufi-
cientemente explícitas como para pensar que la ciudad de Toledo

120. Felix Toletanus, Vita Iuliani 3, PL 96, col 446. Se ha supuesto que el
nombre del lugar habría que identificarlo con Valdecaba, pero no es seguro. Estos
monasterios son enumerados por PÉREZ DE URBEL, 1933-1934, p. 511-512, quien cita
incluso el monasterio de San Felix de Totanés, erigido por dos nobles godos Aetherius
y Teudesuintha (no Gundeswinda, como indica el autor), “que distaba cinco leguas
de la capital”, a partir de un poema de Eugenio II de Toledo, Carm. XII. Dicho poema
lleva como título In basilica sancti Felicis que est in Tatanesio (algunos manuscritos
presentan Tutanesio) y comienza con cuatro versos que figurarían en una inscripción
en la puerta del templo, como señala el mismo poema quattuor in titulis constat haec
ianua templi, y que, efectivamente, están documentados en otras iglesias. El poema
indica la advocación a San Félix y menciona al matrimonio fundador del mismo (cf.
Eugenius Toletanus, Carmina, p. 242). Es posible que se trate de esta localidad, sin
embargo no es seguro y algunos autores pretenden situarlo en la zona de Zaragoza,
posiblemente debido a que los poemas anteriores a éste se refieren a basílicas de
esta ciudad o cercanas, cf. GARCÍA MORENO, 1974, nº 51.

121. PUERTAS TRICAS, 1975, p. 34, recoge el nombre de San Ginés en función
del poema atribuido a Ildefonso de Toledo que hemos citado. Salvo que se trate de
otro poema distinto, en aquél no aparece mencionado el nombre de este santo de
origen galo. Parece que en el siglo X tenía una iglesia en Toledo, pero su culto, que
guarda muchas semejanzas con el de Santo Tirso, debió irradiar desde Mérida, donde
ya es posible ver una mención a las reliquias de ambos en una inscricpión del 627
de Santa María de Mérida, como indica GARCÍA RODRÍGUEZ, 1966, p. 192-193 y 216-
218. Así pues, aunque el culto de ambos proceda de época visigoda en Mérida, su
generalización sería más tardía, así como la existencia de las iglesias toledanas
dedicadas a ellos. En el caso de San Ginés debe mencionarse, además, que la
inscripción existente en el Museo Arqueológico Nacional, en la que puede leerse
S(an)c(t)i Genesii, grabado en una pequeña columna, procedente, al parecer, de la
iglesia de San Ginés de Toledo, demolida en 1840, tiene unas características formales
que la adscriben al siglo IX o X. En cuanto a la iglesia de Santo Tirso, la referencia
comúnmente utilizada procede de unos versos del himno del santo -cuya festividad
se celebra el 25 de enero- pertenecientes al breviario mozárabe, donde se hace mención
a la fundación del templo por Cixila, seguramente el obispo de Toledo del 774 al
783 (cf. VIVES, 1969, nº 357, IHC 393). Pero ni es seguro que existiese tal inscripción,
ni mucho menos que estuviese en la supuesta iglesia, y menos aún que existiese una
iglesia con esta advocación en el siglo VII.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 569

tuviese ya en el siglo VI, y adquiriese sobre todo en el siglo VII,
un importante conjunto de edificios eclesiásticos, tanto iglesias,
como monasterios con sus propias iglesias. Éstos formando, tal
vez, un mínimo cinturón en el suburbium como símbolo de la
protección de los santos a la ciudad, en el que el probable con-
junto palatino y martirial de la zona del praetorium sería uno
de los enclaves de la misma, situado a las afueras, pero dirigiendo
la vida ciudadana. En el interior, la catedral presidiría la vida
eclesiástica. Hay que pensar, además, que tanto la catedral como
el monasterio Agaliense y, quizá algún otro, tendrían escuelas,
episcopal y monástica respectivamente, que articularían la for-
mación cultural de los futuros clérigos y monjes, así como de
los jóvenes que después pasarían a engrosar las filas de los
funcionarios de palacio. La actividad cultural de la ciudad regia
se vería notablemente favorecida, desde los aspectos más ele-
mentales de la formación en estas escuelas, hasta la educación
de niveles superiores, tanto de personas vinculadas al clero como
a la cancillería.

Es evidente, por otra parte, que la administración real
necesitaba de funcionarios preparados y, por supuesto, de nota-
rios y expertos en leyes, que iban a asumir la tarea progresiva
de ir redactando y editando las sucesivas leyes dadas desde
Leovigildo, con su Codex Reuisus hasta las diferentes redacciones
del Liber Iudicum (o Lex Visigothorum). Esta elaboración, así
como la actividad eclesiástica y la formación cultural del clero,
que dio algunas figuras toledanas de gran importancia, exigía
igualmente no sólo la provisión de textos literarios, códigos
legislativos, obras religiosas, bíblicas y litúrgicas sino la existen-
cia de diversas bibliotecas de monasterios, la episcopal o la del
propio palacio real,122 y como puede deducirse de los manuscritos
de origen toledano que se conocen, tanto de contenido literario
como eclesiástico y jurídico.

122. Incluso de alguna biblioteca privada, como se sabe por las fuentes,
aunque en concreto las noticias sean para otras zonas, como a la que hace referencia
Braulio de Zaragoza en su Epistolario (XXV y XXVI). Sobre aspectos de la vida cultural
y literaria en Toledo sigue siendo fundamental DÍAZ Y DÍAZ, 1975. Una exposición
sucinta, pero de gran precisión, en DÍAZ Y DÍAZ, 1976, p. 109-112. Como trabajos de
síntesis, véase también, del mismo autor 1982 y ORLANDIS, 1991, p. 66-83.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL570

Es de suponer que la actividad edilicia de tipo civil y el
embellecimiento de la ciudad continuaría a lo largo del siglo VII,
seguramente con unos reyes más que con otros. A la existencia
de un palacio real, con independencia de su posible ubicación,
a la que ya se ha aludido, podría pensarse en otras construcciones
de carácter áulico y cortesano, anexas o no a éste y, por otra
parte, entra dentro de la lógica el pensar que hubiese cierta
actividad de reforma o reestructuración en algunos momentos
de edificios y obras ya existentes. Por eso es bastante probable
que las noticias referentes a las remodelaciones de Wamba sean
ciertas; recuérdese que es, precisamente, Wamba el rey elegido
en Gérticos a la muerte de Recesvinto, quien dilata su unción
regia hasta no llegar a Toledo y ser allí proclamado y legitimado
oficialmente, como indica Julián de Toledo, según hemos comen-
tado. Que este rey tratase de engrandecer la ciudad regia, de
indudable carácter sacral, parece consecuencia lógica de su
actitud. De ahí que la noticia dada por la Chronica muzarabica
29, sobre las obras llevadas a cabo por Wamba adquiera una
verosimilitud evidente.123 En este contexto nos parece, asimismo,
que la inscripción transmitida, a través del Chronicon de Isidorus
Pacensis, que estaría situada a las puertas de la ciudad, puede
ser cierta y es de la que la citada Chronica muzarabica se hace
eco también, como puede verse comparando ambos textos.124

Lógicamente la ciudad vería acrecentada su actividad eco-
nómica y la presencia de una mayor población, grupos artesanales,
y profesiones vinculadas al mundo del comercio, la industria y

123. Corpus Scriptorum Muzarabicorum p. 26-27: ...Qui iam in supra fatam
eram anni tertii sceptra regia medians ciuitatem Toleti mire et eleganti labore renobat,
quem et opere sculptorio uersiuicando pertitulans hoc in portarum epigrammata stilo
ferreo in nitida lucidaque marmora patrat; Erexit fa[u]ctore Deo rex inclitus urbem /
Uuamba sue celebrem p[r]otendens gentis honorem. / In memoriis quoque martirum,
quas super easdem portarum turriculas titulauit, hec similiter exarauit: Uos, sancti
domini, quorum presentia fulget, / hanc urbem et plebem solito saluate fabore.

124. Cf. VIVES, 1969 nº 361, recogida antes por Hübner IHC, primero como
falsa (nº 73*) y luego como auténtica en el Supplementum, nº 391: erexit, fautore Deo,
rex inclytus urbem / Wamba, suae celebrem protendens gentis honorem. El segundo
dístico en honor a los mártires: Vos, sancti Domini, quorum hic praesentia fulget /
hanc urbem et plebem solito seruate fauore. Ahora Toledo disponía ya de un importante
número de mártires a los que poder venerar y cuyas basílicas estaban a las afueras
de la ciudad, protegiéndola, como se ha comentado antes en el texto.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 571

también a las actividades administrativas y oficios ligados a la
corte.

En suma, la transformación de la ciudad de Toledo en urbs
regia y en la principal de las sedes eclesiásticas en el siglo VII,
incluso dotada de carácter sacral, al haberse operado la estrecha
simbiosis y vinculación entre poder político y religioso, trajo
como consecuencia el crecimiento de la misma, su más que
probable aumento de población, una mayor actividad económica
y cultural. Por estas circunstancias Toletum pasó de ser una
ciudad de cierta importancia, pero indudablemente menor que
la de las principales urbes del mundo romano y de la antigüedad
tardía, como Emerita, Tarraco, Barcino, Corduba o Hispalis a ser
la ciudad primera de la monarquía visigoda, el símbolo del
regnum. Un símbolo que se había fabricado, más artificialmente
que por tradición histórica, pero partiendo de una idea que estaba
viva en la mente de Leovigildo, que, tal vez, ya lo estuvo en la
de Teudis o de Atanagildo, y que la monarquía toledana trató
de materializar insistentemente, a pesar de las usurpaciones, de
las revueltas y sublevaciones y que finalizó al cabo de un siglo
largo, durante el cual la realidad quizá más palpable fue la
fabricación de la urbs regia, elevada casi a mito simbólico y, como
tal, perenne.

Universidad Complutense de Madrid

Universitat de Barcelona

Bibliografía

ABADAL, R. de (1960), Del Reino de Tolosa al Reino de Toledo (Madrid).

ALVARADO PLANAS, J. (1997), El problema del germanismo en el derecho español.
Siglos V-XI (Madrid).

AMADOR DE LOS RÍOS, J. (1845), Toledo pintoresca ó descripción de sus mas
célebres monumentos (Madrid) (reimpr. Toledo, 1989).

ARCE, J. (1993), “La ciudad en la España tardorromana: ¿continuidad o
discontinuidad?”, Ciudad y comunidad cívica en Hispania (siglos II y III

d.C.), Actes du colloque organisé par la Casa de Velázquez et par le Consejo
Superior de Investigaciones Científicas (Madrid, 25-27 janvier, 1990)
(Madrid), p. 177-184.



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL572

BARBERO DE AGUILERA, A. (1989), “Las divisiones eclesiásticas y las relaciones
entre la Iglesia y el Estado en la España de los siglos VI y VII”, Homenaje
a Marcelo Vigil Pascual, Universidad de Salamanca (Salamanca), p. 168-
189.

BARBERO DE AGUILERA, A. (1992), La sociedad visigoda y su entorno histórico
(Madrid).

BARROSO CABRERA, R. y MORIN DE PABLOS, J. (1995), “Materiales visigodos
de la excavación de San Pedro Mártir (Toledo)”, Cuadernos de Prehistoria
y Arqueología de la Universidad Autónoma de Madrid, 22, p. 199-226.

BRAULIO, Epistolae, in RIESCO TERRERO, L., Epistolario de San Braulio.
Introducción, edición crítica y traducción, Sevilla, Publicaciones de la
Universidad de Sevilla, Facultad de Filosofía y Letras 1975 (Sevilla).

BRÜHL, C.R. (1967), “Remarques sur les notions de ‘capitale’ et de ‘résidence’
pendant le haut moyen âge”, Journal des Savants, p. 193-215.

CARROBLES, J. et alii (1997), Historia de Toledo, Editorial Azacanes, Biblioteca
Universitaria (Toledo).

Chronica Caesaraugustana, MOMMSEN, Th. (ed.), MGH, auct. ant. 11.
Chronica minora Saec. IV, V, VI, VII, vol. II, 1894 (Berlin) [reimpr. Munich
1981].

Cixila, Vita Ildephonsi, in Corpus Scriptorum Muzarabicorum, GIL, J. (ed.),
CSIC, Instituto Antonio de Nebrija, 2 vols., 1973 (Madrid).

CLAUDE, D. (1971), Adel, Kirche und Königtum im Westgotenreich (Sigma-
ringen).

Codex Theodosianus, MOMMSEN, Th., KRUEGER, P. y MEYER, P. (ed.) (1904-
1905) [reimpr. 1990], I-II (Hildesheim, Weidmann).

Código de Alarico II. Fragmentos de la “Ley romana” de los visigodos
conservados en un códice palimpsesto de la Catedral de León, León 1991
(reimpresión de Legis Romanae Wisigothorum Fragmenta ex Codice
Palimpsesto, Real Academia de la Historia, Madrid, 1896, con estudios
y traducción del proemio de F. de Cárdenas y F. Fita).

CODOÑER, C. (1972), El “De viris illustribus” de Ildefonso de Toledo. Estudio
y edición crítica (Salamanca).

Colección canónica hispánica, MARTÍNEZ DÍEZ, G. y RODRÍGUEZ, F., (eds.), La
Colección canónica hispánica, 5 vols., 1966-1992 (Madrid).

COLLINS, R. (1980), “Mérida and Toledo: 550-585”, in JAMES, E., (ed.), Visi-
gothic Spain: New approaches (Oxford), p. 189-219.

COLLINS, R. (1986), España en la Alta Edad Media (Barcelona) (traducción
de Early Medieval Spain. Unity in diversity, 400-1000, Londres 1983).

Corpus Scriptorum Muzarabicorum, GIL, J., (ed.), CSIC, Instituto Antonio
de Nebrija, 2 vols., 1973 (Madrid).

CORTÉS, S. et alii (1984), “Nuevas inscripciones romanas del Museo de Santa
Cruz de Toledo”, Museum, 3, p. 73-85.



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 573

DAVID, P. (1947), Études historiques sur la Galice et le Portugal du Ve au
XIIe siècle (Lisboa-París).

DE SILVA, S. (1986), “La más antigua iconografía medieval de los reyes
visigodos”, Los visigodos. Historia y civilización. Actas de la Semana
Internacional de Estudios Visigóticos, Madrid-Toledo-Alcalá de Henares,
21-25 de octubre de 1985, Antigüedad y Cristianismo III, Murcia, p. 537-
558.

DELGADO VALERO, C. (1987), Toledo islámico: ciudad, arte e historia, Editorial
Zocodover (Toledo).

DELGADO VALERO, C. (1991), “Estructura urbana de Toledo en época
islámica”, in La ciudad islámica, Instituto Fernando el Católico (Zara-
goza), p. 321-341, 8 fig.

DÍAZ Y DÍAZ, M. C. (1957), “De patrística española”, Revista española de
Teología, XVII, p. 41-45.

DÍAZ Y DÍAZ, M. C. (1960), “Un document privé de l’Espagne wisigothique
sur ardoise”, Studi Medievali, 1, p. 52-71.

DÍAZ Y DÍAZ, M. C. (1975), “La transmisión de los textos antiguos en la
Península Ibérica en los siglos VII-XI”, La cultura antica nell’occidente
latino del VII all’XI secolo, XXII Settimana di Studio sull’alto Medioevo
(Espoleto), p. 132-175.

DÍAZ Y DÍAZ, M. C. (1976), “La obra literaria de los obispos visigóticos
toledanos: supuestos y circunstancias”, in De Isidoro al siglo XI. Ocho
estudios sobre la vida literaria peninsular (Barcelona), p. 89-115 (el
mismo en La Patrología toledano-visigoda, CSIC, Madrid, 1970, p. 45-
63).

DÍAZ Y DÍAZ, M. C. (1982), “Introducción general”, in Isidoro de Sevilla,
Etimologías, OROZ RETA, J. y MARCOS CASQUERO, M. A. (ed.), Biblioteca
de Autores Cristianos, 433 (Madrid), p. 1-257.

DUVAL, Y. (1993), “Projet d’enquête sur l’épigraphie martyriale en Espagne
romaine, visigothique (et byzantine)”, Antiquité Tardive, 1, p. 173-205.

DZIALOWSKI, G. v. (1898) Isidor und Ildefons als Literarhistoriker (Münster).
EPITOME OVETENSIS, MOMMSEN, Th. (ed.), MGH, auct. antiq. Chronica minora,

saec. IV, V, VI, VII, vol. II, 1892 (Berlín) (reimpr. 1961).
EVGENIVS TOLETANVS, Carmina, VOLLMER, F. (ed.), MGH, auct. antiq. XIV, 1905

(Berlín) (reimpr. 1961).
EULOGIO DE CÓRDOBA, in Corpus Scriptorum Muzarabicorum, GIL, J., (ed.),

1973 (Madrid).
EWIG, E. (1963), “Résidence et capitale pendant le Haut Moyen Age”, Revue

Historique, 230, p. 25-72.
FELIX TOLETANVS, Sancti Iuliani toletani episcopi Vita seu Elogium, PL 96,

col. 452.
FÉROTIN, M. (1904), Le Liber Ordinum en usage dans l’Église wisigothique

et mozarabe d’Espagne du cinquième au onzième siècle, Monumenta
Ecclesiae Liturgica (París).



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL574

FLÓREZ, E., España Sagrada, V, 1751 (Madrid).

FRANCO MATA, A. (1982), “Un crismón ravenático en Toledo”, Toletum, 13,
p. 289-298.

FREDEGARIUS, Chronicarum libri IV, KRUSCH, B. (ed.), Chronicarum “quae
dicuntur” Fredegarii Scholastici Libri IV cum continuationibus, MGH,
script. rer. merov. T. II, 1888 [reimpr. 1984] (Hannover), p. 18-168. Véase
también Chronicarum liber IV, WALLACE-HADRILL, J.M. (ed.) (1960), The
Fourth Book of the Chronicle of Fredegar with its continuations, Thomas
Nelson and Sons Ltd. (Londres).

GARCÍA MORENO, L. A. (1974), Prosopografía del reino visigodo de Toledo
(Salamanca).

GARCÍA MORENO, L. A. (1989), Historia de España visigoda (Madrid).

GARCÍA MORENO, L. A. (1990), “Los orígenes de la Carpetania visigoda”, Actas
del Simposio de Toledo y Carpetania en la Edad Antigua, Toledo, 1986
(Toledo), p. 229-249.

GARCÍA MORENO, L. A. (1991), “La coyuntura política del III Concilio de
Toledo. Una historia larga y tortuosa”, Actas del Congreso Internacional
del XIV Centenario Concilio III de Toledo (589-1989) (Toledo, 1989)
(Toledo), p. 271-296

GARCÍA MORENO, L. A. (1993), “Propaganda religiosa y conflicto político en
la epigrafía de época visigoda”, in Religio Deorum. Actas del Coloquio
Internacional de Epigrafía. Cultura y sociedad en Occidente (Tarragona,
1988) (Sabadell), p. 193-201.

GARCÍA RODRÍGUEZ, C. (1966), El culto de los santos en la España romana
y visigoda, CSIC, Instituto Enrique Flórez, Monografías de Historia
Eclesiástica, 1 (Madrid).

GIMENO, H. y VELÁZQUEZ, I. (e.p.), “Et charta nobis titulum reddidit”, in GÓMEZ

PANTOJA, J. (ed.), Excavando papeles.

GODOY, C. y GROS, M. dels S. (1994), “L’Oracional hispànic de Verona i
la topografia cristiana de Tarraco a l’antiguitat tardana: possibilitats i
limits”, Pyrenae, 25, p. 245-258.

GÓMEZ MORENO, M. (1953), “Discurso de contestación al discurso de ingreso
de J. Mª. Navascués en la R.A.H.”, in NAVASCUÉS, J. M.ª, El concepto
de Epigrafía, Discurso de ingreso en la Real Academia de la Historia
(Madrid).

GRECO, Domenico “El Greco”, Plano de Toledo (reed. del Instituto Provincial
de Investigaciones y Estudios Toledanos, Toledo, 1967).

GURT, J. M., RIPOLL, G. y GODOY, C. (1994), “Topografía de la Antigüedad
tardía hispánica. Reflexiones para una propuesta de trabajo”, Antiquité
Tardive, 2, p. 161-180.

Historia pseudo-isidoriana, MOMMSEN, Th. (ed.) [reimpr. 1990], Chronica
minora Saec. IV, V, VI, VII, MGH, auct. ant. 11, t. 2, 1894 (Berlín), [reimpr.
Munich 1981].



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 575

ILDEFONSO DE TOLEDO, De viris illustribus, vid. CODOÑER MERINO (1972).
IOHANNES BICLARENSIS, Chronicon, MOMMSEN, Th. (ed.), Chronica minora Saec.

IV, V, VI, VII. MGH, auct. ant. 11, t. 2, 1894 (Berlín), [reimpr. Munich,
1990]. Ver también Chronicon, CAMPOS, J. (ed.) (1960), Juan de Biclaro,
obispo de Gerona. Su vida y su obra (Madrid).

ISIDORO DE SEVILLA, Las historias de los godos, vándalos y suevos de Isidoro
de Sevilla, RODRÍGUEZ ALONSO, C. (estudio, edición crítica y traducción),
Centro de Estudios e Investigación “San Isidoro”, nº 13, 1975 (León).

ISIDORO DE SEVILLA, Etimologías, OROZ RETA, J. y MARCOS CASQUERO, M. A.
(ed.), Biblioteca de Autores Cristianos, 433 y 434, 1982 (Madrid).

IVLIANVS TOLETANVS, Opera, HILLGARTH, J. N. (ed.), Corpus Christianorum.
Series Latina, CXV, 1976 (Turnholt).

IVLIANVS TOLETANVS, Beati Ildefonsi Elogium, PL, 96, col. 43-44.
JORDANES, Getica et Romana, MOMMSEN, Th. (ed.), MGH, auct. ant. 5, t. 1,

1882 (Berlín), [reimpr. Munich, 1982].
JORGE ARAGONESES, M. (1957), “El primer Credo epigráfico y otros restos

coetáneos, descubiertos en Toledo”, Archivo Español de Arte, 30, p. 297-
307.

LACARRA, J. Mª (1959), “Panorama de la historia urbana en la Península
Ibérica desde el siglo V al X”, La città nell’Alto Medievo, VII Settimana
di Studio sull’alto Medioevo (Espoleto), p. 319-345.

Laterculus Regum Visigothorum, MOMMSEN, Th. (ed.) [reimpr. 1990],
Chronica minora Saec. IV, V, VI, VII, MGH, auct. ant. 13, t. 3, 1898 (Berlín)
[reimpr. Munich 1981].

Leges romanae Visigothorum, HÄNEL, G. (ed.), 1902 (Leipzig, Aalen) [reimpr.
1962].

Leges Visigothorum, ZEUMER, K. (ed.), MGH, Leges nationum germanicarum,
t.1, 1902 (Hannover-Leipzig, Hahn).

Legis Romanae Wisigothorum Fragmenta ex Codice Palimpsesto, CÁRDENAS,
F. de y FITA, F. (ed.), Real Academia de la Historia, 1896 (Madrid).

Liber Ordinum, vid. FÉROTIN (1904).
MARTÍNEZ DÍEZ, G. (1964), “Hacia la edición crítica de la Hispana”, Mis-

celánea Comillas, 41, p. 387-395.
MORALEDA Y ESTEBAN, J. (1899), La ermita del Cristo de la Luz. Memoria

publicada en el Heraldo Toledano con motivo de haber sido descubiertas
las fachadas e inscripciones de la mencionada ermita, las bases de sus
columnas, arcos, etc. en 1899 (Toledo).

Notitia de Mahmeth pseudo propheta, DÍAZ Y DÍAZ, M. C. (ed.), (con un
apéndice de I. Benedictos Ceinos), “Los textos antimahometanos más
antiguos en códices españoles”, in Archives d’histoire doctrinale et litté-
raire du Moyen Âge, 37 (1970) p. 149-168.

ORLANDIS, J. y RAMOS-LISSÓN, D. (1986), Historia de los Concilios de la España
romana y visigoda (Pamplona).



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL576

ORLANDIS, J. (1991), La vida en España en tiempo de los godos (Madrid).

PALOL, P. de (1991), “Resultados de las excavaciones junto al Cristo de la
Vega, basílica conciliar de Santa Leocadia, de Toledo. Algunas notas
de topografía religiosa de la ciudad”, Actas del Congreso Internacional
del XIV Centenario Concilio III de Toledo (589-1989) (Toledo, 1989)
(Toledo), p. 787-832.

PÉREZ DE URBEL, J. (1933-1934), Los monjes españoles en la Edad Media
(Madrid) 2 vols.

PÉREZ HIGUERA, T. (1984), Paseos por el Toledo del siglo XIII, Ministerio de
Cultura, Dirección General de Bellas Artes y Archivos (Madrid).

PLÁCIDO, D., MANGAS, J. y FERNÁNDEZ MIRANDA, M. (1992), “Toletum”, in
Conquista romana y modo de intervención en la organización urbana y
territorial, Dialoghi di Archeologia, terza serie, anno 10, p. 263-272.

PROCOPIVS, Bellum Vandalicum, vid. DEWING, H. B. (ed.), History of the wars.
The vandalic war. Books III-IV, Loeb, t. II, 1916 (Londres) [reimpr. 1990].

PROCOPIVS, Bellum Gothicum, vid. DEWING, H. B. (ed.) (1919-1928) [reimpr.
1992-3],

History of the wars. The Gothic war. Books V-VIII, Loeb. t. III-V (Londres).

PUERTAS TRICAS, R. (1975), Iglesias hispánicas (Siglos IV al VIII). Testimonios
literarios (Madrid).

RAMÓN PARRO, S. (1857), Toledo en la mano, o descripción histórico-artística
de la magnífica catedral y de los demás célebres documentos (Toledo)
(reed. Clásicos Toledanos, 6, Instituto Provincial de Investigaciones y
Estudios Toledanos, Toledo, 1978).

REVUELTA, M. (1973), Museo de los concilios de Toledo y de la cultura visigoda,
Ministerio de Educación y Ciencia, Guías de los museos de España,
XXXVII (Madrid).

REVUELTA, M. et alii (1983), Inventario artístico de Toledo, Centro Nacional
de Información artística, arqueológica y etnológica, Ministerio de
Cultura (Madrid).

RIESCO GARCÍA, P. (1995), Pasionario hispánico (Sevilla).

RIPOLL, G. (1989), “Características generales del poblamiento y la arqueo-
logía funeraria visigoda de Hispania”, Espacio, Tiempo y Forma, I, 2,
p. 453-471.

RIPOLL, G. (1996), “Acerca de la supuesta frontera entre el Regnum
visigothorum y la Hispania bizantina”, Pyrenae, 27, p. 251-267.

RIPOLL, G. (1998), Toréutica de la Bética (siglos VI y VII d.C.), Reial Acadèmia
de Bones Lletres (Barcelona).

RIPOLL, G. (e.p.), “Changes in the Topography of power: from ciuitates to
urbes regiae in Hispania”, POHL, W. (ed.), Power in Transformation, The
Transformation of the Roman World, European Science Foundation,
J. Brill (Leiden).



TOLETVM, LA CONSTRUCCIÓN DE UNA VRBS REGIA 577

RIPOLL, G. y VELÁZQUEZ, I. (1995), La Hispania visigoda. Del rey Ataúlfo a
Don Rodrigo, Historia de España, 6, Historia 16-Temas de Hoy (Madrid).

RIU, M. (1989), “Algunas noticias de Toledo en la crónica de Luitprando”,
in Haciendo Historia. Homenaje al prof. Carlos Seco, Universidad
Complutense (Madrid).

RIVERA RECIO, J. F. (1985), San Ildefonso de Toledo. Biografía, época y
posteridad, Biblioteca de Autores Cristianos, 320 (Madrid).

SÁNCHEZ-ALBORNOZ, C. (1967), Investigaciones sobre historiografía hispana
medieval (siglos VIII al XII), Instituto de Historia de España (Buenos Aires)
(cf. “Las crónicas de Albelda y de Alfonso III” y “Un misterioso cronicón
del siglo VIII”).

SÁNCHEZ-PALENCIA, F. J. (1989), “El marfil de Hipólito del circo romano de
Toledo”, in Homenaje al Profesor Antonio Blanco Freijeiro, Estudios de
Geografía e Historia 3, Universidad Complutense de Madrid (Madrid),
p. 377-401.

SÁNCHEZ-PALENCIA, F. J. y SAINZ PASCUAL, Mª J. (1988), El circo romano de
Toledo: estratigrafía y arquitectura (Toledo).

SANZ SERRANO, R. Mª (1990), “Toledo en las fuentes tardorromanas”, Actas
del Simposio de Toledo y Carpetania en la Edad Antigua (Toledo), p. 253-
268.

SAYAS ABENGOECHEA, J. J. (1988), La zona del estrecho desde las invasiones
a la ocupación bizantina, Actas del I Congreso Internacional El Estrecho
de Gibraltar, Ceuta, 1987, Universidad Nacional de Educación a
Distancia (Madrid) vol. I, p. 1079-1094.

SCHLUNK, H. (1964), “Byzantinische Bauplastik aus Spanien”, Madrider
Mitteilungen, 5, p. 234-254, lám. 65-84.

SCHLUNK, H. (1970), “Beiträge zur kunstgeschichtlichen Stellung Toledos
im 7. Jahrhundert”, Madrider Mitteilungen, 11, p. 160-186, lám. 43-60.

SCHLUNK, H. y HAUSCHILD, Th. (1978), Die Denkmäler der frühchristlichen
und westgotischen Zeit, Hispania Antiqua (Maguncia).

SOTOMAYOR, M. (1971), “Testimonios paleocristianos en Toledo y sus
alrededores. Los sarcófagos”, Anales Toledanos, III, p. 255-276.

SOTOMAYOR, M. (1973), Datos históricos sobre los sarcófagos romano-
cristianos de España, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de
Granada (Granada).

SOTOMAYOR, M. (1975), Sarcófagos romano-cristianos de España. Estudio
iconográfico, Biblioteca Teológica Granadina 16, Facultad de Teología
(Granada).

STORCH DE GRACIA Y ASENSIO, J. J. (1985-1986), “Las hornacinas y placas-
nicho en el arte visigodo de Toledo”, Boletín de la Asociación de Amigos
de la Arqueología, 22 (Madrid), p. 56-62.

STORCH DE GRACIA Y ASENSIO, J. J. (1986), Las artes decorativas visigodas en
Toledo, Universidad Complutense, Facultad de Geografía e Historia,
Ediciones en Microficha (Madrid).



ISABEL VELÁZQUEZ - GISELA RIPOLL578

VALLEJO, M. (1993), Bizancio y la España tardoantigua (ss. V-VIII): Un capítulo
de historia mediterránea, Memorias del Seminario de Historia Antigua
IV, Universidad de Alcalá de Henares (Alcalá).

VELÁZQUEZ, I. (1989), Las pizarras visigodas: Edición crítica y estudio,
Antigüedad y Cristianismo, VI, Universidad de Murcia (Murcia).

VELÁZQUEZ, I. (1994), “¿Hagiografía versus prosopografía? En torno a las
Vitas Sanctorum Patrum Emeretensium”, in Latinitas Biblica et Christia-
na. Studia philologica varia in honorem Olegario García de la Fuente
(Madrid), p. 497-506.

VELÁZQUEZ, I. (1996), “Dobletes en la epigrafía funeraria latina: materiales
para su estudio”, Cuadernos de Filología Clásica. Estudios Latinos, 11
(Madrid), p. 77-113.

VELÁZQUEZ, I. (1997a), “Mérida: Transformación de una ciudad hispa-
norromana”, in CRISTÓBAL, V. y DE LA VILLA, J. (ed.), Ciudades del Mundo
Antiguo, Ediciones Clásicas (Madrid), p. 159-186.

VELÁZQUEZ, I. (1997b), “Control político y eclesiástico de la Cartaginense
en época visigoda”, Revista de Abenzoares, 4 (Sociedad Cultural Aben-
zoar, Caudete, Albacete), p. 30-54.

VELÁZQUEZ, I. (1999 e.p.), “Impronta religiosa en el desarrollo jurídico de
la Hispania visigoda”, Seminario Internacional Fronteras religiosas entre
Roma, Bizancio, Damasco y Toledo. El nacimiento de Europa y del Islam
(siglos V-VIII), Madrid, 22-24 de marzo de 1998, Ilu (en prensa).

VIVES, J. (1963), Concilios visigóticos e hispano-romanos, CSIC, Instituto
Enrique Flórez, España Cristiana, I (Barcelona-Madrid).

VIVES, J. (1969), Inscripciones cristianas de la España romana y visigoda,
CSIC, Instituto Enrique Flórez, Monumenta Hispaniae Sacra, Serie
Patrística, II (Barcelona).

Vitas Sanctorum Patrum Emeretensium, MAYA SÁNCHEZ, A. (ed.), Corpus Chris-
tianorum CXVI, Turnholt 1992.

WILLIAMS, J. (1987), La miniatura española en la Alta Edad Media, Editorial
Casariego (Madrid).

ZAMORANO, I. (1974), “Caracteres del arte visigodo en Toledo”, Anales Tole-
danos, X, p. 7-149, 125 fig.


