
194
Màrius Torres i Mercè Figueras
Cartes a Mahalta. Selecció i edició de Meritxell Gui-
met i Margarida Prats, epíleg de Montserrat Casals.
Barcelona, Club Editor, 2017

 La publicació d’una tria de les missives que s’inter-
canviaren Màrius Torres i Mercè Figueras durant la seva 
estada al sanatori de Puig d’Olena amb l’encertat títol 
de Cartes a Mahalta permet de conèixer molt de prop 
el lligam íntim que establiren tots dos corresponsals. 
Datades entre el 24 de setembre de 1936 i el 30 de 
novembre de 1942, les lletres prenen inicialment un to 
d’amistat respectuosa que aviat deriva cap a la intimitat 
d’una relació afectiva –talment com “dos rius paral·lels” 
que acosten les seves ribes– per anar a parar de manera 
gradual a les aigües calmes –o no tan– d’una amistat 
plena de tendresa.
 De bell antuvi, corprèn l’educació, la cordialitat i la 
delicadesa amb què es tracten Figueras i Torres en les 
seves epístoles. Causa impressió, també, la ironia, l’hu-
mor amb què suporten estoicament la malaltia i la re-
clusió obligada al sanatori. Les lletres que es bescanvien 
d’un passadís a l’altre són, tot sovint, consol, companyia 
i gaudi per a les llargues estones de solitud passades a 
les cambres de malalts –molt properes en l’espai, però 
infranquejables– de Puig d’Olena. Revelen la cura ex-
traordinària que es tenen l’un a l’altre, la confessió que 
es fan de les preocupacions i els neguits, l’admiració 
profunda que es professen, la complicitat que ordeixen 
tant amb allò dit com allò insinuat o silenciat. 
 Cartes a Mahalta il·lumina encara amb més força la 
sensibilitat extraordinària del poeta Màrius Torres, la 
seva humanitat excepcional, a fl or de pell, la seva fi nesa 
en l’exploració dels replecs de l’ànima humana. En una 
de les missives, datada el 9 de febrer de 1937, arriba a 
confessar a la seva confi dent que accepta com a con-
signa vital les paraules de Ludwig van Beethoven: “A 
través del dolor, a l’alegria!” (p. 31). De tots els caires 
que desprenen les cartes a Figueras, n’hi ha un d’es-
pecialment revelador per comprendre l’obra torresiana: 
la seva concepció de la religiositat, “fi lla molt més del 
raonament que de la fe” (p. 165), escriu el 26 d’octubre 
de 1937, però que evoluciona els darrers anys, en l’am-
bient ofegador de la postguerra, cap a posicions més 
“teològiques”.
 Tot amb tot, la gran aportació de Cartes a Mahalta és 
donar veu fi nalment a Mercè Figueras, la musa inspira-
dora d’alguns dels poemes més bells de Màrius Torres. 
Lectora, còmplice i amiga, Figueras es converteix en 
una interlocutora impulsiva, sensible, intel·ligent, culta, 
que està a l’altura de les profunditats en què es plau 
d’endinsar-se el poeta ponentí. En la carta del 5 d’abril 
de 1937, li escriu amb un punt de dramatisme: “El de-

sig i la realitat són dues coses oposades i la meva realitat 
és una mena de monstre que es passa la vida menjant 
els meus desigs” (p. 61). Malauradament, la seva veu 
emmudeix durant els dos darrers anys, en què només 
podem llegir les cartes del poeta, tan plenes d’enyo-
rança envers la seva Mahalta. 
 Tot i la situació en què es troben, confi nats al sa-
natori i atenallats per la malaltia, les epístoles prenen 
de vegades l’aire d’un fl irteig sentimental, mentre que 
altres cops s’acosten a la meditació fi losòfi ca o al soli-
loqui existencial. Hi sovintegen les picades d’ullet, les 
al·lusions, les facècies o les revelacions, escrites sempre 
en un to de respecte mutu, de complicitat recíproca i 
d’afable franquesa. Són més aviat comptades les cartes 
que expressen la tristesa o el desconhort, motivats en 
bona part per la malaltia. N’hi ha també que es limiten 
simplement a desfer malentesos o aclarir posicions en 
el terreny relliscós dels afectes i de les complicitats. De 
tant en tant, encara que molt poc, es complauen a es-
coliar els poemes que escriu Torres o a intercanviar opi-
nions sobre els llibres que han llegit o que volen llegir.
 Més enllà de la dimensió afectiva, els afers quoti-
dians i les picabaralles o les confi dències d’amics íntims, 
la successió de cartes deixa entreveure gairebé imper-
ceptiblement els temps trasbalsats que els tocà de viure 
des de l’isolament limitat del sanatori de Puig d’Olena: 
la guerra, l’exili, la postguerra. N’hi ha ecos llunyans, 
això sí, que, en alguns casos, espeteguen en el present 
com una tempesta seca –per exemple, en les cartes, 
ben eloqüents, de l’11 de maig de 1938 i del 22 d’agost 
de 1939, sobre l’ocupació de la ciutat de Lleida per les 
tropes feixistes i la imposició d’un estat totalitari que 
humilia els vençuts, respectivament. El context històric 
no n’és mai el centre, tanmateix, perquè allò que preval 
i s’imposa és l’àmbit de la privacitat, el diàleg confi den-
cial de dues persones que necessiten peremptòriament 
ser escoltades i compreses, que troben en l’altre un 
“refugi espiritual” on aferrar-se i que poden compartir 
d’aquesta manera l’esperança fràgil en el demà. 
 Margarida Prats, màxima especialista en l’obra torre-
siana, signa el pròleg, molt breu, d’aquesta antologia 
de cent setze cartes (de les cinc-centes tres que se 
n’han conservat), bona part de les quals escrites durant 
la guerra i, més espaiades en el temps, després. Prats 
hi comenta l’ambient que es vivia al sanatori de Puig 
d’Olena, perfi la el caràcter i la biografi a dels dos corres-
ponsals i esbossa la relació epistolar que mantingueren. 
Clou el volum un epíleg de la periodista Montserrat Ca-
sals, corresponent a un capítol de la biografi a de Joan 
Sales amb què treballava abans de morir, que descriu la 
gènesi i l’entramat del cenacle literari que es creà a Puig 
d’Olena, al voltant de la tríada Màrius Torres, Mercè Fi-
gueras i Joan Sales. Al seu entendre, les missives entre 

Ressenyes



195
Torres i Figueras poden llegir-se com “el relat d’un amor 
manifestat sempre de manera paradoxal, no sabem si 
impossible o no volgut, d’una duplicitat difícil de discer-
nir” (p. 295).
 En tot cas, sigui quina sigui la mena d’amor o d’amis-
tat que compartiren tots dos, Cartes a Mahalta brinda 
la possibilitat de seguir gairebé en primer pla els darrers 
anys de la vida de Màrius Torres com a malalt al sana-
tori de Puig d’Olena, la Muntanya màgica de les lletres 
catalanes. Malgrat els buits i les el·lipsis documentals, 
contribueix sobretot a conèixer molt més íntimament 
–com a escriptor i com a home– un dels millors poetes 
de la literatura catalana del segle XX. 
 

Francesc FOGUET I BOREU

Universitat Autònoma de Barcelona

Lluïsa Julià
Maria-Mercè Marçal. Una vida
Barcelona, Editorial Pòrtic, 2017.

 L’obra de Lluïsa Julià (Barcelona, 1958) Maria-Mer-
cè Marçal. Una vida (2017) s’afegeix a una colla d’es-
tudis recents sobre la poetessa d’Ivars entre els quals 
cal destacar Maria-Mercè Marçal. L’escriptura permeable 
(2014) i Cos endins. Maternitat, desig i malaltia en l’obra 
de Maria-Mercè Marçal (2015), totes dues de Caterina 
Riba i ressenyades per Josep Camps en els números sis i 
set d’aquesta mateixa revista. N’hi podríem afegir més. 
L’augment de la bibliografi a evidencia que la fi gura de 
Marçal va consolidant-se cada dia més dins del cànon 
de la literatura catalana.
De tota manera, gairebé vint anys després de la mort 
de la poetessa, el treball de Julià suposa la primera apro-
ximació exhaustiva a la vida de Maria-Mercè Marçal. 
L’obra és escrita partint de la informació obtinguda a 
través d’una abundant recerca entre les persones que hi 
van tenir contacte al llarg de la seva vida en els diferents 
camps en què es va moure. Això fa que la biografi a, 
a més de resseguir la seva labor poètica, política i in-
tel·lectual, estigui farcida d’anècdotes quotidianes que 
ens permeten observar un dibuix psicològic de l’escrip-
tora molt afi nat. L’obra no solament ens atansa a la per-
sonalitat més íntima de la poetessa sinó a una societat, 
la catalana de la part fi nal del segle XX, que pateix una 
visible transformació econòmica, política, social, cultu-
ral, sexual i moral. I Marçal pateix cadascun d’aquest 
canvis de manera de vegades punyent.
 La biografi a està dividida en dotze parts. Les dues 
primeres, que són les més curtes, estan centrades en el 
seu període rural i lleidatà. Les altres deu les formen la 
seva aventura urbana i barcelonina que, això no obs-
tant, no servirà per trencar amb el seu passat lleidatà. 
Ara bé, la introdueix en un dinàmica cultural molt més 
viva i fructífera.
La primera està centrada en la seva infantesa a Ivars. 
És en aquest període quan, al morir la padrina, son tiet 
Josep recupera la masia i les propietat que fi ns llavors 
havia conreat el pare de la Marçal. Passar de fer vida 
de terratinent rural a convertir-se en un modest pagès 
en una casa al mig del poble és percebut com un dal-
tabaix familiar. Tot i la pèrdua d’estatus, M.M. Marçal 
podrà anar a Lleida a estudiar el batxillerat. És aquí on 
comença a saber, a través del professorat i d’altres in-
fl uències, que existeix una cultura catalana i que la llen-
gua que ha parlat sempre és apta per fer-ne literatura. 
Una altra infl uència important durant aquest període és 
la del capellà de Seana, Ramon Alsina. Una mostra de 
cristianisme progressista, infl uït pel concili Vaticà II, del 
qual, la poetessa se n’anirà apartant durant els anys pos-

Ressenyes


