
50

Entre els múltiples
paradigmes d’educació

existents, en podem
identificar dos de bàsics:

una visió moral-col·lectiva
basada en un paradigma

cultural que ressalta la
responsabilitat moral i
política de l’educació, i

una visió utilitària-
pragmàtica basada en un
paradigma economicista
que subratlla la dimensió
pragmàtica de l’educació.

L’objectiu dels autors és
proposar un tercera via

que combina alguns
aspectes dels dos

plantejaments esmentats.
Aquest tercer

plantejament utilitza
l’anomenat «paradigma de

l’autonomia» on la
capacitat de realitzar

anàlisis pròpies distingeix
al ciutadà autònom del

ciutadà políticament
indiferent.

Aquests són només alguns exemples de les múltiples i estretes relacions entre política i edu-
cació. Per descomptat, en aquestes línies no podem enumerar-les totes. No obstant això, com a
punt de partida de les nostres reflexions, volem subratllar la raó principal d’aquesta relació que,
al nostre entendre, és la següent: l’educació és en si mateixa una activitat social i política amb fina-
litats socials i polítiques.  

Els diferents punts de vista sobre educació reflecteixen la classe de societat que tenim i la que
ens agradaria tenir. Entre els múltiples paradigmes d’educació existents, en podem identificar,
assumint els riscos de la generalització, dos de bàsics: una visió moral-col·lectiva basada en un
paradigma cultural que ressalta la responsabilitat moral i política
de l’educació, així com la seva dimensió fonamentalment col·lec-
tiva; i una visió utilitària-pragmàtica basada en un paradigma eco-
nomicista que subratlla la dimensió pragmàtica de l’educació i
que defensa un sistema educatiu eficient en termes de formació
d’individus qualificats. 

Els plantejaments moral-col·lectius de l’educació contenen
explícitament teories i projectes polítics i socials. De fet, alguns
teòrics de la política (Plató, Rousseau, Locke, Dewey, etc…) han
desenvolupat teories importants sobre l’educació. Totes elles posen l’accent en l’estret vincle entre
l’educació i la creació de la base cívica per a una «bona societat». Des d’un punt de vista moral-
col·lectiu, l’educació fa una contribució important a l’estabilitat i a la legitimitat del sistema, ja
que a través d’ella els alumnes interioritzen normes, institucions i actituds necessàries per garan-
tir fins a cert punt la viabilitat d’un sistema polític i socioeconòmic determinat. És a dir, l’esco-
la, o el sistema educatiu, és generalment un agent de socialització política que contribueix a la
formació d’una determinada societat política. 

Per contra, els defensors de la visió utilitària-pragmàtica subratllen el suposat caràcter «no
ideològic» de l’educació. Un dels objectius d’aquesta aproximació seria mantenir la política lluny
de l’educació, és a dir, eliminar idees polítiques i categories ètiques del debat sobre l’educació.
Aquí el propòsit de l’educació seria l’adquisició del coneixement «neutre», sense afavorir cap con-
cepte determinat de societat, i de les competències pràctiques que poden aplicar-se durant la vida
laboral de l’alumne. L’eficàcia del sistema educatiu pot mesurar-se en termes de producció
del tipus de força de treball competitiva i eficient que millor cobreixi les necessitats de l’econo-
mia. Així, l’educació és principalment «formació» i no té res a veure amb abstractes projectes polí-
tics o socials. 

Però la qüestió és que, al nostre entendre, aquesta visió realment conté tanta ideologia com
la visió moral-col·lectiva, encara que d’una manera més implícita. És a dir, la visió utilitària-pragmà-
tica es fonamenta també sobre un determinat projecte social, basat en una manera de pensar eco-
nomicista, i amaga darrere de la seva suposada neutralitat interessos polítics concrets. En termes
utilitaris-pragmàtics, l’educació adquireix també un caràcter instrumental, però en un altre sen-
tit: econòmicament i laboralment instrumental. En les societats postindustrials amb economies
basades en el coneixement, aquesta funció es considera de vital importància. 

51

L’educació per a la ciutadania i l’ideal de l’autonomia democràticaIDEES 25 - 2005

L’educació per a la ciutadania
i l’ideal de l’autonomia democràtica

Jordi Solé i Xavier Ballart

Els sistemes educatius són considerats freqüentment com un
dels instruments que serveixen per modelar una cultura política,
és a dir, un conjunt de valors, actituds i orientacions políti-
ques. Des de la ciència política s’argumenta repetidament que
si la cultura i les estructures polítiques són congruents entre sí,
si es reforcen mútuament, l’estabilitat i la durabilitat de les
institucions poden donar-se per garantides. 

L’educació per a la ciutadania a les escoles pot considerar-se
com un intent més d’estrènyer els llaços entre el sistema polític
i la seva base social, és a dir, els ciutadans. Les nostres escoles
poden educar els ciutadans per a la democràcia, preparar-los per
a la participació i el pluralisme. 

Tot seguit exposem de manera temptativa algunes refle-
xions sobre aquest tipus d’educació, estructurades al voltant de
tres preguntes: ¿per quin motiu «educació per a la ciutada-
nia»? ¿Què hauria d’ensenyar? ¿I com ho hauria de fer?

POLÍTICA I EDUCACIÓ

Tradicionalment, els governs han portat a terme un estricte
control polític sobre els sistemes educatius. Els estats són en gran
part responsables de l’educació formal i amb aquesta finalitat
mobilitzen enormes recursos econòmics i humans. Per altra
banda, el significat polític dels programes educatius i els plans
d’estudis és molt alt; que la seva reforma acostumi a estimular
debats polítics intensos n’és un símptoma. Històricament, la uni-
versalització de l’educació ha significat una lluita política impor-
tant que ha transcorregut paral·lelament a la lluita per la demo-
cratització. 

Les nostres escoles poden
educar els ciutadans per a
la democràcia, preparar-
los per a la participació i el
pluralisme



eficàcia a l’hora de crear llaços entre l’individu i la comunitat. Així, l’educació per a la ciutadania
aspira no només a la formació d’individus conscients dels seus drets i deures, sinó també a la cre-
ació de «comunitat». Es considera que la ciutadania democràtica pot mantenir unides les
societats modernes o «lligar» els ciutadans a les seves respectives comunitats. 

Aquest plantejament està estretament connectat amb l’anomenada «visió republicana-par-
ticipativa» de la democràcia. En resum, aquesta visió es fonamenta en els aspectes següents:

Comunitarisme: això és, una teoria que subratlla la dimensió social dels éssers humans. Els
individus són socialitzats en comunitats que tenen gran importància per a la construcció de la
seva identitat i la formació de les seves vides individuals. Així doncs, els individus no són
només responsables envers sí mateixos, sinó també envers la societat en la qual interactuen i es
desenvolupen.

Una visió substantiva i normativa de la política i de la democràcia: la democràcia no és només un
mètode de presa de decisions, una tècnica per a la gestió del conflicte social, sinó també un pro-
jecte i un ideal moral que busca el compliment d’altres ideals i
projectes més amplis com la llibertat, l’equitat o la justícia
social. 

Plantejaments participatius, que subratllen les virtuts de la
democràcia directa i de la necessitat de minimitzar l’abast del
poder burocràtic en la vida pública i privada, partits polítics
inclosos. Per a aquests plantejaments, el dret al desenvolupament
individual només es pot aconseguir en una societat participati-
va on s’estimuli un sentit de la responsabilitat política, una
preocupació per als problemes col·lectius. La participació activa es considera com un principi bàsic
de la democràcia. Sense això, la democràcia no és possible, perquè es converteix en «el pati de les
elits», en un nivell de presa de decisions inassolible per al ciutadà mig. 

El plantejament maximalista-normatiu és congruent amb un concepte ampli de ciutadania,
segons el qual aquesta és principalment una pràctica que implica el compromís actiu cap a la
comunitat i el bé comú, i no només una condició, un mer estatus jurídic. D’altra banda, la ciu-
tadania tindria també una dimensió col·lectiva relacionada amb la identitat, en tant que confe-
reix un sentit de pertinença als individus (pertinença no basada en la nacionalitat o l’afiliació ètni-
ca, sinó en un conjunt de drets cívics). 

Plantejament minimalista-realista 

Els plantejaments minimalistes estan estretament relacionats amb la visió utilitària-pragmàtica
de l’educació, en la mesura que perceben l’educació per a la ciutadania com la transmissió del
coneixement i l’adquisició de les qualificacions i les capacitats necessàries per actuar com a ciu-
tadà eficient en un context polític democràtic. 

L’objectiu de l’educació per a la ciutadania no és la creació d’una ciutadania activa sinó
d’una ciutadania competent. Els estudiants haurien d’adquirir les competències i els coneixements
necessaris per realitzar eficaçment els seus interessos mitjançant el procés polític. L’atenció es

L’EDUCACIÓ PER A LA CIUTADANIA DEMOCRÀTICA

Definim l’educació per a la ciutadania democràtica com aquells esforços educatius duts a terme a les
escoles a fi de preparar als alumnes per viure com a ciutadans en una societat democràtica1. És un tipus
d’educació que aspira a la creació, a través d’ensenyament formal durant la infantesa i la joven-
tut, de ciutadans conscients del seu paper en la societat democràtica (dels seus drets i deures) i
capaços d’escollir les seves pròpies opcions polítiques. 

L’educació per a la ciutadania democràtica dóna visibilitat als vincles entre l’educació i la polí-
tica abans esmentats. De fet, el nostre concepte d’educació per a la ciutadania prové de la idea
segons la qual l’escola té una responsabilitat social i política en la preparació dels estudiants per
a la seva «vida democràtica». Així, l’educació per a la ciutadania pot considerar-se com una eina
pedagògica per a la realització del que podem anomenar «la missió política» de l’escola: la
millora de societats democràtiques a través de l’educació de ciutadans capaços de fer-hi una con-
tribució positiva.

DOS PLANTEJAMENTS

En relació amb els objectius que aquest tipus d’educació es proposa assolir, és a dir, tenint en comp-
te el tipus de ciutadans que aquesta educació pretén formar, es poden identificar dos plantejaments

principals basats en diferents conceptes de democràcia i de
ciutadania, i relacionats amb un dels dos punts de vista sobre edu-
cació que hem identificat més amunt. Com cada conceptualit-
zació, aquesta és per descomptat una simplificació de la realitat,
però tanmateix útil per estirar el fil de la nostra argumentació. 

Plantejament maximalista - normatiu 

En termes generals, els estudis sobre l’educació per a la ciuta-
dania adopten principalment la visió moral-col·lectiva sobre
educació. Aquests estudis afirmen que l’escola prepara els

alumnes per a viure en una societat política com a ciutadans actius. L’escola, aleshores, jugaria
un paper cabdal a l’hora de crear una ciutadania conscienciada i activament implicada en la
democràcia. L’educació formal tindria la responsabilitat de formar ciutadans actius en la comu-
nitat política democràtica i generar en ells una orientació a la participació entre els estudiants,
així com actituds i valors congruents amb les orientacions participatives. 

Des d’aquest plantejament, l’educació per a la ciutadania és també educació moral, en tant que
intenta generar compromís amb alguns valors, actituds i orientacions que sostenen les democrà-
cies pluralistes. L’educació per a la ciutadania exerceix així una influència sobre la cultura polí-
tica, que al seu torn té efectes positius sobre l’estabilitat i la legitimitat del sistema. A més, el plan-
tejament maximalista posa l’accent en la dimensió col·lectiva de l’educació, així com en la seva

52 53

L’educació per a la ciutadania i l’ideal de l’autonomia democràtica L’educació per a la ciutadania i l’ideal de l’autonomia democràtica

Els defensors de la visió
utilitària-pragmàtica
subratllen el suposat
caràcter «no ideològic»
de l’educació

L’escola, o el sistema
educatiu, és generalment
un agent de socialització
política que contribueix a

la formació d’una
determinada societat

política



L’objectiu de l’educació per a la ciutadania: dues aproximacions

Aproximació maximalista-normativa Aproximació minimalista-realista

Visió sobre l’educació Moral-col·lectiva Utilitària-pragmàtica

Concepte de democràcia Republicana-participativa Liberal-elitista

Concepte de ciutadania Cultural Estatus legal

Objectiu Ciutadans actius: creació de comunitat Ciutadans eficients: competència política
per mitjà d’una participació activa per assolir efectivament els interessos 

privats

Els plantejaments maximalistes predominen en la literatura especialitzada. Encara que de fet
estiguem d’acord amb alguns dels seus postulats bàsics, hi veiem algunes febleses: 

S’exageren les expectatives sobre l’educació per a la ciutadania: s’espera d’ella la solució a les situa-
cions que es perceben com a perilloses per a la legitimitat i l’estabilitat de les democràcies: baixa
participació, apatia, indiferència, cinisme, crisi de valors… L’escola es veu com la institució ade-
quada per formar una ciutadania activa i compromesa amb una cultura política democràtica que
pugui compensar els dèficits de les democràcies.  Però la supervivència i l’estabilitat de la
democràcia no depenen només de l’educació per a la ciutadania,
sinó també del funcionament de les seves institucions, dels
seus resultats, del comportament de les elits etc.

Se sobrevalora el paper de l’ensenyament formal durant la infàn-
cia: la ciutadania no s’«aprèn» exclusivament a través de l’en-
senyament convencional a l’escola ni tampoc només durant la
infantesa. Hi ha altres institucions de socialització política
almenys tan importants com l’escola: la comunitat, els mitjans
de comunicació de masses, la família… Durant la infància, la
socialització política primària té lloc sobretot en la família. Les vies informals d’aprenentatge
podrien ser més importants per a «aprendre» la ciutadania que les formals. Fins i tot si les esco-
les poguessin educar de manera efectiva sobre la ciutadania democràtica, no es garantiria l’e-
xistència de ciutadans actius i participatius. 

Es parteix de la idea segons la qual les democràcies es basen en alguns valors fonamentals, que han
ser àmpliament compartits per la societat. La democràcia, des d’una aproximació republicana-par-
ticipativa, té una base ètica sense la qual a penes podria funcionar. No compartim aquesta
visió. Creiem que un consens absolut al voltant dels valors no és essencial per a les democràcies.
És molt més urgent que existeixi consens sobre els processos i les vies de resolució de conflictes,
és a dir, sobre procediments i institucions de regulació del conflicte i de creació de consens. La
democràcia hauria de permetre, dintre de certs marges, la competència entre valors i conceptes
de «bona societat». El que és essencial és el consens sobre les maneres d’expressar aquests valors
i aquests conceptes.

posa en l’eficàcia, en la capacitat de prendre les decisions correctes i de portar a terme objectius
efectivament identificats mitjançant els procediments més adequats. Així, les escoles han de trans-
metre als alumnes les capacitats i les habilitats que necessitaran per desenvolupar-se eficaçment
en un sistema democràtic. 
El plantejament minimalista es basa en el que podríem anomenar la «visió liberal-elitista» de la
democràcia, recolzada en:

L’individualisme, és a dir, un paradigma segons el qual la persona té primacia moral i els seus
interessos privats i la seva autonomia personal han de prevaler sobre els interessos de les
col·lectivitats socials. 

Una visió pràctica o processal de la política i la democràcia: la democràcia és abans que res un
mètode per exercir el poder, un sistema representatiu que permet seleccionar una elit política
experta, capaç d’arbitrar entre interessos divergents i de prendre les decisions legislatives i admi-
nistratives necessàries. És, per tant, una visió que evita una aproximació normativa de la
democràcia relacionada amb el compliment de certs ideals o la realització de projectes socials con-
crets.

Una visió pluralista de la societat, on hi ha diversos grups d’interès amb poder corporatiu que
busquen exercir influència política; les normes constitucionals funcionen en un context de cul-

tura política diversa i un sistema de recursos econòmics desiguals;
els governs intervenen i jutgen entre demandes (l’Administració i els
seus departaments forgen els seus propis interessos), però han de res-
pectar sempre el principi de neutralitat, segons el qual s’han de
mantenir neutres en relació amb els diversos conceptes de «bona
vida» i de «bona societat» que els ciutadans poden tenir, sense afa-
vorir-ne cap. 

Una visió escèptica de la participació: en les democràcies repre-
sentatives, el que és realment important no és la participació cons-
tant de tots els ciutadans, sinó la competència entre partits polítics

per exercir el poder. La participació àmplia i generalitzada no és necessàriament bona, i en algu-
nes circumstàncies determinades pot fins i tot ser nociva perquè, en generar multitud de
demandes, pot dur a una sobrecàrrega dels sistemes polítics. A més, el que motiva la participació
no és el bé comú o el compromís social sinó l’interès personal.

Aquest plantejament reflecteix una «visió pragmàtica» de la ciutadania. Aquesta és una
categoria jurídica d’on no deriva cap norma ètica, cap contingut substantiu, només drets legals
que s’han de protegir. A més, la ciutadania és una categoria individual,  una situació que afecta
a individus i no a col·lectivitats en el seu conjunt.

54 55

L’educació per a la ciutadania i l’ideal de l’autonomia democràtica L’educació per a la ciutadania i l’ideal de l’autonomia democràtica

L’educació per a la
ciutadania democràtica
dóna visibilitat als vincles
entre l’educació i la
política

Aquesta visió es
fonamenta en un

determinat projecte
social, basat en una

manera de pensar
economicista



Ciutadans capaços d’actuar quan els sembli necessari, amb competències i habilitats polítiques
adequades per participar amb eficàcia en el procés polític. L’educació per a la ciutadania hauria
de fomentar la disposició a arribar a ser actiu en el procés polític. No obstant això, la participa-
ció en sí mateixa no és la finalitat de l’educació per a la ciutada-
nia, sinó ciutadans capaços de participar. La capacitat de realit-
zar anàlisis pròpies i no conformistes, l’opinió i l’acció
independents distingeixen al ciutadà autònom del ciutadà polí-
ticament indiferent que predomina en el present. Però la tasca
de l’educació per a la ciutadania no consisteix a educar futurs polí-
tics. La participació activa, gairebé professional, no pot ser-ne la
finalitat. La participació pot ser la conseqüència de l’educació per
a la ciutadania, és a dir, la conseqüència de la reflexió autònoma
sobre assumptes polítics, però no la seva finalitat. Aquesta refle-
xió autònoma i crítica probablement desenvoluparà en l’estudiant una orientació cap a l’acció,
una motivació per participar. Però aquest no és un resultat requerible de l’educació per a la ciu-
tadania. Que un alumne es converteixi en un ciutadà actiu fora de classe depèn de diversos fac-
tors, no només de l’educació que rebi a l’escola. L’objectiu principal hauria de ser la reflexió autò-
noma i la capacitat per intervenir en decisions polítiques. 

L’ideal de l’autonomia democràtica està fermament relacionat amb el propòsit general de l’e-
ducació: promoure l’autonomia i l’emancipació individual com condició per a l’emancipació social. 

ASPECTES DIDÀCTICS DE L’EDUCACIÓ PER A LA CIUTADANIA 

Finalment, pretenem contestar molt breument la pregunta següent: ¿quins són el contingut i els
mètodes educatius que millor persegueixen l’objectiu de l’autonomia democràtica? 

Informació factual

La informació factual sobre la política dóna a l’estudiant el coneixement útil per pensar racio-
nalment i actuar eficientment en un sistema democràtic. La realitat social, econòmica i política
és cada vegada més complexa i això afecta a la transparència de les estructures i els processos polí-
tics. Reconeixent al mateix temps aquesta complexitat, l’educació per a la ciutadania hauria de
proporcionar informació per projectar una mica de llum sobre aquesta complexitat i fer més com-
prensible el procés polític.

Un plantejament modern de l’educació per a la ciutadania, basat en conceptes de les ciències
polítiques, hauria d’incloure els aspectes següents:

Conceptes clau de la ciència política: què són i com funcionen les institucions bàsiques de la
democràcia, què implica la ciutadania per a les societats modernes, quins drets han de ser
respectats i quines obligacions s’assumeixen etc. 

No només estructures i institucions, sinó també processos: l’educació per a la ciutadania no pot ser

La visió normativa de la democràcia i de la ciutadania xoca fins a cert punt contra la realitat polí-
tica. La ciència política demostra repetidament que existeix un interès molt baix per la política,
que predominen les actituds cíniques o passives, que els ciutadans tendeixen a no confiar en les

institucions polítiques, que els individus compromesos i actius
són una excepció en comptes de la norma i que la gent tendeix a par-
ticipar sobretot quan els interessos personals estan en joc. Tanmateix,
això no significa que les democràcies amb nivells de participació bai-
xos funcionin malament. Poden funcionar raonablement bé, com de
fet ho fan, fins i tot amb nivells baixos de participació i amb dosis ele-
vades de desafecció. 

El plantejament minimalista, per la seva part, presenta també
algunes febleses. Aquest plantejament tendeix a conformar-se amb
les «democràcies realment existents» i evita qüestions normatives

sobre «el que hauria de ser». Ens condemnaríem a un carreró sense sortida si no paréssim esment
a qüestions normatives i perseveréssim en les consideracions purament empírico-realistes. Al
capdavall, l’educació conté una crida a la millora de la realitat existent, un potencial de trans-
formació social, que la mirada pragmàtica tendeix a esquivar. L’educació per a la ciutadania ha
de reconèixer la realitat de les democràcies realment existents, però també ha de tenir en
compte el propòsit transformacional de l’educació. 

UN TERCER PLANTEJAMENT: L’AUTONOMIA DEMOCRÀTICA 

El nostre objectiu és ara proposar un tercera via que combina alguns aspectes dels dos planteja-
ments que hem analitzat. Aquest tercer plantejament utilitza l’anomenat «paradigma de l’au-
tonomia»,2 per al qual l’objectiu de l’educació per a la ciutadania és el ciutadà autònom, és a dir:

Ciutadans amb formació política, amb els coneixements i la comprensió sobre la política
(estructures, procediments, drets, etc.) suficients com per evitar judicis i arguments estereoti-
pats.

Ciutadans amb «racionalitat política», capaços de pensar sobre processos polítics d’una
manera autònoma, de formar les seves opinions i judicis individualment, de tractar racionalment
problemes polítics i de reflexionar críticament sobre les institucions socials, culturals i polítiques
dominants. Els ciutadans autònoms poden jutjar la política perquè tenen no només els conei-
xements necessaris, sinó també criteris de judici, i són capaços d’aplicar-los.

Ciutadans amb un sentit de la responsabilitat social, de desenvolupament conjunt del futur, del
deure cívic. El que està en joc és no només l’interès personal, sinó també l’interès de la comunitat
(sigui local, nacional o global). Els ciutadans responsables actuen no solament i no sempre sobre
la base dels interessos propis; la seva implicació en assumptes públics té també finalitats
socials. L’autonomia política no és només un objectiu individual, sinó també col·lectiu. Aquest
paradigma, que combina la dimensió individual i col·lectiva de l’educació, destaca alhora l’au-
todeterminació individual i la responsabilitat social. 

56 57

L’educació per a la ciutadania i l’ideal de l’autonomia democràtica L’educació per a la ciutadania i l’ideal de l’autonomia democràtica

Des de certes
perspectives, la
democràcia és abans que
res un sistema que
permet seleccionar una
elit política

Els individus són
socialitzats en

comunitats que tenen
una gran importància

per a la construcció de
la seva identitat



també la competència per utilitzar adequadament la informació procedent dels mitjans de
comunicació, que ocupen un paper clau en les democràcies modernes. 

Competències o habilitats pràctiques de participació per intervenir efectivament en el procés polí-
tic sempre que es percebi com a necessari. Aquestes qualificacions comprenen l’establiment de
xarxes de contactes, la mobilització, la negociació, la gestió de
conflicte, capacitats comunicatives com ara parlar en públic
etc. No obstant això, ja que no veiem la participació com l’objectiu
clau de l’educació per a la ciutadania, sinó la reflexió autònoma,
sostenim que l’adquisició de competències cognoscitives és de
gran importància per convertir a l’alumne en un ciutadà autò-
nom. 

És important que el mètode didàctic estimuli el paper actiu
de l’alumne tot evitant la pura i simple transmissió del conei-
xement, que implica un paper passiu de l’estudiant i un apre-
nentatge de tipus reactiu. Els mètodes participatius (jocs, debats, entrevistes) promouen la
capacitat d’intervenir en política i estimulen actituds importants per al desenvolupament d’una
ciutadania democràtica (respecte cap a les normes, participació, argumentació…). Idealment, l’en-
senyament a través de conceptes i categories hauria de completar-se fins a cert punt amb mèto-
des més participatius, però sense que aquell perdi la seva preeminència.

¿VALORS?

Per descomptat, les escoles juguen encara un paper important en la transmissió de valors.
Però l’escola ha d’evitar l’adoctrinament de valors, encara que siguin valors a la pràctica àmplia-
ment compartits. Cal preguntar-nos si, per exemple, conceptes com «tolerància» poden realment
ensenyar-se. L’ideal de l’autonomia democràtica és clarament incompatible amb l’adoctrinament.
Parlar excessivament amb els joves sobre valors no assegura que els interioritzin. L’efecte final
pot ser el contrari. Els professors haurien d’ajudar els estudiants a trobar i afermar els seus pro-
pis valors, no enumerar-los en una espècie de catàleg i després intentar adoctrinar-los. 

EL «PLA D’ESTUDIS INVISIBLE»

Els contextos de l’aprenentatge exerceixen la seva influència sobre l’eficàcia de l’ensenyament for-
mal. El «pla d’estudis invisible», és a dir, les normes formals i informals que predominen a les
escoles i que conformen la cultura de les institucions educatives, també ocupa un paper impor-
tant en l’ensenyament per a la ciutadania democràtica. 

La democràcia ha de ser experimentada directament en la vida escolar diària. Allí  els alum-
nes hi haurien d’experimentar el valor del respecte –per a les opinions pròpies i de l’altre–, la presa
de decisions majoritària o la recerca del consens. Necessitem, per tant, escoles compromeses amb

un simple ensenyament sobre institucions, drets i deures. Els conceptes estimulen el coneixe-
ment polític; els processos estimulen la comprensió. L’estudi dels processos polítics ajudaria a
comprendre mitjançant models simples (per exemple, el model de David Easton) com funcio-
nen els sistemes polítics, quins són les seves «entrades», els seus resultats i les interaccions que
es donen en el seu sí, com poden els ciutadans influir sobre la presa de decisions etc. Idealment,
el contingut polític de l’educació per a la ciutadania hauria de ser una barreja d’estructures i pro-
cessos.

1. Anàlisi de conflictes i controvèrsies clau dels nostres temps. El conflicte,  element central en polí-
tica, reflexa la controvèrsia, exigeix argumentació i estimula per tant un estil d’ensenyament i apre-
nentatge que permet als alumnes desenvolupar les seves pròpies opinions i arguments. A
més, l’anàlisi de conflictes clau (per exemple, protecció del medi ambient vs. creixement econò-
mic) pot reforçar la consciència i la responsabilitat social dels estudiants. En aquest terreny, els
estudis de cas són un bon instrument.

2. Nivells interdependents de ciutadania: local, europeu i global. El contingut de l’educació per a
la ciutadania no hauria de limitar-se al marc de l’Estat-nació: encara que la ciutadania (legal) con-
tinua definint-se en relació amb l’Estat-nació, estan sorgint noves formes de ciutadania (per exem-
ple, la ciutadania de la Unió Europea). L’educació per a la ciutadania hauria de contribuir al desen-

volupament de les noves dimensions de la ciutadania i a la
comprensió dels processos que, en principi, erosionen la sobi-
rania dels Estats-nació. A més, hauria de prestar una atenció
especial a la dimensió global. Obtenir una certa consciència
de ciutadania global implica ser conscient de problemes mun-
dials (divisòria Nord-Sud, drets humans, conflictes internacio-
nals, distribució desigual de la riquesa i del benestar, xocs cul-
turals…), que posen de relleu que som part d’una comunitat
humana que s’enfronta a problemes i reptes comuns. 

3. … i tot això, en perspectiva històrica. Aprendre a les escoles i amb perspectiva històrica la llui-
ta per a la democràcia, els avanços en la ciutadania i els drets humans ens ajudaria probablement
a reforçar la nostra consciència del progrés humà (evitant, es clar, interpretacions lineals de la histò-
ria) i superar així el cinisme i/o pessimisme socialment predominants avui en dia. 

COMPETÈNCIES, HABILITATS I CAPACITATS

L’educació per a la ciutadania no només ha de proporcionar informació i coneixements polítics.
Ha d’ajudar també a adquirir competències, habilitats i capacitats necessàries per exercitar la ciu-
tadania democràtica fora de les escoles. Des del nostre punt de vista, les competències més impor-
tants que s’han adquirir són: 

Competències cognoscitives, com ara examen crític, anàlisi i judici, comprensió, formulació de
les preguntes correctes, predisposició cap a una discussió amb coneixement de causa, exa-
men dels punts de vista propis, l’argumentació correcta d’una opinió… Molt important és

58 59

L’educació per a la ciutadania i l’ideal de l’autonomia democràtica L’educació per a la ciutadania i l’ideal de l’autonomia democràtica

És important que el
mètode didàctic estimuli
el paper actiu de l’alumne
tot evitant la pura i simple
transmissió del
coneixement

L’educació  conté una
crida a la millora de la

realitat existent, que la
mirada pragmàtica
tendeix a esquivar



61

IDEES 25 - 2005

El desenvolupament és una
ideologia d’orientació

liberal i conservadora que
ha de ser transformada en

una de caràcter més social i
sostenible. La forma de

modernització coneguda
com a industrial i de lliure
mercat no ha estat el camí

ineludible que han
recorregut totes les

comunitats culturals. Hi ha
hagut altres formes a través

de les quals els pobles
s’han realitzat culturalment

i desenvolupat
econòmicament, sense

posar en perill la
continuïtat de la vida. Ara
que tant es parla de diàleg
intercultural, és necessari

que la cultura tecnològica i
científica, la cosmologia

dominant avui, produeixi
els canvis principals en la

seva pròpia manera de
mirar. Altrament, el

reduccionisme no
representaria el conjunt del

món, ni dels temps que
corren.

Anàlisi intercultural del desenvolupament 
Jesús Vicens

El desenvolupament és una ideologia, d’orientació liberal i
conservadora, però que ha de ser transformada en una de caràc-
ter més social i sostenible. Aquest canvi és quasi un imperatiu.
La forma de modernització coneguda com industrial i de lliure
mercat, no és el camí ineludible
que han de recórrer totes les
comunitats culturals del món
si volen desenvolupar-se. Hi ha
hagut altres formes a través de
les quals els pobles s’han rea-
litzat culturalment i desenvo-
lupat econòmicament, sense
posar en perill la continuïtat de
la vida. Aquest punt no el trac-
tarem aquí. Però, és necessari el
disseny d’un nou ordre mun-
dial, en el qual el marc polític i
jurídic internacional i intercul-
tural sigui més flexible que l’ac-
tual marc dels estats. Articular una mundialització que es faci
ressò de la diversitat sociològica del món i pugui construir una
societat més justa i sostenible. 

El estats van ser pensats i creats en el procés de construcció
de la modernitat i avui el món l’hem de pensar i construir per la
sostenibilitat i la igualtat. El desenvolupament modern no inte-
gra les millores socials entre els països desenvolupats i els que
estan en vies de desenvolupament, sinó que es basa en el lucre
privat i en un consum artificial insostenible. S’ha fet a costa de
la riquesa ecològica, sense tenir cura del seu equilibri i ara els
costos que han emergit són molt alts: contaminació i residus,
pèrdua de boscos i de biodiversitat, canvi climàtic, etc. Sovint

la democràcia i professors compromesos amb valors democràtics i pràctiques participatives (no
només en el procés d’aprenentatge, sinó també en relació amb l’organització i la gestió de les esco-
les). Una escola on prevalgui un context agressiu i violent ho tindrà més difícil per desenvolupar
en els alumnes un sentit del compromís i de respecte a l’altre. 

CONCLUSIÓ

L’educació per a la ciutadania hauria de perseguir, segons l’ideal de l’autonomia democràtica que
hem defensat, la formació de ciutadans autònoms, madurs i responsables, capaços de comprendre
com funciona un sistema polític, de pensar individualment sobre la política i la ciutadania i d’ac-
tuar eficientment sempre que els sembli necessari. 

Però l’educació per a la ciutadania no pot aspirar a la creació d’una ciutadania activa, pro-
fundament compromesa i que comparteix valors bàsics, actituds i orientacions cap a la democrà-
cia. El que aquesta educació ha d’aconseguir és la millora del coneixement i de les capacitats cog-
noscitives (i també, però secundàriament, les habilitats participatives) dels futurs ciutadans en
relació amb la política. Això podria comportar un reforç de l’orientació comunitària o fins i tot la
participació directa, però no té perquè ser d’aquesta manera. Diversos factors (per exemple, la con-
currència d’altres agents educatius o els comportaments i la competència de les elits) poden con-
trarestar els esforços educatius duts a terme a les escoles i convertir estudiants políticament sen-
sibles i informats en ciutadans apàtics. Unes expectatives desmesurades en relació amb
l’impacte que l’educació exerceix sobre les possibilitats de millora democràtica d’individus i col·lec-
tivitats poden dur a desil·lusions.

NOTES

1. Tot i que hi ha importants diferències semàntiques entre els diferents sistemes d’educació europeus («civics»,
«éducation civique», «educación cívica», «educazione cívica», «Gemeinschaftskunde», «Sozialkunde», «politische Bildung»).
A nivell acadèmic es poden trobar també diverses designacions: educació per a la ciutadania, educació per a la democrà-
cia…), l’educació formal sobre política i ciutadania a l’escola pot trobar-se en gairebé tots els plans d’estudi. Aquest con-
tingut educatiu té fins i tot rang constitucional en alguns Länder alemanys. En alguns països pot trobar-se en les esco-
les secundàries com assignatura autònoma amb continguts específics, mentre que en altres països es tracta d’un
contingut educatiu present en diverses assignatures, és a dir, una qüestió transversal en els plans d’estudis.

2. Vegeu SANDER (1997: 9): Handbuch Politische Bildung. Bonn: Wochenschau Verlag.

Jordi Solé i Xavier Ballart són professors de la Facultat de Ciències Polítiques i Sociologia, UAB.

60

L’educació per a la ciutadania i l’ideal de l’autonomia democràtica

El desenvolupament
hauria de considerar la
doble dimensió dels
ritmes naturals i dels
ritmes tecnològics locals
per sortir del declivi
ecològic generat pel
capitalisme. El temps
disponible no va més
enllà d’una generació




