
24

Tal com diu el mateix autor,
aquest article vol abordar
les qüestions de fons que

apunta el debat filosòfic
actual a l’entorn de

l’enginyeria genètica. I ho
fa abordant i presentant les

aportacions essencials
entorn de l’eugenèsia que

fan pensadors
contemporanis en algunes
de les seves obres recents.
Concretament: a partir del
llibre (edició francesa) La

fin de l’homme. Les
conséquences de la

révolution biotechnique, de
Francis Fukuyama; de la

discussió crítica de les tesis
principals de Sloterdijk a

Normas para el parque
humano; i de la discussió
crítica dels arguments de
Habermas a El futur de la

naturalesa humana.

El debat sobre les qüestions morals que suscita l’enginyeria
genètica no és nou, però els darrers anys les aportacions de
filòsofs i pensadors sobre aquest tema s’ha accentuat. ¿Podem
parlar d’un «efecte Sloterdijk»? El filòsof alemany Peter
Sloterdijk va pronunciar una conferència al castell d’Elmau el
juliol de 1999 que va iniciar un intens debat filosòfic entorn dels
dilemes morals que plantegen les investigacions en enginyeria
genètica, i la seva utilització per modificar l’herència genètica
dels humans, amb finalitats curatives o de millora.

La controvèrsia que va generar la conferència de Sloterdijk
va ser tan gran que cal distingir clarament entre la polèmica
pública i la polèmica moral. La primera es refereix als atacs
poc dissimulats i sovint poc argumentats entre pensadors,
atacs que arriben a convertir-se en el centre mateix de la polè-
mica. La segona és la que ens interessa, ja que és la perspectiva
des d’on s’aborden les qüestions de fons. No podem, però,
ignorar el fet mateix de la virulència del debat, com si les disputes
filosòfiques haguessin de fer-se sempre en un ambient d’ab-
soluta serenor i els arguments racionals deslliurats de l’apas-
sionament de la convicció fossin les úniques armes perme-
ses. La vehemència amb què es defensen determinades
posicions, fins i tot des del punt de vista teòric i acadèmic, és
sovint un símptoma que ens trobem davant de qüestions amb
un contingut moral important. Ara bé, hem de poder destriar
també el que en aquestes discussions hi pugui haver de baralla
entre professors (en aquest cas, entre professors alemanys), en
la qual també intervenen motivacions que van més enllà de la
pura indagació intel·lectual (la pròpia història del país d’origen,
les relacions entre persones i entre corrents de pensament,
etc.), d’allò que realment pot constituir una cruïlla per a la
Humanitat i per tant digne d’atenció pública. No sabríem dir a

hores d’ara quin pes té cada un d’aquests elements en el debat objecte d’aquest assaig; el cert és,
però, que les qüestions debatudes no han suscitat en els ambients filosòfics no alemanys la pas-
sió que han tingut en aquest país.

Aquest assaig abordarà la temàtica apuntada en els apartats següents: presentació de les qües-
tions de fons essencials entorn de l’eugenèsia, a partir del llibre (edició francesa) La fin de
l’homme. Les conséquences de la révolution biotechnique, de Francis Fukuyama; discussió crítica de
les tesis principals de Sloterdijk a Normas para el parque humano; discussió crítica dels arguments
de Habermas a El futur de la naturalesa humana; consideracions finals sobre la moralitat de l’eu-
genèsia, tenint en compte les anàlisis fetes i altres aportacions recents al debat (Tugendhat,
Assheuer).

ELS CAMINS DEL FUTUR DE LA BIOTECNOLOGIA. L’ENGINYERIA GENÈTICA I L’EU-
GENÈSIA

Els partidaris de l’explotació de la biotecnologia per a la «millora de l’espècie» sovint veuen en la
naturalesa –i en concret en l’herència genètica– la responsable de la majoria de trets físics i psí-
quics dels individus, i tendeixen a minimitzar l’impacte que pot
tenir la «criança» (l’educació, l’entorn social) en aquests mateixos
trets (un clar exponent n’és, per exemple, el premi Nobel James
Watson a ADN). Aquesta postura, sovint identificada amb la
comunitat científica, troba els seus fonaments en les investiga-
cions genètiques i la correlació entre determinats gens i nom-
broses característiques (patològiques o no).

La part de la biotecnologia que s’ocupa d’aquelles qüestions
que tenen a veure amb la «millora de l’espècie», la (im)perfecció
humana, i altres termes amb connotacions no del tot positives,
sovint s’identifica amb l’enginyeria genètica i l’eugenèsia, que n’és
l’objectiu. Amb tot, el camp és més ampli que això. Així, per
exemple, el Consell de Bioètica del President dels EUA (The
President’s Council on Bioethics1) tracta qüestions com ara els mètodes, les perspectives i les
implicacions ètiques relacionats amb l’extensió de la vida (i la immortalitat); l’enhancement
(l’ús de les biotecnologies més enllà dels fins terapèutics); el control del comportament i de l’es-
tat d’ànim; l’evolució de la identitat al llarg de la vida, etc.

Per la seva banda, Francis Fukuyama, en la seva intel·ligent i exhaustiva obra La fin de l’hom-
me, identifica quatre etapes en el desenvolupament de la biotecnologia que obren «camins de
futur» per a la humanitat. Es tracta de (a) un coneixement creixent del cervell i de les fonts biolò-
giques del comportament humà; (b) la neurofarmacologia i la manipulació de les emocions i el
comportament; (c) la prolongació de la vida, i (d) l’enginyeria genètica. En aquest assaig ens cen-
trarem en aquesta darrera i en l’eugenèsia.

¿Quines tècniques principals d’enginyeria genètica existeixen avui en dia? Fukuyama distingeix

25

Qüestions morals sobre l’eugenèsiaIDEES 25 - 2004

Qüestions morals sobre l’eugenèsia
Jaume Urgell

La vehemència amb què
es defensen
determinades posicions,
és un símptoma que ens
trobem davant de
qüestions amb un
contingut moral
important



en primer lloc la diagnosi genètica de preimplantació, que dóna (als pares) la possibilitat de triar
els embrions in vitro segons el perfil genètic (o cromosòmic), és a dir, segons criteris com ara
l’absència de gens conduents a malalties, o la presència de gens relacionats amb l’alçada o la cons-

titució física, el color dels cabells, la intel·ligència, etc. D’acord
amb el Consell de Bioètica del President dels EUA (dades de març
de 2004), hi ha al món al voltant de 50 clíniques que practiquen
aquesta tècnica (la majoria d’elles als EUA), la qual permet
identificar marcadors genètics que es correlacionen amb més de
cent malalties, o que suggereixen una predisposició.

A banda de la diagnosi de preimplantació, també és possible
fer diagnosis dels gamets (diagnosi genètica de preimplantació
d’òvuls i selecció d’esperma).

(Val a dir que hi ha mètodes que no requereixen de l’engin-
yeria genètica, molt més senzills i estesos, especialment en
alguns països, per triar embrions: d’acord amb Fukuyama, la
combinació d’ecografies barates i d’un accés fàcil a l’avorta-
ment fa que a Corea hi hagués, al començament dels anys

noranta, una proporció de 122 nens per cada 100 nenes. Igualment, la diagnosi prenatal s’utilitza
en molts països des de fa tres dècades.2)

Més enllà de la diagnosi de preimplantació, entraríem en el terreny poc desenvolupat enca-
ra dels «nadons de síntesi» i de tècniques com ara la teràpia del gen somàtic (que afecta només
l’individu sobre el qual es practica i que ja s’utilitza per a finalitats terapèutiques amb el nom de
gene-therapy) i la manipulació de la línia germinal (que implica provocar modificacions genèti-
ques en les cèl·lules reproductores dels progenitors, amb el consegüent impacte hereditari). Totes
dues tècniques, en les seves aplicacions no estrictament terapèutiques, busquen «millorar» el
bagatge genètic del nadó.

LA POSICIÓ DE PETER SLOTERDIJK

Peter Sloterdijk postula en el seu assaig Normas para el parque humano (que reprodueix una famo-
sa conferència feta a Elmau) la fi de l’humanisme, que ha estat el paradigma filosòfic i cultural
que durant un segle i mig (des de final del segle XVIII fins a mitjan segle XX) ha dominat l’escena
a Occident. Sloterdijk identifica l’humanisme amb una cultura literària i artística basada en la
difusió de cànons i la creació i l’enfortiment d’identitats comunitàries en el marc de societats for-
mades per individus «domesticats». Segons Sloterdijk, aquest humanisme hauria demostrat les
seves limitacions perquè la domesticació de l’home ha fracassat. Això du l’autor a apuntar
altres vies per a la domesticació de l’home, com l’antropotècnica. Ja en el seu llibre Esferas I
(Burbujas), Sloterdijk semblava apuntar la possibilitat de l’home de «jugar a ser Déu» com a con-
substancial al desenvolupament de la tècnica: «(...) el relato del Génesis abre bruscamente el hori-
zonte de la cuestión técnica con la mayor radicalidad posible: a partir de este momento, lo que

26

Qüestions morals sobre l’eugenèsia

la técnica sea sólo puede comprenderse midiendo la distancia entre lo que Dios in illo tempore con-
siguió y lo que los seres humanos consigan en su tiempo.» I més endavant: «(...) la historia misma,
como proceso de la técnica, obedece a la regla: lo que era técnica secreta de Dios ha de convertirse
en un proceder humano público.»

La primera crítica que es pot fer a les tesis de Sloterdijk és si realment l’home contempora-
ni no ha estat domesticat, almenys en les societats avançades d’Occident. Es podria defensar que,
malgrat la persistència d’actituds violentes, sàdiques i antisocials (delinqüència comuna, homi-
cidis, violència domèstica, violència juvenil, violència associada a esdeveniments esportius, etc.),
les societats occidentals són llocs relativament tranquils i còmodes per viure-hi, si més no en rela-
ció amb èpoques passades. Sovint els episodis de violència són
fenòmens temporals, de vegades fins i tot modes, que remeten
amb el temps, i que la convivència pacífica és la norma. A nivell
internacional, els teòrics de la «pau democràtica» dirien que
els països realment democràtics no entren en guerra entre si per
resoldre els seus conflictes. Ara bé, mostrar l’altra cara de la
moneda implicaria posar en relleu les ambicions de dominació
i influència dels països rics respecte dels pobres (fins i tot amb
recurs a la força militar), el cultiu d’una cultura de masses que
fomenta l’individualisme i l’agressivitat com a valors en alça,
la manca d’interès de capes importants de la població respecte a qüestions vitals o existencialistes
i de compromís respecte a qüestions polítiques i convivencials. No ens pronunciarem ni en un
sentit ni en l’altre, ja que considerem que la qüestió és inabordable sense una definició de
domesticitat, la qual ens acabaria portant a la coneguda discussió entre postures liberals i
comunitaristes, que aquí no ens interessa (i això és un tribut a la pròpia filosofia de Sloterdijk,
i dels filòsofs de la vida, existencialistes, ironistes i altres «irracionalistes», que situen el debat
teòric en una dimensió diferent a la ja tradicional liberalisme-comunitarisme dels entorns
més purament racionalistes).3

Donem per descomptat, però, als efectes d’aquest assaig, que l’home no ha estat domesticat
i acceptem aquesta tesi de Sloterdijk. La següent crítica que volem fer es refereix a si realment l’hu-
manisme, tal com el defineix l’autor, ha fracassat. Literats de diferents èpoques han posat en qües-
tió l’efectivitat d’una educació humanística per domesticar l’home. Així, per exemple, prenem
Hècuba, d’Eurípides, el qual li fa dir a l’heroïna, en un famós discurs sobre l’educació: «Chez les
hommes, en revanche, coeur vil ne se conduit jamais que bassement, et noble coeur que noble-
ment, sans que les coups du sort gâtent son caractère; il ne dément jamais sa générosité. Est-ce
l’hérédité qui creuse le fossé, ou l’éducation? Certes une heureuse éducation enseigne la
noblesse morale; et si l’on connaît comme il faut celle-ci, on connaît la norme du bien, qui donne
le discernement du mal...» Segons l’anàlisi que Martha Nussbaum fa d’aquesta tragèdia grega,
però, el comportament subsegüent d’Hècuba contradiu el seu discurs, i mostra com les passions
poden anul·lar els efectes d’una bona educació. 

Per la seva banda, Anthony Burgess, en la primera part de la seva novel·la A Clockwork
Orange, ens dóna una visió contemporània d’un món amoral, el protagonista del qual aprecia molt

27

Qüestions morals sobre l’eugenèsia

La part de la
biotecnologia que

s’ocupa d’aquelles
qüestions que tenen a

veure amb la «millora de
l’espècie», sovint

s’identifica amb
l’enginyeria genètica i

l’eugenèsia

Segons Sloterdijk,
l’humanisme hauria
demostrat les seves
limitacions perquè la
domesticació de l’home
ha fracassat



la música clàssica. Però no cal recórrer al món de ficció per il·lustrar situacions en què educació
humanista i domesticació van junts; així, és evident que la cultura literària a què al·ludeix
Sloterdijk va ajudar poc a evitar el terror nazi: sovint s’ha destacat l’elevat nivell cultural dels diri-
gents nacional-socialistes com a mostra d‘aquesta tesi.4 Ara bé, no podem afirmar que abans de
mitjan segle XX les societats dels països més avançats fossin societats igualitàries, on l’accés a la
cultura, l’educació superior, etc. estiguessin a l’abast de la gran majoria. Per tant, l’humanisme
devia ser cosa de pocs; o, des d’un altre punt de vista, el món ha estat en general un parc humà
on un grapat de «criadors» han monopolitzat el control dels «programes de criança»: que
alguns d’aquests pocs derivessin cap a actituds i comportaments ferotgement sàdics, en un con-

text determinat de lideratge polític i organització administrati-
va, no és una prova que l’humanisme hagi estat un fracàs. 

Caldria preguntar-se més a fons sobre les possibilitats de
domesticació dels individus, i de les societats on viuen, en con-
textos democràtics i d’accés generalitzat a les fonts de cultura i
educació. Aquesta és una qüestió que no podem contestar satis-
factòriament, puix que després de la Segona Guerra Mundial, les
garanties socials de l’Estat del Benestar han contribuït a un
creixement del nivell de vida de les poblacions, però això no
ha comportat una difusió generalitzada de la cultura humanis-
ta tal com l’entén Sloterdijk, sobretot per causa de l’explosió
dels mitjans de comunicació de masses. La televisió i altres
espais d’entreteniment massiu són les principals «lectures» de

les nostres societats actuals, i la gran majoria de la població no rep altra cosa que un vernís huma-
nista al llarg dels anys d’educació i després en contextos aïllats (tal programa televisiu de contingut
cultural, tal exposició que es visita durant un viatge, tal llibre que es llegeix a les vacances,
etc.). ¿Vol dir això que les possibilitats de l’humanisme estan esgotades? Aquesta és una qües-
tió que depèn en gran mesura de les polítiques que implementin els governs, sobretot en l’àm-
bit educatiu, però en el marc de societats capitalistes és difícil incidir amb èxit en aspectes com
els que estem discutint. És oportú esmentar aquí el «projecte humanista» dels països de l’anterior
bloc comunista. Es fa difícil una comparació entre l’eficàcia del sistema del socialisme real i la
dels països capitalistes en l’àmbit de la universalització de la cultura humanista sense caure en
tòpics o fer anàlisis esbiaixades. Sí que és cert, però, que el nivell educatiu de la població dels antics
països de l’Est era i és elevat, relativament al PIB per càpita, i que els règims comunistes posa-
ven molt d’èmfasi en la difusió de certs cànons literaris nacionals. És coneguda l’apreciació per
la literatura que es troba entre la població russa, i el coneixement generalitzat dels clàssics entre
les classes mitjanes. Ara bé, la censura política que va pesar sobre la cultura, juntament amb l’o-
fec radical a la iniciativa privada i a l’autoestima, van fer estralls en aquests països. Això ens porta
a la següent crítica que volem fer a les tesis de Sloterdijk.

Hem argumentat que la tesi de la fi de l’humanisme (entesa com el seu fracàs) de Sloterdijk
pot ser qüestionada. Imaginem, però, que efectivament la cultura literària s’hagués mostrat ine-
ficaç per «domesticar» l’home i, per tant, generar societats pacífiques. La següent pregunta que

28

Qüestions morals sobre l’eugenèsia

ens hauríem de fer és quins altres mecanismes (socials, culturals, polítics, econòmics o tec-
nològics) tenim a l’abast per dur a terme aquesta domesticació. Si hem de substituir la «lectura
que amansa» per un altre recurs, quin triarem? Estaríem simplificant les tesis de Sloterdijk si con-
cloguéssim que l’efecte que té la televisió i altres mitjans d’en-
treteniment massiu (el futbol o internet, per exemple) és preci-
sament el que busquem: domesticar la fera. La cultura humanista
com a cultura literària, encara que estigui basada en un cànon i
sigui font de sentiments comunitaristes, és una via de domesti-
cació alliberadora en tant que edificant: en definitiva, l’individu
es cultiva i es fa més autònom. Aquest efecte no el produeix, òbvia-
ment, la televisió ni altres mitjans descrits. Sloterdijk ens proposa
–i aquí rau el caràcter controvertit del seu famós assaig– plantejar-nos l’ús de la tècnica (l’an-
tropotècnica, com diu ell) per als objectius de domesticació. Val a dir que resulta curiós que un
filòsof com Sloterdijk, pertanyent a la tradició «edificadora» (per utilitzar una terminologia rort-
yana, que contraposa la filosofia de l’edificació personal a la filosofia sistemàtica, la qual es pro-
posa incidir en la vida social i política), com ho són tants «irracionalistes», incloent-hi els exis-
tencialistes, faci propostes polítiques i socials. 

Sigui com sigui, l’autor de Normas para el parque humano vol obrir la porta al debat sobre les
possibilitats antropotècniques en la millora de l’espècie. No podem discutir els arguments de
Sloterdijk sobre l’eugenèsia perquè no en dóna, a banda de la presumpta caiguda de l’humanisme.
D’alguna manera, és un filòsof que es manifesta amb afirmacions implícites, amb metàfores, amb
relats (propi de la tradició nietzscheana), perquè ell mateix és conscient que és un filòsof dels mar-
ges, de la perifèria. Això fa difícil tractar-lo des d’una perspectiva més aviat analítica com la nos-
tra, però no impedeix la discussió. Possiblement una de les frases més controvertides de l’assaig
sigui la següent: «Cuestiones como si el desarrollo a largo plazo también conducirá a una
reforma genética de las propiedades del género; si se abre paso una futura antropotécnica
orientada a la planificación explícita de las características; o si se podrá realizar y extender por todo
el género humano el paso del fatalismo natal al nacimiento opcional y a la selección prenatal; son
preguntas en las que el horizonte evolutivo, si bien aún nebuloso y nada seguro, comienza a des-
pejarse ante nosotros.» La discussió dels arguments a favor i en contra de l’eugenèsia la deixem
per a un punt posterior, quan parlem de l’assaig de Habermas, on sí s’aborden les qüestions des
d’una perspectiva analítica.

Abans, però, volem apuntar vies que Sloterdijk no explora per a la domesticació de l’home, i
en particular la via política i la via econòmica. No és cap secret que Sloterdijk desconfia de les pos-
sibilitats de la política: només cal llegir el seu relat sobre El polític de Plató. Sobre la segona via,
l’únic que podem dir és que la ignora. Passem a exposar-les. La política podria ser una altra sor-
tida per a aquesta domesticació, especialment la política democràtica, que implica la participa-
ció dels ciutadans en les decisions col·lectives, i fomenta per tant la corresponsabilització en els
afers generals. Però el poder domesticador de la política no es pot fer realitat en els actuals con-
textos de democràcies electorals, en els quals encara no s’han trobat les vies d’apropar la políti-
ca al ciutadà. Probablement una exploració seriosa, honesta i valenta en la línia d’aprofundir en

29

Qüestions morals sobre l’eugenèsia

És evident que la cultura
literària a què al·ludeix
Sloterdijk va ajudar poc a
evitar el terror nazi

Es podria defensar que,
malgrat la persistència

d’actituds violentes,
sàdiques i antisocials, les
societats occidentals són

llocs relativament
tranquils i còmodes per

viure-hi



sumptes programadors (en general, progenitors, família, etc.) en la constitució i les predisposicions
psíquiques dels individus. Des de la mateixa decisió de donar a llum una criatura sense poder asse-
gurar-ne unes condicions de vida dignes (pensem, per exemple, en els infants nascuts en països
en guerra, a l’Àfrica subsahariana, o de mares infectades pel
virus de la sida) fins a conductes prenatals dels pares que són pro-
vadament perjudicials (consum de tabac o altres drogues nocives,
hàbits alimentaris i estils de vida que puguin ser perjudicials per
al fetus, etc.), passant per models educatius, socials i de relació
interpersonal poc edificants (comportaments neuròtics, vio-
lents, desrespectuosos, etc.), la influència física, psíquica i social
que els «programadors no genètics» poden tenir sobre la vida dels individus va molt més enllà
del que Habermas està disposat a acceptar. (Només cal veure la simplicitat amb què Habermas
ventila determinades realitats amb l’afirmació següent: «Fins i tot les fixacions neuròtiques es
poden desfer analíticament mitjançant el processament i l’elaboració de les idees sobre un
mateix.» L’autocomprensió revisionista i l’assumpció de responsabilitat per la vida pròpia
(dues condicions que Habermas apunta com a necessàries per a una vida plena) no impli-
quen un alliberament de les influències que l’individu ha rebut. És més, l’individu programat genè-
ticament, deslliurat d’algunes influències nocives de l’herència genètica, o millorat per compensar
determinats hàbits perjudicials o malalties dels pares, ¿no estaria agraït de poder tenir accés a una
vida millor, especialment si li toca viure en un entorn hostil (país en guerra, fam, etc.)? Si del que
parlem és d’una tria del color dels ulls o del cabell, ¿no és tan (o tan poc) inofensiva aquesta deci-
sió com la tria del nom? Finalment, davant un futur en què les relacions interpersonals entre pro-
gramat i programador es poden veure afectades per les decisions del programador, si el poder polí-
tic limita als pares la potestat de fer modificacions, ¿no aniran aquests amb cura sobre les
decisions eugenèsiques que prenguin? Només cal veure com explicar a un fill o una filla el fet que
és adoptat representa un moment difícil; ¿com seria haver de suportar la responsabilitat d’haver
provocat modificacions genètiques absurdes?

En el fons, Habermas intenta fonamentar amb arguments filosòfics sobre l’autoconsciència,
l’autonomia i la igualtat la seva recança a introduir modificacions en allò que ve donat per la natu-
ra, per l’atzar o per Déu. Veiem una singular contradicció entre el culte a realitats supremes
(Natura, Atzar, Déu) de Habermas, en les seves tesis sobre l’eugenèsia, amb el mateix liberalisme
que vol representar, i, òbviament, amb els seus intents de desmarcar-se de la metafísica.

QUIN FUTUR ÉS POSSIBLE (I DESITJABLE)?

La discussió que ens ocupa entre partidaris i detractors de l’eugenèsia positiva és tan o més vis-
ceral que la discussió entre partidaris i detractors de l’avortament. D’alguna manera, són postures
irreconciliables, inabastables des del punt de vista de l’acció comunicativa, ja que fan referència
a posicionaments oposats sobre el significat de vida humana i d’humà. Sloterdijk i Habermas no
són sinó els estendards d’aquestes posicions tan diferents, de manera que tenen dificultat fins

31

Qüestions morals sobre l’eugenèsia

la democràcia podria aportar algunes idees a aquesta qüestió de la domesticació de l’home. En
l’àmbit econòmic, laboral i professional, les seculars dialèctiques amo-serf i el sotmetiment dels
treballadors a conjunts de normes, a jerarquies i a obediències i dominacions més o menys enco-
bertes han «amansit l’harpia», la fera, però certament no han fet l’home més autònom. Amb tot,
estem presenciant la proliferació d’un fenomen de creixent autonomització en l’àmbit professional,
i una valorització d’«estils de vida laboral» que posen l’èmfasi en l’autonomia, l’autogestió, la ini-
ciativa individual en esforços col·lectius, etc. Aquesta possibilitat d’expressivitat i d’auto-orga-
nització en l’àmbit econòmic, laboral i professional (a les antípodes, per cert, del sistema dels antics
països comunistes) podria arribar a representar una nova via de domesticació de l’home.
Comparteix amb la via anterior (política) un èmfasi en la responsabilització de l’home davant les
tries que fa, en un entorn de gran llibertat d’elecció.

LA RESPOSTA (SENSE DESTINATARI) DE JÜRGEN HABERMAS

Com hem apuntat, a diferència de Sloterdijk, Habermas entra de ple en una argumentació ana-
lítica sobre l’aplicació de l’enginyera genètica a la millora de l’espècie. La seva postura contrària
a res que sobrepassi els límits de l’eugenèsia negativa es basa principalment en dos argu-
ments, que el filòsof de l’Escola de Frankfurt repeteix sense treva: (i) «que les persones progra-
mades ja no puguin continuar considerant-se a si mateixes com a autors únics de les seves prò-
pies vides», i (ii) «que, en relació a les generacions precedents, ja no puguin continuar

considerant-se absolutament com a persones d‘igual condi-
ció». Habermas no cita en cap moment (ni tan sols en les notes
a peu de pàgina) Sloterdijk, tot i que el seu llibre és posterior a la
polèmica suscitada per aquest. També sorprèn que Habermas
enceti el seu llibre amb una exposició del concepte kierkegaar-
dià de «poder ser si mateix» com a resposta a la pregunta sobre
l’èxit o el fracàs de la pròpia vida. Aquesta base kierkegaardiana
que fa servir Habermas per a la seva exposició, a banda de servir-
li per negar implícitament ser un filòsof metafísic, és molt

oportuna per ressaltar la importància de l’apropiació autocrítica del passat com a mecanisme d’a-
firmació identitària de la persona i com a condició d’èxit per al projecte vital. Per a Habermas, el
fet que la vida quedi determinada per una programació genètica prenatal impediria que l’indi-
vidu es percebés a si mateix com a ésser autònom. El segon argument central de Habermas en
contra de l’eugenèsia és la desigualtat en les relacions interpersonals que es produiria entre la
persona programada i el programador. En definitiva, el filòsof veu una contradicció entre l’eu-
genèsia i el liberalisme.

Totes dues línies argumentals admeten certes crítiques comunes, des del nostre punt de vista.
En primer lloc, Habermas sembla donar una importància cabdal a la consciència –per part de
l’«individu programat»– dels canvis que s’han incorporat en el seu material genètic i l’efecte en
la vida personal i social. Alhora infravalora els efectes que tenen altres conductes dels pre-

30

Qüestions morals sobre l’eugenèsia

La televisió i altres espais
d’entreteniment massiu

són les principals
«lectures» de les nostres

societats actuals

Sloterdijk no explora per
a la domesticació de
l’home la via política ni la
via econòmica



NOTES

1. www.bioethics.gov
2. Report of the International Bioethics Committee on Pre-implantation Genetic Diagnosis and Germ-line Intervention.

IBC, UNESCO, abril 2003.
3. Sigui dit de passada que un cas extrem d’aquest corrent és el que representa F. Nietzsche, que en la seva obra El

crepúsculo de los ídolos qüestiona la conveniència de la domesticació, interpel·lant el lector sobre les virtuts de l’animal
domesticat enfront del salvatge, i lloant l’animal en estat pur.

4. Val la pena assenyalar, encara que sigui tangencialment, que tant l’amor per la música clàssica dels monstres de
ficció (l’Alex de A Clockwork Orange) com dels monstres reals (les elits nazis) podria estar corroborant aquella tesi de Thomas
Mann a La muntanya màgica que la música és «políticament sospitosa», ja que en determinades situacions el que fa és
adormir-nos i impedir que actuem...

Jaume Urgell, Màster en Administració Pública per la Universitat de Harvard, és expert en multiculturalisme i polítiques
del reconeixement.

33

Qüestions morals sobre l’eugenèsia

i tot per comunicar-se, no parlen el mateix llenguatge, hom diria –a risc d’exagerar– que no són
de la mateixa espècie.

Arribats a aquest punt voldríem constatar dos punts obscurs en el debat sobre la moralitat de
l’eugenèsia. En primer lloc, els filòsofs que han protagonitzat el debat els darrers anys rarament
han entrat a descriure sistemàticament les possibilitats que la tècnica ofereix, és a dir, a delimitar
clarament l’objecte de la discussió. Uns (Sloterdijk) només llancen afirmacions provocado-
res, altres (Habermas) veuen fantasmes pertot arreu. Mentrestant, els comitès d’ètica de certs
governs i de certes organitzacions internacionals, juntament amb alguns autors, principal-

ment del món anglosaxó, són els que de debò porten a terme una
ontologia de l’eugenèsia que permetrà discutir públicament
sobre possibilitats concretes; dissenyar programes d’assesso-
rament genètic (genetic counseling) que ajudin els qui prenen deci-
sions a fer-ho de la manera més informada, i dibuixar escenaris
de futur sobre allò que realment pot passar si no controlem les
aplicacions de l’enginyeria genètica.

En segon lloc, alguns dels problemes més importants de la
Humanitat en l’actualitat són la pobresa endèmica que afecta la
majoria de l’espècie i les epidèmies en determinades zones del
planeta; això posa de manifest les desigualtats enormes que
existeixen entre persones. Són desigualtats polítiques i econò-
miques, no ontològiques, però l’èmfasi de Habermas en les

relacions simètriques entre persones lliures i iguals no pot obviar la realitat que vivim. ¿Pot l’eu-
genèsia contribuir a millorar la qualitat de vida de parts importants de la població? ¿De quina
manera? Aquestes, i no pas la pregunta sobre la domesticació (que, des del nostre punt de
vista, no és gens banal, però tampoc prioritària), hauria de ser la que orientés el debat polític, moral
i filosòfic sobre la qüestió de l’eugenèsia.

La creença en la suposada sacralitat de la nostra espècie fa que les reaccions davant les
amenaces percebudes al concepte mateix d’humà produeixi reaccions emotives. Això porta de
retruc a actituds receloses –quan no contràries– al desenvolupament científic, i a una negativa
a obrir el debat públic i privat a les solucions que l’enginyeria genètica (i altres tècniques que
puguin aparèixer en el futur) podrien aportar a l’etern problema del sofriment humà. Això ens
sembla un error que cal superar. La fi de l’home segons Michel Houellebecq, tal com la descriu
al seu llibre Les particules élémentaires, on il·lustra un futur fictici en què la ciència permet
crear una nova espècie, immortal, amb instints fraternals i sense diferenciació de sexes (però no
sense plaer sexual), pot semblar una aberració, però el patir que les circumstàncies ens obliguen
a suportar (ja sigui un patir físic –la fam, les malalties, la mort–, un patir psicològic –l’aïllament,
la insolidaritat, la insatisfacció–, un patir espiritual –el desamor, el dubte existencial, etc.–) pot
ser un preu massa elevat a pagar per no explorar totes les vies possibles.

32

Qüestions morals sobre l’eugenèsia

La influència física,
psíquica i social que els

«programadors no
genètics» poden tenir

sobre la vida dels
individus va molt més

enllà del que Habermas
està disposat a acceptar




