
Em proposo al llarg de les properes ratlles de fer
unes quantes pinzellades del que em sembla que pot
ser el marc general en el qual es desenvolupen el
pensament i la vida de Raimon Panikkar. Sobretot
voldria posar en relleu el sentit del que podem ano-
menar Occident i Orient en la seva obra, sabent
que Occident i Orient no són nocions exclusiva-
ment geogràfiques, sinó també espirituals i culturals.

No cal dir que és extraordiàriament difícil de
fer una glossa significativa de la trajectòria de
Panikkar en poques paraules, sobretot perquè és
una persona i un autor d’una gran riquesa i d’una
profunditat inqüestionable. 

D’entrada, crec que és just afirmar que Panikkar
és, tant en l’ordre del ser com del coneixement, un
autor fonamentalment occidental. I això per diversos
motius. 

En primer lloc, pel seu origen personal i per la
seva formació. Altrament dit, el considero Occidental
perquè va néixer a Barcelona i perquè es va formar (i
per tant és hereu) d’una cultura els orígens de la
qual hem de situar, pel cap baix, en dos grans focus
d’irradiació espiritual: Atenes i Jerusalem. Hi ha
algun altre element en la cultura occidental –com és
el component germànic– però no voldria ara pren-
dre’l en consideració perquè no em sembla del tot
rellevant en aquest context.

Panikkar va rebre una formació universitària
científica i teològica. Com a químic es va formar en
la manera de pensar típicament occidental (es va
familiaritzar amb els mètodes científics, amb el
pensament analític, amb la conceptualització, la
quantificació etc.). Gràcies a això ha pogut ser tan crí-
tic respecte de la ciència, això és, precisament perquè

coneix a fons els seus mètodes i el seu estatut epis-
temològic ha pogut comprendre els límits i la uni-
lateralitat del coneixement modern europeu. No
podem obviar, doncs, en la comprensió de la perso-
na i de l’obra de Panikkar la formació rebuda en
aquesta manera de pensar típicament europea i
moderna.

D’altra banda com a teòleg va formar-se en la
matriu del pensament i de la cosmovisió patrística i
escolàstica, típicament catòlica pròpia del temps
que li va tocar de viure en el seu període de formació.
No és en va que el seu coneixement de la filosofia o
de la teologia medievals és autènticament profund
i rellevant. I és que per a ell van ser una escola de for-
mació completament crucials.

En segon lloc, diria que d’entrada és occiden-
tal també perquè és una persona que participa
plenament d’una de les característiques fonamen-
tals de la seva generació occidental, que és el fet
de fer-se  ressò de la fallida, del cansament i dels
límits dels paradigmes de pensament que prove-
nen tant d’Atenes com de Jerusalem. Una fallida
que històricament es posa en relleu principal-
ment en la irrupció de la Primera Guerra Mun-
dial, però que s’havia anat manifestant en l’àmbit
de la música, de la pintura i les arts, en la filoso-
fia, en la ciència etc. 

Panikkar neix, es forma i viu una part important
de la seva vida, la infància, l’adolescència, la joven-
tut, en el si d’una civilització immersa en una crisi
que a penes té precedents, no només en termes
polítics i militars, sinó en un sentit més profund, en
un sentit metafísic, és a dir que afecta la seva cos-
movisió en la seva arrel.

5

mirador

Raimon Panikkar: d’Occident a Orient
Ignasi Boada

IDEES 25 - 2005

mirador



punt d’apreciar-hi una discontinuïtat francament
radical. Hi ha pocs autors que hagin dit això. Marció
al segle II (excomunicat l’any 144) va dir una cosa
semblant, però per motius molt diferents dels de
Panikkar, per això no sóc del parer que puguem
considerar Panikkar com un continuador del pen-
sament de Marció. 

El que té de provocador el pensament de
Panikkar en l’àmbit del Cristianisme ve en bona
part d’aquesta percepció nova de les relacions entre
Jesús, el messianisme i la Torà. ¿Què significa adme-
tre que Jesús era el Messies, és a dir que Jesús és el
Crist? Crec que Panikkar se sent més proper a la
determinació de Jesús com a la Paraula encarna-
da. La seva concepció és fonamentalment trinitària,
no monoteista; cristiana, no jueva. Repetim-ho: per
a ell el Cristianisme no és la religió del llibre, sinó de
la Paraula; no pas de la llei, sinó del cor i del perdó.

Resumeixo amb l’intent de respondre de mane-
ra molt esquemàtica a la pregunta que he proposat
abans: ¿com reacciona Panikkar davant de la crisi del
Cristianisme tradicional? 

Crec que hi ha una doble reacció:

a) D’una banda reacciona distanciant-se del teis-
me, això és, aquella concepció teològica basada en
la gran metafísica grega segons la qual Déu és l’és-
ser suprem (i això li permet fer l’elogi de l’ a-teis-
me, que no és la negació de Déu sinó la negació
del teisme). Es distancia de la idea que Déu pugui
ser un objecte per al pensament i, per tant, que
hagi d’obeir a les lleis del pensament.
Paradoxalment, seguint Sant Anselm, podríem dir
que Panikkar pot arribar a concebre quelcom
més gran que l’ésser suprem. I per tant l’ésser
suprem no és Déu: el concepte de Déu no és Déu.  

b) En segon lloc distanciant-se del Judaisme, és a dir
del monoteisme, de la llei, del messianisme, de les
nocions d’Història i de Poble elegit, de separació
entre profà i sagrat, etc.

Jo crec que tot això és molt més que un aggior-
namento per intentar de reconduir una tradició a
unes noves condicions culturals o ambientals.

Per tant, tinc la impressió que Panikkar ha sen-
tit en la seva pròpia pell els límits que tenia el llen-
guatge de la metafísica occidental i del Cristianisme
tradicional. Això l’ha col·locat en plena connexió
amb les que podríem anomenar experiències i neces-
sitats pròpies del nostre segle. Aquí rau sens dubte
un dels grans mèrits de Panikkar.

És en el marc d’aquesta situació de crisi, de falli-
da, de deseiximent que cal comprendre l’atracció
profunda que exerceix Orient en Panikkar. És aquí on
trobem l’Orient de Panikkar. Crec que val la pena
insistir que Orient és Orient per a Occident i vice-
versa, és a dir que no són nocions absolutes, sinó
interconnectades. Hinduisme i Buddhisme han
encaixat bé en aquesta persona que estava oberta,
com una part considerable de la gent de la seva
època a Occident, a nous llenguatges, a noves mane-
res de comprendre la relació de l’home amb la trans-
cendència, a superar els límits de paradigmes de
pensament i d’inèrcies de concebre la realitat que
havien entrat en crisi d’una manera estrepitosa. Li
han permès de comprendre per la via pràctica que la
veritat no és catòlica, entesa com a quelcom uni-
versal, únic, tant en la seva vessant religiosa mono-
teista com en la seva vessant científica.

Això potser ajudaria a explicar la manera d’in-
tegrar la tradició advaita vedanta en el context de la
crisi del model aristotèlic de substància; o de posar
en connexió nocions com les de pratityasamutpada
buddhista amb la de Trinitat, etc. 

Goethe va dir que «Qui coneix una sola llengua
no en coneix cap»; anys més tard, Max Müller va
comentar aquesta frase dient que «Qui coneix una
sola religió no en coneix cap». En Raimon Panikkar
ha fet d’aquesta divisa un dels eixos de la seva con-
cepció del coneixement de les religions. El diàleg
interreligiós és fonamental no només per com-
prendre l’altre, sinó per comprendre’s a si mateix.
Avui ningú no pot ignorar l’altre. Els problemes
que té plantejats el món són problemes que no
tenen resposta partint d’una sola cultura o d’una
sola religió. 

En aquest sentit, crec que en Raimon Panikkar
connecta amb una de les necessitats més sentides

7

mirador

He dit que la cultura europea reposa en els para-
digmes d’Atenes i Jerusalem. ¿Com podríem expres-
sar el paradigma de pensament que depèn d’Atenes
i fer-ho de manera molt esquemàtica i alhora ben
cenyida? 

Per expressar-ho hauríem de fer referència a
Parmènides (un autor al qual Panikkar es refereix de
recurrentment al llarg de la seva obra); més exacta-
ment a la proclamació, acceptada globalment per
Europa fins ben bé el segle XX, segons la qual l’ésser
és el pensament. Panikkar, fent-se ressó de la crisi
d’aquest model i patint-la en la seva pròpia pell, se
separa d’aquesta concepció de la realitat. Per a ell l’és-
ser no és el pensament, i això sens dubte té un con-
junt incalculable de conseqüències. Per exemple, vol
dir també que:

- la veritat no és ni la identitat, ni tant sols l’ade-
quació de la cosa a l’intel·lecte; 

- la substància no és l’analogat principal de l’ésser; 
- la forma no és la ultimitat de l’ésser; 
- el sentit de la realitat no és la realitat; 
- la veritat no és universal ni necessària; i 
- la pluralitat no és sinònim de relativisme.

No cal dir que tot això que esmento d’una mane-
ra molt ràpida, potser massa ràpida, té una gran
repercussió pràctica en la seva manera de conce-
bre tant la naturalesa del saber, com el diàleg entre
les diferents cultures. 

No cal dir també que la impossibilitat d’acceptar
els fonaments metafísics de Parmènides i el des-
plegament al qual aquests principis van donar lloc en
la filosofia europea signifiquen també que Panikkar
es distancia de l’eufòria amb què encara avui vivim
l’hegemonia de la ciència i de la tecnologia. «La
ciència no pensa». La frase és de Heidegger, però
crec que Raimon Panikkar no té gaires dificultats de
trobar-s’hi còmode. La ciència calcula, medeix i sos-
pesa: aquesta és la forma històrica en la qual ha
anat a raure el pensament d’origen parmenidià. En
ella, en la ciència contemporània, es mostren l’ex-
pressió final del pensament metafísic i, més espe-
cialment, es mostra tota la seva unilateralitat, tot
el seu caràcter de voluntat de poder.

També hi ha un segon paradigma que ha tingut
el protagonisme de construir Europa i en el qual
Panikkar no es troba gens còmode, com no s’hi
troba còmode molta gent de la seva generació. Em
refeixo a la manera d’entendre el Cristianisme. Dic
això perquè el Cristianisme tradicional, en bona
part, havia trobat la seva forma d’autocomprensió
discursiva sobre la base d’aquesta metafísica que
ha fet fallida. Òbviament, no pretenc resumir en
unes poques paraules una reflexió que ha ocupat
Raimon Panikkar durant decennis. Intentaré tan
sols apuntar aquells aspectes que, si no vaig errat,
constitueixen una novetat respecte del gruix més
important de la tradició cristiana.

¿Així, doncs, com reacciona Panikkar davant de
la crisi del Cristianisme tradicional? Per a ell el
Cristianisme no és una religió monoteista, sinó
una religió trinitària; no és una religió del llibre,
és una religió de la paraula; no és una religió que pro-
posi una llei, sinó tot una altra cosa. Per aquests
motius (i per d’altres) Panikkar demana que el
Cristianisme se separi de manera definitiva del
Judaisme. Dit molt breument: sosté que ens haurí-
em d’acostumar a entendre que aquell a qui Jesús
anomena el Pare no és aquell a qui el Judaisme
anomena Iavhé. Fa temps que Raimon Panikkar
demana un segon Concili de Jerusalem. És ben elo-
qüent que demani de manera recurrent la celebració
d’aquest segon concili perquè entén que el
Cristianisme s’hauria de concebre –insisteixo– al
marge d’elements com la Torà, la Història o el Poble
elegit.

Em sembla que una de les maneres més ajusta-
des de comprendre quina posició té un cristià sobre
el diàleg entre religions és preguntant-li per l’opinió
que li mereix el Judaisme. És a dir, de quina mane-
ra es posiciona davant de les nocions de monoteis-
me, de llei, d’història, de messianisme, de poble
elegit, de sagrat com a quelcom separat etc. 

Dit això, en general crec que per a Panikkar el
Judaisme no permet comprendre gaire res d’es-
sencial del Cristianisme. Entre Judaisme i
Cristianisme hi ha una proximitat històrica inne-
gable, però espiritualment són molt distants, fins al

6

mirador 



8

mirador 

de la seva època o d’Occident: la necessitat d’un
llenguatge nou que tingui en compte aquesta
interculturalitat que topa amb la noció de veritat
com a quelcom universal. O per ser més precisos:
d’un llenguatge original, que vol dir, un llenguatge
vinculat a l’experiència de l’origen, no simplement
un llenguatge novedós. D’aquesta manera, en
Panikkar mostra fins a quin punt el diàleg inter-
cultural i interreligiós són necessitats imperatives
de la nostra època, perquè cap de les cultures exis-
tents té una resposta omnicomprensiva sobre la
contingència humana.

Per tal de comprendre l’altre, en un cert sentit
ens cal deixar de ser el que som: i això és precisament
el que li va passar a en Panikkar i el que van sentir
molts occidentals. Havíem deixat de ser el que érem
(el món d’ahir de què parla Zweig), i és precisa-
ment per això que podíem aspirar a comprendre
l’altre i a dialogar amb ell. Les ruptures que es pro-
dueixen en el si de la pròpia tradició occidental i a les
quals faig esment són com una desintegració atò-
mica que allibera una energia fenomenal. Tot s’em-
plena novament de preguntes elementals i per tant
de possibilitats creatives extraordinàries, com per
exemple: 

¿Què vol dir pensament?  
¿Què vol dir ésser?
¿Què vol dir veritat, si la veritat no és l’adequació

de la cosa al pensament, si la veritat no és la identi-
tat? 

¿Què vol dir conèixer?
Si mantenim la vigència de l’Evangeli després de

considerar que ens trobem fora de la Història, ¿què
significa aleshores el Crist?  

¿Quina relació hi ha entre Jesús i Crist?

És com si haguéssim de fer front a aquestes
preguntes sense tenir a l’abast el llenguatge de
Parmènides (i del seu  ???????????) o bé el Credo de
Nicea. 

En Panikkar hi ha la consciència de la desarti-
culació de la identitat entre ésser i pensament, però
en ell no es produeix una caiguda en l’escepticisme
o el nominalisme. Hi ha la consiciència de la desar-
ticulació de la categorització tradicional de la cris-
tologia [ feta a Nicea], sense caure en l’arrianisme o
el monofisisme. Hi ha l’acceptació i l’assimilació
de l’Hinduisme i del Buddhisme sense anar a parar
a un pur sincretisme... 

Tot això posa en relleu que la distància que
Panikkar té amb la seva pròpia tradició europea no
és dialèctica, sinó més profunda. Vull dir que la
posició del pensament de Panikkar no es comprèn
com una modificació dins de les possibilitats lògi-
ques o fenomenològiques a què donen peu els para-
digmes que han sostingut Occident, sinó com una
visió diferent. 

I tanmateix Panikkar no s’entén sense la tradició,
perquè sense el desgast d’aquests paradigmes no
haurien calgut llenguatges originals, no hauria cal-
gut afinar una nova sensibilitat, no hauria calgut
obrir-se a noves possibilitats. No s’entén sense la tra-
dició perquè segueix pensant en la tradició.

Quan considero els escrits de Panikkar em sem-
bla que no haurien estat el que són sense que s’ha-
gués produit a Europa un gran cansament, una
gran fallida, una gran crisi. I amb tot, crec també que
això no ho explica tot. Hi ha, a més, l’eterna joventut
i vitalitat de l’Esperit que una i altra vegada, iròni-
cament, ens mostra camins insospitats.

Ignasi Boada, doctor en Filosofia i llicenciat en Ciències Polítiques, és professor de filosofia a l’Institut Superior de Ciències
Religioses de Barcelona (ISCREB).

Aquest text va ser llegit per l’autor a l’acte de presentació del llibre La filosofia intercultural de Raimon Panikkar (Pòrtic, 2004),
que es va celebrar el 15 de febrer de 2005 a l’Institut d’Estudis Catalans.




