mirador

Raimon Panikkar: d’Occident a Orient

Ignasi Boada

Em proposo al llarg de les properes ratlles de fer
unes quantes pinzellades del que em sembla que pot
ser el marc general en el qual es desenvolupen el
pensament i la vida de Raimon Panikkar. Sobretot
voldria posar en relleu el sentit del que podem ano-
menar Occident i Orient en la seva obra, sabent
que Occident i Orient no sén nocions exclusiva-
ment geografiques, sin6 també espirituals i culturals.

No cal dir que és extraordiariament dificil de
fer una glossa significativa de la trajectoria de
Panikkar en poques paraules, sobretot perque és
una persona i un autor d'una gran riquesa i d'una
profunditat inqiiestionable.

D’entrada, crec que és just afirmar que Panikkar
és, tant en I'ordre del ser com del coneixement, un
autor fonamentalment occidental. I aixo per diversos
motius.

En primer lloc, pel seu origen personal i per la
seva formaci6. Altrament dit, el considero Occidental
perque va néixer a Barcelona i perque es va formar (i
per tant és hereu) d’'una cultura els origens de la
qual hem de situar, pel cap baix, en dos grans focus
d’irradiaci6 espiritual: Atenes i Jerusalem. Hi ha
algun altre element en la cultura occidental —com és
el component germanic— perd no voldria ara pren-
dre’l en consideraci6 perqueé no em sembla del tot
rellevant en aquest context.

Panikkar va rebre una formaci6 universitaria
cientifica i teologica. Com a quimic es va formar en
la manera de pensar tipicament occidental (es va
familiaritzar amb els metodes cientifics, amb el
pensament analitic, amb la conceptualitzacio, la
quantificacio etc.). Gracies a aixo ha pogut ser tan cri-
tic respecte de la ciéncia, aix0 és, precisament perqué

coneix a fons els seus metodes i el seu estatut epis-
temologic ha pogut comprendre els limits i la uni-
lateralitat del coneixement modern europeu. No
podem obviar, doncs, en la comprensié de la perso-
na i de I'obra de Panikkar la formacié rebuda en
aquesta manera de pensar tipicament europea i
moderna.

D’altra banda com a teoleg va formar-se en la
matriu del pensament i de la cosmovisié patristica i
escolastica, tipicament catolica propia del temps
que li va tocar de viure en el seu periode de formacié.
No és en va que el seu coneixement de la filosofia o
de la teologia medievals és auténticament profund
irellevant. I és que per a ell van ser una escola de for-
maci6é completament crucials.

En segon lloc, diria que d’entrada és occiden-
tal també perque és una persona que participa
plenament d’una de les caracteristiques fonamen-
tals de la seva generacié occidental, que és el fet
de fer-se resso de la fallida, del cansament i dels
limits dels paradigmes de pensament que prove-
nen tant d’Atenes com de Jerusalem. Una fallida
que historicament es posa en relleu principal-
ment en la irrupcié de la Primera Guerra Mun-
dial, per6 que s’havia anat manifestant en 'ambit
de la musica, de la pintura i les arts, en la filoso-
fia, en la ciéncia etc.

Panikkar neix, es forma i viu una part important
de la seva vida, la infancia, 'adolesceéncia, la joven-
tut, en el si d'una civilitzacié immersa en una crisi
que a penes té precedents, no només en termes
politics i militars, sin6 en un sentit més profund, en
un sentit metafisic, és a dir que afecta la seva cos-
movisi6 en la seva arrel.



mirador

He dit que la cultura europea reposa en els para-
digmes d’Atenes i Jerusalem. ;Com podriem expres-
sar el paradigma de pensament que depén d’Atenes
i fer-ho de manera molt esquematica i alhora ben
cenyida?

Per expressar-ho hauriem de fer referéncia a
Parmenides (un autor al qual Panikkar es refereix de
recurrentment al llarg de la seva obra); més exacta-
ment a la proclamacié, acceptada globalment per
Europa fins ben bé el segle xx, segons la qual I'ésser
és el pensament. Panikkar, fent-se resso6 de la crisi
d’aquest model i patint-la en la seva propia pell, se
separa d’aquesta concepcio de la realitat. Per a ell 'és-
ser no és el pensament, i aixo sens dubte té un con-
junt incalculable de conseqiiéncies. Per exemple, vol
dir també que:

-la veritat no és ni la identitat, ni tant sols I'ade-
quaci6 de la cosa a l'intel-lecte;

-la substancia no és I'analogat principal de I'ésser;

-la forma no és la ultimitat de I'ésser;

- el sentit de la realitat no és la realitat;

-la veritat no és universal ni necessaria; i

- 1a pluralitat no és sinonim de relativisme.

No cal dir que tot aixo que esmento d'una mane-
ra molt rapida, potser massa rapida, té una gran
repercussio practica en la seva manera de conce-
bre tant la naturalesa del saber, com el dialeg entre
les diferents cultures.

No cal dir també que la impossibilitat d’acceptar
els fonaments metafisics de Parmeénides i el des-
plegament al qual aquests principis van donar lloc en
la filosofia europea signifiquen també que Panikkar
es distancia de I'euforia amb que encara avui vivim
I'hegemonia de la ciéncia i de la tecnologia. «La
ciéncia no pensa». La frase és de Heidegger, pero
crec que Raimon Panikkar no té gaires dificultats de
trobar-s’hi comode. La ciencia calcula, medeix i sos-
pesa: aquesta és la forma historica en la qual ha
anata raure el pensament d’origen parmenidia. En
ella, en la ciéncia contemporania, es mostren 'ex-
pressi6 final del pensament metafisic i, més espe-
cialment, es mostra tota la seva unilateralitat, tot
el seu caracter de voluntat de poder.

També hi ha un segon paradigma que ha tingut
el protagonisme de construir Europa i en el qual
Panikkar no es troba gens comode, com no s’hi
troba comode molta gent de la seva generacié. Em
refeixo a la manera d’entendre el Cristianisme. Dic
aixd perque el Cristianisme tradicional, en bona
part, havia trobat la seva forma d’autocomprensié
discursiva sobre la base d’aquesta metafisica que
ha fet fallida. Obviament, no pretenc resumir en
unes poques paraules una reflexié que ha ocupat
Raimon Panikkar durant decennis. Intentaré tan
sols apuntar aquells aspectes que, si no vaig errat,
constitueixen una novetat respecte del gruix més
important de la tradici6 cristiana.

¢Aixi, doncs, com reacciona Panikkar davant de
la crisi del Cristianisme tradicional? Per a ell el
Cristianisme no és una religié monoteista, sind
una religi6 trinitaria; no és una religié del llibre,
és una religi6 de la paraula; no és una religi6 que pro-
posi una llei, siné tot una altra cosa. Per aquests
motius (i per d’altres) Panikkar demana que el
Cristianisme se separi de manera definitiva del
Judaisme. Dit molt breument: sosté que ens hauri-
em d’acostumar a entendre que aquell a qui Jests
anomena el Pare no és aquell a qui el Judaisme
anomena lavhé. Fa temps que Raimon Panikkar
demana un segon Concili de Jerusalem. Es ben elo-
qiient que demani de manera recurrent la celebracié
d’aquest segon concili perque entén que el
Cristianisme s’hauria de concebre —insisteixo— al
marge d’elements com la Tora, la Historia o el Poble
elegit.

Em sembla que una de les maneres més ajusta-
des de comprendre quina posicid té un cristia sobre
el dialeg entre religions és preguntant-li per 'opinio
que li mereix el Judaisme. Es a dir, de quina mane-
ra es posiciona davant de les nocions de monoteis-
me, de llei, d’historia, de messianisme, de poble
elegit, de sagrat com a quelcom separat etc.

Dit aix0, en general crec que per a Panikkar el
Judaisme no permet comprendre gaire res d’es-
sencial del Cristianisme. Entre Judaisme i
Cristianisme hi ha una proximitat historica inne-
gable, pero espiritualment sén molt distants, fins al

punt d’apreciar-hi una discontinuitat francament
radical. Hi ha pocs autors que hagin dit aixd. Marcié
al segle 11 (excomunicat I'any 144) va dir una cosa
semblant, perd per motius molt diferents dels de
Panikkar, per aixo no séc del parer que puguem
considerar Panikkar com un continuador del pen-
sament de Marcio.

El que té de provocador el pensament de
Panikkar en I'ambit del Cristianisme ve en bona
part d’aquesta percepcié nova de les relacions entre
Jesuss, el messianisme ila Tora. ¢Que significa adme-
tre que Jesus era el Messies, és a dir que Jesus és el
Crist? Crec que Panikkar se sent més proper a la
determinaci6 de Jests com a la Paraula encarna-
da. La seva concepcié és fonamentalment trinitaria,
no monoteista; cristiana, no jueva. Repetim-ho: per
aell el Cristianisme no és la religi6 del llibre, siné de
la Paraula; no pas de la llei, siné del cor i del perdé.

Resumeixo amb l'intent de respondre de mane-
ra molt esquematica a la pregunta que he proposat
abans: ¢com reacciona Panikkar davant de la crisi del
Cristianisme tradicional?

Crec que hi ha una doble reaccié:

a) D’'una banda reacciona distanciant-se del teis-
me, aixo és, aquella concepcid teologica basada en
la gran metafisica grega segons la qual Déu és I'és-
ser suprem (i aixo li permet fer I'elogi de I’ a-teis-
me, que no és la negacié de Déu sin6 la negaci6
del teisme). Es distancia de la idea que Déu pugui
ser un objecte per al pensament i, per tant, que
hagi d’obeir a les lleis del pensament.
Paradoxalment, seguint Sant Anselm, podriem dir
que Panikkar pot arribar a concebre quelcom
més gran que 'ésser suprem. I per tant I'ésser
suprem no és Déu: el concepte de Déu no és Déu.

b) En segon lloc distanciant-se del Judaisme, és a dir
del monoteisme, de la llei, del messianisme, de les
nocions d’'Historia i de Poble elegit, de separacié
entre profa i sagrat, etc.

Jo crec que tot aixo és molt més que un aggior-
namento per intentar de reconduir una tradicié a
unes noves condicions culturals o ambientals.

mirador

Per tant, tinc la impressié que Panikkar ha sen-
tit en la seva propia pell els limits que tenia el llen-
guatge de la metafisica occidental i del Cristianisme
tradicional. Aixo I'ha col-locat en plena connexié
amb les que podriem anomenar experiéncies i neces-
sitats propies del nostre segle. Aqui rau sens dubte
un dels grans merits de Panikkar.

Es en el marc d’aquesta situacié de crisi, de falli-
da, de deseiximent que cal comprendre I'atraccié
profunda que exerceix Orient en Panikkar. Es aqui on
trobem I'Orient de Panikkar. Crec que val la pena
insistir que Orient és Orient per a Occident i vice-
versa, és a dir que no sén nocions absolutes, siné
interconnectades. Hinduisme i Buddhisme han
encaixat bé en aquesta persona que estava oberta,
com una part considerable de la gent de la seva
época a Occident, a nous llenguatges, a noves mane-
res de comprendre la relacié de 'home amb la trans-
cendeéncia, a superar els limits de paradigmes de
pensament i d'inércies de concebre la realitat que
havien entrat en crisi d'una manera estrepitosa. Li
han permes de comprendre per la via practica que la
veritat no és catolica, entesa com a quelcom uni-
versal, tinic, tant en la seva vessant religiosa mono-
teista com en la seva vessant cientifica.

Aixo potser ajudaria a explicar la manera d’'in-
tegrar la tradicié advaita vedanta en el context de la
crisi del model aristotelic de substancia; o de posar
en connexi6 nocions com les de pratityasamutpada
buddhista amb la de Trinitat, etc.

Goethe va dir que «Qui coneix una sola llengua
no en coneix cap»; anys més tard, Max Miiller va
comentar aquesta frase dient que «Qui coneix una
sola religi6 no en coneix cap». En Raimon Panikkar
ha fet d’aquesta divisa un dels eixos de la seva con-
cepci6 del coneixement de les religions. El dialeg
interreligiés és fonamental no només per com-
prendre l'altre, sin6 per comprendre’s a si mateix.
Avui ningt no pot ignorar l'altre. Els problemes
que té plantejats el mén sén problemes que no
tenen resposta partint d'una sola cultura o d’'una
sola religi6.

En aquest sentit, crec que en Raimon Panikkar
connecta amb una de les necessitats més sentides



mirador

de la seva época o d’Occident: la necessitat d'un
llenguatge nou que tingui en compte aquesta
interculturalitat que topa amb la noci6 de veritat
com a quelcom universal. O per ser més precisos:
d’un llenguatge original, que vol dir, un llenguatge
vinculat a I'experiéncia de lorigen, no simplement
un llenguatge novedés. D’aquesta manera, en
Panikkar mostra fins a quin punt el dialeg inter-
cultural i interreligi6és s6n necessitats imperatives
de la nostra época, perque cap de les cultures exis-
tents té una resposta omnicomprensiva sobre la
contingencia humana.

Per tal de comprendre l'altre, en un cert sentit
ens cal deixar de ser el que som: i aix0 és precisament
el que li va passar a en Panikkar i el que van sentir
molts occidentals. Haviem deixat de ser el que érem
(el mén d’ahir de que parla Zweig), i és precisa-
ment per aixd que podiem aspirar a comprendre
'altre i a dialogar amb ell. Les ruptures que es pro-
dueixen en el si de la propia tradicié occidental i a les
quals faig esment s6n com una desintegracié ato-
mica que allibera una energia fenomenal. Tot s’em-
plena novament de preguntes elementals i per tant
de possibilitats creatives extraordinaries, com per
exemple:

¢Que vol dir pensament?

¢Que vol dir ésser?

¢Que vol dir veritat, sila veritat no és 'adequaci6
de la cosa al pensament, si la veritat no és la identi-
tat?

¢Que vol dir coneixer?

Simantenim la vigéncia de I'Evangeli després de
considerar que ens trobem fora de la Historia, ¢que
significa aleshores el Crist?

¢Quina relaci6 hi ha entre Jests i Crist?

Es com si haguéssim de fer front a aquestes
preguntes sense tenir a 'abast el llenguatge de

Nicea.

En Panikkar hi ha la consciéncia de la desarti-
culaci6 de la identitat entre ésser i pensament, perd
en ell no es produeix una caiguda en l'escepticisme
o el nominalisme. Hi ha la consiciencia de la desar-
ticulaci6 de la categoritzaci6 tradicional de la cris-
tologia [ feta a Nicea], sense caure en l'arrianisme o
el monofisisme. Hi ha l'acceptaci6 i I'assimilacié
deI'Hinduisme i del Buddhisme sense anar a parar
aun pur sincretisme...

Tot aixd posa en relleu que la distancia que
Panikkar té amb la seva propia tradicié europea no
és dialectica, siné més profunda. Vull dir que la
posici6 del pensament de Panikkar no es comprén
com una modificacié dins de les possibilitats 1ogi-
ques o fenomenologiques a qué donen peu els para-
digmes que han sostingut Occident, siné com una
visi6 diferent.

I tanmateix Panikkar no s'entén sense la tradicio,
perque sense el desgast d’aquests paradigmes no
haurien calgutllenguatges originals, no hauria cal-
gut afinar una nova sensibilitat, no hauria calgut
obrir-se a noves possibilitats. No s'entén sense la tra-
dici6 perque segueix pensant en la tradicio.

Quan considero els escrits de Panikkar em sem-
bla que no haurien estat el que sén sense que s’ha-
gués produit a Europa un gran cansament, una
gran fallida, una gran crisi. I amb tot, crec també que
aixo no ho explica tot. Hi ha, a més, I'eterna joventut
ivitalitat de 'Esperit que una i altra vegada, ironi-
cament, ens mostra camins insospitats.

Ignasi Boada, doctor en Filosofia i llicenciat en Ciéncies Politiques, és professor de filosofia a I'Institut Superior de Ciéncies

Religioses de Barcelona (ISCREB).

Aquest text va ser llegit per I'autor a 'acte de presentacié del llibre La filosofia intercultural de Raimon Panikkar (Portic, 2004),
que es va celebrar el 15 de febrer de 2005 a I'Institut d’Estudis Catalans.





