
Hermes, n.º 1, 2009, pp. 67-76, ISSN 1889-5409	 67

	

Un museo sin vitrinas en la selva 
ecuatorial. La exposición 
de una experiencia
Alba Valenciano Mañé 
Llorenç Picornell Gelabert

Alba Valenciano Mañé. Departamento e Antropologia Cultural e Historia 
de América y África, Universidad de Barcelona (ceiba). [albavalenciano@ub.edu]

Llorenç Picornell Gelabert. Departamento de Prehistoria, Historia Antigua 
y Arqueología, Universidad de Barcelona.

resumen abstract

En este artículo tratamos de apuntar una serie 
de impresiones en relación a una primera expo-
sición de un caso concreto, un museo de cultura  
material fang en un pueblo de Guinea Ecuato 
rial. Este reúne una serie de características que lo 
convierten en un museo «poco convencional». 
Presentamos una breve explicación del contexto 
del museo, su trayectoria, sus especificidades y 
el desarrollo de una visita. Finalmente, plantea-
mos una serie de cuestiones que nos parecen es-
timulantes para el enriquecimiento del debate en 
torno a los procesos de patrimonialización y al 
tratamiento museológico de la cultura material 
de pueblos no occidentales en el marco de los 
procesos de globalización y de afirmación de las 
identidades poscoloniales. 

In this article we present our impressions in 
relation to a particular case, a museum of 
Fang material culture in a village of Equatorial 
Guinea (Central Africa). It presents a group 
of characteristics which turns it into an «un-
conventional museum». We briefly present the 
context of the museum, we describe its his-
tory, its characteristics and the development 
of a visit. Finally, we propose some ideas that 
we consider that they could enrich the debate 
about the heritage activation and the museo-
logy of the material culture of non-occiden-
tal cultures in the context of the globalization 
processes and the affirmation of post-colonial 
identities. 

palabras clave: patrimonio cultural, cultura 
material fang, Guinea Ecuatorial, identidades 
poscoloniales.

keywords: cultural heritage, Fang material cul-
ture, Equatorial Guinea, post-colonial identities.

Introducción
El artículo que presentamos constituye un primer 
documento para la reflexión en torno a un caso 
particular, el de la existencia de un museo de cul-
tura material fang en una pequeña localidad de 
Guinea Ecuatorial. La información que aquí se 
presenta es fruto de una primera visita al lugar y 
de una entrevista a Felipe Osá, autor único y res-
ponsable del museo, realizada en el mes de julio del 

2008.1 Nuestro objetivo es presentar un caso que, a 
nuestro parecer, presenta unas características par-
ticulares que lo distinguen de las fórmulas de ac-
tivación patrimonial habitualmente analizadas. El 

1	 Agradecemos enormemente a Felipe Osá y a Jesús 
Ndong su cálida acogida en nuestra visita a Bidjabidján así 
como su predisposición para mostrarnos algunos de los 
secretos de su museo.

Hermes 1 pp. 9-76.indd   67 11/5/09   11:16:09



MONOGRAFÍAS

68	 Hermes, n.º 1, 2009, pp. 67-76, ISSN 1889-5409

análisis de casos como el de Felipe Osá nos permite 
reflexionar sobre distintos aspectos de la natura-
leza del patrimonio, entendido como construcción 
social y como vehículo de representación y recreación 
de identidades y memorias colectivas.

Para esta primera aproximación al estudio del 
caso, hemos considerado necesario realizar unas 
breves pinceladas sobre el contexto y el entorno del 
museo (la realidad histórica y socioeconómica de 
Guinea Ecuatorial). Posteriormente, exponemos, 
también de forma general, la posición que la cul-
tura material fang ha ocupado en los museos me-
tropolitanos. A continuación, procedemos a la breve 
descripción del museo y del desarrollo de una visita. 
Finalmente, exponemos unas primeras sugerencias 
interpretativas orientadas a la reflexión sobre el con-
cepto de patrimonio cultural y sobre su papel en la 
representación de identidades poscoloniales.

Guinea Ecuatorial: un país sin museos
Guinea Ecuatorial es un pequeño Estado localizado 
en la región atlántica de África central, al sur de Ca-
merún y al norte y oeste de Gabón. Este país, pro-
bablemente de los menos conocidos desde nuestra 
perspectiva, se divide en una serie de territorios in-
sulares (Bioko, antigua Fernando Poo, donde se en-
cuentra la capital, Malabo, antigua Santa Isabel; Co-
risco y las Elobeyes, frente al estuario del Muni, y 
Annobón, en el hemisferio sur, más allá de Santo 
Tomé y Príncipe) y una región continental, deno-
minada Río Muni en época colonial, donde Bata 
constituye el núcleo urbano más importante. 

El desconocimiento de la realidad ecuatogui-
neana se remonta a la época de la dominación co-
lonial española. Los acontecimientos en los «terri-
torios españoles del golfo de Guinea» (su denomi-
nación durante la época colonial) nunca tuvieron 
una gran repercusión en la sociedad metropoli-
tana. Esta colonia no significaba lo mismo que las 
americanas, génesis de la «Hispanidad más allá de 
España», ni fue escenario de acontecimientos que 
estremecieran a la sociedad española, como lo fue-
ron los territorios del norte de África. Al contra-
rio, inmediatamente después de su independencia, 
Guinea Ecuatorial pasó a ser materia reservada. El 
Gobierno prohibió explícitamente la publicación 
en los medios de comunicación españoles de cual-
quier noticia sobre la única excolonia española al 
sur del Sahara (Muntanyá, 2007). Así, Guinea se 
volvió invisible a los ojos de los españoles.

Tras el fin de la dictadura franquista, la si-
tuación de la excolonia no cambió. En el ámbito 

académico su presencia es prácticamente nula. 
Los historiadores han reconocido varias veces las 
dificultades de trabajar sobre Guinea, probable-
mente el país que ha generado menos bibliografía 
de toda África (Nerín, 1998). Asimismo, su presen-
cia en los medios de comunicación es esporádica.

Con esta escasa presencia social de Guinea 
en la exmetrópoli, era de esperar también una 
nula relevancia en el debate para la «(in)diges-
tión» del colonialismo español en la era poscolo-
nial. El discurso oficialista sigue afirmando que 
el colonialismo español difiere en gran medida 
del de otras metrópolis, como Francia, Gran Bre-
taña o Bélgica. Se considera que la empresa colo-
nial española reproduce el espíritu humanista del 
descubrimiento del Nuevo Mundo y que desde 
entonces España ha intervenido en sus colonias 
principalmente para difundir la civilización y 
mejorar las condiciones de vida de los pueblos 
sometidos, inspirada en la obra de autores como 
fray Bartolomé de las Casas. Es un discurso re-
currente que aparece tanto en los cortometrajes 
de propaganda franquista de los años cincuenta 
(Ortín y Pereiró, 2007) como en una reciente en-
trevista a Manuel Fraga Iribarne, ministro del 
Gobierno franquista que «entregó» la indepen-
dencia a la República de Guinea Ecuatorial el 12 de 
octubre de 1968 (Muntanyà, 2007).

Así, se considera que el colonialismo español en 
el África subsahariana, territorialmente muy redu-
cido, socialmente irrelevante en la metrópoli y aca-
démicamente muy poco trabajado, está al margen 
de los acontecimientos que la historiografía colo-
nial de otros Estados (Francia, Gran Bretaña, Bél-
gica, Italia, Alemania) ha ido poniendo de relieve. 
No se ha revisado críticamente el papel del Estado 
español en el escenario colonial y poscolonial del 
África actual, a diferencia (de nuevo) del caso ame-
ricano, que sí que ha generado reflexiones y discu-
siones (y tensiones) más profundas. No obstante, 
trabajos recientes de historiadores y antropólogos 
sobre las colonias españolas del golfo de Guinea 
están empezando a poner de relieve que el colo-
nialismo español en el África subsahariana no fue 
en absoluto un colonialismo light (Creus, 1994; 
Nerín, 1998 y 2006). 

Esta invisibilidad social y política de Guinea Ecua-
torial en la exmetrópoli y la escasa reflexión acadé-
mica al respeto se han traducido necesariamente en 
un exiguo tratamiento museístico de las diferentes 
culturas que forman parte de este pequeño Estado 
ecuatorial. El estudio antropológico de los grupos 

Hermes 1 pp. 9-76.indd   68 11/5/09   11:16:09



Hermes, n.º 1, 2009, pp. 67-76, ISSN 1889-5409	 69

Un museo sin vitrinas en la selva ecuatorial. La exposición de una experiencia

étnicos guineanos no se abordó de 
forma sistemática y académicamente 
relevante durante la época colonial, 
en consonancia con el desarrollo del 
africanismo en España. Y si este era el 
panorama en la metrópoli, en la co-
lonia era obviamente mucho peor, 
de tal forma que, tras la independen-
cia (que, recordemos, fue en 1968), el 
nuevo Estado ecuatoguineano no «he-
redó» ningún tipo de universidad, ins-
titución académica o museo dedicado 
a los estudios socioculturales.

En la Guinea inmediatamente 
posterior a la independencia, las 
pocas salas que contenían algunas 
vitrinas con elementos de la cultura 
material de los pueblos guineanos 
se encontraban en instituciones y 
edificios que representaban la es-
tructura de dominación colonial. 
En los primeros tiempos del régi-
men de Macías Nguema se desarro-
lló desde el Gobierno un fuerte dis-
curso antiespañol que promulgaba 
el rechazo y destrucción de todo 
símbolo de la recientemente clausu-
rada época colonial. Así, por ejem-
plo, el pequeño museo que los clare-
tianos tenían en el seminario de Ba-
napá, en Bioko, donde se conservaban objetos 
etnográficos y arqueológicos, fue arrasado. 

Así pues, los dos regímenes que se han sucedido 
en Guinea Ecuatorial, el de Macías y el de Obiang, 
han desarrollado una política más o menos sistemá-
tica de eliminación de toda herencia del «patrimonio 
colonial». Esto ha afectado tanto a productos del pro-
pio Estado colonial (edificios de la Administración 
española y de empresas, residencias coloniales, etcé-
tera) como a algunos de los elementos de la cultura 
material preeuropea que la sociedad colonial había 
descontextualizado y activado patrimonialmente.

El Estado ecuatoguineano no ha recurrido a la 
patrimonialización de elementos preeuropeos en la 
creación del discurso de la identidad ecuatoguineana, 
que se ha llevado a cabo con otros medios. De esta 
forma, sin instituciones museísticas de herencia colo-
nial ni de nueva creación posindependencia, Guinea 
Ecuatorial es hoy un país sin museos. 

Bieri y vitrinas en las antiguas metrópolis
Pese a este contexto poco propicio, la cultura ma-
terial de los pueblos de Guinea Ecuatorial tuvo su 
lugar, y lo continúa teniendo, en las vitrinas de 
los museos metropolitanos. En el caso de los fang 
(grupo étnico presente en Guinea Ecuatorial y en 
los vecinos territorios de Camerún y Gabón, an-
tiguas colonias francesas), que es el que aquí nos 
ocupa, su tratamiento museológico se ha visto 
siempre fuertemente vinculado a los bieri: se trata 
de representaciones antropomorfas esculpidas en 
madera que formaban parte del conjunto de objetos 
vinculados al melan, culto a los antepasados.

Durante el proceso de colonización del terri-
torio fang, la Iglesia católica se marcó un objetivo 
para garantizar el éxito de la evangelización de 
este pueblo: la erradicación sistemática de los 
cultos y «creencias paganas» (Nerín, 1998). Esto 
pasaba necesariamente por la eliminación de la 

Objetos dispuestos en forma de «altar» 
en la colección Felipe Osá

Hermes 1 pp. 9-76.indd   69 11/5/09   11:16:10



MONOGRAFÍAS

70	 Hermes, n.º 1, 2009, pp. 220-226, ISSN 1889-5409

Esculturas antropomorfas 
masculinas en madera 
que presiden la entrada 
del museo de Felipe Osá

Hermes 1 pp. 9-76.indd   70 11/5/09   11:16:10



Hermes, n.º 1, 2009, pp. 67-76, ISSN 1889-5409	 71

Un museo sin vitrinas en la selva ecuatorial. La exposición de una experiencia

cultura material relacionada con el melan. En este 
sentido, la conservación de los cráneos de los an-
tepasados era especialmente molesta para los re-
ligiosos. En cierta manera, y pese a las heroicas y 
clandestinas resistencias de muchos fang, parece 
que, con los años, los religiosos llevaron a cabo con 
éxito sus propósitos. Como consecuencia, los bieri 
han perdido hoy el significado que tenían antes de 
la llegada de los europeos. Ya no son representacio-
nes vinculadas a las relaciones con los antepasados, 
sino «estatuas» del «arte negroafricano».

Pese a ello, mientras los religiosos perseguían 
y castigaban todo lo relacionado con el melan, la 
Administración colonial organizaba expediciones 
etnográficas y naturalistas para dotar de fondos a 
los museos metropolitanos. Los participantes en 
estos viajes prestaron especial atención a los bieri 
que habían sobrevivido a la evangelización, de tal 
forma que su presencia en museos de Barcelona, 
Madrid o París empezó a ser recurrente. Estas «es-
tatuas» fang relacionadas con el «culto a los ances-
tros» fueron objeto de estudios morfológicos que 
las situaban como muestras muy apreciadas del 
«arte negroafricano» (Perrois, 1972 y 1977; Utumbo. 
L’art d’Afrique Noire dans les collections privées bel-
gues). Expuestos en las vitrinas de los museos etno-
lógicos, pasaron a ser la imagen del pueblo fang en 
las metrópolis, mientras que los rituales y creen-
cias que les daban significado en su lugar de origen 
iban desapareciendo. Hoy sigue siendo así: los bieri 
representan la mayor parte de la cultura material 
fang expuesta en el Museo Etnológico de Barce-
lona, en el Museo Antropológico Nacional de Ma-
drid o en el del Quai Branly de París, y siguen 
siendo «esculturas» altamente cotizadas en las 
subastas de «arte africano».

La suerte de los bieri no ha sido excepcional. La 
cultura material de los fang de Guinea Ecuatorial 
se ha visto fuertemente afectada por el proceso 
de colonización y aculturación. Aunque la domi-
nación efectiva por parte de las autoridades es-
pañolas de los territorios poblados por los fang 
fue relativamente tardía, sus repercusiones socia-
les y culturales fueron muy significativas. Hasta 
1917, el control de la región continental de Gui-
nea por parte de la Guardia Colonial se limitaba 
estrictamente a la ciudad y el puerto de Bata y a 
las islas del estuario del Muni (Nerín, e. p.). No 
fue hasta esa fecha cuando se desarrolló una pri-
mera expedición centrada en el reconocimiento 
y control del territorio, empresa que no se culmi-
naría hasta 1926, cuando se emprende la ocupación 

efectiva del territorio, construyendo las vías de co-
municación y los puestos militares de control de la 
población y las fronteras (Nerín, e. p.). 

Pese a la relativa brevedad del periodo de domi-
nación colonial del pueblo fang de Guinea Ecuato-
rial (1917/1926-1968), su repercusión sobre la cul-
tura material ha sido drástica. Trabajos etnográfi-
cos de la primera mitad del siglo xx, anteriores o 
contemporáneos a la dominación efectiva del te-
rritorio (por ejemplo, Tessman, 2003; Panyella y 
Sabater Pi, 1953 y 1955), nos relatan la complejidad 
técnica y simbólica de la metalurgia, la cerámica 
o la cestería en los pueblos fang. No obstante, en 
nuestra estancia en Guinea no localizamos en todo 
el territorio ningún ceramista ni ningún pueblo en 
que se realizasen objetos de metal.

Los objetos materiales que se efectúan hoy en 
los pueblos fang son muy escasos, ya que la prác-
tica totalidad de la población decide comprar ob-
jetos de plástico o aluminio para el desarrollo de 
la vida doméstica. En los pueblos solo encontra-
mos a algunas personas mayores que se dedican 
a confeccionar diversos tipos de cestos para dife-
rentes funciones (nkueñ, para transportar los pro-
ductos del los huertos; nkun, para la pesca de río; 
djat, para secar cacahuetes en la cocina). Estos se 
siguen fabricando por motivos estrictamente fun-
cionales, desvinculados de una parte importante 
del significado social que tenían en el mundo fang 
preeuropeo. Asimismo, es muy difícil encontrar a 
personas mayores que se dediquen al trabajo de la 
madera para la manufactura de elementos relacio-
nados con prácticas preeuropeas. Estos elementos 
solo los confeccionan «artesanos» que trabajan por 
encargo y los reproducen para fines decorativos. 
Solo algunos sobreviven en las muy escasas tien-
das y talleres de «artesanía» que hay en las ciudades 
del país. Procesos muy similares se han documen-
tado en relación con la cultura material de otros 
pueblos colonizados, como en las islas del Pacífico 
(Ginolin, 2004).  

Bieri sin vitrinas en la selva ecuatorial
Atendiendo a este contexto, resulta interesante des-
cubrir el museo de Felipe Osá en Bidjabidjan, una 
pequeña población en el noreste de la Región Con-
tinental de Guinea Ecuatorial. La historia empieza 
hace dos generaciones, probablemente cuando su 
abuelo asistía a la llegada de los guardias españo-
les para controlar el territorio continental de la aún 
parcialmente colonizada Guinea española. En ese 
contexto, decidió transmitir a uno de sus hijos el 

Hermes 1 pp. 9-76.indd   71 11/5/09   11:16:11



MONOGRAFÍAS

72	 Hermes, n.º 1, 2009, pp. 67-76, ISSN 1889-5409

máximo de conocimientos relacionados con los 
objetos que entonces formaban parte de la vida 
diaria en los pueblos fang. Le transfirió los cono-
cimientos técnicos necesarios para su fabricación, 
pero, más importante aún, le recordó los nombres 
de cada objeto y su significado, cómo, para qué y 
en qué contexto se utilizaban. Una «biografía del 
objeto» que daba sentido a la vida social de este.

Felipe Osá recibió estos conocimientos de su 
padre y de su abuelo, pero lamentó no haber en-
contrado ningún hijo ni sobrino suyo que se inte-
resase por ellos. Al no encontrar «heredero» para 
tales saberes técnicos y simbólicos, y renunciando 
a la posibilidad de que se truncara su transmisión, 
este fang de Bidjabidjan decidió crear un museo. 
En un lugar especial de la selva que rodea su pue-
blo, al lado de un río, construyó un edificio con 
madera y nipas destinado a albergar el legado que 
había recibido de su padre y su abuelo. Fue su ta-
ller, donde reproducía las piezas que había apren-
dido a elaborar.

Y fue también el depósito de las diversas piezas 
que iba adquiriendo. Felipe Osá se ha dedicado du-
rante muchos años a recoger en numerosos pue-
blos fang objetos que no se siguen fabricando ac-
tualmente: taburetes, bieri, máscaras, platos y ollas 

de cerámica, ornamentos de metal, elementos de 
indumentaria o utillaje diverso relacionado con 
prácticas hoy desaparecidas, como la metalurgia 
o la alfarería. Estos objetos desarrollaban un papel 
social relevante en relación con una manera con-
creta de entender la realidad y las personas que la 
habitan. Como el resto de prácticas y percepcio-
nes culturales, estos elementos materiales integran 
una dimensión material y una dimensión no ma-
terial, y tanto una como otra repercuten de forma 
directa y «real» en la vida diaria (Fons, 2005). Nor-
malmente los fue adquiriendo cuando sus propie-
tarios ya no les encontraban utilidad alguna y mu-
chas veces procedían de antiguos lugares habitados 
abandonados desde hacía años. Aunque se tratara 
de objetos desechados, que nadie usaba, Felipe Osá 
ha buscado a su propietario, le ha pedido su auto-
rización para recoger el objeto y ha negociado al-
gún tipo de recompensa (dinero, otros objetos uti-
litarios que él confecciona). Recuerda numerosas 
ocasiones en que esta práctica le ha valido comen-
tarios del estilo de «¿para qué te interesa tener esa 
basura que ya no sirve para nada?». 

De esta forma, el museo del bosque de Felipe Osá 
se fue llenando de objetos y de sus biografías, de las 
historias y significados simbólicos que contienen. 

Torques en bronce de la colección de Felipe Osá

Hermes 1 pp. 9-76.indd   72 11/5/09   11:16:11



Hermes, n.º 1, 2009, pp. 67-76, ISSN 1889-5409	 73

Un museo sin vitrinas en la selva ecuatorial. La exposición de una experiencia

Y la gente empezó a hablar de ello y a visitarlo. Se 
convirtió en un lugar especial conocido en todo 
el país. El libro de visitas recoge comentarios es-
critos durante años por guineanos y extranjeros, 
muchos de ellos europeos (especialmente de ori-
gen español) vinculados a misiones católicas, al 
cuerpo diplomático o a la cooperación. En Guinea 
Ecuatorial no se ha desarrollado ningún tipo de 
actividad turística, los extranjeros que visitan el 
país llegan mayoritariamente vinculados a pro-
yectos de cooperación o a familiares y conocidos 
que trabajen en ellos.

Pero el museo de Felipe Osá se ha transformado  
al ritmo que ha cambiado la realidad social y cultu-
ral de Guinea Ecuatorial. Con la llegada de los bene-
ficios de la explotación petrolífera, el Estado ha em-
pezado a invertir en la construcción de carreteras. 
Así, no hace muchos años se inauguró la vía Bata-
Ebebiyín, que con sus poco más de cuatrocientos 
kilómetros atraviesa el país por el extremo norte, 
desde la costa hasta la frontera con Camerún. Este 
mismo camino, que hace pocos años costaba dos 
jornadas de viaje por pistas de barro y baches, hoy 
se puede recorrer en cuatro o cinco horas. Esto ha 
cambiado en muchos aspectos la vida en los pueblos 
que se encuentran literalmente pegados a la carre-
tera, y entre ellos está Bidjabidjan.

Felipe Osá ha tomado unas cuantas decisiones 
en relación con todos estos cambios. Con la ayuda 
de diversas personas, como algunos de sus fami-
liares o el párroco de Bidjabidjan, Jesús Ndong, ha 
construido un nuevo museo al lado de la carre-
tera. Un nuevo emplazamiento, fuera de la selva, y 
un nuevo museo, esta vez construido con bloques, 
cemento y techo de aluminio. Una vez atravesado 
el camino que transcurre entre los pocos metros 
que separan el edificio del asfalto de la carretera, 
se llega a la puerta del museo, que da acceso a un 
primer ámbito dedicado a la exposición de los ob-
jetos. Se trata de una pequeña sala central, cuyo ac-
ceso está alineado con la entrada al edificio, y dos 
espacios laterales. En la parte trasera del edificio ha 
habilitado una única sala que cumple, entre otras 
funciones, las de taller y almacén.

En el momento en que tuvimos oportunidad 
de visitar el museo, Felipe Osá no había trasladado 
todos los objetos del antiguo museo del bosque. 
Había seleccionado algún bieri, alguna máscara y 
una gran variedad de objetos diferentes que hoy 
no vemos en las casas de los pueblos fang (ollas, 
platos, taburetes, herramientas, figuras, cascos, 
ornamentos). 

La visita se desarrolla de una forma poco con-
vencional. El museo no se anuncia en ningún me-
dio ni existe un horario de apertura. Uno tiene que 
descubrir su existencia mediante el boca a boca, la 
principal vía de circulación de todo tipo de infor-
mación en este pequeño país centroafricano. Si se 
decide visitarlo, uno debe desplazarse hasta Bidja-
bidjan y, una vez allí, preguntar a la gente del pue-
blo dónde se encuentra el museo y, más impor-
tante aún, dónde se encuentra Felipe Osá. Si tene-
mos la suerte de que este se encuentre en el pueblo, 
las personas a quienes hemos preguntado nos con-
ducen ante el nuevo edificio todavía en construc-
ción y mandan a alguien a buscar a su responsable. 
Cuando este llega, y tras las presentaciones perti-
nentes, se inicia la visita: mediante una máscara 
articulada de madera, Felipe Osá se transforma en 
el personaje-narrador que va a guiar nuestro re-
corrido por la vida social de los objetos expuestos. 
Nos presenta el museo y su historia hablándonos 
con una tumba, un tambor realizado vaciando el 
tronco de un árbol y percutido con dos palos, y nos 
traduce al fang y al español. Así descubrimos cómo 
Felipe Osá ha decidido crear ese museo y cuál es 
la historia de los objetos que contiene. Estos se en-
cuentran distribuidos por el suelo, colgados en las 
paredes o, en su mayor parte, dispuestos sobre me-
sas que se asemejan mucho más a altares que a las 
vitrinas que solemos encontrar en los museos.

Felipe Osá nos cuenta que ninguna persona ni 
institución ha financiado nunca el museo, sino que 
este se ha nutrido a base de la decisión y el trabajo 
de un solo hombre. Pocas personas han decidido 
ayudarle, pero algunas le han perjudicado. Nos ex-
plica que, en más de una ocasión, ha prestado pie-
zas para exposiciones que nunca le han sido de-
vueltas.

Atendiendo a estos antecedentes, nos presenta 
las tarifas del museo, que funcionan de la siguiente 
manera: tras la bienvenida y la introducción del 
personaje-narrador, los visitantes hacen un dona-
tivo al museo. A cambio, Felipe Osá, ya sin más-
cara articulada, les «regala» tres objetos. No se 
trata de llevarlos físicamente, sino que ofrece la 
posibilidad de seleccionar tres piezas entre todas 
las expuestas de las que se quiera conocer su sig-
nificado. Así explica cómo se fabrican, para qué 
se usaban y qué propiedades tenían, y nos aclara 
las dudas que tenemos al respecto. A partir de 
aquí, la información para cada objeto nuevo re-
querirá también un pequeño donativo extra. Fi-
nalmente, una vez terminada la visita, al haber 

Hermes 1 pp. 9-76.indd   73 11/5/09   11:16:11



MONOGRAFÍAS

74	 Hermes, n.º 1, 2009, pp. 67-76, ISSN 1889-5409

curioseado entre todos los objetos expuestos, te-
nemos la posibilidad de adquirir alguna de las pie-
zas que ha realizado él mismo o encargar alguna 
en concreto que nos interese y no esté disponible. 
Así pues, el último paso es negociar el precio con 
el autor.

Un nuevo espacio para la transmisión, 
la representación y la recreación de la 
identidad fang: una activación patrimonial 
de la tradición
De una forma más o menos consensuada, por lo 
menos entre los especialistas dedicados a la re-
flexión teórica en torno al concepto de patrimo-
nio, se ha considerado que los procesos de patri-
monialización están estrechamente vinculados a la 
legitimación de proyectos identitarios y políticos 
concretos a través de la búsqueda de continuida-
des históricas y la valorización de aspectos y obje-
tos que anteriormente no habían tenido más va-
lor que el estrictamente utilitario. Se ha situado el 
nacimiento de este fenómeno en la construcción 
de los Estados nación y las revoluciones burgue-
sas en Occidente, que requieren de otra autoridad 
distinta a la divina, que legitimaba el poder en el 
antiguo régimen. De esta manera, algunos auto-
res han convenido en considerar los procesos de 
patrimonialización como una especie de «religión 
laica» basada en la sacralización de la externalidad 
cultural y su objetualización (Prats, 2004; King-
man y Prats, 2008). Es decir, se ha considerado el 
patrimonio como un sistema de representación de 
esta externalidad cultural que opera mediante me-
tonimias, reliquias que pueden ser objetos, lugares 
o manifestaciones consideradas excepcionales, au-
ténticas, pertenecientes al pasado (o al que se con-
sidera fuera del presente), a la genialidad o a la na-
turaleza indómita (Prats, 2005).

En este sentido, y teniendo en cuenta este mo-
delo teórico, el museo de Bidjabidjan presenta 
unas características especiales. Se trata de un mu-
seo creado por un solo hombre y en un contexto 
poco propicio. Existen pocos estudios sobre acti-
vaciones patrimoniales en otros países africanos 
y nosotros, por el momento, no hemos analizado 
otros casos semejantes. Ya hemos visto que los teó-
ricos han situado el nacimiento de las institucio-
nes museísticas y del concepto de patrimonio en un 
contexto occidental y, por tanto, constituyen una 
«importación» para el continente africano. Si bien 
han proliferado las activaciones patrimoniales en 
diversos países del continente negro, estas suelen 

ser herederas de las instituciones museísticas de la 
época colonial o bien son producto de la amplia-
mente generalizada y aceptada cooperación cultu-
ral que muchas veces es la protagonista e impul-
sora de los proyectos de «turismo y desarrollo». 
De esta forma, se han creado ciertos productos que 
responden a ideas esteriotipadas de África y al exo-
tismo que corresponde a la demanda de una au-
diencia principalmente occidental.2

Ya hemos comentado que la presencia turística 
en Guinea Ecuatorial es prácticamente nula y, por 
tanto, no podemos considerar que el caso que es-
tamos analizando sea el fruto de una demanda ex-
tranjera que recurra a sistemas de representación 
inteligibles para una audiencia externa, como el 
patrimonio. El poder, es decir, las instituciones es-
tatales, no ha utilizado, hasta hoy, el patrimonio 
para legitimar sus discursos, ya que no se ha dedi-
cado ninguna parcela de la Administración a la rea-
lización y ejecución de propuestas patrimoniales. 
De esta manera, podemos considerar que el caso 
de Felipe Osá constituye una activación patrimo-
nial al margen del poder hegemónico y de sus dis-
cursos. Aunque, a veces, cuando el Estado requiere 
la utilización de productos considerados «auténti-
cos» o pertenecientes a la «tradición», sí que recu-
rre al institucionalmente desamparado museo. Es 
interesante el hecho de que en Guinea existen di-
versos escultores que reproducen elementos mue-
bles de la considerada «cultura tradicional» (sobre 
todo bieri) y del considerado «arte africano»; sin 
embargo, los que se consideran «más auténticos» 
y «más tradicionales» son los que se encuentran en 
este especie de «templo de la tradición» donde los 
objetos no solo «conservan» su aspecto físico, sino 
que todavía están dotados de su contenido simbó-
lico. Un ejemplo ilustrativo de lo que acabamos de 
decir es una anécdota que el mismo Felipe Osá nos 
contó satisfecho cuando le realizamos la entrevista: 
cuando el papa Juan Pablo II visitó Guinea en 1982, 
el presidente Obiang quiso obsequiarle con un ob-
jeto «tradicional» y recurrió a Felipe para adqui-
rirlo, considerando que sus objetos son los que es-
tán más vinculados con la cultura tradicional y en 
contacto con su universo simbólico «original».

2	 Véanse, por ejemplo, algunas de las propuestas que se 
han hecho desde la Unesco. En particular, nos llama la aten-
ción el programa Turismo Cultural, Turismo con Memoria, 
que relacionaba directamente la activación patrimonial de 
ciertos espacios relacionados, en este caso con la trata de es-
clavos, con su integración en rutas turísticas internacionales. 
<www.unesco.org>.

Hermes 1 pp. 9-76.indd   74 11/5/09   11:16:12



Hermes, n.º 1, 2009, pp. 67-76, ISSN 1889-5409	 75

Un museo sin vitrinas en la selva ecuatorial. La exposición de una experiencia

Por otra parte, a menudo desde el mundo de la 
gestión del patrimonio se ha relacionado el boom 
patrimonial de la denominada era del patrimonio 
con el desarrollo posindustrial y la sociedad del co-
nocimiento. De esta manera, se ha apuntado la ne-
cesidad, también desde el punto de vista práctico, 
de una «museología crítica» con las intervencio-
nes que se consideran «inadecuadas» según unos 
parámetros previamente fijados y que tienen en 
cuenta la eficacia de la aplicación de las distin-
tas fórmulas de activación patrimonial que se han 
ido desarrollando para la reproducción de dis-
cursos y «valores» que los defensores de esta co-
rriente consideran «positivos» para la sociedad 
(Santacana y Hernández, 2006).

En el contexto poscolonial y globalizante, ve-
mos que el boom patrimonial se extiende a otros 
ámbitos y contextos que no poseen las característi-
cas del proceso posindustrial descrito por estos au-
tores. En este sentido, consideramos que estos «va-
lores positivos» que puede transmitir el sistema de 
representación patrimonial son extremadamente 
diversos y plenamente sujetos al contexto y prota-
gonistas de la activación patrimonial. Felipe con-
sidera que sus conocimientos y piezas tienen algo 
que decir a los fang de hoy (valores que él con-
sidera «positivos para la sociedad)» y que, en el 
contexto globalizado, ante el riesgo percibido de 
hibridación cultural y la información que recibe 
mediante los escasos medios de comunicación que 
llegan al bosque, su información tiene valor eco-
nómico, pero la inexistencia de los referentes in-
mediatos hace que el «valor» de la información 
se perciba de forma distinta en medio de la selva 
ecuatorial.

En el contexto globalizante, los conceptos, ca-
tegorías y prácticas fluctúan transnacionalmente y 
se reinterpretan en los contextos locales, dando lu-
gar a múltiples significados. En este caso, si bien es 
cierto que Felipe Osá reproduce un proceso de ac-
tivación patrimonial, considerando que los obje-
tos de la cultura material fang representan parte de 
su cultura y memoria, la forma de exponerlos (el 
discurso museológico) es particular. En este sen-
tido, llama mucho la atención el papel de la ora-
lidad en la creación del discurso y la narrativa de 
los objetos. Los objetos expuestos en el museo no 
hablan por sí solos, es Felipe quien los hace hablar. 
Asimismo, el valor del objeto no se construye en 
función su antigüedad, ya que muchas de las pie-
zas expuestas son de elaboración reciente: lo valo-
rable económicamente es la información que de 

esta se desprende. Y la información constituye la 
exposición de la «vida social» y la «biografía» de 
los objetos.3

La disposición de los elementos, en el vocabu-
lario específico la «museografía» de la propuesta 
de Felipe Osá, es también particular. Los objetos 
no se sitúan en vitrinas ni pedestales, como en la 
museística colonial (incluso poscolonial, véase el 
nuevo museo parisino del Quai Branly), sino que 
se exponen en una especie de altar que, al mismo 
tiempo que atribuye cierto estatus a los objetos, 
los dispone de forma que están al alcance del vi-
sitante, incluso a una altura y proximidad que in-
vita a romper con la barrera que los separa del ob-
servador y tocar y examinar los objetos expuestos 
con profundidad. Además, en la presentación de 

3	 Sendas nociones han sido descritas en la propuesta de 
estudio de la materialidad realizada por Appadurai (1986) y 
revisada y actualizada por Binsberguen y Geschiere (2005). 
En ambas monografías estos autores ponen énfasis en las 
posibilidades de que en un contexto de globalización e hi-
bridación se cambie el objeto de la antropología de «la cul-
tura» a «lo cultural». De manera que proponen, desde un 
punto de vista metodológico, estudiar las cosas en movimi-
ento, things-in-motion, para inferir su contexto social y hu-
mano. Pensamos que estas consideraciones son relevantes 
para la reflexión en torno a la práctica museológica, ya que 
plantean una forma distinta y enriquecedora de dirigir la 
mirada y representar discursos a través de los objetos.

Hermes 1 pp. 9-76.indd   75 11/5/09   11:16:12



MONOGRAFÍAS

76	 Hermes, n.º 1, 2009, pp. 67-76, ISSN 1889-5409

las piezas no se diferencian las que son antiguas 
de las que han sido reproducidas por el dueño del 
museo a lo largo de su vida, lo que nos hace pensar 
en una construcción/percepción de la «autentici-
dad cultural» distinta de la que, desde Occidente, 
estamos acostumbrados.

En definitiva, con este artículo hemos abierto 
distintos frentes a la reflexión. Pensamos que el es-
tudio de casos como el del museo de Bidjabidjan 
puede enriquecer el modelo teórico que hemos ex-
puesto. Pensamos que este es un buen ejemplo de 
lo que se ha denominado modernidades alterna-
tivas (García-Canclini, 2004), ya que, aunque po-
damos identificar ciertas dinámicas, la aplicación 
y adopción de ciertos conceptos y categorías glo-
bales da lugar a una interpretación muy localizada 
del patrimonio, en este caso. En el contexto posco-
lonial, vemos cómo sistemas de representación de 
origen occidental se incorporan en los procesos de 
afirmación identitaria y se aplican en función de 
las necesidades de cada contexto.

Asimismo, consideramos que un análisis crítico 
del discurso museológico y de la estrategia museo-
gráfica también puede resultar interesante para 
museólogos y gestores del patrimonio. El museo 
de Felipe Osá presenta una forma distinta (de la 
que se ha realizado desde las instituciones museís-
ticas occidentales) de percibir y, por tanto, presen-
tar y explicar el pasado tradicional fang a través de 
su legado material.

referencias bibliográficas
Appadurai, Arjun (ed.) (1986): The Social Life of Things: 

Commodities in Cultural Perspective, Nueva York: 
Cambridge University Press.

Binsberguen, Wim van, y Peter Geschiere (eds.) (2005): 
Commodification: Things, Agency and identities: The 
Social Life of Things revisited, Berlín/Munster: lit.

Creus, Jacint (1994): «Guinea Ecuatorial, 1883-1911: la in-
venció d’una identitat», Recerques. Història, economia 
i cultura, núm. 30, pp. 103-119.

Fons, Virgínia (2005): «El concepto de persona en África 
central», Oráfrica. Revista de Oralidad Africana, núm. 1, 
pp. 21-38.

García-Canclini, Néstor (2004): Diferentes, desiguales 
y desconectados. Mapas de la interculturalidad, Bar-
celona: Gedisa.

Ginolin, Olivier (2004): «L’artisanat traditionnel en 
Polynésie française: de l’économie touristique à 
l’élaboration des identités insulaires», Journal de la 
Société des Océanistes, núm. 119 (2), pp. 171-184.

Kingman, Eduardo, y Llorenç Prats (2008): «El patri-
monio, la construcción de las naciones y las políticas 
de exclusión. Diálogos sobre la noción de patrimo-
nio», Centro-h, Revista de la Organización Latinoa-
mericana y del Caribe de Centros Históricos, núm. 1, 
pp. 87-97.

Muntanyà, Xavier (2007): Guinea Equatorial. Memòria 
negra, documental, 97 minutos, Barcelona.

Nerín, Gustau (1998): Guinea Equatorial. Història en 
branc i negra. Dones negres y homes blancs a la Gui-
nea Equatorial (1843-1968), Barcelona: Empúries.

— (2006): Un guàrdia civil a la selva, Barcelona: Co-
lumna.

— (e. p.): España y la conquista del Muni, 1914-1927.
Ortín, Pere, y Vic Pereiró (2007): Mbini. Cazadores de 

imágenes en la Guinea colonial, Barcelona: Altaïr.
Panyella, August, y Jordi Sabater Pi (1953): «Sociolo-

gía y técnica de la cerámica fang», en Conferencia In-
ternacional de Africanistas Occidentales, Abiyán: Ins-
titut Français d’Afrique Noire, pp. 140-141.

— y Jordi Sabater Pi (1955): Estudio del proceso técnico 
de la cerámica fang (Guinea española y Camarones) y 
su relación con la estructura social, Madrid: Instituto 
de Estudios Africanos/csic.

Perrois, Louis (1972): Statuaire fang, París: Orstom.
—  (1977): Sculpture traditionelle du Gabon, París: 

Orstom.
Prats, Llorenç (2004): Antropología y patrimonio, Bar-

celona: Ariel.
— (2005): «Concepto y gestión del patrimonio local», 

Cuadernos de Antropología Social, núm. 21, pp. 17-35.
Santacana, Joan, y Francesc Xavier Hernández (2006): 

Museología crítica, Gijón: Trea.
Tessman, Günter (2003 [1913]): Los pamues (los fang). 

Monografía etnológica de una rama de las tribus ne-
gras del África occidental, Madrid: Universidad de Al-
calá/aecid/uge.

Utumbo. L’art d’Afrique noire dans les collections privées 
belgues, catálogo exposición en Bruselas, 25 marzo-5 
junio de 1998.

Hermes 1 pp. 9-76.indd   76 11/5/09   11:16:12


