
núm. 6, 2017
ISSN 2014-3818

Estudis maragallians

Butlletí de l’Arxiu Joan Maragall



Direcció
Francesco Ardolino, Universitat de Barcelona
Esther Vilar Roca, Biblioteca de Catalunya

Consell de redacció

Joana Escobedo, Biblioteca de Catalunya
Marta Font, Centre Dona i Literatura
Francesc Fontbona, Institut d'Estudis Catalans
Lluís Quintana, Universitat Autònoma de Barcelona
Eugènia Serra, Biblioteca de Catalunya
Dolça Tormo i Ballester, Biblioteca de Catalunya

Secretaria
Maria Planellas, Universitat de Barcelona
Gemma Bartolí, Universitat de Barcelona

Comitè científic
Cèsar Calmell, Universitat Autònoma de Barcelona
Glòria Casals, Universitat de Barcelona
Carme Gregori, Universitat de València
Giuseppe Grilli, Università degli Studi Roma Tre
Maria Llombart, Université d'Avignon et du Pays de Vaucluse
Jordi Malé, Universitat de Lleida
Joan-Lluís Marfany, University of Liverpool
Ignasi Moreta, Universitat Pompeu Fabra
Josep-Maria Terricabras, Universitat de Girona
Eliseu Trenc, Université de Reims Champagne-Ardenne

Fotografies: Biblioteca de Catalunya. Unitat de Digitalització, excepte quan    
s'indica l'autor

Amb la col·laboració de la Universitat de Barcelona    

Periodicitat anual

Edita:
Biblioteca de Catalunya
DL B. 31540-2011

A la portada: reproducció de la matriu del segell de lacre de Joan Maragall

© dels textos: els autors sota llicència Creative Commons de Reconeixement-NoComercial-SenseObraDeri-
vada 2.5 Espanya  
© de l’edició: Biblioteca de Catalunya

Hospital, 56 08001 Barcelona

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/


3

«El dia que la nostra independència intel·lectual siga complerta, lo demés serà lo de menos». Francesco 
Ardolino, p. 5-6
 
 
Dossier 
Maragall i el poder (ii) 
 
      Presentació. Blanca Ripoll Sintes, p. 9
      La intimitat resguardada del poder. Antoni Mora, p. 11
      Joan Maragall: un aristocràtic platònic preocupat per la democràcia. Jordi Mir Garcia, p. 35   
      Maragall, pare de la llengua poètica catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60). Blanca 	
      Ripoll Sintes, p. 47 
       

Testimonis
 
      Un pòrtic per a Maria Mercè Marçal. Lluïsa Julià, p. 67  
      Les Notes autobiogràfiques de Joan Maragall. Maria-Mercè Marçal (ed. de Meritxell Matas), p. 71    
      A la recerca d’una traducció inèdita de Joan Maragall. Helena Badell Giralt, p. 93
      7è any de Maragall a casa. Josep M. Jaumà, p. 99
	
	  
Vària
 
      Maragall i la casa Vallescar. Francesc Fontbona de Vallescar, p. 107
      Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva». Ferran Carbó, p. 117

Criteris de transcripció per a les obres maragallianes. Francesco Ardolino, Glòria Casals, Ignasi 
Moreta, Lluís Quintana Trias, p. 129 

 
Casa Museu
 
      Francis Jammes, el noble patriarca gascó. Dolça Tormo i Ballester, p. 143    

 
 
4t Premi Haidé 
      Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau». Irene Roig-Francolí Roselló, p. 157
 
 
Normes de presentació d'originals, p. 195

Summary, p. 197

Sumari 

Haidé, núm. 6, 2017, p. 3





Imaginem una hipotètica doctoranda que consulti aquesta revista d'aquí a vint anys. Amb una actitud 
historicista, no podrà evitar de posar a col·lació el tema central del dossier amb els esdeveniments so-
cials, polítics i culturals que han marcat Catalunya durant la segona meitat de l'any 2017. Que el dossier 
vagi acompanyat d'un número romà que l'assenyala com a continuació d'un argument encetat un any 
abans −i programat amb més anterioritat− li semblarà un aspecte circumstancial. Com podien aquells 
autors/autores, pensar, estudiar o redactar un text sense tenir en ment, de manera obsessiva, el que 
estava passant?  

Potser sí que té una mica de raó la nostra futura lectora, i pot reivindicar, com a suport de la seva argu-
mentació, l'expressió, entre didàctica i profètica, que encapçala aquesta presentació. La frase triada és 
extreta de l'inèdit –segurament, un article in nuce− «La independència de Catalunya» (per més inri, en 
el manuscrit el títol fou ratllat amb llapis blau). De seguida voldríem avisar l'estudiosa −amb un crit que 
anul·li la nostra distància de dues dècades− que aquest text l'hem escollit per la seva funció catàrtica 
més que no pas per demostració d’engatjament. Que, de fet, les facetes de Maragall són múltiples i 
que, al llarg de la seva vida, la posició del poeta respecte a la independència fou, si més no, canviant. 

Sigui com sigui, a finals de 2017, cansats de girar al voltant d'un «Adéu Espanya» que entrava en un 
estat de consumpció per suma de banalitats, alguns hommes ou femmes de plume anaven gratant 
una mica més sota la superfície del Maragall-que-s'ensenya-a-l'escola fins a rescatar un missatge en 
què l'escriptor declarava i augurava el que avui dia anomenaríem «autodeterminació del poble català». 
I n'explicava les dificultats amb un discurs de psicologia social que toca punts calents, com ara la de-
pendència lingüística, cultural i, més en general, intel·lectual. Així, doncs, aquell escrit presenta unes 
claus de lectura que els optimistes de la voluntat titllarien d'«encara vàlides», o que potser senzillament 
donen constància del fet que, cent vint anys després (l'inèdit té data: 1897), la societat catalana no llueix 
–oi que no cal incomodar l'Eclesiastès?– una situació gaire diferent.

En fi, si d'una banda ens plau pensar que la nostra doctoranda ha fet seu el dictum de Jameson (always 
historicise!), de l'altra ens preocupa que hagi arribat −amb un detallisme exasperat− a formular una 
inferència respecte al número 6 de la nostra revista tot ressaltant la coincidència de la data exacta de la 
publicació (tal com consta a la darrera pàgina) amb la d'unes eleccions desembrals. Però interromprem 

5

«El dia que la nostra independència intel·lectual siga 
complerta, lo demés serà lo de menos»

Haidé, núm. 6, 2017, p. 5-6



el fil dels seus pensaments. Perquè, amb un mínim d'atenció, és fàcil adonar-se que els tres textos que 
formen el dossier van per altres camins i que, si bé la contribució de Jordi Mir sobre l'oposició aristo-
cràcia/democràcia és un intent d'actualitzar el pensament de Maragall, tampoc no es pot aplicar a una 
fenomenologia de la immediatesa. Altrament, l'anàlisi d'Antoni Mora s'ocupa d'escampar la boira crítica 
que s'ha sedimentat sobre els textos (i, hélas!, sobre la figura de l'autor) sense deixar de posar el dit a 
la nafra davant altres lectures que pretenen ser revolucionàries i que, volens nolens, repeteixen amb 
dogmatisme invertit el mateix mecanicisme de la vulgata exegètica. Per tancar el dossier, ve l'article 
que ens ofereix Blanca Ripoll: una revisió global i específica de la recuperació, en època franquista, de 
l'obra maragalliana. Aquí la mirada historiogràfica s'adreça cap al passat i la seva reconstrucció mistifi-
cada ‒o mitificada, segons qui miri i jutgi. 

Donem per descomptat que la nostra doctoranda ja ha entès tot això en el moment de passar a la 
secció dels «Testimonis». Aquí es trobarà amb una introducció de Lluïsa Julià a un treball acadèmic de 
Maria-Mercè Marçal que hem rescatat de la Biblioteca de Catalunya ‒i potser el verb «rescatar» no és 
adequat per identificar la descoberta d'un mecanoscrit que teníem davant nostre i que no vèiem, com si 
reproduís el mecanisme de l’ocultament per enlluernament d’una lettre volée. Però ja podem anunciar 
que, en el proper número, publicarem un altre text de Marçal, amb una lectura filològica de la traducció 
dels Himnes homèrics. Nosaltres, tanmateix, continuarem la nostra aventura per les traduccions dels 
poemes de Maragall, que ens han acompanyat al llarg de tota la història de la revista: en aquest cas, 
ens trobarem amb unes versions pioneres, al grec modern, de «Rêverie» i del «Cant espiritual» i amb 
una presentació a cura d'Helena Badell. Girem full, i trobarem una autoreflexió de Josep M. Jaumà ‒que 
fa temps que esperàvem amb neguit‒ sobre l'espectacle Maragall a casa, del qual n’és autor i director.

La «Vària» s'obre amb una altra intervenció en primera persona, aquest cop a càrrec de Francesc Font-
bona, que investiga la casa nativa del nostre escriptor. El segueix un estudi de Ferran Carbó que amplia 
el territori –en part, encara poc explorat− sobre les influències maragallianes en els escriptors valenci-
ans, amb la mirada adreçada a Vicent Andrés Estellés. Finalment, els responsables d'unes obres com-
pletes (l'obra de la Seu!), que fa massa anys que s'arrosseguen sense arribar a una concreció editorial, 
publiquen uns criteris que pretenen ser vàlids per a la reproducció de textos de Maragall i de l'època 
tant en Haidé com en altres revistes especialitzades.

I encara hi ha dues aportacions més per assenyalar. Amb la descripció de la casa museu de Francis 
Jammes a Ortès (Ortheze, Orthèz...) resseguim els viatges d'un poeta de llengua francesa que travessa 
isoglosses marcades pel gascó i l'èuscar. Dulcis in fundo, ens posarem unes lents graduades amb el fil-
tre de l'Adalaisa, per rellegir l'epopeia del comte Arnau segons els paràmetres que ens indica el Treball 
Final de Grau guanyador del Premi Haidé 2017.         
 

Francesco Ardolino

6

Francesco Ardolino. «El dia que la nostra independència intel·lectual siga complerta, lo demés serà lo de menos»



Mànec de bastó, propietat  
de Joan Maragall

DOSSIER
Maragall i el poder (II)





Dossier

Les complexes relacions entre els escriptors i intel·lectuals i el poder, en la seva més àmplia manifesta-
ció, sobrepassen ben sovint els límits de l’existència humana dels seus protagonistes. Així, com a lec-
tors  −també en l'espectre semàntic més ampli− podem assistir als meandres que van de la necessària 
llibertat individual a les perilloses armes de seducció amb què el poder ens tempta; de relacions de re-
buig recíproc a trajectòries subordinades completament o parcial als discursos hegemònics; i fins i tot a 
la utilització interessada que un determinat poder pot fer d’escriptors ja traspassats per a benefici propi.

En el cas de Maragall, la revista Haidé va brindar en el seu anterior volum un monogràfic, «Maragall i 
el poder (I)», coordinat per Lluís Quintana, on s’agrupaven un seguit d’articles sobre la naturalesa de 
l’experiència maragalliana amb el poder polític del seu temps, en especial encarnat en tres institucions 
protagonistes: l’Església, el catalanisme i el periodisme. En la segona entrega, amb el dossier que 
aquí presentem, «Maragall i el poder (II)», s’abordaran aspectes de la vivència i la reflexió política de 
Maragall, així com l’ús que els discursos del poder van fer de les seves imatge i obra en uns moments 
específics de la història posterior.

En el primer article, «La intimitat resguardada del poder» d’Antoni Mora, s’analitza, a partir d’una acu-
rada lectura de textos, la dicotomia vida pública vs. vida privada que tan conscientment va plantejar-se 
l’escriptor català no només a l’àmbit de l’escriptura, sinó on és més difícil esdevenir coherent: a l’àmbit 
de la conducta. Maragall problematizarà durant tota la seva vida la seva relació amb l’esfera pública, 
com a escriptor i, per tant, individu que es projecta cap a l’altre. La paraula –que si és viva, ha de ser 
en conseqüència pública, col·lectiva− en Maragall cerca un interlocutor, un lector ideal, que no l’obligui 
a abandonar la condició insubornable d’intel·lectual. 

Jordi Mir es capbussa en la col·laboració maragalliana del Diario de Barcelona a començaments de 
la dècada dels 90, a finals del segle XIX, a «Joan Maragall: un aristocràtic platònic preocupat per la 
democràcia». En els textos seleccionats, que necessàriament s’han de contextualitzar en un moment 
històric ben concret, el poeta mostra el seu vessant de pensador polític amb voluntat d’intervenció públi-
ca i apunta els drets i deures d’un poble per arribar a la ferma conclusió de la necessitat que la societat 
estigui formada i educada com a condició prèvia a l'exercici correcta del poder en ella dipositat.

9

Presentació

Haidé, núm. 6, 2017, p. 9-10



Blanca Ripoll Sintes. Presentació

Tot i que pot semblar que l’article «Maragall, pare de la llengua poètica catalana de la Modernitat (Des-
tino, anys 50 i 60)» està més distanciat de les línies mestres d’aquest monogràfic, el nostre propòsit 
ha estat resseguir i analitzar com l'autor és erigit en referent cívic, moral i literari a les pàgines de la 
revista barcelonina, més enllà dels discursos franquistes que n’havien forçat vessants molt específics, 
com ara la seva religiositat o el seu ús d’ambdues llengües, la catalana i la castellana. Malgrat l’intent 
d’apropiació de la seva imatge per part del model cultural hegemònic de la dictadura, l’empremta de 
Maragall formava part ineludible de l’educació emocional i literària de la societat catalana, i va recuperar 
progressivament el lloc preeminent i lliure que li corresponia, lluny dels cants de sirena del poder. I així, 
de retruc, recuperem la unitat que els dos dossiers formen, per dissimilia ad similia. 

Blanca Ripoll Sintes

10



Resum:

No resulta senzill de condensar en un sol mot el fenomen de la transformació que ha estat un tret clau de la contemporaneïtat: la 
constant mutació del públic com a cosa pública, que no coincideix exactament amb la política, ni allò polític (n’és un pressupòsit 
i n’és l’expansió, el seu camp d’actuació i de realització); del públic en el sentit de la gent aglomerada en un moment donat, però 
també en diferents formes estables, inclosos els estats d’opinió; del publicista, qui actua amb el propòsit d’intervenir-hi. Aquesta 
mutació pública arrossega, al seu torn, el trastocament dels possibles o impossibles llocs on resguardar-se’n, l’àmbit privat i, dins, 
la intimitat. Joan Maragall desplega una gran varietat de reflexions a l’entorn d’aquest trasbals, al llarg de tota la seva presència 
pública –i de la que no ho és tant. No només el pensa, sinó que l’experimenta d’una manera molt viva des d’una peculiar singu-
laritat. L’escriu.

Paraules clau: Joan Maragall — públic/privat — intimitat — política — poder — obra
 
Abstract:

It is not easy to condense in just one term the phenomenon that has been key to contemporaneity: the constant mutation of the 
public sphere, in the sense of res publica, which does not coincide exactly with politics –it is a premise of it and implies its expan-
sion, its area of action and of realization–; of the public at large, in the sense of people massed together at any one time, but in 
different stable forms also, including public opinion; of the publicist, who acts with the intention of interceding in it all. This public 
mutation, for its part, brings with it the disturbance of possible –or impossible– places of shelter, the private sphere (privacitat) 
and, within, privacy (intimitat). Joan Maragall offers a wide variety of reflections on that disturbance throughout his public –and 
not so public– career. It is not just something he thinks, but something he feels in a very acute way from a particular singularity. 
He writes it.

Key words: Joan Maragall — public/privacy — intimacy — politics — power — work

 

0. Preliminars

Escriu un article sobre «El derecho de hablar» (1902), però més aviat el dedica a defensar-hi el deure 
de callar. Un lector habitual del Brusi no se’n devia estranyar gaire: això!, podria haver remugat, més 
deures i menys drets! Però no es tracta necessàriament d’una qüestió d’ideologia conservadora, sinó 
de la concepció segons la qual hi ha una correlació entre els dos elements en la mateixa estructura del 
dret, inclosos els drets adjectivats –si bé, al cap i a la fi, tot dret no deixa de tenir sempre una intrínseca 
finalitat de conservació. Resulta oportú recordar aquí que Joan Maragall havia estudiat lleis i havia exer-
cit d’advocat un temps. I aquest «dret de parlar», així, no obeeix –no podria obeir– a la sensibilitat tan 
estesa avui, tan cofoia d’esgrimir uns drets com qui diu sense conseqüències, sinó a la convicció que 
cal guanyar-se’ls, i que el mateix guany genera uns deures. El camí que va del dret com a principi als 

11

ANTONI MORA
Filòsof polític  
a-mora@mail.com

La intimitat resguardada del poder

Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33



drets concrets forma part d’una reflexió maragalliana discreta, però ben perceptible, sobre la justícia i el 
dret –també sobre alguna mena de preocupació pel que ha acabat anomenant-se «governamentalitat»– 
i que conforma un petit corpus textual. Cal recordar un altre article amb un títol prou eloqüent, d’acord 
amb la traça del poeta de titular d’una manera ben precisa els seus textos: «Ley y leyes» (1906). Aquí 
se centra, a més, en un fet que, si ja era tangible en aquell moment, al cap de més de cent anys ha 
arribat a uns extrems inusitats: la sobrecàrrega legislativa com una forma generalitzada de governar.1 

La llei i les lleis, el dret i els drets –el deure i els deures–, vet aquí unes línies de la reflexió del poeta i 
intel·lectual mantingudes al llarg de vint anys de vida pública (aquesta és la qüestió), però que més avi-
at han merescut poca atenció. Ho indico aquí no per abordar-ho directament, d’una manera temàtica, 
sinó tot just per deixar-ho dit com un marc inevitable de l’assaig que segueix.

I. Públic: Publicitat

1. Publicitat, esfera pública

El dret de parlar i el seu correlat deure de callar són abordats, a l’article del 1902, pel fet de tractar-se 
d’actes públics. Parlar i callar en públic, i el dret o el deure de fer-ho: sortir a parlar o romandre callat. 
És una preocupació de l’intel·lectual i poeta que arriba a ser molt insistent, i que recorre els seus escrits, 
sense donar-li un respir en cap de les seves «etapes»: el públic, allò públic, la cosa pública (que no és 
exactament la política, ni allò polític, però sí una base i una condició, el seu camp d’actuació i d’expan-
sió); la publicitat (encara que en un sentit a matisar, ja que aquí es tracta en primer lloc de la qualitat 
del que és públic, abans que de la propaganda, accepció que ha acabat per predominar);2 també la 
dimensió pública de l’escriptura, sense oblidar que hi ha una professió, o almenys una manera d’inter-

1	  Tot just unes referències molt òbvies per il·lustrar aquest corpus textual que apunto: J. MARAGALL, «Las leyes», 
Diario de Barcelona, 21 novembre 1893; ID., «¿Nuestro derecho?», Diario de Barcelona, 9 de juny de 1894; ID., «El derecho 
nuevo», Diario de Barcelona, 23 de gener i 1 de febrer de 1895; ID., «Justicia social», Diario de Barcelona, 16 d’abril de 1903; 
ID., «Dulce ley», Diario de Barcelona, 14 de novembre de 1905, o l’esmentat ID., «Ley y leyes», Diario de Barcelona, 6 de febrer 
de 1906. Caldria afegir-hi com a contrapunt l’atenció, i de vegades fascinació, per la vulneració de la llei –i de les lleis–, per part 
dels homes infames, els «herois» com Arnau i la seva parentela, encara que també personatges reals, com un Francesco Crispi, 
«el dictador», o el celebrat lladre anònim de la Gioconda. Té raó qui diu que «els primers articles del Diario de Barcelona són els 
textos d’un jurista, no pas els d’un poeta»; vg. Ignasi MORETA, No et facis posar cendra. Pensament i religió en Joan Maragall, 
Barcelona, Fragmenta, 2010, p. 106. Convé, però, alguna matisació. Els primers articles de Maragall també són de periodista, de 
qui feineja en la redacció del diari, de qui ha passat de la gasetilla a l’article d’opinió. D’altra banda, la mentalitat jurídica continua 
present més enllà dels primers textos d'exordi, com mostra l’arc temporal dels textos que acabo d’assenyalar.
2	  Al cap i a la fi, és en el primer sentit que rebia el seu nom el diari republicà La Publicidad/La Publicitat, en el qual, per 
cert, Maragall col·laborà un cop, l'any 1907, amb l’article «Acatament», i que li donà l’oportunitat de declarar que no en compartia 
la ideologia: «jo, que no sóc republicà»; vg. J. MARAGALL, «Acatament», dins Obres completes, vol. I, Barcelona, Selecta, 1960, 
p. 766. D'ara endavant em remetré a aquesta edició amb l’acrònim OC, seguit del número de volum i la pàgina citada. Aquest sen-
tit més general de publicitat, com a qualitat de públic, el fa servir el mateix Maragall, en un comentari a una carta feta pública del 
bisbe de Vic. Parafrasejant les paraules del bisbe (sense citar-les literalment), escriu: «V.E. [el bisbe de Vic s’adreça al ministre 
de Gràcia i Justícia] es quien en el orden político tiene el cargo especial de las cosas eclesiásticas, y yo, por el mío, me creo en 
el deber de informar sobre ellas; y lo hago en forma pública para atemperarme al régimen corriente de publicidad en todo aquello 
que interesa a todos los ciudadanos»; vg. J. MARAGALL, «Una carta solemne», Diario de Barcelona, 6 de març de 1902, dins 
OC II, p. 635.

12

 Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder



venir en públic, sobre el públic, que se’n diu, se’n deia, «publicista» (ara en diríem «intel·lectual», però 
caldria aprofundir-ho). 

Per anomenar amb un sol mot tot el que amoïna tant Maragall, caldria recórrer a una filosofia política 
relativament recent, i a una altra llengua (de la qual, per cert, en va ser traductor): a la veu alemanya 
Öffentlichkeit, un terme d’ús corrent que es refereix a tot això que dic, el públic, l’allò públic, i que pot 
tenir un sentit tan concret com el fet d’indicar l’accés públic a un determinat recinte, però que equival 
també a la genèrica i tan sovint boirosa «opinió pública», tan propera a la publicitat, i que no és rar veure 
traduït com a «ciutadania», en el sentit d’allò que opinen «els ciutadans». És, en fi, el públic, l’allò pú-
blic –l’Öffentlichkeit– al·ludit pel jove Jürgen Habermas en el seu famós llibre sobre la qüestió,3 que en 
altres llengües ha obligat a buscar fórmules relativament equivalents i sempre compostes, com «esfera 
pública», «espai públic» o «vida pública».4

Maragall sempre viu com un problema no només l’existència de la cosa (pública), sinó el mer fet de 
formar-ne part, i de participar-hi activament, en la seva condició de publicista. Publicar els seus escrits 
i, en realitat, el sol fet d’escriure’ls –la paraula escrita– sembla que ja compromet la vivacitat –la vitalitat, 
la vivor?– de la mateixa paraula, la paraula viva. D’aquí la profunditat de la tensió de parlar o callar, de 
fer-ho en públic, i la temptació de retirar-se’n, que ja és un senyal d’aplicar-se el revers del dret de par-
lar –el deure de callar–, tot i que a la llarga gairebé no deixi mai de fer-ho –d’escriure. Qui diu retirada 
diu reserva, o altres matisacions possibles entre el parlar i el callar del tot: resguardar-se’n, abans de 
passar al directe rebuig –s’ha parlat del seu «gran rifiuto».5 Aquesta gradació en el replegament –«re-
trogradació», si apliquem el terme de Pere Quart, en una mena de «Cant espiritual» en diàleg amb el 
maragallià– és una manera, una possibilitat de ser intel·lectual (també de ser poeta), de prendre una 
direcció determinada en un moment donat. En cada moment, en realitat: sempre entre la intervenció 
pública decidida i cantada ‒ben a prop ja de la publicitat que frega la propaganda (la consigna, l’es-
lògan): «Al damunt dels nostres cants / aixequem una Senyera...»‒ i el silenci de realment no dir (no 
escriure) res o, encara més complicat, el rondar entremig entre una cosa i l’altra, a base de xiuxiueigs i 
embadaliments contemplatius que s’han qualificat de «místics». 

3	  Jürgen HABERMAS, Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der bürgerlichen Gesell-
schaft, Neuwied, Luchterhand, 1962.
4	  Així, la molt tardana versió anglesa, del 1989, que donà una nova vida al llibre i que ha estat molt influent –i discutit– 
fins avui mateix: J. HABERMAS, The Structural Transformation of the Public Sphere, trad. de Thomas Burger, Cambridge, MIT 
Press, 1989. Hi ha qui ha considerat aquesta «esfera pública» com una mala lectura del terme traduït, com ara Michael WAR-
NER, Publics and Counterpublics, Nova York, Zone Books, 2002, p. 47, per a qui connota una obertura i una espacialitat absents 
en el terme de Habermas. Però em sembla que s’equivoca, segons les accepcions que acabo de recollir. Tot i així, no deixo 
de tenir en compte aquest llibre de Warner en la infraestructura del meu assaig. La versió espanyola del clàssic de Habermas 
té una història pròpia, explicada pel seu traductor, Antoni Domènech, que tradueix el terme clau com a «publicitat» al llarg del 
llibre i «vida pública» en el seu subtítol; vg. J. HABERMAS, Historia y crítica de la opinión pública: la transformación estructural 
de la vida pública, Barcelona, Gustavo Gili, 1981. Cal remarcar que die Öffentlichkeit, traduït naturalment (però arrossegant les 
ambigüitats que acabo d'assenyalar) per «la publicitat», és el mateix terme clau per designar allò que pertorba l'autenticitat de 
l'existència, segons el primer llibre de Martin Heidegger, Ser i Temps, aparegut trenta-cinc anys abans que el de Habermas.
5	  Segons Ardolino, en la presentació del primer volum d’aquest monogràfic sobre la posició de l’escriptor davant «la 
fenomenologia del poder»; vg. Francesco ARDOLINO, "Jo no l’he vist mai, el Parlament, però sé que no és el meu lloc", Haidé. 
Estudis maragallians, núm. 5, 2016, p. 5.

13Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33



14

Es tracta no només del dret i el deure, sinó també de l’opció i l’exercici del poder de parlar o el de ca-
llar, d’intervenir o d’abstenir-se’n. El deure, entortolligat amb el dret, pren la forma d’una retirada de la 
cosa, de la mirada pública, de la política, del poder en si mateix, si és que es pot parlar d’això, i així. 
Tanmateix, després d’haver-se’n retirat, fins i tot quan es decideix a tornar a escriure i publicar ‒les dues 
vegades en què torna al Diario de Barcelona, per exemple– sembla que segueix en retirada. I  vers on 
es retira, i des d’on torna? Cal pensar que en el reclòs de la privacitat, també de la intimitat: dues coses 
diferents, privat i íntim, que no es distingeixen tan fàcilment. El fet que es tracti d’un poeta i alhora intel·
lectual embolica i, si es vol, fa més interessant aquesta actitud, sobretot si es té en compte que el tall 
públic/íntim-privat no es correspon especialment, o només de vegades, amb el tall poeta/intel·lectual (o 
publicista, un altre element a precisar).

Es pot parlar d’anades i tornades, de la cosa pública –l’esfera, l’escena...–, de la publicitat, de l’àmbit 
del poder, a la privacitat, amb l’assoliment d’una intimitat ben resguardada? S’hi entra, se’n surt, s’és 
ara dintre, ara fora, d’aquesta esfera, d’aquest espai? És el lloc on opera el poder? L’únic? Es pot trobar 
un resguard, en tota una altra esfera, privada, en un espai íntim, on ell, allò –el poder– no operi ni s’hi 
ensenyoreixi? I la intimitat resguardada del poder, amb la insondable ambigüitat del doble genitiu, no 
serà la intimitat del poder mateix? Tot plegat, Maragall no ho diu, però li passa, ho experimenta. I perquè 
ho pateix –ho acusa–, ho escriu. I així pot ser llegit.

2. Corpus textual

En una colla de textos, Maragall incideix d’una manera molt insistent, gairebé obsessiva, en la preocu-
pació per la qüestió de la paraula pública o, més exactament, per la condició pública de la paraula. No 
pertanyen a una època, a cap «etapa» concreta amb què de vegades s’esquematitza la seva obra ni a 
allò que jo prefereixo dir-ne «campanyes» –les sèries d’articles on manté unes actituds i unes posicions 
determinades durant un temps–, perquè les travessa totes. Poden conformar un altre corpus textual, 
com el que he assenyalat fa un moment sobre l’interès pel dret i la justícia. En destaco els següents: 
«Verso y prosa», Diario de Barcelona, 21 de novembre de1901; l’esmentat «El derecho de hablar», 
Diario de Barcelona, 30 de gener de 1902; «El libro ideal», Diario de Barcelona, 8 de gener de 1903; 
«Escritor», La Lectura, maig de 1904; el pròleg al seu llibre Artículos, publicat el 1904; «Examen de con-
ciencia», Diario de Barcelona, 8 d’agost de 1905; «Evocación», El Imparcial, 21 de gener de 1907; «La 
estatua», El Imparcial, 25 de març de 1907; «La gloria y la fama», La Lectura, de desembre del 1908; 
«Polichinela», Diario de Barcelona, 3 d’agost de 1911; «El rapto de la Gioconda», Diario de Barcelona, 
31 de juliol de 1911; «Película espiritual», Diario de Barcelona, 12 d’octubre de 1911; «Réplica», Diario 
de Barcelona, 19 d’octubre de 1911, i «Otro rapto», Diario de Barcelona, 26 d’octubre de 1911.

A aquests textos, la majoria publicats a la premsa (i on seria millor plantejar la qüestió que en un diari?), 
se n’hi podrien afegir alguns altres. L’«Elogi de la paraula», sens dubte, ja que la teoria –o la «pensa», 
si és que no el rampell, i el que en sigui la pràctica– de la paraula viva n’és el nucli. I els altres Elogis, 
com el del teatre –en realitat, tan poc elogiós, precisament per la seva intrínseca condició i pels seus 
efectes públics. El primer editor d’unes Obres completes de Maragall ja va saber remarcar, bé que amb 

 Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder



15Dossier

els seus termes, que els Elogis en general, i sobretot el primer, són essencials per entendre una cosa 
que anomena «sociologia» de l’autor (al costat, deia, de la seva estètica i de la seva ètica), a més de 
donar «la clau de tota la seva personalitat de publicista».6 Això no ho deixo dit de passada, sinó que és 
un senyal d’un nucli de la lectura que proposo, a partir d’aquest petit corpus textual que dic.7

3. Escriptor públic

En aquests textos, que destaco com un corpus específic, Maragall no identifica qui té el dret o el deure 
de parlar o de callar en públic amb els termes que podrien semblar més adients, llegits retrospectiva-
ment, com serien «publicista» o «intel·lectual». Tot i no deixar d’emprar-los en altres ocasions, sembla 
com si aquí els evités. Més aviat se serveix de circumloquis del tipus «uno que escribe por profesión»;8 
o de generalitats com ara «una numerosa familia de escritores y oradores»;9 o, incloent-s’hi, «los que 
hacemos oficio de escribir para el público»;10 o, en fi, d’una manera decididament més directa, l’ano-
mena «escritor público», que és la denominació més propera a publicista.11 Altres vegades l’assenyala 
negativament, a partir de les figures d’aquells amb qui no s’ha de confondre: l’home de ciència, l’advo-
cat o el gasetiller; el filòsof, el polític, el poeta o «l’apòstol».12

Queden establertes, així, dues menes d’escriptors. D’una banda, els que escriuen perquè tenen coses 
a dir, a partir de la pràctica d’un ofici determinat. Aquests els esmenta expressament, en dues tonga-
des: del científic al periodista, del filòsof al sacerdot. De l’altra, els que escriuen amb la finalitat mateixa 
de publicar i que són objecte d’una reiterada atenció d’aquests textos en els quals em centro (i de la 
majoria, en són el motiu principal).

No cal dir que el qualificatiu d’«escriptor públic» és més aviat imprecís, ja que d’entrada costa pensar 
que un escriptor no sigui públic per definició, independentment de la grandària del públic al que pugui 
aspirar o que acabi per tenir. Però s’entén què vol dir: al·ludeix a qui escriu en funció del públic, pendent 
d’ell. Ho precisa: es tracta de qui n’ha fet la professió. I, posats a fer precisions, en un moment donat 
els atorga la categoria de falsos («falsos escritores, oradores, poetas, dramaturgos y periodistas»).13 

6	  Entrada relativa a l’«Elogi de la paraula», dins l’índex analític de l’editor de J. MARAGALL, Obres completes, Escrits 
en prosa, vol. II, Barcelona, Gustau Gili, 1912, p. 296.
7	  Jordi Maragall ja cridà l’atenció sobre alguns d’aquests textos, editant-los en un llibre que duia el títol d’un d’ells –La 
gloria y la fama–, i amb un subtítol que generalitzava molt més el sentit del petit corpus textual que proposo aquí: Reflexiones 
de Joan Maragall sobre el escritor. La idea era interessant, però quedava desdibuixada en intercalar-hi una colla de poesies i 
altres textos sobre altres qüestions. En canvi, el fill petit del poeta aportà un pròleg molt substanciós sobre l’altre extrem del que 
aquí m’interessa: la intimitat del seu pare (es titula «Maragall en casa», i apunta a aquesta intimitat aparentment resguardada del 
poder que pretenc encarar amb aquest assaig); vg. Jordi MARAGALL (ed.), La gloria y la fama. Reflexiones de Joan Maragall 
sobre el escritor, Esplugues de Llobregat, Cruz del Sur, 1965.
8	  J. MARAGALL, «Escritor», dins OC, II, p. 217.
9	  ID., «El derecho de hablar», dins OC, II, p. 177.
10	  ID., «Examen de conciencia», dins OC, II, p. 224.
11	  Ibid, p. 225. 
12	  J. MARAGALL, «Escritor», dins OC, II, p. 218.
13	  ID., «El derecho de hablar», dins OC, II, p. 177.

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33



16

Segons això, la relació entre aquest escriptor públic i el públic lector és doblement nociva: el primer 
pretén intervenir en l’opinió de l'altre¡, però al preu d’intentar-li agradar, de manera que és el públic, en 
la seva condició de multitud conglomerada, qui acaba per dur l’escriptor cap on vol, en la mesura que es 
pugui parlar aquí d’una voluntat. Ni el poeta, que és qui practica la forma més pura d’escriptura, ja que 
és l’únic que pot parlar sol (escriure, doncs) sense tornar-se boig, és realment lliure de la influència de 
la multitud lectora: «Cuando ves que los ojos de la multitud se vuelven por primera vez hacia ti, tiembla, 
poeta».14 Perquè és sota aquesta mirada que el poeta perd el propi camí, que només pot ser «interior», 
guiat pel fals poder que li dóna la multiplicitat de lectors. El poeta i qui escriu en general.

D’aquí l’admirar-se del «rapte» d’una pianista, que Maragall −segons diu− va poder escoltar mentre 
actuava sense públic, com sorprenent-la, en un recital privat –en un xocant paral·lelisme amb qui ha 
robat La Gioconda del Louvre per contemplar-la tot sol, sense la destorbadora companyia d’una munió 
de turistes. Val la pena entretenir-se un moment en aquest text tardà, on incideix d’una manera espe-
cial, gairebé forçada, en la relació de l’artista amb el públic. Maragall nota que la pianista no toca de la 
mateixa manera en una sala de concerts que quan ho fa davant d’unes poques persones. El públic té 
la capacitat de descarregar l'«electricidad de la emoción artística acumulada en su monstruosa alma 
colectiva», sí, però al preu de perdre el millor que té ella com a artista, ja que l’esforç per dominar al 
públic (donar-li el que ell vol) comporta perdre-s’hi per sempre, «porque el público es una cosa impura 
e impurificadora».15 L’electricitat emotiva és cosa del públic, no de l’artista ni del seu art. De manera que 
l’alternativa és tocar per a uns pocs, que es veu que no conformen un públic, o, millor, tocar tota sola, 
per assolir un art absolutament pur i desinteressat. Per dir-ho en termes anacrònics, es podria preguntar 
si Maragall no invita la pianista innominada a fer com Glenn Gould, a abandonar per sempre l’actuació 
pública, per dedicar-se només a l’enregistrament fonogràfic (la contrafigura d’un Sergiu Celibidache). 
Però res més lluny de la seva manera d’entendre-ho, ja que aquest camí contradiria l’essència més 
íntima de la concepció viva maragalliana: els discos serien com els articles a la premsa o els llibres de 
l’escriptor. I, de fet, ell s’ha pronunciat expressament contra tota forma de reproducció tècnica de l’art 
(«todas esas mecánicas seudo artísticas») que, a més del gramòfon, inclou explícitament el manubri, 
el cinematògraf i fins i tot les targetes postals.16

4. Publicista, intel·lectual

Ja he emprat aquests dos termes, publicista i intel·lectual, en parlar dels meus textos de referència que 
tracten d’aquestes figures, i que semblarien més escaients per al·ludir a l’«escriptor públic». «Publicis-

14	  ID., «La gloria y la fama», dins OC, II, p. 241. En aquests textos que tinc aquí en compte es produeix un curiós efecte. 
Sembla com si Maragall bescantés, o senzillament oblidés, la seva condició de poeta, com si els articles al diari l’esborressin com 
a tal quan se centra en aquesta altra dedicació. En realitat, durant la primera època al Diari de Barcelona, exercia la professió de 
periodista (a la redacció) sense deixar de ser poeta i ocasional traductor, de manera que es podria haver estalviat l’autoqualificatiu 
de professional de l’escriptura en el sentit tan negatiu de publicista. 
15	  ID., «Otro rapto», dins OC, II, p. 322 i 323. No deixa de ser curiós constatar que aquesta «electrització», considerada 
en termes tan negatius, sigui un tret que Miquel dels Sants Oliver destaqués del Maragall publicista: «subyugó a su público, 
electrizándolo a veces, con una forma insólita, no usada, no razonada, a menudo incoherente y propia más bien de la lírica que 
del arte subalterno de convencer y agradar a los suscritores [sic] de una publicación»; vg. Miquel dels SANTS OLIVER, pròleg a 
J. MARAGALL, Obras completas, Artículos, vol. I, Barcelona, Gustavo Gili, 1912, p. XVII.
16	  J. MARAGALL, «Película espiritual», dins OC, II, p. 251.

 Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder



17Dossier

ta»  ha acabat per sonar a una cosa molt remota (i, a més, limitada avui a l’ofici de publicitari), mentre 
que el terme «intel·lectual» perdura, però d’una manera problemàtica, cada dia més reservat a la crítica 
pel seu silenci (i, cal dir-ho, no en el sentit del deure de callar que li assigna Maragall), o al plany pel 
que sembla la seva definitiva desaparició, com si fos una cosa d’una altra època. 

Ara bé, Maragall és les dues coses, si és que es tracta de dues coses diferents. Quan es diu que és 
un dels primers intel·lectuals catalans, si és que no el primer –en el temps i en la importància–, segons 
l’aquí hiperbòlic Quintana Trias,17 s’afirma una cosa tan aparentment òbvia com digna de ser reexami-
nada. Almenys tant com la perspectiva francocèntrica, quan atorga a Zola la condició de primer intel·
lectual –francès o, pitjor, tout court. Aquesta és una qüestió llargament debatuda que, de fet, no se sosté 
ni per aplicar-la a l’àmbit francès, ja que si Zola és el primer intel·lectual, què va ser Victor Hugo? I si 
Maragall va ser el primer intel·lectual català, què va ser Balmes?

Potser es pot començar per temptejar el terreny especulant que a l’intel·lectual, abans d’aparèixer el 
terme, se’n deia publicista. I el d’encara abans, atès que molts han coincidit a dir que hi hagué l’ante-
cedent del philosophe.18 Es pot prendre com tot un senyal la primera datació que dóna el Coromines 
per la veu «publicista»: el 1840, no per casualitat l’any en què Balmes començà la seva intensa i breu 
carrera, cal dir-ho, d’intel·lectual-publicista. L’any 1862, un publicista del moment, Henri Baudrillart, va 
recollir una colla de textos que havia anat publicant a diferents revistes i els aplegà en el llibre Publicis-
tes moderns, entre els quals considerava els seus contemporanis Tocqueville, Proudhon, Louis Blanc 
o John Stuart Mill.19 N’hi podria haver afegit molts altres, com Marx, Bakunin o, per què no?, Balmes, o 
Donoso Cortés, tots ells caracteritzats per les revolucions europees del 1848, viscudes des de diferents 
bandes de les barricades i amb les armes intel·lectuals –publicistes– de l’època, que es caracteritzaven 
per una gran expansió tècnica dels mitjans de comunicació més avançats: diaris, revistes, opuscles, 
fulls volants... amb unes tirades desconegudes abans. I tots ells marcats per una forta passió d’inter-
venció i d’agitació.20

Dit a l’inrevés, els intel·lectuals van ser els publicistes del segle XX. De fet, Maragall –com Unamuno o, 
en la generació posterior, Ors i Ortega y Gasset– es considera a si mateix com un publicista,21 tot i que 
tampoc no rebutja el terme intel·lectual, que comença a emprar-se amb el canvi de segle. El curiós és 

17	  Vg. L. QUINTANA TRIAS, op. cit, p. 29, i tot l’epígraf «Maragall com a intel·lectual», p. 29-31. Moreta destria els perfils 
de periodista, publicista (entès com a articulista) i intel·lectual, per concloure que el que convé a Maragall és el d’«intel·lectual 
modern»; vg. I. MORETA, «Joan Maragall, articulista i intel·lectual», dins La projecció social de l’escriptor en la literatura catalana 
contemporània, ed. de Ramon Panyella, Lleida, Punctum, 2007, p. 283-292.
18	  Per indicar un estudi molt recent que ho indica així, em remeto a l’estudi de Víctor CASES MARTÍNEZ, Opinión pública 
y opinión popular en la Francia del siglo XVIII. El «philosophe» o el nacimiento del intelectual, Madrid, Centro de Estudios Políti-
cos y constitucionales, 2017.
19	  Henri BAUDRILLART, Publicistes modernes, París, Didier et Cie., 1862.
20	  He proposat una manera d’entendre la funció del publicista-intel·lectual, en el context de Balmes, en la ponència 
«L’experiència de la revolució», en el simposi Balmes: quin llegat, avui?, organitzat per la Càtedra Ferrater Mora i celebrat a Vic 
els dies 23 i 24 de novembre de 2016 (actes en premsa).
21	  En justificar el seu segon retorn al Diario de Barcelona, repeteix la mateixa expressió en considerar el diari com la 
«casa pairal del meu publicisme» a dos diferents amics, en sengles cartes del mateix dia, el 20 de juny de 1911, a Lluís Lluís, dins 
OC I, p. 915, i a Enric Fuentes, dins OC I, p. 992.

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33



que aquest segon terme llavors naixent té per a ell tan aviat un sentit netament positiu com negatiu. Molt 
positiu, per exemple, quan es refereix als «cuatro locos» –«unos cuantos intelectuales»– que fundaren 
el catalanisme, i entre els quals comptava bisbes, doctors, enginyers i grans industrials.22 Màximament 
negatiu per qualificar-los, «estos intelectuales», tal com els savis i sacerdots, escribes i fariseus que no 
van saber atendre la paraula de Jesús de Natzaret, provocant la seva «terrible còlera» contra ells.23 I 
encara reservava un sentit més neutre en considerar l’intel·lectual com una classe social en si mateixa, 
entre els burgesos i els treballadors –cosa que no deixa de tenir les seves aplicacions posteriors.24

En un moment donat, Maragall va proposar una manera d’entendre diferents tipus d’homes públics: els 
que viuen completament solitaris, d’alt d’una muntanya o en un gabinet d’estudi que pot ser un labora-
tori; els que, tot i viure enmig de la gent, en prenen una distància per actuar d’una manera més o menys 
directa en ells; els que es lliuren als afectes familiars i amistosos, comparteixen afinitats i interessos, 
però encara només fins a un cert punt; i, per fi, els que són completament externs, de manera que es-
devenen essencialment socials. I posa un exemple per a cada cas: Pasteur, Bismarck, Taine i el doctor 
Robert. Els exemples poden resultar més o menys discutibles, però l’esquematització em sembla prou 
clara.25

5. El llibre

En la relació escriptor/públic (que constitueix la figura de l’«escriptor públic»), en el decurs de les cabò-
ries de Maragall, hi ha un punt de radicalització que alhora ho és de suavització. És una deriva curiosa, 
que sorgeix quan es planteja el sentit no ja de publicar articles a la premsa, sinó d’escriure llibres. S’ho 
fa anar d’una manera que equival a una forma de modular el deure de callar de l’escriptor, expressat 
així de contundent: «¡Cuesta tan poco no escribir un libro!».26

Abans d’anar al text i el context que conté aquesta exclamació (entre el retret i l’estirabot), resulta opor-
tú llegir el pròleg del llibre Artículos, publicat el 1904, que recull una selecció dels articles publicats en la 
seva primera etapa del Diario de Barcelona (entre ells, «El derecho de hablar»). Cal tenir present que 
aquest és l’únic volum en prosa publicat en vida per Maragall, i que en realitat sorgeix d’una iniciativa 
d’una colla d’amics, gairebé a la manera d’un desgreuge per la manera com ha sortit del diari. Un segon 
volum, publicat pòstumament, també parteix d’una iniciativa aliena (en aquest cas, d’Eugeni d’Ors), i 
novament per recollir textos en la seva majoria ja publicats (els Elogios, que Ors preferia titulats Teorí-

22	  J. MARAGALL, «El sentimiento catalanista», La Lectura, gener de 1902, dins OC II, p. 629.
23	  ID., «Martes santo», Diario de Barcelona, 10 d’abril de 1906, dins OC II, p. 731. Aquesta mena d’anacronisme és molt 
estesa. Per exemple, Edward Said afirma sense manies que els primers intel·lectuals van ser Sòcrates i Jesucrist. Per la seva 
banda, Balmes considerava publicistes no només els seus coetanis –als seus iguals en matèria expressiva i d’intervenció político-
literària, per exemple Chateaubriand o Guizot–, sinó també autors de qualsevol època, com ara Aristòtil.
24	  Dit això d’una manera molt explícita («en abstracción de clase»), però intentant negar que entre les classes socials es 
pugui donar un antagonisme social tàcit, «el burgués, el intelectual, el obrero»; vg. J. MARAGALL, «De hombre a hombre», Diario 
de Barcelona, 10 octubre 1905, dins OC II, p. 704.
25	  ID., «En Robert, home social», dins OC I, p. 879-882.
26	  ID., «El libro ideal», dins OC II, p. 207.

 Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

18



as). La resistència al llibre no és un fet insignificant –el primer de poesia, també va ser el resultat d’una 
iniciativa d’amics–, però cal dir que no descreu tant en l'objecte en si mateix com en el fet d’escriure’ls. 
Es podria dir que veu en el llibre la materialització de la seva reticència envers l’escriptura i la publica-
ció.27 Així, no és rar que accepti –sens dubte, inconscientment– el capgirament del salm que cita a «El 
derecho de hablar»: li costa fer dependre el creure del parlar, segons la lògica del dret de parlar i –molt 
millor– del deure de callar. I això malgrat la celebració que en fa a l’«Elogi de la paraula» en apropiar-se 
de l’íncipit del quart evangeli. O ja és això, si es té en compte que la paraula fecundadora de tot plegat, 
la paraula primer motor –diguem-ho així–, només pot infondre un «sant temor» en l’ésser parlant –la 
criatura xerrameca–, de manera que aquest ha de viure tan inevitablement encantat, tan enlluernat, que 
rarament pot evitar la irresistible pulsió cap al silenci.

I potser per no fer un lleig al grapat d’amics que li han ofert l’edició del llibre com a homenatge, en l’es-
mentat pròleg dóna la versió més suau de les seves reticències envers l’escriptura pública, tan suau 
que d’entrada fins i tot no sembla que en sigui realment reticent. Arriba a dir que l’escriptor i el lector 
se cerquen en un acte que és amorós i vital. Els lectors estimen l’escriptor («sin conocerme, vinieron a 
amarme por la simple lectura de mis escritos»), i aquest estima els lectors (els quals «yo, sin conocerlos 
tampoco, ya amaba escribiendo»).28 Especula tot seguit amb aquesta misteriosa relació entre escriptor i 
lectors, fins al punt de donar a entendre una «cooperación en la inspiración». En un text posterior –però 
del mateix corpus–, aquesta inspiració es veu substituïda per un esforç d’imaginació que ha de fer l’es-
criptor del seu públic lector.29 És clar que la malfiança –malgrat que tan suavitzada– acaba per aparèixer 
en el pròleg, però abans d’arribar-hi val la pena detenir-se en aquesta entesa amorosa entre escriptor 
i lectors, que duu a reconèixer una espiritualitat i una vitalitat del públic («espíritu público», «materia 
viva») que en la resta de la seva producció semblava completament negada. Cito el text extensament, 
perquè aquests registres inèdits en altres llocs es veuen acompanyats de petites reticències que sí 
coincideixen amb les dels altres casos:

A su prestigio [el del Diario de Barcelona] debo el hondo deleite de sentir difundido el propio pensar en el es-

píritu público, y los halagos del renombre en esa edad [30 anys] en que nos son tan gratos cuanto difíciles de 

lograr por el solo esfuerzo personal. Esos artículos harán siempre presente en mí aquella deliciosa fiebre en

27	  Moreta ho ha remarcat: «Ni un sol llibre [...] realment premeditat, escrit de manera seguida en la soledat de l’estudi 
i ofert al món al final del procés de redacció»; vg. I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 27. Tot seguit ho connecta 
amb la fragmentarietat i la falta de sistematicitat de Maragall. També Quintana Trias ataca la qüestió en un epígraf del seu llibre, 
«Fragmentarietat»; vg. L. QUINTANA TRIAS, La veu misteriosa, op. cit., p. 341-348. No n’estic gens segur: una cosa és no haver 
escrit cap llibre (en aquest sentit unitari i compacte) i tota una altra ser sistemàticament fragmentari, que ja és una contradicció en 
els termes (però molt fructífera quan s’ha donat el cas). A Maragall hi ha interrupcions i discontinuïtats, sens dubte, però més aviat 
són expressives, i sempre dins d’una forta voluntat de connexió –de connectivitat de cada cosa en un tot, sovint el tot, amb un 
sentit de la unitat que és exactament el contrari de la fragmentarietat entesa en un sentit fort. Amb la qual cosa, «El comte Arnau» 
es va constituint com a poema llarg sense obeir a un pla preestablert, però acaba per imposar-se com una obra unitària (i així 
ha estat editat algun cop). Pel que fa als articles, insistiré en el que he anat repetit al llarg del text sobre els petits nuclis i serialit-
zacions que componen els diferents corpus textuals respecte d'unes determinades preocupacions sistemàtiques (o en constant 
procés obert de sistematització): el de l’«escriptor públic», la reflexió sobre la llei i les lleis, a més de les diferents «campanyes», 
és a dir, la reaccionària dels primers deu anys al Diario, la contemplativa a La Lectura (1908) o la profeticovisionària dels últims 
mesos de la seva vida.
28	  J. MARAGALL, «Prólogo a Artículos», dins OC II, p. 220. 
29	  ID., «Evocación», dins OC II, p. 235.

19Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33



que fueron escritos, aquella palpitación de la actualidad, aquel saber que uno trabaja en materia viva, que la 

comunicación con el público es directa y vibrante, que el éxito será reconocido á las pocas horas en la actitud y 

el semblante de las gentes que encontraremos por la calle: aquella hermosa embriaguez, en fin, del periodista, 

tan semejante a la del orador.30

Llegides amb calma es pot constatar que aquestes paraules aparentment benignes van acompanya-
des d’ombres: només cal subratllar com queda dit que els afalagaments que sent el jove escriptor −i 
la satisfacció pel renom que li donaren els articles en ser publicats− no es deuen al seu esforç, sinó al 
prestigi del diari, i que l’escriptura dels articles havia estat feta talment en un estat de febre i en plena 
embriaguesa. La càrrega obertament negativa apareix tot seguit, en el fet de tractar-se ara d’un llibre 
(«un libro siempre resulta una cosa fría, muerta»), de manera que encara ressalta més dolorosament 
la fugacitat dels articles de diari.31 

Aquest volum de recopilació d’articles del 1904 n’inclou un amb un títol prometedor que no defrauda 
les expectatives que pot despertar com a mer enunciat: «El libro ideal». Conté l’exclamació que ja he 
citat: «¡Cuesta tan poco no escribir un libro!». Però la reflexió és molt més profunda que el mer descrèdit 
de la unitat llibre, tot i que aborda la idea de la seva mancança intrínseca malgrat la promesa il·lusòria 
que ofereix tot llibre (abans de ser llegit). Perquè pel fet de contenir paraula escrita ja arrossega molta 
carcassa esmorteïda, si és que no morta. I es recrea en el que deurien ser la «veu viva», l’acció i els 
gestos discursius d’un sant Pau, tan poc comparables amb el que malgrat tot no deixa d’arribar-nos a 
través de les seves epístoles. Això es pot percebre d’un text de sant Pau, sentit com un exemple màxim 
d’una escriptura malgrat tot vivent, però què es pot esperar d’un llibre qualsevol? Paraula morta gairebé 
assegurada. Riba, quan es refereix al salm sobre el parlar i el creure, que ressona en «El derecho de 
hablar» –salm que, per la seva banda, també és al·ludit per sant Pau–, es pregunta què no sentirà Ma-
ragall quan llegeix l’afirmació de Mefistòfil a Faust: «La paraula mor en passar per la ploma».32 

Ara bé, un llibre no deixa de despertar una expectativa, conté una promesa, queda dit. Jugant amb lec-
tures impossibles (perquè sembla que no les va fer, com és el cas de Mallarmé, o perquè la cronologia 
no l’hagués permès, cas de Blanchot: Le livre à venir), diria que Maragall no deixa d’especular amb el 

30	  ID., «Prólogo a Artículos», op. cit., p. 220. M’entretinc només un moment en aquesta «palpitación de la actualidad», 
no per veure-hi un antecedent orsià, sinó per no deixar d’apuntar cap a un altre text que ressona d’una manera curiosa –i con-
tradictòria– tant amb Ors com amb els altres textos maragallians als que m’he vingut referint fins ara. En una carta de 1907, Ors 
pregunta a Maragall per la seva experiència d’aquesta relació entre el publicista (l’escriptor a la premsa diària) i el lector (el públic, 
si bé Ors prefereix dir-ne el «poble de Barcelona»), entre el brogit de la ciutat i el brogit de l’interior de l’escriptor: «Creieu que 
sou vós el qui, en 1893, vau baixar a la Ciutat, o bé la Ciutat la que, més a la vora de 1903 que de 1893, va pujar a vós?»; vg. 
Eugeni d’ORS, carta a Maragall datada a París, 6 de juny de 1907, recollida dins Vicente CACHO VIU, Visión de Eugenio D’Ors 
(1902-1930), seguida de un epistolario inédito, Barcelona, Quaderns Crema, 1997, p. 178.
31	  ID., «Prólogo a Artículos», op. cit., p. 221. La frase que acabo de citar –«un libro siempre resulta una cosa fría, muer-
ta»–, per si no era prou contundent i pogués haver passat desapercebuda al lector, és repetida d’una manera gairebé literal en el 
paràgraf següent: «un libro es siempre una cosa muerta».
32	  Carles RIBA, «He cregut i és per això que he parlat» [1959], Obres completes, dins ID., vol. III, Barcelona, Eds. 62, 
1986, p. 417.

 Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

20



llibre que ve sense acabar d’arribar. I resulta que gairebé ho diu: «Y pienso en el libro que ha de venir, 
el que todavía no me estorba, el que puedo imaginar a mi gusto, el libro ideal».33 Malgrat tot.

6. A la recerca d’un públic

Queda l’excepció que justifica l’existència del publicista: quan no escriu d’esma, o per tenir una secció 
fixa, per haver-ne fet una professió, sinó només quan té alguna cosa per dir. Llavors es tracta de buscar 
el lector, ja que no pot comptar prèviament amb un públic: l’ha de crear, i d’entrada només ho pot fer a 
base d’imaginar-se’l. El lector és així invocat –Maragall escriu «evocat», a l’article que ja duu el terme 
com a títol: «Evocación». L’escriptor no el coneix, però s’adreça a un lector concret, un lector d’ara i 
aquí, en una situació donada i sobre una qüestió concreta, amb la urgència d’una cosa que ha de ser 
dita. Això no facilita la creació d’un lideratge intel·lectual, la conformació d’una patum, ja que l’única 
sinceritat que pot oferir l’escriptor públic així concebut és la de sentir i fer sentir allò que escriu en el 
moment precís d’escriure-ho –en el moment en què la paraula brolla–, lluny del fred càlcul de dir coses 
mogudes per interessos espuris. Només d’aquesta manera el públic pot ser realment invocat: 

¡Oh! ¡Mi público, mi público! ¿Dónde estás, mi público, que no te veo ante mí, y estoy hablando solo en las 

tinieblas, como un poeta o como un loco? ¿Quién me dará la comunicación viva para que mis palabras tomen 

aquí algún sentido?34

Invocar la gent lectora d’una manera que vol ser personal és una pràctica que no sorprèn qui ja és, efec-
tivament, lector de Maragall (però llavors, contravenint-lo, diríem que ja és el seu públic). En això, trac-
tant-lo de tu a tu, arriba tan lluny que acaba per adreçar-se fins i tot als morts, en els escrits al·lucinats 
dels últims dies. En aquest text que dic ara, «Evocación», s’adreça al públic anomenant-lo, tutejant-lo, 
com si el veiés –«tu, públic»–, com si el públic compacte el llegís a l’uníson. Però sense perdre de vista 
el fons de la qüestió: tu, públic, ets un individu humà com qui t’escriu, i només pots arribar a vibrar amb 
la paraula de qui et parla quan aquesta parla és efectivament viva, encara que això només pugui passar 
d’una manera excepcional.35

I si no és així, quan no ho és, cal callar. El fet de no escriure perquè sí –a termini fix, a preu fet, per 
costum, per vanitat–, i senzillament abstenir-se’n, té una relació directa amb la sacralitat de la paraula, 
tan present en el primer elogi, on gairebé identifica paraula amb silenci: «Amb quin sant temor, doncs, 
no hauríem de parlar!».36 Al publicista, l’intel·lectual, quan practica aquesta activitat per la mera «aber-

33	  J. MARAGALL, «El libro ideal», dins OC II, p. 207. És clar que Maragall, que comenta tants llibres, no deixa de reconèi-
xer-ne un de viu quan té l’ocasió de trobar-se’l: «Este libro de Cossío es un libro vivo. Se conoce que su autor ha estado mucho 
en él». I segueix amb aquest comentari tan proper a un poema humà de César Vallejo: «Un libro en el que se ha estado tanto, es 
como la casa en que hemos vivido mucho tiempo»; vg. ID., «El Greco de Cossío», dins OC II, p. 238.
34	  ID., «Evocación», dins OC, II, p. 236.
35	  ID., «Verso y prosa», dins OC, II, p. 163: «[...] ni tú, público, también de carne y hueso, eres capaz de vibrar con él [el 
poeta] más que por algunos instantes solemnes de tu alma». 
36	  ID., «Elogi de la paraula», dins OC I, p. 663.

21Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33



ració» d’haver-ne fet un costum o, pitjor, un ofici en si mateix, només se li pot recomanar l’alternativa 
de dedicar-se a qualsevol altra cosa, a picar pedra, diu, i si ni això sap fer, li aconsella que demani 
almoina.37 En tot cas, que calli. És el nucli pràctic de l’article «El derecho de hablar»: si dubto, callo; si 
em desespero, callo; si no tinc res a dir que no hagi estat dit, callo... Tot segons la guia del salmista, 
«He creído, y por esto he hablado», que ofereix trastocada (la lectura correctora de Carles Riba queda 
lluny, però queda).

En els escrits de la «darrera campanya», la dels últims mesos del 1911, encara ho embolica una mica 
més i creu que qui ha de callar és ell mateix, quan la xerrameca «socialista» (en l’ampli i contradictori 
sentit que té per a ell aquest terme) viu el seu moment: «públicamente, yo no puedo predicar más que 
mi ideal; si predicara por el fomento de lo que yo creo padrón de nuestra debilidad, la voz se me rom-
pería, y os prestaría un flaco servicio».38 I si no, el millor que em podeu demanar és que em mantingui 
en silenci. Ho diu dues vegades: és millor que calli, deixeu-me que calli.39

7. El públic, el poble

I a l’altra banda del publicista, el seu destinatari, el públic, però que també és qui l’impulsa i el sosté, 
segons el cercle viciós assenyalat, del qual és tan conscient. 

Es tracta aquí d’abordar la qüestió del magma de l’aglomeració humana, que per a ell no és només 
una cosa relativa a la psicologia social, ni que concerneix només l’opinió pública (dins de la teoria de 
la comunicació que sigui), sinó que també es tracta d’una qüestió ontològica. La psicologia social és 
una andròmina especulativa del moment, una parenta més aviat poc eixorivida de la sociologia, llavors 
en expansió, que sens dubte té relació amb lectures variades (Le Bon, Tarde, etc.), i que serveix per 
a la interpretació neguitosa de les influències −que diu: Maragall parla de tot això perquè es fa ressò 
dels problemes intel·lectuals del moment. D’acord. La referència a l’opinió pública permet obrir la pers-
pectiva amb una mirada més àmplia: és un invent dels il·lustrats que no ha deixat de créixer, i amb la 
constant expansió dels mitjans de comunicació ja és un «monstruo de mil cabezas» (mereix una aten-
ció les vegades que identifica públic amb monstre o monstruós, com ja m’ha sortit al pas més amunt).40 
També d’acord. 

Però pel damunt de tot, es miri com és miri, Maragall sempre vol tocar matèria humana, d’aquí el seu 
constant horror per les abstraccions. I la bellugadissa humana es deixa tocar, sens dubte, si bé és tan 

37	  ID., «Escritor», dins OC, II, p. 219: «Ve a machacar piedra, amigo escritor, si habilidad no tienes para otro trabajo en 
que ganes tu vida; y si ni aun aquella habilidad tienes, mendiga».
38	  ID., «Réplica», dins OC, II, p. 762.
39	  Ibid.: «El mejor [servei] que podéis pedirme es que calle sobre ello [...] No puedo amar vuestra obra, ni puedo suplirla: 
dejad, pues que calle sobre ella, y que aplique la escasa fuerza de mi palabra a poner los jalones de la que otros más fuertes han 
de levantar. No veo otra obra para mí: dejadme en paz en ella».
40	  La «monstruosa alma colectiva», que he citat, i el «monstruo de mil cabezas» apareixen redundants en el primer pa-
ràgraf de J. MARAGALL, «Otro rapto», dins OC, II, p. 322.

 Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

22



escorredissa com el llenguatge que la intenta enxampar. Parlar-ne suposa esllavissar-se per l’ús conti-
nuat de tota una varietat de termes: la gent (la gentada: «las gentes», «la muchedumbre»), la multitud, 
la massa, la turba, el populatxo, el poble, el públic. Ordenar aquests termes d’una manera gradual, amb 
un extrem més baix, «inferior», d'una banda, i el poble noble i ben endreçat de l’altra, suposa forçar 
els textos vers un esquema estructurador que realment no es troba en els textos.41 És veritat que dóna 
a la majoria d’aquests termes una connotació pejorativa, però en qualsevol moment el sentit es gira 
envers una pretensió merament descriptiva i neutra. No hi ha manera d’ordenar-los, perquè designen 
el desordre.

Públic i poble tendeixen a ser intercanviables. Dins d’un mateix article, «Verso y prosa», parla del «pú-
blico, que es tan malicioso como ingenuo, sonríe entre desdeñoso y benigno»; o «el pueblo tiene razón 
al sonreir desdeñosamente ante un libro de versos»; o «cuando el verso leído en estas condiciones te 
haga todavía sonreir, público ingenuo [...]».42 L’atenció pel públic i la necessitat de destriar-ne sentits, 
tot i que per acabar barrejant-los, ja és perfectament perceptible en els primers textos de Maragall.43 I 
això persisteix en els de maduresa. L’Elogi «Del teatre» és un cas exemplar de l’ús boirós, de vegades 
simplement acumulatiu, d’aquests termes. I aquí tots es precipiten particularment vers un sentit nega-
tiu: el poble havia estat definit com «un estat col·lectiu de l’esperit humà», segons cita de l’«Elogi del 
poble», i ara cal precisar que «la multitud o gent congregada amb un objecte (públic, turba, etc.) és un 
estat de poble, i certament un estat inferior d'humanitat».44 I llavors sí que segueixen algunes de les 
descripcions més despectives envers la cosa col·lectiva: baf de bestialitat, impuls de ramat... El teatre 
desperta les pitjors percepcions de Maragall envers la cosa pública, i aquí gairebé ens sortiria un altre 
específic corpus textual, amb el dubtós elogi corresponent com a nucli.

II. Privacitat, intimitat 

1. Escriure en retirada

L’expectativa de mantenir-se en silenci, ha quedat dit i reiterat, és un element constitutiu de la parla pú-
blica –de l’escriptura en els mitjans de comunicació. Un deure, n’havia dit. Hi ha un moment per fer-ho: 
«Hi ha temps de callar i temps de parlar».45 De seguida torno a aquestes paraules i el seu context. De 
moment em quedo amb el seu to sentenciós, el trèmolo profètic.
El cas és que l’«escriptor públic», el publicista, efectivament es retira: deixa d’escriure per al públic. És 
sabut que això passa com a mínim les dues vegades que abandona la secció fixa en el Diario de Barce-
lona. És l’única manera que té de ser conseqüent amb la dràstica crítica que fa a la professionalització 

41	  Ho fa Moreta, en el capítol «Turba, poble i individu»; vg. I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 381-404. 
M’he de remetre al meu plantejament a A. MORA, «Un cert concepte de poble», dins Joan Maragall. Paraula i pensament, ed. de 
Josep Maria Terricabras, Girona, Documenta Universitària, 2011, p. 165-186.
42	  J. MARAGALL, «Verso y prosa», dins OC, II, p. 162-163. Per això en Maragall no funciona la divisa despòtica il·
lustrada del públic contra el poble.
43	  Per exemple, en escriure sobre la famosa festa modernista a Sitges, havia descrit «el públic» assistent, compost de tres 
nivells: els modernistes pròpiament dits, els veïns del poble i els estiuejants; vg. ID., «La “fiesta modernista”», dins OC, II, p. 81.
44	  ID., «Del teatre», dins OC I, p. 679.
45	  Carta a Josep Rogent Pedrosa, 3 de maig de 1910, dins OC I, p. 1087.

23Dossier 23Dossier 23Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33



d’aquesta activitat. Com a mínim cal considerar aquest motiu al costat de les causes més puntuals i 
tangibles que li fan deixar el Brusi –de tipus personal, professional, polític–, una consideració que, per 
cert, no s’acostuma a fer. 

Una altra cosa, encara, és fins a quin punt aquestes dues vegades realment es desfà de la seva con-
dició d’«escriptor públic». Ell podria adduir que «no el deixen», però el cas és que si bé es resisteix a 
acceptar alguna proposta en ferm d’iniciar una col·laboració fixa en algun altre diari –a La Veu de Cata-
lunya, per exemple–, per una altra banda no deixa de tenir alguna col·laboració fixa en els interregnes 
de les campanyes al Brusi, com ara l’article mensual que manté al llarg de 1908 a La Lectura de Madrid, 
i la no tan fixa a altres publicacions. Això a part dels dos retorns al Diario de Barcelona, acompanyats de 
tots els escarafalls de resistència que calgui, fets en privat, a les cartes adreçades als amics.

És clar que aquestes dues altres tandes de col·laboracions al Diario de Barcelona resulten prou dife-
rents de la primera. Hi ha molts motius, i un de no petit és que els prop de deu anys d’aquella primera 
col·laboració continuada, entre el 1893 i el 1903, han estat els de l’aprenentatge de l’ofici de publicista 
–d’articulista, de columnista. És en la maduresa d’aquest aprenentatge, en la mesura que s’inventa la 
figura específica d’intel·lectual que va esdevenint, quan comença a reflexionar d’una manera crítica i en 
públic sobre aquesta condició d’escriptor precisament públic. I quan torna a escriure per al públic, cada 
vegada ho fa amb tons i tonalitats molt diferents.

2. Màscara, vels

El temps que triga a tornar a escriure a la premsa periòdica, havent deixat per primer cop el Diario de 
Barcelona, no es pot dir que sigui molt llarg. No arriba al mes: l’últim article al Diario és «San Jorge, 
Patrón de Cataluña», del 23 d’abril de 1903; el primer que publica després és «En Robert, home soci-
al», aparegut a La Veu de Catalunya, el 7 de maig de 1903. I molt aviat escriu alguns dels articles que 
he inclòs en el corpus crític amb la figura de l’«escriptor públic». Per feble que sigui la contundència de 
la retirada, cal reconèixer que, tot i no deixar de publicar a la premsa, també és cert que per una bona 
temporada no hi escriu articles netament polítics. Però queda el dubte: atès que deixa de ser allò que el 
neguitejava tant, un «escriptor públic», passa llavors a ser un escriptor privat? I què seria això? 

La retirada de l’«escriptura pública» ens ha de dur a la consideració de l’escriptura privada que són, 
efectivament, les cartes, que és on es troben les reticències, aprofundides, a col·laborar a la premsa −i 
es pot dir que en tot moment: abans de començar a fer-ho, en sortir del diari i en tornar-hi. 

Ignasi Moreta ha plantejat la qüestió en uns termes molt peculiars que val la pena examinar amb un cert 
deteniment. Parla de la «màscara» i els «vels» amb què, en determinats moments de la vida pública, 
Maragall hauria amagat la seva autèntica persona (deixem de banda ara que persona ja és màscara). 
I, per tant, en un moment donat l’escriptor es trauria la màscara i es desvelaria en públic tal com és ell 

 Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

24



realment. No oblido que el focus del llibre de Moreta és la religiositat de l’escriptor, però això no només 
no desenfoca la qüestió aquí tractada, sinó que la reforça ja que, per a Maragall, la religió és la veritat 
última. Segueixo Moreta: en els primers anys, l’escriptor «és fonamentalment autobiogràfic perquè és 
privat: no disposa encara d’una tribuna pública on exposar idees generals».46 

Quan, ja dins del Diario de Barcelona, se li permet d’ampliar les feines d’estricta redacció (tasca de 
periodista) a l’escriptura d'articles d’opinió, es veu constret per la línia política del mateix diari, que no 
té per què coincidir amb la seva. La història és coneguda i, per quedar-me ara amb el cas més evident, 
per escriure per primer cop sobre Nietzsche li cal publicar-ho amb pseudònim en un altre lloc. El més 
interessant de tot això és l’afirmació de Moreta, segons la qual, quan ja no necessita de la màscara 
d’ideòleg conservador (polític i religiós), Maragall ja no necessita amagar el seu «credo» primigeni i 
autèntic que, a més, ja era present a les primeres notes autobiogràfiques. Les prudents cometes a la 
paraula «credo» són del mateix Moreta, si bé ja em costa més mantenir-li la majúscula, com ho fa ell. 
En tot cas, al llarg de tota la primera col·laboració al Brusi, «[E]l “Credo” es mantindrà ocult», només 
es deixarà entreveure de tant en tant, i més clarament a la seva poesia; després, «[E]l “Credo” es farà 
públic».47 Amb el primer article de la segona tongada de col·laboracions en aquell diari, titulat «Mont-
serrat», «Maragall comença a treure vels».48 Així és com Moreta es carrega –i també és d’agrair– la 
famosa «crisi espiritual» del 1907, quan, segons Gabriel Maragall i Eugenio Trías al darrere (encara 
que en publicacions aparegudes a l’inrevés d’aquest ordre), a Maragall tot se li capgiraria i deixaria de 
funcionar com un home mediterrani (segons la cabòria d’Unamuno), sempre pendent de la recepció 
dels estímuls externs. També quedaria en entredit el volcà interior de l’escriptor, que només entraria 
en erupció en moments puntuals (tesi de Gaziel). No, per a Moreta tot és dins des del principi, però ha 
hagut de suavitzar-ne la sortida, esperant el moment propici perquè el seu missatge íntim («credo») es 
pogués fer públic.

3. La intimitat: els amics postals

Encara que no sigui exactament un «credo», el que li bull dins el cap, i que només d’una manera laboriosa 
pot treure fora –fer públic–, Maragall no deixa de compartir-ho amb els seus íntims, i sovint ho fa per escrit, 
com més o menys tothom, ben mirat. Seria molt interessant fer una fenomenologia de la intimitat maragalli-
ana, a partir del seu epistolari. Distingir els diferents tipus d’amistat, o examinar l’acte declaratiu de l’amistat 
mateixa, o el seu pressentiment abans de conèixer l’altre, o els diferents matisos de la retòrica de la frater-
nitat. I tot sovint, la consciència subratllada de la intimitat compartida, l’accés a la veritat interior de l’amic, a 
més de la convicció dialògica segons la qual és a través del contacte amb l’altre que es fa possible el pen-
sament (una idea també molt orsiana que Maragall articula clarament en la privacitat de les seves cartes, 
mentre que Ors ho fa en molts dels seus textos teòrics, públics). Per fer això cal buscar tot un altre corpus 
textual respecte al que he seguit sobre l’«escriptor públic». Cal anar ara al corpus que configura l’epistolari, 
on l’escriptor privat s’estén minuciosament –i ja des de les primeres cartes als amics– a unes descripcions i 

46	  I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 25.
47	  Ibid, p. 285 i 286.
48	  Ibid, p. 286.

25Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33



a un vocabulari de vegades molt matisats sobre els diferents significats de la intimitat. Algunes coses tot just 
s’han anat insinuant, a mesura que s’han editat seriosament diferents grups de cartes, com les adreçades 
als seus amics Josep Pijoan i Josep M. Lloret. Una fenomenologia com la que dic destriaria bé diferents tipus 
d’amistats –i, per tant, d’intimitats–, començant pels dos noms que acabo d’esmentar. 

Lloret pertany, com Antoni Roura, a un cercle més íntim, la intimitat dels iguals, els que es tracten de tu (quan 
això és un distintiu important), i que entre ells es manifesten amb una franquesa i una rotunditat irrepetible 
en altres tipus de relacions personals. Amb Pijoan, Maragall hi té una amistat íntima, però revestida, donada 
la diferència d’edat i els respectius moments en què es troben en conèixer-se, d’un to de mestre/deixeble 
que determina un altre tipus de relació. I un altre nivell és el dels coneguts que s’atansen a la patum per 
demanar-li consell, o un pròleg, en el pitjor dels casos. L’eminent maragallià Joan Lluís Marfany ha mostrat 
el seu disgust lector davant tota aquesta colla de pidolaires de paraules d’acceptació i d’alè del mestre. 
Dins d’aquest grup caldria assenyalar subgrups i caldria establir quan una amistat traspassa el «llindar de 
la intimitat» (això és de Pierre Klossowski, quan se les veu amb una relació epistolar que no passà d’aquest 
llindar). 

La relació epistolar amb Víctor Català és tot un altre cas, molt peculiar. L’escriptor se li adreça per protestar 
amb una mal continguda impertinència per la crítica que li ha fet Maragall en un article. Aquest, sempre tan 
sensible, mira com disculpar-se’n, però quan l’escriptor agreujat es presenta tal com és, sense la màscara 
sexual amb què signa els seus escrits, Maragall li ve a dir que prefereix que mantingui la careta de mascle, 
que el fa sentir més còmode, i així segueixen la relació epistolar, d’home a home.

Les cartes a Pere Coromines denoten tota una transformació: passa de la primera carta que li escriu, tot 
tancat en si mateix, dins d’una dialèctica amb l’interlocutor d’«home d’acció/home de contemplació» que al 
final acaba per ser una mica discutible (22 de gener de 1902), fins a la darrera, on es mostra tan extravertit 
i polític que li arriba a donar permís perquè publiqui l'epístola, si ho creu convenient (23 d’abril de 1910).

I encara hi ha les cartes dels amics poderosos, si és que se’ls pot considerar realment amics (amistat i po-
der?): a Prat de la Riba li dóna sempre aquest tractament en l’encapçalament de cada missatge, però en cap 
cas es pot parlar d’una relació amistosa de veritat, com tampoc amb Torras i Bages. Sobre aquesta relació, 
el secretari del bisbe va escriure un text ditiràmbic.49

49	  Josep DACHS, «L’esperit del poeta», article del 1923, recollit com a pròleg a Torras i Bages/Joan Maragall. Un diàleg 
començat abans de conèixer-se i que transcendí a la mort, ed. de Joan Antoni Maragall, Barcelona, Ariel, 1961. Aquest text és 
tot un compendi d’una retòrica pomposa de l’amistat amb forçats models clàssics, encara que només sigui per l’abús de la sen-
sibleria en l’ús, per exemple, de la «dolçor» i la «dolcesa» de les relacions entre els suposats amics (en un sol paràgraf, entre 
p. 12 i 13, aconsegueix encabir onze vegades els termes). Moreta, per la seva banda, i amb raó, modera molt la percepció de la 
relació d’amistat i admiració entre Maragall i Torras i Bages, «que –¡desenganyem-nos d’una vegada!– no va existir mai»; vg. I. 
MORETA, op. cit., p. 19, i novament, p. 210. 

 Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

26



El tall públic/privat, a les cartes, semblaria que es decanta cap al segon terme, però això no deixa de 
tenir el seu punt dubtós. No només perquè una carta té una estranya condició d’exterioritat, d’alguna 
manera ja pública, sinó perquè el mateix escriptor juga tot sovint amb la viabilitat de dotar d’efectiva 
publicitat una determinada missiva. Això, a part d’haver considerat que escriure un article a la premsa 
li sembla una manera d’adreçar una carta a un destinatari desconegut («escribo una carta sin saber a 
quién», i ho diu en un article per al diari).50 O, en un altre cas al que ja m’he referit més amunt, quan es 
posa a imaginar la vivor originària d’un text determinat, parlant d’assaborir només amb la imaginació 
l’oralitat primigènia del seu autor, no troba un millor exemple que el de les epístoles paulines.51 

Una cosa similar també es pot trobar en comentaris privats. Per exemple, en una carta a Carles Rahola 
assegura que li plauen tots els seus «treballs pel públic», però que prefereix les seves cartes pel que 
tenen de més directe i vibrant; i aquí es veu que les paraules en la intimitat, malgrat que escrites, no 
sempre estan condicionades per la suposada superioritat de la paraula pronunciada: també vibren per 
carta. I passa a argumentar coses similars a les ja assenyalades dels articles del corpus textual sobre 
la influència que suposa el públic lector en l’escriptor.52

Amb un sentit més directe, diguem-ne més material, en altres ocasions Maragall empra el format com 
una manera de fer públic un text: de vegades es tracta d’un recurs estilístic, com ara l’article «Carta a 
una señora» (1911), però en altres arriben a ser cartes de veritat. Ja m’he referit a l’última adreçada a 
Pere Coromines, per tenir un contingut tan netament polític (publicable, doncs) que li dóna permís per-
què la lliuri a la premsa. Tota una altra cosa és la lletra amb què contesta al jove poeta que li ha demanat 
un pròleg per al seu primer llibre de versos, i que Maragall contesta que, com a molt, pot escapçar-lo 
amb la mateixa carta que li envia, on explica que no considera els poemes prou madurs per fer-los pú-
blics, i menys encara en forma de llibre. I el poeta novell la incorpora com a pròleg, perquè es veu que 
val més un pròleg desautoritzador de la patum que el no-res.53

III. L’obra pública privada

1. Retorn a l’espai públic: la «soledat exterior»

Un cop retirat torna, però no de la mateixa manera. No es retira del tot i tampoc no acaba de tornar ben 
bé –d’això es tracta. És com si a partir d’un cert moment portés el silenci dins, malgrat no deixar d’es-

50	  J. MARAGALL,«Evocación», dins OC, II, p. 235. 
51	  ID., «El libro ideal», dins OC II, p. 207.
52	  «En tot lo que es fa pel públic expressament, hi ha sempre, encara que un no vulgui, la preocupació del públic, una 
mena de suggestió que ens fa canviar el to de la veu, és a dir, el to de l'expressió, i per acció reflexa fins el to del pensament. Jo 
ho dic per lo que he patit això, i de l'esforç que havia de fer per a ésser natural, personal, sincer»; ID., carta a Carles Rahola, 26 
de desembre de 1904, dins OC I, p. 1067-1068.
53	  ID., «Carta pròleg a Vora els estanys, d’I. Soler i Escofet», 1904, dins OC I, p. 839-841.

27Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33



criure. Ell mateix podria al·legar que el seu «credo» (em quedo amb el terme) ja l’havia deixat enunciat 
en la banda negativa de l’article clau de tot plegat, «El derecho de hablar»: 

Yo dudo; luego me callo. – Yo desespero; luego me callo. – Yo no tengo que decir más que lo que los otros han 

dicho ya; pues me callo también.54 

En privat, no gaire dies més tard d’haver publicat aquestes paraules, repeteix la mateixa idea en una 
carta a Coromines: «no em sento amb el dret a parlar sinó en els moments d’equilibri i serenitat».55 El 
motiu és insistit després en altres cartes, quan ja ha passat a una retirada, un silenci més tangible, i 
modula això del dret/deure de parlar/callar: «Déu m’il·lumini per parlar o per callar».56 O aquella sentèn-
cia de to bíblic que ja he citat, que hi ha un temps per parlar i un temps per callar. El context d’aquesta 
última afirmació pertany a una d’aquelles vegades en què Maragall s’absté de respondre a un reque-
riment d’intervenció que li fa algú, amb l’argument de no voler encendre les passions i no dir en públic 
coses que presumiblement no serien enteses: «Ara no podria [parlar]: és massa tard o massa aviat.   
Perdoneu, doncs, que no us contesti públicament... per ara. Hi ha temps de callar i temps de parlar».57

És la situació viscuda arran la Setmana Tràgica i les seves conseqüències que el sorprenen no ja 
sense tribuna pública, sinó capbussat en el silenci –o en un trànsit en què, «en lo poc que escric per 
al públic», ho fa a base de xiuxiueigs contemplatius i no gens polítics. I és llavors, quan es veu empès 
pels esdeveniments a parlar, que tem posar-se a cridar. La modulació callar-parlar-cridar no resulta 
fàcil. Són aquelles reflexions adreçades a Torras i Bages, escrites al seu secretari: «em fa l'efecte com 
si parlés amb sords, i instintivament crido, encara que comprenc que resulti de mala educació pels que 
hi senten». I aquí és on segueix la citada espera de la llum divina «per parlar o per callar».58

Després torna a manifestar al bisbe el seu temor de si fa bé o malament «en dir tot lo que dic», o de 
dir-ho d’una manera massa abrupta. De fet, li demana una aprovació.59 A gent més propera, com ara a 
Carles Rahola, els expressa el mateix en uns termes menys justificatius. Precisament a Rahola, quan li 
reconeix l’aspecte poc raonat i el to més aviat líric dels seus últims articles –els de la «darrera campa-
nya»–, li diu que tot plegat necessita d’uns aclariments o matisacions que més o menys li fa a la carta i 
que «potser algun dia que vingui a tomb ho faré públicament».60 O sigui que la prevenció d’expressar-
se, barrejada amb el temor a desentonar (i cridar), va acompanyada d’una contínua retenció del que 
diu, a la vegada que anuncia una possible matisació posterior. El vaivé públic/privat no resulta unidi-
reccional, de manera que «la intimitat a resguard del poder» no és una cosa que hagi obtingut d’una 

54	  ID., «El derecho de hablar», dins OC, II, p. 178.
55	  ID., carta a Pere Coromines, 22 de gener de 1902, dins OC I, p. 957.
56	  ID., carta a Josep Dachs, 26 de desembre de 1909, dins OC I, p. 966.
57	  ID., carta a Josep Rogent Pedrosa, 3 de maig de 1910, dins OC I, p. 1087.
58	  ID., carta a Josep Dachs, 26 de desembre de 1909, op. cit., p. 966. En una altra banda he explorat amb un diferent 
enfocament –més metafísic– aquest parlar/callar; vg. A. MORA, Mite i raó política en Joan Maragall, Quaderns Fundació Joan Ma-
ragall, núm. 47, 2000.
59	  ID., carta a Josep Torras i Bages, 14 de setembre de 1911, dins OC I, p. 1157.
60	  ID., carta a Carles Rahola, 19 de setembre de 1911, dins OC I, p. 1086.

 Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

28



manera tan segura, només pel fet d’haver-s’ho proposat. En realitat, és un resguard improbable. Potser 
hauria d’haver posat jo un senyal d’interrogant en el títol amb què encapçalo aquest assaig, i corregir 
així la fórmula de Lukács –però ella mateixa ja és una crítica de la pretesa simplicitat del moviment de 
retirada de la vida pública; i al final he forçat la traducció per aconseguir una ambigüitat en l’expressió 
que convé a la crítica en qüestió.61

També és cert que Maragall no acaba d’abonar la simple contraposició de les esferes pública/privada, i 
cada vegada menys, a mesura que passa el temps i experimenta les tensions a les quals es veu expo-
sat, tant quan surt com quan intenta resguardar-se del defora, i el cap i a la fi aquest no és l’únic àmbit 
del poder. A la vegada, es malfia del mer discurs contra el poder, en un convenciment que no és només 
de l’últim Maragall, de l’escriptor que s’ha retirat sense fer-ho del tot, i que ha tornat a la palestra pública 
tot tensat cap endins. Molt abans –com a lector de Nietzsche que és– ja s’ha manifestat contra la pre-
tensió d’anar contra el poder pel sol fet de ser poder, i no admet la fàcil pretensió que hi ha un constant 
assetjament colonitzador del poder envers l’àmbit íntim.62

Realment, no es podria precisar en quin moment Maragall sent eixamplar-se-li la «soledat exterior», 
perquè no és una cosa que li passi de cop i volta.63 La constatació que allà fora estaria indefugiblement 

61	  Li’n dic fórmula a l’expressió que György Lukács manllevà de Thomas Mann i que aquí obté una ressonància peculiar 
(com a mínim, complementa i desencaixa alhora el referent habermasià que he assenyalat al principi). Lukács cita admirativa-
ment unes paraules de Mann amb les quals retratava el procés de retirada de l’intel·lectual burgès de la vida pública (de les seves 
«responsabilitats»), vers una insegura intimitat, pretesament resguardada del poder. En la seva maduresa, Mann considerava 
que «la burgesia» havia emprès aquesta retirada arran les fracassades revolucions de 1848, amb Richard Wagner com un cas 
exemplar. Lukács, que sentia una simpatia prou coneguda per Mann, es quedà amb l’expressió per convertir-la gairebé en un 
lema. Aquestes són les paraules de Mann: «Recorregué [Wagner] el camí de la burgesia alemanya: de la revolució al desengany, 
al pessimisme i a una intimitat resignada, resguardada del poder exterior» («einer resignierten, machtgeschützten Innerlichkeit»); 
cito de György LUCKÁCS, Deutsche Literatur in zwei Jahrhunderten, Berlín, Luchterhand, 1964, p. 518. El de Lukács és un 
assaig de 1945 sobre Mann que tot just té trenta pàgines −i el lema retallat «intimitat a resguard del poder» és repetit fins a una 
desena de cops. També el repeteix en un altre assaig de 1948, igualment dedicat a Mann, on la fórmula apareix sis vegades (i 
encara cita la frase manniana, però aquí un sol cop, en el seu gran llibre grinyol La destrucció de la raó-Die Zerstörung der Ve-
munft [1954], vol I, Darmstadt, Luchterhand, 1973, p. 180). Aquest lema té una petita història espanyola, que consisteix a referir-lo 
directament escurçat, indicant la paternitat de Mann i no sempre la intermediació de Lukács, malgrat ser obvi que la citació es fa a 
partir d’ell. Així, Jacobo Muñoz, que és el traductor del text al castellà (en una traducció que s’embala tant amb el lema que alguna 
vegada l’ofereix sense que estigui a l’original: G. LUKÁCS, Thomas Mann, Barcelona, Grijalbo, 1969), en un assaig seu, sense 
referir-se en aquest punt a Lukács, al·ludeix a l’«apreciación positiva [per part de Mann] del sereno ejercicio de una intimidad al 
resguardo del poder, de la mesura y del “justo medio”»; vg. Jacobo MUÑOZ, «Thomas Mann: crónica de una decadencia», Revis-
ta de Occidente, núm. 17, març de 1977, p. 13. No cal precisar que per a Mann, amb o sense Lukács pel mig, aquesta apreciació 
no és gens positiva ni senyal de cap mesura, tot el contrari: més aviat correspondria a una visió de Serenus Zeitblom, a qui cal 
no confondre amb Mann. Eugenio Trías fa una cosa semblant en el seu llibre sobre Mann, on emparenta Maragall amb l’escriptor 
alemany i que, no cal dir-ho, aquí no resulta gens inoportuna. Al marge de la manera inversa d’on senten que els ve la llum (del 
nord o del sud), Trías indica una sèrie de coincidències entre els dos autors, una de les quals és haver arribat a ser escriptors 
«oficials» (jo evito aquest qualificatiu, que em sembla inadequat), sense per això «hipotecar, antes al contrario, una intimidad al 
resguardo de esa vida pública en la que, por imperativo ético, se hallan inmersos»; vg. Eugenio TRÍAS, Conocer Thomas Mann y 
su obra, Barcelona, Dopesa, 1978, p. 26. És l’autor qui subratlla el mot «intimitat», però sense anotar-hi cap referència a Lukács, 
de qui em sembla evident que procedeix la referència. 
62	  Queda expressat en un dels últims escrits de la primera tongada de col·laboració al Brusi, un que ja he comptat més 
amunt entre el corpus textual maragallià sobre el dret i els drets, i que mereixeria una lectura minuciosa que anés més enllà dels, 
d'altra banda innegables, tics profundament conservadors que hi mostra. Es tracta de «Justicia social», de 1903. Pel que aquí 
interessa, cito: «Lo que no comprendo ni me siento dispuesto a fomentar siquiera con mi silencio [vet aquí el deure de no callar], 
es el espíritu de rebeldía y el espíritu de odio contra todo poder sólo porque es poder, contra todo gobernante sólo porque es 
gobernante, contra todo instituto armado sólo porque cohíbe o castiga mis malas pasiones»; vg. J. MARAGALL, «Justicia social», 
dins OC II, p. 679. El tòpic poder/intimitat que dic ha estat recentment plantejat de la manera més barroera possible per Eustaquio 
BARJAU, Música, sentimiento, poder, València, Pre-Textos, 2017, p. 44: «El gran ideal del poder: la abolición del espacio íntimo». 
63	  L’expressió «soledat exterior» li ve inspirada a Maragall en saber que Rahola s’ha posat a estudiar alemany: «Així 
vostè va poblant la seva soledat exterior»; ID., carta a Carles Rahola, 24 d’octubre de 1905, dins OC I, p. 1072. 

29Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33



tot sol no hauria de permetre laments somiadors del tipus de Josep Benet («si no s’hagués trobat tan 
sol...»), que pertanyen a un conjunt de beatífiques lectures catòliques dels anys seixanta, que sembla-
ven afirmar que Maragall s’avançà en cinc dècades a l’esperit del Vaticà II.64 A aquestes lectures no els 
quadrava que el «Cant espiritual» fos el resultat de la «soledat exterior» del poeta –també se’n podria 
dir soledat política– o que fos el senyal, segons la visió de Valentí Fiol, discutida per alguns d’aquells 
catòlics, d'«una noble i serena afirmació d’independència».65

Si no és per aquesta inextricable solitud exterior, o política, no s’entén l’estranya capacitat del Maragall 
madur d’encarar-se moralment a la «ingovernable» Barcelona del moment (versió de Gabriel Ferrater), 
o de condensar les pulsions psicològiques d’aquella burgesia, en expressió de Joan-Lluís Marfany. I 
el poeta n’és perfectament conscient. Per exemple, quan rememora el moment en què, efectivament 
«isolat enmig de la fúria repressiva», havia intentat fer canviar l’opinió pública per evitar l’aplicació d’una 
sentència de mort.66

Així no es «malentén» tant el «Cant espiritual» quan se’n fa una lectura política (això que amoïnava tant 
a Tomàs Garcés), sobretot si se segueix la lògica especulació de Glòria Casals, quan ha assenyalat la 
possibilitat que aquest poema s’hagués originat com unes paraules del comte Arnau a Adelaisa, con-
vertint-se-li, pel gruix que anava prenent com a poema, «en confidència íntima».67

La intimitat queda tan exterioritzada, llegides les coses així, i tan polititzats els neguits (i els goigs), que 
no sona tan estranya aquella afirmació de Pere Coromines, per a qui la influència de Maragall arribà 
a ser tot un model per a les formes amoroses d’una certa generació, la seva, fins al punt de sostenir 
que influí en una crescuda demogràfica del país.68 Vist això, sona com una contundent confirmació la 
recomanació feta al jove Carles Rahola: «Oh!, sia pare!».69 Seria difícil d’imaginar una major exterioritat 
de la intimitat entre un escriptor i el seu públic.

64	  Moreta fa seva la tesi de Benet; vg. I. MORETA, «Joan Maragall, articulista i intel·lectual», op. cit., p. 291, i Josep 
BENET, Maragall i la Setmana Tràgica, Eds. 62, 1992, p. 219.
65	  Pere Maragall ha recollit la crítica de Josep M. Calsamiglia i Jordi Maragall a la lectura –no sé si aquí és on se n’ha de 
dir «canònica»– del «Cant espiritual» per part d’Eduard Valentí Fiol; vg. Pere MARAGALL MIRA, «Una noble i serena afirmació 
d’independència? Correspondència a l’entorn del comentari filològic d’Eduard Valentí Fiol sobre la gènesi del “Cant espiritual” 
de Joan Maragall», Haidé, núm. 4, 2015, p. 65-90. Vaig anomenar «soledat política» una variant de la «soledat exterior», en un 
assaig que tenia com a referent tot un altre escriptor, de la mateixa època; vg. A. MORA, «De la soledad política. Incursiones en 
la selva oscura de Pío Baroja», dins Clarines de pluma. Homenaje a Antonio Regalado, ed. de Vincent Martín, Madrid, Síntesis, 
2004, p. 233-252.
66	  Es tracta novament d’una confidència adreçada a Carles Rahola, el 3 de juliol de 1911, on recorda l’intent de publicar 
«La ciutat del perdó», «isolat enmig de la fúria repressiva, intentava una girada en l’opinió del públic i, consegüentment, en la 
conducta del govern»; vg. OC I, p. 1083. 
67	  Glòria CASALS, «Cant espiritual», dins J. MARAGALL, Poesia. Edició crítica, ed. de G. Casals, Barcelona, La Magra-
na, 1998, p. 813.
68	  Pere COROMINES, Del meu comerç amb Joan Maragall [1935], dins ID., Obres completes, Barcelona, Selecta, 1972, 
p. 1138: «No sé que s’hagi fet cap estudi seriós d’aqueixa acció d’En Maragall damunt dels homes del seu temps. Però jo us dic 
que no fou per una coincidència casual que abundaren en un país com el nostre, de natalitat restringida, els pares de molts fills 
entre els que foren joves a les darreries del segle dinovè». 
69	  J. MARAGALL, carta a Carles Rahola, 24 de gener de 1905, dins OC I, p. 1069.

 Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

30



2. Obra privada pública 

He reiterat l’expressió «escriptor públic» entre les maneres com Maragall esmenta la figura del «publi-
cista» o de l’«intel·lectual». I he indicat el lloc on l’empra, l’article «Examen de conciencia», de 1905. 
També em podria haver referit a l’ús de la mateixa expressió almenys en una carta privada, adreçada 
a Unamuno, el 1907.70 No es tracta d’una qüestió d’erudició (res, en aquest article meu, ho és), sinó 
de l’interès per ser precís amb el text i amb el context: en el primer ús em referia a la condició pública 
de l’escriptor i les objeccions a aquesta mateixa condició per part de Maragall; en el segon ús, ara, he 
passat a l’altra banda, a la de la intimitat, per veure què en diu, què en pensa l’escriptor davant i entre 
els amics i coneguts. Amb el temps, amb les successives capes de lectures que inevitablement s’acu-
mulen i se sobreposen, la percepció i la importància donada a la frontera entre textos públics i privats 
es desdibuixen. És el destí dels textos que perduren en el temps.

No hi ha hermenèutica que s’hi resisteixi. L’intèrpret assenyala els diferents àmbits de l’escriptor, quan 
és públic, quan privat i quan íntim, però els franqueja tot sovint. És part del seu ofici: els distingeix i 
alhora els barreja. De vegades empra els textos personals per explicar els textos públics –l’obra publi-
cada en vida–, però sovint s’inverteixen les coses i sembla com si aquests fossin l’objecte d’interès de 
l’escriptor del qual es tracta.

Maragall no se n’escapa. Quintana Trias, per exemple, fa una reconstrucció molt detallada de la ideació 
i la composició de l’«Elogi de la paraula», un text eminentment públic, ja que va ser pronunciat com a 
conferència i imprès tot seguit, més d’un cop. És una anàlisi minuciosa del text, però inevitablement 
també se serveix –seria absurd que no ho fes– de documents privats, com ara les cartes adreçades a 
Pijoan, i que revelen l’elaboració interior del text. L’intèrpret va contínuament del text públic als rerefons 
privats i íntims. El fet és encara més interessant si tenim en compte que es tracta d’un text clau de la 
«paraula viva», i que el mateix Quintana vol posar els punts sobre les is perquè considera que seria 
més exacte circumscriure aquesta expressió cabdal de la poètica maragalliana a un ús més exacte i 
decididament restrictiu, «primitiu», arriba a dir.71

Un altre exemple és el de Moreta, quan llegeix conjuntament, en una via oberta per Josep Benet, l’ar-
ticle «L’església cremada» i l’epistolari d’aquell moment, complementant coses dites en públic –per al 
públic– amb coses dites en privat −a persones concretes–, de manera que a l’article en qüestió parla del 
comportament de «les turbes» en la crema de les esglésies, mentre que per carta, a Cambó, diu que, 
de fet, de turbes n’hi ha dues: la popular (l’esquerrana, la revoltosa, la dels «negres», segons una ex-
pressió de l’època) i l’oficial (la dretana, la dels benestants, «la burgesia», els «blancs»). Cal reconèixer 
que no és el mateix, i no seria exacte, dir que Maragall parla de dues turbes si no s’especifica que en 

70	  En aquests termes: «en realidad yo no soy un escritor, es decir, escritor público: y cada día siento más repugnancia 
a hablar en público como no sea que las palabras me salten por sí solas por plenitud de vibración»; vg. la carta a Unamuno de 
7 de març de 1907, dins Miguel de UNAMUNO, J. MARAGALL, Epistolario y escritos complementarios, Madrid, Seminarios y 
Ediciones, 1971, p. 62-63.
71	  L. QUINTANA TRIAS, op. cit., p. 126 i sg.

31Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33



el text públic (publicat) només titlla de turba a la gent revoltada, de manera que l’agosarada i profunda 
matisació feta en privat és d’una incidència política molt menor.72 

L’edició dels papers privats de Maragall és una història prou coneguda. Va ser el resultat de la perspicaç 
acció de la família (vídua i fills), endegada molt poc després de la mort de l’escriptor, per aplegar tots els 
papers pòstums haguts i per haver: la recaptació de l’epistolari, amb alguna reticència inicial (per part 
de Josep Pijoan, per exemple); la lenta creació d’un arxiu; les edicions de les diferents obres completes, 
ja el 1912, i després les dels Fills, la de Selecta i les que han de venir. Tot això suposa, en bona mesura, 
una reconstrucció de la privacitat de l’escriptor, que queda convertida en una obra pública. Una obra 
que, com passa amb tot gran escriptor, no acaba mai de completar-se: sempre hi ha una carta que apa-
reix per afegir, sempre hi ha un nou criteri –filològic, historiogràfic– que millora l’edició d’un text. Per això 
avui seria inimaginable no incloure l’epistolari en unes noves obres completes –suposaria confegir unes 
obres incompletes, l’existència de les quals obligaria a dependre de les edicions anteriors. Més aviat 
el que serà digne d’esperar és que s’hi afegeixin més cartes (les adreçades a l’esposa, per exemple), i 
que s’editin totes amb uns criteris més fiables. 

L’edició dels diferents papers privats –com a mínim des que Miquel d’Esplugues publica les notes auto-
biogràfiques, encara que a la seva manera– suposa que aquests es reuneixin amb els papers públics. 
Llavors es pot parlar pròpiament de l’obra o del pensament de l’escriptor, dues coses que no són exac-
tament el mateix i que pressuposen sempre una reconstrucció de materials textuals. Els papers privats 
que es fan públics després de la mort de l’autor (amb les excepcions que sigui: les cartes publicades en 
el seu moment per decisió o amb el permís de Maragall en persona) atorguen la condició de pòstum a 
la mateixa obra o pensament al qual s’incorporen.

Tanmateix, ni la mort tanca l’obra. Que una obra no és una cosa feta d’una vegada per totes, sinó que 
es va fent, ho afirma el mateix Maragall en vida, per exemple quan parla de les tres parts del poema del 
comte Arnau com una unitat assolida sense una previsió inicial: el temps i les penes de la seva elabora-
ció –del personatge, però també de l’autor– equivalen al «purgatori popular»; i «fer de la vida humana, 
terrena i ultraterrena, una sola cosa» pot ser entès no només com el sentit «de la meva vida», sinó tam-
bé de l’obra, és a dir, que l’obra uneix elements de diferents mons.73 Pel que fa el pensament, l’escriptor 
tenia la idea que –ho he assenyalat– tan sols es pot parlar del que s’expressa en un moment donat, en 

72	  I. MORETA, «Joan Maragall, articulista i intel·lectual», op. cit., p. 291-293. 
73	  Son paraules de la coneguda carta a Joan Pérez Jorba, de 14 d’abril de 1911, dins OC I, p. 1012. En termes semblants, a 
Carles Rahola, 6 de juliol de 1911, dins OC I, p. 1084. Amb les cartes, ara que parlo de franqueigs que van del públic/privat al public 
vivent/pòstum, hi ha un efecte de parusia –inevitable en les comunicacions a distància, sense cos present– que un corresponsal de 
Maragall va saber reflectir per carta a un tercer, en vida del poeta. Es tracta d’un escriptor que havia conegut Maragall en una estada 
a Barcelona i que més tard, en rebre una carta del poeta, explicava a Carles Rahola: «En mi casa está Maragall, mejor dicho, está 
su espíritu grande, luminoso, que el correo trajo metido en una carta [...] Su llegada de esta manera brusca en una mañana azul 
[...], sin esperarle –porque era demasiada honra para mí– me ha llenado de estupor... y perdone usted que me marche, porque él 
espera... y esos hombres no pueden hacer antesala»; vg. carta de José Pérez Andreu a Carles Rahola, recollida dins Els epistolaris 
de Carles Rahola, ed. de Narcís-Jordi Aragó i Josep Clara, Barcelona, Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 1998, p. 168. Tampoc 
no és sobrer pensar que aquest escriptor avui només sigui conegut, es publiqui alguna obra seva, encara que només alguna carta 
com aquesta –i així sobrevisqui– per la seva condició de corresponsal ocasional de Maragall.

 Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

32



cada text. Unamuno ho percep així, ho amplia i alhora ho expressa d’una manera que no sona gaire 
maragalliana, però que a mi em sembla que li convé: considera que Maragall és un d’aquests escriptors 
que pensen tot escrivint, «que escriben acaso para pensar y no piensan para escribir».74

I travessant d’una vida a l’altra, els escrits públics («vivents», com la paraula, perquè s’han llegit en el 
moment de ser publicats) i els privats («pòstums», apareguts després de la mort de l’autor) componen 
una obra a la que es van afegint nous lectors, alguns que no havien nascut ni en temps de Maragall, 
i d’altres que no han nascut encara ara, si ens posem així d’optimistes (la comunitat lectora, segons 
Bataille). Res d’estrany, en un escriptor que s’adreçava en un article de diari als vius i als morts.

Rebut el 15 de novembre de 2017
Acceptat el 4 de desembre de 2017

 

74	  M. de UNAMUNO, «Leyendo a Maragall» [1915], dins M. de UNAMUNO-J. MARAGALL, Epistolario y escritos com-
plementarios, op. cit., p. 153. És exactament el que deia Michel Foucault: escric per veure què penso. Una altra cosa –de fet, la 
contrària– és quan es parla del «pensament» de Maragall (Trías, o Moreta). Cal considerar que es tracta del confegiment d’un 
ens ideal que sembla donar per constituït aquest pensament abans que l’escriptor es posi efectivamente a escriure (i d’aquí el 
«credo» de Moreta). 

33Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p.11-33





Resum:

El creixement de les idees i les reivindicacions democràtiques preocupen Joan Maragall. Entén que han arribat per quedar-se 
i cal pensar les limitacions que té aquest pensament polític per les condicions del poble que hauria de governar. L’article vol 
aproximar-se a les reflexions de Maragall sobre la democràcia, i també sobre l’aristocràcia, que hauria de tenir, al seu parer, totes 
les virtuts per exercir el govern. Unes reflexions que connecten Maragall amb destacats pensadors de l’època que escriuen des 
de la mateixa preocupació. Unes reflexions que avui ens poden ajudar a pensar unes societats que es volen democràtiques.

Paraules clau:  Joan Maragall  — política — democràcia — aristocràcia — John Stuart Mill — sufragi electoral 
 
Abstract:

The growth of ideas and the democratic demands concerned Joan Maragall. He understands that they have arrived to stay and 
that it is necessary to think about the limitations that this political current has in terms of the conditions of the people it must govern. 
This article interrogates Maragall’s reflections on democracy, and also on the aristocracy, that must have, according to him, all the 
virtues needed in order to govern. These reflections link Maragall to outstanding thinkers of the period who wrote from the same 
sense of concern. Today, these reflections can help us think about the democratic societies we want.

Key words: Joan Maragall  — politics — democracy — aristocracy — John Stuart Mill — electoral suffrage 
 

 
0. Introducció

El advenimiento de la democracia a la política y hasta a lo que no es política de los pueblos, es hoy un he-

cho cuya legitimidad, cuyas consecuencias, cuya relativa oportunidad puede discutirse, y da verdaderamente 

grandes motivos de duda y de discusión; pero es una realidad innegable, es un hecho. Y como hechos de tal 

magnitud y tal universalidad no se presentan nunca en la historia casualmente, como nunca resultan efímeros 

e ineficaces, ni pueden borrarse y tomar otra vez las cosas desde antes de su aparición; como la Historia no 

se equivoca nunca ni hay camino perdido en ella, sino que los hechos históricos llevan su razón de ser en sí 

mismos, en su mera aparición y existencia, de ahí que el hecho democrático merezca ser considerado con 

atención y serenidad, para poder ver lo que hay en él de circunstancial, de pasajero, de aparente, de injusto, y 

separarlo de lo real, de lo sustantivo, de lo lógico que el mismo aporta al caudal humano.1

1	  J. MARAGALL, «La democracia», Diario de Barcelona, 18 de març de 1893. Totes les citacions són extretes de: J. 
MARAGALL, Obres completes, vol. I i II, Barcelona, Selecta, 1960-1961. Les referències a aquesta edició es faran emprant els 
acrònims OC I i OC II (en aquest cas, OC II, p. 352).

35

JORDI MIR GARCIA 
Universitat Pompeu Fabra  
jordi.mir@upf.edu

Joan Maragall: un aristocràtic platònic preocupat per la 
democràcia

Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p. 35-45



Així començava l’article titulat «La democracia» que Joan Maragall va publicar al Diario de Barcelona 
el 18 de març de 1893. Som a finals del segle XIX i l'autor està pendent d’alguns dels principals debats 
que van marcant l’evolució del pensament polític. Els seus articles publicats a la premsa de l’època 
ens poden ajudar a analitzar i a estudiar la seva vessant de pensador polític amb voluntat d’intervenció 
pública. Amb qui dialoga? Quines posicions defensa? Què seria una societat justa per ell? Què ens 
pot aportar als nostres plantejaments actuals, siguin els que siguin? Aquest article vol partir d’aquestes 
preguntes per reflexionar al voltant d'un Maragall preocupat per les transformacions socials que està 
observant a la seva societat i a d’altres que considera properes. Un Maragall internacional, lector de 
publicacions estrangeres on trobar referents per pensar present i futur.  

1. La democràcia que neix

La democràcia, com ens diu Maragall, està arribant a societats que no han merescut aquest nom anteri-
orment. Convindria definir què és democràcia per ell i també per aquelles persones amb qui ell dialoga. 
Sabem que és un concepte que no sempre s’interpreta de la mateixa manera, ni al llarg de la història 
ni en un moment històric concret. D’entrada, ens diu que l'adveniment de la democràcia és innegable. 
És un fet. Una societat democràtica, al seu parer, consistiria en «un pueblo democrático [que] tiene de-
rechos individuales, sufragio universal, jurado, libertad de imprenta, de reunión, de cultos, etc., etc.».2 
La democràcia no l’acaba de convèncer, vol discutir-ne la legitimitat i les conseqüències. 

Aquesta voluntat inicial ja ens hauria de fer destacar la seva rellevància en el nostre present. Avui no 
es discuteix obertament sobre la legitimitat i les conseqüències de la democràcia. Tinguem present que 
Maragall està qüestionant la democràcia com a model, no pas com un cas o una aplicació concreta. 
Avui existeix un qüestionament com segurament mai abans havia existit de la democràcia en la qual, 
suposadament, vivim. Qüestionem una societat, un país que es presenta com a democràtic, però que a 
molts no els ho sembla. Cal assenyalar l’evolució que, a Catalunya, ha arrossegat crítiques i objeccions 
al procés de democratització –que s'esmerçava per deixar enrere el franquisme– i als seus resultats, 
en un moment històric com és l’actual, principi del XXI, en el qual han anat creixent les veus dissidents. 
Uns discursos, que eren minoritaris, que es movien en els marges, en els nostres dies estan ocupant la 
centralitat de l'espai del debat públic.

Ara bé, Maragall assumeix l’adveniment de la democràcia i ho fa críticament.  D’entrada ens planteja un 
qüestionament a partir del que considera el fonament necessari perquè pugui existir la democràcia, el 
demos. Si la democràcia descansa en el poder pel poble, necessitem un poble capaç d’exercir allò que 
el poder demana. Disposem d’un poble capaç per fer-ho? 

Para constituir una democracia viable, lo primero que se necesita es un pueblo democrático. Y es muy extraño 

que una verdad tan sencilla haya escapado a la penetración o a la buena fe de algunos que en ciertos Estados 

actúan de grandes demócratas.3

2	  Ibid., p. 353.
3	  Ibid.

 Jordi Mir Garcia. Joan Maragall: un aristocràtic platònic preocupat per la democràcia

36



Entén que un poble democràtic ha de tenir unes mínimes característiques, però com arribar a elles? 
Ens dirà:

Un pueblo democrático tiene derechos individuales, sufragio universal, jurado, libertad de imprenta, de re-

unión, de cultos, etc., etc.; pues démosle a nuestro pueblo sufragio, jurado y todas las libertades imaginables 

y cátate un pueblo democrático hecho y derecho. Este raciocinio equivale al siguiente: un hombre formado 

y robusto bebe, fuma, se afeita, levanta arrobas de peso, sube cuestas escarpadas, usa armas, etc.; pues 

cojamos un ser humano, aunque sea un sietemesino imberbe y escrofuloso, démosle licores, que fume, que 

se afeite, que se fatigue, que use armas, y héte aquí convertido en hombre. El muchacho resultará enteco, 

atrofiado, matón, vicioso... pero se habrán salvado los principios.4

Maragall es mostra clarament preocupat pel procés que ha de portar una societat a esdevenir de-
mocràtica, per les característiques de la població que li haurien de donar vida. Sembla tenir clar que 
el conjunt de les persones no tenen la capacitació necessària per poder fer-ho. I no accepta que no 
es treballi per formar i capacitar la ciutadania. No apunta a continguts concrets, això seria més aviat 
adoctrinar. Assenyala la responsabilitat de qui pot i fer-ho i no ho fa:

¿Creen Vds. que en la cátedra, en el libro, en el periódico, en la conferencia, han procurado hacer pueblo, ex-

plicando a éste sus deberes antes de hablarle de derechos que todavía no tiene; que han procurado ilustrarle, 

elevarle, hacerle digno de aquellas doctrinas? Nada de eso. Los grandes demócratas han dejado la cátedra 

vacía días y días, el libro no ha parecido, el periódico sólo ha servido para alimentar odios personales y dis-

putas de pandilla, la conferencia se ha convertido en meeting populachero; los grandes demócratas lo han 

abandonado todo para correr al colegio electoral y allí preguntar al muchacho que ya ha empezado a olvidar 

sus sufrimientos, pero que está tan raquítico, tan imberbe y tan poco hombre como antes: «¿Quieres volver a 

fumar, a beber y a calaverear?». Y los bajos instintos del enfermizo le han obligado a gritar: «¡Sí!», haciéndo-

sele la boca agua. Y los grandes demócratas han levantado la cabeza y han dicho: «¿Lo ven ustedes? Ya le 

tenemos hecho un hombre. El pueblo quiere la república: hay que dársela».5

I conclou amb claredat i contundència: 

Para hacer de nuestro pueblo un pueblo democrático (después de examinar atenta y desinteresadamente si, 

dadas sus condiciones de raza y de temperamento, podrá llegar a serlo algún día) es necesario vulgarizar, 

hacer penetrar en él ideas y teorías como las expuestas en Los Héroes, de Carlyle, por ejemplo.6

4	  Ibid.
5	  Ibid.
6	  Ibid.

37Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p. 35-45



 Jordi Mir Garcia. Joan Maragall: un aristocràtic platònic preocupat per la democràcia

38

Què li interessa a Maragall de Carlyle?7 En ell troba una crítica a la democràcia, com en altres autors 
que llegeix. La mateixa emergència de la democràcia està generant moltes respostes que s’hi enfron-
ten. Hi ha qui la veu com un desafiament. Maragall està al costat d’aquestes reaccions crítiques que 
anuncien greus riscos pel que pot suposar la democràcia, però vol aportar uns matisos personals al 
discurs. Això l’apropa a Carlyle. Aquests autors no s'esmercen per evitar la democràcia, tornant enrere 
o creant alternatives que no han existit fins ara. Busquen la manera en què, dins l'espai democràtic, la 
majoria no vagi en contra d’allò que és millor: 

Carlyle, lejos de tales sueños inútiles, aunque es claro que sin salir del reino de la esperanza, imagina un triunfo 

racional de los mejores dentro de la democracia misma, no anulándose ésta, sino elevándose hasta el punto 

ideal de entregar su poder, suyo, sin duda, en manos de los que más saben, esto es, de los virtuosos y exper-

tos, de los que tienen un ideal de realidad, de los que saben lo que pide la vida social en tal instante.8

En la seva concepció, la democràcia s'haurà d'identificar amb un canvi d’equilibri entre una societat 
que havia d’estar regida per criteris de mèrit, l’aristocràtica, a una altra on ara allò que comptarà és la 
majoria. Passem de la qualitat a la quantitat. I a Maragall i a Carlyle el que els interessa és la qualitat de 
la virtut, l’expertesa, el coneixement, la intuïció... Aquestes qualitats no s’escullen per majoria, tenen a 
veure amb altres característiques. I tanmateix, consideren que no poden donar l’esquena a la democrà-
cia, perquè saben que ha arribat per quedar-se. Hi ha motius que ho justifiquen. Ara es tracta d’acon-
seguir que la quantitat sigui de qualitat o que la quantitat sigui capaç de reconèixer la qualitat i triar-la. 
Com passar de l’aristocràcia, que aspira al fet que la qualitat governi per ella mateixa, a la democràcia, 
que hauria d'aconseguir que la població esculli la qualitat? 

Maragall té dubtes que això pugui passar. A Carlyle, hi afegeix un altre autor de qui es sent proper en 
aquesta qüestió i que li ofereix una formuació teòrica que voldria que esdevingués real. És Ernest Lavis-
se –un historiador francès que Maragall presenta com a savi– qui planteja que tota veritable democràcia 
no pot viure sense una aristocràcia i fa la comparació amb un animal vertebrat que no pot viure sense 
sistema nerviós. No obstant això, Maragall es pregunta on és el poble que tingui prou enteniment i que 
estigui disposat a lliurar el seu poder a mans de qui és realment millor. I també apunta al que pot ser 
una crítica a les aristocràcies existents: on trobarem les aristocràcies aptes pel sistema nerviós de les 
democràcies? Així, doncs, uneix en la seva crítica poble i aristocràcia. I dirà que a Espanya no hi ha 
solució ni cap a una banda ni cap a l'altra. Ens trobem amb un Maragall molt clar: «con igual entusiasmo 
vota a Salmerón que votaría al Bobo de Coria si se presentara como candidato republicano». No hi ha 
ni poble ni aristocracia: «aquí no hay más clase directora que la respetable clase de los caciques; los 
demás todos somos dirigibles: falta vigor y falta cultura».9 Falta qui senti veritablement l’ideal democrà-
tic i tingui prou autoritat per comunicar-lo al poble de dalt i al de baix; falta qui prescindeixi de la idea de 
votar i anar a les urnes, i treballi i defensi treballar; i entén que, mentre no es puguin assolir aquestes 

7	  Pel que fa a la influència de Thomas Carlyle en Maragall, vg. Ignasi MORETA, No et facis posar cendra, Barcelona, 
Fragmenta, 2010, p. 110-112 i passim. 
8	  J. MARAGALL, «La democracia», op. cit., OC II, p. 354.
9	  Ibid.



39Dossier

circumstàncies exposades, la democràcia no té sentit. Per això conclou l’article amb la contundència 
que ja li hem conegut: 

Entretanto ¡fuera los mecanismos democráticos! Que ya tenemos, mecanismos vacíos, muertos, que hoy no 

sirven más que de estorbo y confusión, traídos por políticos escépticos e inconsecuentes. Ya estamos hasta 

la coronilla de parlamentarismo, y de sufragio universal, y de jurado y de palabrería. Hay que arrinconar todo 

esto hasta que podamos llenarlo decentemente. Solo cuando llegue este caso (y francamente, para una gran 

parte del pueblo español dudamos de que llegue nunca) podremos hablar con algún sentido de democracia.10 

2. Limitar la democràcia

La democràcia és possible o no? Les seves exigències poden semblar més o menys adequades, però 
ell mateix sembla considerar-la inviable si opina que una gran part del poble espanyol mai no les asso-
lirà. Maragall comença l’article «La reforma electoral en Bélgica» citant John Stuart Mill:11

Estamos tan poco familiarizados con el voto plural para las elecciones parlamentarias, que no es probable se 

adopte en mucho tiempo ni con buena voluntad; pero como «seguramente vendrá un día en que no habrá otro 

remedio que elegir entre esta manera de votar y el sufragio universal puro y simple», bueno será que los que 

no gusten de éste, empiecen desde ahora a reconciliarse con aquella otra manera.12

Aquestes paraules les pren en consideració perquè s’acaben de complir en tota la seva dimensió: la 
reforma electoral a Bèlgica serveix a Maragall per intervenir sobre el sufragi. El sufragi universal és 
una peça clau en una societat que es vol demòcrata: és el canvi que pot fer assolir el poder a les clas-
ses que n’han estat excloses al llarg de la història. Si la democràcia decideix a partir de majories, els 
resultats de les eleccions que es realitzen amb sufragi universal haurien de suposar un capgirament 
radical. Aquesta va ser una idea molt estesa per defensors i detractors del sufragi universal: si tothom 
pot decidir, els amplis sectors populars exclosos fins a aquell moment de l’àmbit de la decisió actuarien 
en contra de qui ha governat imposant la seva posició. I així Maragall, tornant a citar Mill, dirà:

En caso de concederse el derecho electoral a todos, en cada localidad la mayoría estaría compuesta por tra-

bajadores manuales, y al presentarse una cuestión en que dicha clase estuviera en desacuerdo con el resto de 

sus conciudadanos, ninguna otra clase conseguiría tener representación.13 

10	  Ibid.
11	  És curiós però el nom de l'utilitarista individualista per antonomàsia no sol citar-se gaire –si no és de passada– en les 
anàlisis sobre Maragall.   
12	  J. MARAGALL, «La reforma electoral en Bélgica», Diario de Barcelona, 29 d’abril de 1893, dins OC II, p. 364.
13	  Ibid., p. 365.

Haidé, núm. 6, 2017, p. 35-45



 Jordi Mir Garcia. Joan Maragall: un aristocràtic platònic preocupat per la democràcia

40

Maragall defensa un vot ponderat per qualitat de la persona votant. No té dubtes que això és indispen-
sable: 

Nadie, como no sea un tonto, y aun tonto de una clase muy especial, puede ofenderse de que se reconozca que 

hay otras personas cuya opinión y cuyas aspiraciones son más dignas de ser consideradas que su parecer y su 

deseo propios.14

D'altra banda, Bèlgica esdevé un referent. Una reforma del sistema electoral, la llei Nyssens de 1893, va 
portar a una ampliació del dret a vot, però no tots els vots tenien el mateix valor. Determinats col·lectius 
de la societat podien tenir fins a tres vots per persona, i tenir-ne més o menys, ens explica Maragall, de-
penia de la intel·ligència, la instrucció, l'autoritat dins de la família, els impostos... Ho presenta com una 
concessió davant del reclam del sufragi universal. És la manera d’intentar aturar allò que està arribant: 
obrir-se a la democràcia, però de manera limitada. 

El liberalisme, vinculat a sectors de la societat que estan emergint econòmicament, sorgeix defensant la 
individualitat, reivindicant drets individuals que no poden ser atacats per un monarca absolutista o per 
una hipotètica democràcia de majories. Segurament per això, recorda Maragall una coneguda cita de 
Herbert Spencer: «el deber de los amigos de la libertad en lo porvenir consistirá en buscar los medios de 
limitar el poder de los Parlamentos, como antes consistió en limitar el de los reyes».15

Liberalisme i democràcia tenen una historia de diferències i enfrontaments llarga, encara que avui hi ha 
qui presenta els dos plantejaments com dues cares de la mateixa moneda. Per Maragall, seguint La-
veleye (és a dir, l'economista i historiador belga Émile Louis Victor, baró de Laveleye), les democràcies 
suposen la tirania de les majories organitzades en partits polítics. La defensa de les minories estaria 
en el text constitucional; però, en la mesura que pot ser canviat per les majories, no acaba havent-hi 
defensa possible. 

3. L’aristocràcia necessària

En un article titulat «Justícia social»,16 Maragall recull algunes reflexions sobre el fonament d'una societat 
modèlica. Ho fa començant amb la República de Plató quan tracta de l’educació de les diferents classes 
de ciutadans. Sòcrates explica que les persones destinades a governar tenen or en la seva composició, 
i per això són més preuades. La plata la trobem en els homes de guerra, i el ferro i el coure en treballa-

14	  Ibid., p. 366.
15	  J. MARAGALL, «Las formas de gobierno I», Diario de Barcelona, 10 de maig de 1893, dins OC II, p. 367.
16	  ID., «Justicia social», Diario de Barcelona, 16 d’abril de 1903, dins OC II, p. 677-680.



41Dossier

dors i artesans: un oracle avisa que la república morirà si governa ferro i coure. Tanmateix, més enllà 
d’aquestes diferències que han de ser ateses, un element comú en totes les persones fa que les matei-
xes diferències no suposin comportaments estancs. Hi pot haver canvis, i la societat del nou segle ho 
possibilita més del que ho va fer la Grècia clàssica, on l’esclavitud era una barrera infranquejable. Per 
això Maragall manifesta els ascensos socials que, al seu entendre, solen passar:  

Cada día vemos hombres que, por la fuerza de sus cualidades y el favor de la fortuna, han pasado de los más 

humildes empleos a las más elevadas posiciones sociales; obreros enriquecidos hasta llegar a millonarios; 

pobres maestros de escuela alzarse por sus méritos a las primeras magistraturas del Estado; soldados rasos 

que suben a generales; hijos de pobres labriegos que son obispos, y gentes salidas de la más confusa plebe 

brillar a lo mejor de su vida con el esplendor de un título nobiliario. Y al lado de esto, grandes nombres que se 

derrumban por los vicios o debilidades de los que los llevan; ex-millonarios que piden limosna; hombres nacidos 

en el lujo, tirando de un carretón por esas calles; tal vez se anuncia la muerte en un hospital de aquél que fue 

niño mimado de la fortuna; hijos de magnates arruinados que sientan plaza de soldado; nombres un tiempo 

gloriosos inscritos en el registro de un hospicio o de una cárcel. No parece sino que cada hombre o cada familia 

tenga un peso específico que, a la corta o a la larga, según los vaivenes del azar, acaba por situarle, a él o a 

sus hijos, en el lugar que por la justicia le corresponde.17

Presenta, doncs, una aristocràcia com a classe no estancada. Té interès a assenyalar-la com a model 
abastable de qui treballa per aconseguir-la. També tindrà interès a destacar que hi ha aristocràcia, 
poder, que no està a l’altura de la seva condició. I pot acceptar fins i tot una mobilització en contra 
d’aquests sectors per la seves males pràctiques:

Yo comprendo la lucha y hasta el odio contra un patrono, contra diez, contra ciento, que abusan de las ventajas 

de su posición para engañar o para oprimir a sus obreros, y me siento dispuesto a ponerme del lado de éstos 

en justicia; comprendo la lucha y el odio contra un gobernante inepto o tiránico que viola las leyes o no sabe 

hacerlas cumplir; contra el agente armado que atropella derechos y personas que debiera amparar o respetar, y 

me siento dispuesto a rebelarme contra aquél, y a defenderme contra éste, devolviendo injusticia por injusticia, 

herida por herida.18

El que no pot acceptar és el qüestionament de l’ordre, un ordre que considera natural des de les formu-
lacions platòniques. Uns anys abans ja havia dedicat un article a l’aristocràcia on ens explicava d’una 
manera gairebé bíblica l’origen de la condició social: 

Los primeros pobladores de un territorio están completamente absorbidos en la preocupación económica, en 

asegurarse el necesario sustento y demás condiciones de la vida material. Al cabo de cierto tiempo, algunos de 

ellos han adquirido riquezas suficientes para no tener que trabajar; y de este ocio nace la vida más puramente 

17	  Ibid., p. 678.
18	  Ibid., p. 679.

Haidé, núm. 6, 2017, p. 35-45



 Jordi Mir Garcia. Joan Maragall: un aristocràtic platònic preocupat per la democràcia

42

intelectual: los placeres, las artes bellas, la filosofía, la política. De aquel grupo de hombres que al principio 

formaban una sola clase que trabajaba para vivir, van sobresaliendo por selección los pequeños grupos de los 

ricos, de los artistas y poetas, que sólo subsisten donde hay ricos y ociosos; de los políticos, que sólo entre 

éstos pueden reclutarse. Así aparecen la aristocracia y las clases intelectuales que a su lado viven, sobre las 

clases intermedias que, aun trabajando, no se ven tan apremiadas por la necesidad que no puedan participar 

más o menos de las funciones más elevadas del espíritu, y unos y otros sobre la gran masa que la selección ha 

dejado sumida todavía en la exclusiva y áspera lucha del trabajo por la vida material.19 

Aquest relat s'allunya de les mirades centrades en la conflictivitat que sorgeix de les condicions mate-
rials de vida, de les relacions de possessió i de les causes d’aquestes possessions. Alguns d’aquests 
plantejaments ens poden fer pensar en el naixement de la burgesia i el liberalisme, i en autors com 
Benjamin Constant que també defensen l’oci d’aquesta classe com el que li permet desenvolupar les 
capacitats i els coneixements que la fan mereixedora d’uns drets i uns reconeixements que no estan 
a l’abast del conjunt de la societat.20 Constant, per exemple, defensa un sufragi censatari reservat als 
propietaris: tothom pot arribar a ser propietari, això sí, però només quan ho siguis disposaràs de l’oci 
necessari. 

L’aristocràcia, segons Maragall, té una clara finalitat de guia de la societat. Per això, seguint el sociòleg 
rus Novicow,21 escriurà que: 

Las grandes familias de un país son como poderosas columnas que lo sustentan. Los gobiernos no se atreven 

a atropellar el derecho, si lo defienden los grandes que están a la vista de todo el mundo; porque atropellar a 

éstos es mucho más difícil que hacerlo con un cualquiera de la turba democrática, por cargado de razón que 

esté. Cuando no hay aristocracia, la sociedad es un ente amorfo sin osamenta ni organización. Una sociedad 

sin aristocracia, como un animal sin cerebro, siempre estará en los últimos peldaños de la escala de los seres: 

su vida no puede ser ni muy brillante ni muy larga…22

I en destacarà una característica en particular: 

Pero la aristocracia, para ser verdaderamente tal, necesita, además de la riqueza, del ocio y de la superioridad 

intelectual, la notoriedad: es decir, que su existencia llame la atención de todos, que afecte la conciencia social 

por sus hechos, por los servicios prestados a la comunidad, por el brillo de sus méritos.23 

19	  ID., «La aristocracia», Diario de Barcelona, 3 de juny de 1896, dins OC II, p. 484.
20	 Vg. Benjamin CONSTANT, Principes de politiques, París, Alexis Eymery, Imprimerie de Hocquet, 1815.
21	  Els escrits de Jacques Novicow, del qual Maragall llegeix el primer capítol del llibre Conscience et volunté sociale, van 
tenir una important rebuda dins el grup de L'Avenç, que va traduir el seu text «El lliure agrupament dels pobles», L'Avens, núm. 4, 
22 de febrer de 1893, p. 52-57. Reproduïm sense intervencions la nota que acompanyava l'article: «La trascendencia que per al 
nacionalisme català tenen les doctrines exposades en aquest article ens mou a traduir-lo de la Nouvelle Revue del I Febrér ultim, ont 
ha sigut publicat, com extret del llibre de M. Novicow Les luttes entre societé humaines et leur phases successives. −(N.de la R.)». 
22	  J. MARAGALL, «La aristocracia», op. cit., p. 485.
23	  Ibid., p. 484.



43Dossier

La notorietat és la seva respectabilitat, el seu àmbit d’influència, el seu mestratge, la possibilitat de 
generar obediència consentida. En cas que l'aristocràcia sigui capaç de fer possible aquesta notorietat, 
completa el seu caràcter i esdevé apta per desenvolupar la seva funció, la seva missió a la societat 
−que és establir corrents de solidaritat i simpatia amb el poble per inspirar-li abnegació i confiança. Si 
arriba a actuar d’aquesta manera, es converteix en un òrgan polític amb unes funcions que ningú altre 
és capaç d’exercir. 

Maragall, com altres pensadors de la seva època (o d'anteriors), està convençut que l’aristocràcia ha 
de governar a condició que tingui el talent per fer-ho. Res de mediocritats ni de nepotismes. Maragall 
sembla partir de l’aristocratisme de Plató per defensar el govern dels millors, per sobre del govern de 
l’u −la monarquia− i del govern dels molts −la democràcia.24 També podríem trobar en el seu pensament 
la influència de pensadors com Polibi o Ciceró que van defensar la necessitat de sistemes de govern, o 
constitucions, de caràcter mixt. És a dir, sistemes socials en els quals hi ha una unió entre l’aristocràcia 
i el poble. És un model que es presenta com una solució a la teoria de la degeneració dels models purs 
ja siguin monarquia, aristocràcia o democràcia. Tot model podria degenerar a partir de la tendència a 
l’autoritarisme de qui governa. El govern dels pocs juntament amb els molts, de l’aristocràcia i la demo-
cràcia pot ser la solució. Sempre que l’aristocràcia no esdevingui oligarquia i la democràcia imposició 
de la majoria. Aquestes idees van circular per àmbits conservadors, liberals, republicans no radicals... 

4. La democracia com a comprensió i raó compartida 

L’aristocràcia ha emmalaltit, per a Maragall, potser d’una manera que podem comparar amb qui avui o 
des de fa dècades considera que la nostra democràcia també ha emmalaltit. Segons ell, la solució era 
disposar d’aristocràcies poderoses:   

Si las modernas sociedades quieren progresar de veras, procuren hacerse con aristocracias poderosas. Si en 

este siglo las corrientes políticas han sido hasta ahora diametralmente opuestas a tal aspiración, cúlpese a 

las aristocracias mismas que han desconocido su misión y su fuerza. No es que el órgano aristocrático haya 

desaparecido o haya dejado de ser necesario; es únicamente que está enfermo. Es que las aristocracias han 

sido exclusivistas; que se han convertido en una corporación cerrada, lo cual es contradictorio con su misma 

naturaleza, que consiste en ser el receptáculo de toda selección que en las sociedades se va realizando cons-

tantemente.25

Diu que l’aristocràcia és fonament imprescindible d’una bona societat, però també entén a la vegada 
que, si pot representar-ne la solució, també pot ser-ne el problema. Si l’aristocràcia no compleix es 
perd. Les aristocràcies no han complert amb el que hauria de ser el seu paper a les societats i per això 
ara es van imposant les idees democràtiques. Què han fet malament les aristocràcies? Així ho explica: 

24	  Per a una lectura centrada en l'oposició monarquia/república dins l'ideari del poeta català, vg. Anna PUNSODA, «La 
República i la Monarquia en la filosofia política de Joan Maragall», dins Joan Maragall, Paraula i Pensament, ed. de Josep-Maria 
Terricabras, Documenta Universitaria, Girona, 2010, p. 187-201.
25	   J. MARAGALL, «La aristocracia», op. cit., p. 484.

Haidé, núm. 6, 2017, p. 35-45



 Jordi Mir Garcia. Joan Maragall: un aristocràtic platònic preocupat per la democràcia

44

«la generalidad de las antiguas aristocracias han sido refractarias a los progresos científicos y a las ide-
as nuevas, y encastilladas en sus viejas tradiciones y en sus aisladores privilegios, se han apartado de 
la vida política nueva, afectando por ella un supremo desdén que también podría llamarse impotencia 
o cobardía». Al contrari, el que haurien de fer, i que ell té molt clar, és això: 

Abandonen esta actitud, láncense a la vida social presente, y ríanse de todas las corrientes democráticas. ¿Qué 

valen los cargos que los demócratas hacen al principio aristocrático? Es que la aristocracia –dicen– está en 

parte basada en la herencia; y el principio hereditario es un principio de injusticia. ¡Vaya por la injusticia! ¿Qué 

hay de deplorable en que un hombre, al llegar a la mayor edad, se encuentre con una gran fortuna, con una 

vasta y sólida instrucción, y con el sentimiento perfectamente educado? ¿No es más bien cosa de alegrarse de 

que haya muchos hombres así? ¿No es un beneficio para la sociedad el poseer esos órganos perfeccionados 

para sus más altas funciones? Aquí lo único lamentable es que el joven aristócrata en tales condiciones viva 

apartado de la vida política y social, y en vez de poner al servicio de su país sus grandes ventajas, las derroche 

todas en frivolidades y en inútiles ocios.26

L’article «Fantasía sobre motivos», publicat el 28 de novembre de 1905 acaba d’aquesta manera:  

Porque hay que considerar antes la victoria definitiva que la inmediata; y ¡ay! si un día nos encontramos con 

que, derrotada la razón de los adversarios, hemos perdido también la nuestra en la victoria. Mejor será luchar 

de modo que sea salva la de todos y perezca sólo aquella apariencia de la de cada uno que fue causa del 

encono en la lucha.27

Aquestes paraules són d’una gran profunditat i de gran valor ètic i polític. Paraules poc compartides 
en el debat públic de la seva època i de la nostra. Paraules que poden ser molt actuals. Paraules 
d’una gran radicalitat i que van a l’arrel d’allò essencial perquè una societat diversa i plural −com ho 
són totes, en menor o major mesura− pugui conviure. Una societat on no hi hagi imposició de les 
diverses posicions. 

Maragall, en aquest article, ens explica les seves limitacions a l’hora de tenir determinats compor-
taments habituals a la seva societat. Fixant-se en els parlaments democràtics de l’època dirà que 
«ni podría ser tampoco un político de partido cuyo principal oficio se basa en colocarse en un punto 
de vista opuesto al del partido contrario, y desde aquel punto de vista exterior combatir actos cuya 
inspiración no puede ni quiere comprender, como nacidos en hombres a quienes no debe amar».28

I així ens parla de comportaments de l’esfera privada i de la pública −i d’ètica i de política. No de-
fensa la democràcia i no farem que la defensi ara. Però defensa uns valors que avui es podrien 
considerar democràtics. Maragall ens ajuda a pensar en les limitacions de la democràcia i, doncs, 
en la democràcia que necessitem en el moment que ens enfrontem amb les limitacions dels nostres 
comportaments. 

26	  Ibid., p. 485.
27	  ID., «Fantasía sobre motivos», Diario de Barcelona, 28 de novembre de 1905, dins OC II, p. 710.
28	  Ibid.



45Dossier

Bona part de les objeccions que representa Maragall als sistemes polítics tenen a veure amb el com-
portament dels col·lectius que n’haurien de ser responsables. Podem pensar en un poble, avui, que 
tingui els coneixements i les capacitats per exercir la democràcia? L’aristocràcia en la qual pensava 
Maragall no sembla que hi sigui ni que se l’esperi, ni podem imaginar quina seria la seva resposta 
davant d'aquesta pregunta, però sí nosaltres podem decidir si volem aprofitar les seves reflexions 
per millorar el nostre sistema polític en un moment, en una cruïlla, nacional i internacional, on cal triar 
si intentar generar més democràcia per a més gent o reduir-ne la forma i l'abast. 

 
Rebut el 30 de novembre de 2017

Acceptat el 13 de desembre de 2017

Haidé, núm. 6, 2017, p. 35-45





Resum:

El propòsit fonamental d’aquest article és estudiar de forma sistemàtica la presència, directa i indirecta, de Joan Maragall al set-
manari Destino des de 1950 fins a 1960. S’analitzarà com, després de la lectura ideologitzada del poeta català durant els anys 
40, la revista Destino l’erigeix en autoritat moral i literària tant pel que fa a la vida ciutadana com pel que fa a la renovació del 
llenguatge poètic català de la Modernitat.

Paraules clau:  Joan Maragall — Destino — Periodisme — Crítica literària — Poesia catalana 

Abstract:

This article’s main aim is to study systematically the direct or indirect presence of Joan Maragall through the weekly magazine 
Destino from 1950 to 1960. We will analyze how, after the ideological views from the fourties, Destino deffended Maragall as a 
moral and literary authority, through several considerations about citizen duties but also about the renewal of Catalan poetic lan-
guage during Modernism.

Key words: Joan Maragall — Destino — Journalism — Literaty criticism — Catalan poetry

 
1. Destino i l’âge d’or de la crítica literària
 
Aquest article continua un treball encetat fa dos anys,1 que perseguia d’analitzar la presència de Joan 
Maragall al setmanari barceloní Destino, estudiar-ne la recepció, la relectura i també, com ja avisava 
Adolfo Sotelo, la seva «invenció» durant la dictadura franquista.2 Després de recollir, catalogar i estudiar 
textos volanders de l’any 1941 i el nucli d’articles i ressenyes que van precedir i acompanyar a posteriori 
la publicació de l’antologia maragalliana Los vivos y los muertos a Ediciones Destino el 1946 (d’entre 
els quals destaquen els articles d’Estelrich), vam poder concloure que la figura i l’obra de Maragall 
s’havia emprat a la revista que ens ocupa com a estratègia ideològica i cultural, per tal de provar una 
suposada naturalesa autèntica d’una Catalunya disfressada durant l’època republicana: una Catalunya 
catòlica i espanyola, sense eliminar-ne les arrels locals. En aquest sentit, els redactors i col·laboradors 
de Destino hipostitzaran el bilingüisme, el catolicisme i l’atenció a les formes populars de Maragall per 
sobretot conferir solidesa al seu discurs.

1	  B. RIPOLL SINTES, «Reivindicació de Maragall. La relectura de Destino a la primera postguerra», Haidé, núm. 4, 
2015, p. 155-166.
2	  Adolfo SOTELO VÁZQUEZ, «Joan Maragall y las letras españolas (1944-1971)», dins ID., De Cataluña y España. 
Relaciones culturales y literarias, Publicacions de la Universitat de Barcelona, 2014, p. 579-602 (cit., p. 581).

47

BLANCA RIPOLL SINTES
Universitat de Barcelona  
blancaripoll@ub.edu

Maragall, pare de la llengua poètica catalana de la 
Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 47-63

Dossier



Ja en aquest estudi anterior esmentàvem com a fita última la publicació del monogràfic que, com a nú-
mero extraordinari, va dedicar Destino al poeta català amb motiu del centenari del seu naixement; nú-
mero, el 1179, que reservàvem, per qüestions d’extensió, per a una altra ocasió que, afortunadament, 
ara se’ns presenta. No obstant això, els onze anys que disten del marc cronològic del primer article 
(1939-1949) fins al centenari del naixement maragallià, el 1960, ens van fer plantejar la necessitat de 
resseguir, sistematitzar i estudiar si el tractament de l’autor de l’«Oda a Espanya» havia canviat en una 
dècada on el to i la fisonomia del setmanari barceloní experimentà notables viratges. Així doncs, el marc 
històric que dibuixem ara comprendrà des del gener de 1950 fins al març de 1960. 

Després d’una primera dècada complexa, en la qual la revista havia buscat un registre que li permetés 
de sortir al carrer tot havent passat censura i alhora connectar amb el seu públic més directe (la classe 
mitjana catalana, o més aviat barcelonina), Destino va fixar la seva estructura característica els anys 
cinquanta. El setmanari començava amb un sumari dels continguts més importants i un o dos articles 
de fons (reportatges, textos d’opinió, editorials), que normalment paraven atenció a novetats històriques 
i polítiques, bé nacionals, bé internacionals. La informació política i econòmica ocupava les sis primeres 
pàgines i seguia a continuació la secció «De Mediodía a Medianoche», en origen dedicada a la crònica 
d’espectacles i que progressivament es va decantar per un batibull de notícies de to lleuger, que abas-
tava sis pàgines més.

Tot seguit, trobem un dels apartats més reconeguts i prestigiosos de la revista, «Panorama de Arte y 
Letras», que combinava matèries pertanyents a les belles arts i al món literari i editorial. En l’esmen-
tada secció es van alternar diferents subsapartats com «Escaparate» (ressenyes breus de novetats 
editorials); «Las Exposiciones y los Artistas» (crònica de les galeries d’art del moment); la reivindicable 
«En el Taller de los Artistas» (breus retrats i entrevistes als creatius en els seus espais de treball); o 
«Al Pie de las Letras» (notícies fugisseres sobre escriptors, obres, premis literaris, etc.). A més a més, 
«Panorama de Arte y Letras» contenia dos o tres articles crítics setmanals, d’extensió considerable, de-
dicats a escriptors nacionals i estrangers, que podien haver publicat o haver estat traduïts recentment 
o que formaven part del cànon de la literatura universal. Entre els crítics literaris més notables que van 
aparèixer a Destino durant els anys cinquanta, hem de destacar les signatures ja presents de Joan 
Teixidor, Guillermo Díaz-Plaja, Antonio Espina o Rafael Vázquez-Zamora, i les noves incorporacions 
d’Antoni Vilanova o Josep Maria Espinàs. Les dues primeres espases, Vilanova i Vázquez-Zamora, 
faran que Carles Geli i Josep Maria Huertas Clavería bategin aquesta dècada com «el tiempo de los 
críticos literarios».3 

Vers la pàgina 24 començava l’exitosa secció «La alegría que pasa...»,4 títol que va encapçalar la crò-
nica d’espectacles des de 1944 i que homenatjava l’obra homònima del dramaturg i pintor modernista 

3	  Carles GELI, Josep Maria HUERTAS CLAVERIA, Las tres vidas de Destino, Barcelona, Anagrama, 1991, p. 106-109.
4	  Apunta Isabel de Cabo: «De todas las secciones de Destino quizá sea “La alegría que pasa” la que ha quedado graba-
da en los veteranos lectores de la revista como la más arquetípica. El motivo pudiera ser su propio enunciado ligado al mundo del 
espectáculo, el de esa alegría pasajera, y por ese trasfondo nostálgico que emana»; vg. Isabel de CABO, La resistencia cultural 
bajo el franquismo, Barcelona, Áltera, 2001, p. 74.

Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poètica catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

48



català Santiago Rusiñol. Obres teatrals, òperes, música simfònica o de cambra, i novetats cinemato-
gràfiques desfilaven per aquest apartat, de la mà de Josep Palau, Xavier Montsalvatge, Albert Mallofrè, 
Celestí Martí Farreras o Sebastià Gasch.

Tancaven el setmanari les seccions «Aire Libre», protagonitzada per la informació esportiva, i la dinà-
mica «Cartas al Director» que Josep Vergés havia importat de la seva formació periodística a Londres 
durant la guerra civil espanyola –i que arribaria a tenir tal volum d’epístoles que va traslladar-se a les 
primeres planes. Amb una adjudicació més o menys estable de pàgina, marcaven el compàs de la re-
vista columnes d’opinió tan icòniques per als lectors barcelonins com «Antepalco» de Josep Maria de 
Sagarra, l’orteguiana «La Saeta en el Aire» de Guillermo Díaz-Plaja (com a «Sagitario»), «Al Doblar 
la Esquina» d’un Néstor Luján cada cop més present a la revista com a mà dreta de Vergés, o la més 
longeva de la història de Destino, «Calendario Sin Fechas» de Josep Pla.

Després dels grans descobriments dels Premis Nadals dels quaranta –Carmen Laforet, Miguel Delibes 
o la finalista Ana María Matute–, el guardó creat per Agustí, Vergés i Teixidor, seguint l’exemple del 
Premi Crexells d’abans de la guerra, es consolidaria i brindaria al cànon de la narrativa espanyola de 
postguerra noms com Rafael Sánchez Ferlosio o Carmen Martín Gaite. L’atenció a la literatura catalana 
s’incrementarà des de 1946 gràcies a la tasca de Joan Teixidor i als consells que Pla donava a Vergés, 
si bé haurem d’esperar la dècada dels seixanta per veure’n una recepció veritablement acurada i repre-
sentativa, amb Joan Fuster al càrrec de la secció «Libros catalanes».

El Destino dels anys cinquanta era una nau dirigida a l’ombra per Josep Vergés, sota l’omnipresent 
influència de Josep Pla, que cada cop s’allunyava més de les directrius ideològiques de qui encara figu-
rava com el seu director oficial, Ignasi Agustí. L’autor de Mariona Rebull havia esdevingut un periodista 
reaccionari fins a extrems insospitats, cosa que dificultava, així ho devia veure Vergés, la complicitat 
amb el públic català; i el gerent de Palafrugell va aconseguir de diluir la seva empremta. 

2. Joan Maragall, pare de la literatura catalana del segle XX

D’un primer cop d’ull i sense cap voluntat de rigor estadístic, sorprèn que dels cinquanta-dos números 
anuals no arriben a deu els volums en què hi trobem, almenys una vegada, el nom de Joan Maragall. La 
casuística és múltiple, però no és una dada intranscendent. Maragall ha esdevingut un nom indefugible, 
un referent a la memòria cultural i intel·lectual dels redactors de Destino, que empraran la seva figura, 
amb citacions més o menys contextualitzades, com a argument d’auctoritas incontestable. Maragall és 
història viva de Barcelona, és història viva de nombrosos llocs de la geografia catalana; és pensament 
filosòfic, polític, religiós; és el creador, el poeta.

Vegem quatre exemples representatius d’aquesta observació. Andreu Avel·lí Artís, sota la seva eterna 
màscara de «Sempronio», publica l’article «Paralelo 50» on, en un moment de la història de la transi-

49Dossier

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 47-63



tada avinguda, apunta: «Don Juan Maragall lo llamó un día “la Rambla de los pobres”».5 La referència 
va als versos de l’«Oda nova a Barcelona» (1909): «I allí, a quatre passes, febrosa de sobres, / més 
ampla que l’altra, la Rambla dels pobres / tremola en la fosca ses llums infernals».6 Hàbil com per poder 
parlar de tot el diví i l’humà, Josep Pla se serveix d’una citació maragalliana en un «Calendario sin fec-
has» del 1950, on tot parlant dels barrets de copa, assenyala: «Don Juan Maragall nos ha dejado unos 
versos contra esta clase de sombreros. Poesía satírica. Maragall nos dice que el sombrero de copa es 
una creación destinada a aumentar la altura y la importancia de determinadas cabezas de una manera 
ficticia».7 És gairebé segur que Pla faci referència a una de les primeres composicions del poeta, «Lo 
barret de copa», que Casals i Quintana daten del 9 de febrer de 1879, i on figuren els versos següents, 
que veiem reflectits a les paraules de l’empordanès: «Del cos humà contrapès, / invent d’algun home 
roí, / que de tu es volgué servir / per pujar sobre els demés».8

D’original singularitat és l’ús lliure que es fa de la figura de Maragall a l’article «Historia ciudadana. 
Los tranvías sin pasajeros», que hem d’emmarcar necessàriament en la important vaga de Barcelona, 
convocada l’1 de març del 1951 i protagonitzada per la ciutadania treballadora de la ciutat contra la 
companyia de tramvies. El text anònim publicat a Destino apunta directament a Néstor Luján com es 
deriva de la lectura d'un recull seu de recent publicació9 atès que el jove periodista dirigí duríssims ar-
ticles responsabilitzant l’Ajuntament de la capital catalana de les pèssimes condicions dels transports. 
En aquest cas fa la crònica de la sortida dels espectadors dels teatres del Paral·lel un dissabte a la nit, 
sota la pluja. El redactor exposa la responsabilitat ciutadana i l’heroïcitat de la gent, que no va voler 
emprar els tramvies per respectar la vaga general. Enmig d’aquesta crònica, diu sorprenentment el text:

Maragall, «el poeta ciudadano», como alguien le llamó, hubiera comentado con un ceñido y magnífico artículo 

la actitud de los que bajo el inhóspito tiempo de principios de marzo, con su almuerzo bajo el brazo, volvían la 

espalda al fácil y desierto tranvía para emprender un largo camino a través de la capital. Maragall lo hubiera 

elogiado con cierto entusiasmo y estupor, él que ya escribió en materia de vehículos uno de los mejores frag-

mentos de nuestra literatura con su «Níobe en tranvía».10 

Luján –ens arrisquem– empra hàbilment el subtítol que Juan Chabás va posar a la biografia publicada 
a l’orteguiana col·lecció dirigida per Melchor Fernández Almagro, «Vidas Españolas e Hispanoameri-
canas del Siglo XIX»,11 per situar la figura de Maragall a l’esfera pública i recordar els lectors la seva 

5	  Andreu Avel·lí ARTÍS («Sempronio»), «Paralelo 50», Destino, núm. 679, 12 d'agost de 1950, p. 20.
6	  Inclosa dins J. MARAGALL, Seqüències, Barcelona, Tip. L’Avenç, 1911.
7	  Josep PLA, «Calendario sin fechas. Consideraciones sobre lo que se ha llevado en la cabeza», Destino, 18 novembre 
1950, p. 5.
8	  J. MARAGALL, Poesia completa (ed. Glòria Casals i Lluís Quintana), Barcelona, Eds. 62, 2010, p. 183-184 (cit. p. 
183).
9	  Néstor LUJÁN, La Barcelona dels tramvies i altres textos, ed. de Jordi Amat i Agustí Pons, Barcelona, Meteora-Ajun-
tament de Barcelona, 2015.
10	  REDACCIÓ, «Historia ciudadana. Los tranvías sin pasajeros», Destino, núm. 709, 10 de març de 1951, p. 13.
11	  Juan CHABÁS, Juan Maragall. Poeta y ciudadano, Madrid, Espasa-Calpe, 1935. Jessica Cáliz Montes s’ha ocupat 
d’aquesta col·lecció en diversos estudis, d’entre els quals destaquem el següent: Jessica CÁLIZ MONTES, «La colección “Vidas 
españolas e hispanoamericanas del siglo XIX” en el marco de la pedagogía social orteguiana», dins Jorge URRUTIA GÓMEZ 
(coord.), De esclavo a servidor: Literatura y sociedad (1825-1930), Madrid, Biblioteca Nueva, 2014, p. 33-44.

Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poètica catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

50



voluntat intel·lectual d’incidir cívicament en la vida de la seva comunitat. D’alguna manera, el periodista 
imagina un Maragall viu i dibuixa les possibles reaccions que l’escriptor tindria davant la vaga de tram-
vies de 1951, per la familiaritat de la seva figura, el seu pes com a intel·lectual i com a col·laborador en 
premsa periòdica, a més de la seva posició valenta i conseqüent fins i tot amb el seu catolicisme –com 
es prova a «La Iglésia cremada»– davant els fets de la Setmana Tràgica des de la seva talaia de La 
Veu de Catalunya.12 L’autoritat moral de Maragall es projecta més enllà de la seva vida mortal i sembla 
beneir la conducta dels barcelonins de principis dels cinquanta. 

A tall de breu exemple de la presència de Maragall arreu de la geografia catalana –Destino pararà es-
pecial atenció a esglésies, convents i monestirs–, podem assenyalar l’article del pare Joan Bta. Bertrán 
on, a més de la crònica del territori, argumenta que el poeta barceloní s’havia inspirat en Sant Joan de 
les Abadesses per escriure «La vaca cega»,13 en un documentat article que mereixeria el Premi Mara-
gall fundat per l’Agrupació d’Amics de Joan Maragall.14

Fet aquest concís tast, cal aprofundir en la qüestió autènticament reivindicable de les referències so-
bre el poeta al Destino dels anys cinquanta. I és que, lluny de la hipòstasi i de la lectura contrafactual, 
Maragall s’erigeix, junt amb Verdaguer i Guimerà, en el principal dels manes de la poesia catalana 
contemporània. 

En aquest sentit, cal dir que la majoria d’articles crítics deixen d’assimilar el poeta a tots els clixés d’arrel 
romàntica amb què se l’havia revestit durant els anys quaranta, de la mateixa manera que passarà a 
ser inclòs en la nòmina d’escriptors del Modernisme –o de la Modernitat catalana–, d’abast europeu i 
intenció cosmopolita, en lloc d’assimilar-lo a la circumstància espanyola de la generació del 98, com 
sí s’havia fet a la immediata postguerra.15 És del tot simptomàtic que l'única veu dissonant d’aquesta 
tendència sigui la d’Ignasi Agustí, ancorat encara en la tònica de la dècada anterior. El director del set-
manari insistirà en els tòpics que vinculen el poeta i la terra i en la seva inclusió entre la nòmina d’homes 
del 98. Així, aprofitant la publicació de la correspondència entre Maragall i Miguel de Unamuno,16 un 
document que jutja «indispensable no sólo para conocer la íntima amistad que unió a los dos hombres, 
sino para comprender del todo la preocupación que ambos sintieron sobre ciertos aspectos de la reali-
dad española aun hoy actuales», Agustí fa pivotar el seu article sobre dues idees: el vincle entre l’home 
i la terra («Unamuno decía que admiraba a Maragall porque era tierra. Por la misma razón sospecha-
mos que Maragall se sintió atraído por don Miguel») i l’espanyolisme plural de Maragall: «Baste decir 
que Maragall concebía a una España fundida poéticamente en sus lenguas, en sus paisajes, en la que 

12	  Vg. Josep BENET, Maragall i la Setmana Tràgica, Barcelona, Eds. 62, 2009.
13	  P. Juan Baptista BERTRÁN, «La vaca cega de Maragall y San Juan de las Abadesas», Destino, núm. 750, 22 de de-
sembre de 1951, p. 36.
14	  Tomàs ROIG i LLOP, El meu viatge per la vida (1939-1975), Barcelona, Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 2005, p. 94.
15	  Jordi CASTELLANOS, «Postguerra: del “1900” al Modernisme», dins Postguerra. Reinventant la tradició literària cata-
lana, ed. d'Olívia Gassol Bellet, Lleida, Punctum, p. 27-49 (cit., p. 29 i 45).
16	  Miguel de UNAMUNO i J. MARAGALL, Epistolario entre Miguel de Unamuno y Juan Maragall y escritos complemen-
tarios, Barcelona, Edimar, 1951.

51Dossier

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 47-63



todos sus elementos tuvieron en la fronda como tienen en su raíz, el ímpetu equilibrado».17 El mateix 
pensament es reproduirà en un text que apareix a la revista el 1955 arran de la publicació del volum 
XXV de l'Edició dels Fills de les Obres Completes.18

La dissonància evident entre Ignasi Agustí i la resta del nucli de la revista es faria del tot manifesta 
en la publicació a les premses d’Ediciones Destino del llibre de Josep Francesc Ràfols Modernismo y 
modernistas l'any 1949. A més de nombrosos anuncis publicitaris del volum en els primers anys de la 
dècada dels cinquanta (amb imatges que ocupaven un terç de pàgina), podem imaginar que Vergés va 
demanar a Carmen Laforet que en parlés en una de les seves columnes intitulades «Puntos de vista 
de una mujer»: l’escriptora d’origen canari descriu la nòmina d’artistes inclosos en el llibre de Ràfols, 
on, entre noms com Casas, Rusiñol, Nonell, Mir, Llimona, Verdaguer, Picasso o Gaudí, s’hi inclou el de 
Maragall. Personatges que «un barcelonés, sin ir más lejos, los siente palpitar hondamente sólo con 
dar un paseo por las calles de su gran ciudad [...] en la que fui forastera algunos años...».19 El llibre és 
talment un pretext que permet a Laforet de recordar els seus anys a Barcelona, una ciutat que, lluny de 
la grisor i la decadència que la novel·lista descriu a Nada (1945). esdevé, com per art de màgia, una 
urbs brillant, esplendorosa i plena d’art. Més enllà de l’òptica personal de Laforet, ens interessa recalcar 
el canvi de pla de la figura de Maragall i el seu desplaçament del 98 al Modernisme. I del Modernisme, 
a la tríada de autoritats literàries, de pares i fundadors de la literatura catalana moderna, junt amb Àngel 
Guimerà i Santiago Rusiñol. Així l’imagina Carles Soldevila:

En cuanto a Maragall, ya admirado y venerado por una minoría, no era conocido por el gran público y entre 

sus lectores del Diario de Barcelona, donde dió lo mejor de su prosa, y los de sus poesías catalanas, hubo 

una especie de divorcio o de desacuerdo que no se resolvió hasta después de su muerte, ocurrida en 1911. 

Entonces, sí, vino la glorificación. La modesta figura física, apenas notada a su paso por la tierra, cobró en el 

firmamento fulgores de lucero. Y la nueva generación contrajo el vicio de no escribir un ensayo ni pronunciar 

el discurso sin citarlo.20

A continuació, podríem enumerar una llarga llista d’articles crítics, columnes i textos d’opinió sobre 
poetes catalans, que inclouen Maragall com a iniciador de la gran poesia catalana del segle XX i el 
situen, en conseqüència, com a primera fita d’una línia de tradició poètica en què s’inscriuen els poetes 
posteriors. N’hem triat una mostra que creiem també representativa, tant per la diversitat d’autors que 
signen les crítiques literàries com per la varietat de poetes que romandran vinculats a Maragall a les 
pàgines de Destino.

El 1950, Josep Pla celebrava l’edició que, el 1948, Josep M. Cruzet havia fet a la col·lecció Excelsa 
de l’Editorial Selecta de l’Obra poètica completa de Jaume Bofill i Mates, «Guerau de Liost». Al cor-

17	  Ignasi AGUSTÍ, «El diálogo en la tierra», Destino, núm. 733, 25 d'agost de 1951, p. 1.
18	  ID., «Una Obra Completa», Destino, núm. 955, 26 de novembre de 1955, p. 7 i 45.
19	  Carmen LAFORET, «Puntos de vista de una mujer. Un libro sobre Barcelona modernista», Destino, núm. 651, 28 de 
gener de 1950, p. 9.
20	  Carles SOLDEVILA, «1900-1950. Pequeña historia de medio siglo. Firmamento literario de los primeros 50 años», 
Destino, núm. 687, 7 d'octubre de 1950, p. 12.

Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poètica catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

52



responent «Calendario sin fechas» Pla recorda la seva lectura juvenil de Bofill i Mates, que uneix a les 
lectures de Maragall i Carner.21

Anys més endavant, Josep Maria de Sagarra s’inscriuria també a la tradició literària catalana del XX 
que començava, irremeiablement, amb Maragall. Destaquen una columna «Antepalco» de 1952 i una 
altra de 1954. Al primer article, Sagarra recorda l’emocionada lectura que féu, durant la seva joventut, de 
la traducció maragalliana de Fisonomías de Santos, d’Ernest Hello.22 L’autor d'El cafè de la Marina rei-
vindica una obra poc coneguda i reflexiona sobre l’atracció que Hello podia provocar en Joan Maragall:

Hay que confesar que la manera de comprender y explicar la santidad propia de Ernesto Hello tenía que apa-

sionar profundamente a una mentalidad como la de don Juan. En la prosa de Hello, Maragall se encontraba 

a sí mismo. Porque lo que caracteriza esta prosa es un ansia de naturalidad, de ternura, de simplicidad y de 

modestia que al autor le sirven para aplicarlas al hecho refulgente de la santidad.23

 

Lectura de capçalera, Maragall s’uneix a Joan Alcover al següent text de Sagarra: «Cuando, en 1910, 
empecé a entrar yo en el mundo de las letras, los que entonces iniciábamos una labor literaria teníamos 
dos devociones, que a las dos llamábamos “don Juan”. Una de esas devociones era Maragall; la otra 
era Alcover».24 

Tanmateix, de cara a la cultura espanyola, superant les memòries personals, l’autèntica canonització lite-
rària de Maragall com a referent indiscutible de la poesia catalana del XX vindrà de la mà de nombrosos 
articles del crític i professor Antoni Vilanova. No és objecte d’aquest article recopilar-los tots –esperem 
poder escometre aquesta tasca en un futur i reivindicar així l’esforç de Vilanova per prestigiar la literatura 
catalana anivellant-la a la gran literatura universal en els encara difícils anys cinquanta–, però esperem 
que els exemples siguin suficients per la profunditat i la quantitat dels textos crítics sobre poesia catalana, 
en els quals apareix sempre el nom de Joan Maragall. No obstant això, començarem amb l’anàlisi d’un 
article dedicat a l’obra de l’alacantí Gabriel Miró, que prova de forma suficient la visió plural i comparatista 
del filòleg barceloní. A partir de la glossa del llibre Vida y obra de Gabriel Miró de Vicente Ramos de 1955, 
Vilanova marca les relacions que Miró va establir durant la seva estada a Barcelona amb escriptors com 
Maragall, Ruyra, Carner, Ors o Montoliu; reivindica una major atenció acadèmica i crítica al gran prosista 
llevantí; i culmina el text amb l’autoritat de Maragall:

Por eso mismo sería muy deseable que adentrándose por unos caminos que someramente podemos apuntar, 

se intentase una determinación clara de las verdaderas raíces de su arte de escritor que a mi entender son, 

21	  Josep PLA, «Calendario sin fechas. Bofill y Matas (recuerdos)», Destino, núm. 695, 2 de desembre de 1950, p. 4.
22	  Heidi Grünewald l’esmenta com a única traducció al castellà de Maragall, en un conjunt de traduccions al català que 
cal comprendre com un programa d’internacionalització de la cultura i la literatura catalanes portat a terme de forma conscient 
per l'escriptor; vg. Heidi GRÜNEWALD, «Joan Maragall», Visat. La revista digital de literatura i traducció del PEN Català, núm. 2,  
octubre de 2006); http://www.visat.cat/espai-traductors/cat/traductor/203/joan-maragall.html
23	  Josep Maria de SAGARRA, «Antepalco. El rostro de los santos», Destino, núm. 762, 15 de març de 1952, p. 15.
24	  ID., «Antepalco. Don Juan», Destino, núm. 873, 1 de maig de 1954, p. 7.

53Dossier

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 47-63

http://www.visat.cat/espai-traductors/cat/traductor/203/joan-maragall.html


ante todo, las de un gran poeta en prosa, de un prodigioso estilista que inició nuestra moderna prosa poética 

años antes que Juan Ramón Jiménez publicase Platero y yo y ante lo cual no en vano dijo nuestro gran don 

Juan Maragall que había leído una prosa que parecía a cada momento que iba a prorrumpir en cántico.25

En la mateixa línia, el crític assenyala la «deslumbradora revelación de la poesía de Maragall» en la for-
mació literària juvenil de Sagarra;26 l’antecedent maragallià que continuaria Josep Maria López-Picó;27 i 
especialment l’empremta del poeta en l’obra de Carles Riba, en un conjunt d’articles dels quals ens hem 
ocupat en un altre ocasió.28 El text de Vilanova parteix de l’edició bilingüe català-castellà de l'Obra poéti-
ca de Riba,29 que no es pot entendre sense l’apropament entre intel·lectuals castellans i catalans que es 
va teixir entorn dels Congressos de Poesia, el primer dels quals es celebrava a Segòvia el 1952.30 Però 
va molt més enllà i dibuixa un estudi general de l’aportació ribiana a la poesia catalana contemporània: 

La primera dificultad de este intento es que, desentrañar desde sus más remotas fuentes los orígenes de la 

creación lírica de Carlos Riba, representa plantear en toda su amplitud y trascendencia la génesis y la evolución 

de toda la poesía catalana postmaragalliana. Génesis y evolución que, preciso es decirlo, tiene sus antece-

dentes más próximos en la propia obra del gran don Juan Maragall, cuyo genio lírico contiene, esbozadas o 

en germen, implícitas o claramente expresas, las dos grandes tendencias que a la larga habrán de presidir la 

marcha de toda la poesía catalana contemporánea.31

D’alguna forma, Vilanova creu que de Maragall a Riba es traça el cercle perfecte, configurador de les 
línies mestres de la poesia catalana del moment. Així, en un article dedicat a la mort de Riba el 1959, 
conclou:

Con Carlos Riba desaparece, sin duda, no sólo la más alta figura de las letras catalanas desde la muerte de 

Maragall, no sólo el más grande de los poetas catalanes de nuestra época, sino el creador puro que ambicionó 

toda su vida dar a su obra una dimensión universal y un contenido trascendente que situase la poesía catalana 

al mismo nivel de la producción lírica europea.32

De menys a més presència, atendrem ara a les notícies i textos que afecten de forma molt més directa 
la figura de Joan Maragall. A finals de març de 1951, un article anònim anunciava el naixement d’una 
nova tertúlia literària, exclusivament dedicada a Joan Maragall i que es reuniria cada dissabte per llegir 

25	  Antonio VILANOVA, «La letra y el espíritu. Vida y obra de Gabriel Miró», Destino, núm. 945, 17 de setembre de 1955, p. 28.
26	  ID., «La letra y el espíritu. La poesía de José María de Sagarra», Destino, núm. 982, 2 de juny de 1956, p. 37.
27	  ID., «La letra y el espíritu. La poesía de José Mª López-Picó», Destino, núm. 1004, 3 de novembre de 1956, p. 37.
28	  B. RIPOLL SINTES, «Carles Riba des de l’esguard crític d’Antoni Vilanova. Un primer reflex», Revista de Catalunya, 
núm. 275-276, 2011, p. 148-159.
29	 Carles RIBA, Obra poética. Antología, Madrid, Ínsula, 1956.
30	  Vg. Jordi AMAT, Las voces del diálogo: poesía y política en el medio siglo, Barcelona, Península, 2007.
31	  A. VILANOVA., «La letra y el espíritu. Obra poética de Carles Riba», Destino, núm. 1012, 29 de desembre de 1956, p. 33.
32	  ID., «La letra y el espíritu. En la muerte del poeta», Destino, núm. 1145, 18 de juliol de 1959, p. 36.

Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poètica catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

54



a l’atzar un vers del poeta i comentar-lo. La nòmina d’integrants que apareix a la nota és la següent: To-
màs Roig i Llop, Josep Maria Rovira i Artigues, Joaquim Gay, Octavi Saltor i Soler, Domènec Juncadella 
i Ballbé, [Josep] Tarín Iglesias (a la nota no especifica quin germà, però intuïm que per la seva conversió 
radical al catolicisme després de la Guerra Civil és probable que sigui Josep i no Manuel), Teresa Bra-
nyas i Pilar Tous de Cirera. Al seu llibre de memòries El meu viatge per la vida, l’escriptor i periodista 
Tomàs Roig dedica un capítol sencer a la creació i activitats de l’Agrupació d’Amics de Joan Maragall, i 
ens n'ofereix informació molt més específica que contradiu algunes dades del text publicat al setmanari:

Aquesta Agrupació fou constituïda el dia 3 de març de 1948 pels escriptors Josep M. Rovira Artigas, Octavi 

Saltor, Pilar Tous de Cirera, Lluís Jordà, Maria Perpinyà, la il·lustradora Teresa Branyas i la miniaturista Elisa 

Lagoma, Josep Roch i Llorens i jo, partint del suggeriment dels dos darrers. Primer fou adscrita a la Secció de 

Literatura del FAD, i darrerament als Amics de la Ciutat. Celebrava les seves reunions, a la manera habitual 

de les penyes barcelonines, al Restaurant Boliche del Passeig de Gràcia primer, i al Cafè Condal, situat a la 

Gran Via i al susdit passeig, després. Comptava amb l’adhesió emocionada i agraïda dels familiars del poeta, 

singularment de Joan Antoni Maragall i del doctor Jeroni de Moragues.33 

A la llista inicial de fundadors, explica Roig que s’hi afegiren J. Gimeno Navarro, Àngel Marsà, Rossend 
Perelló, Joaquim Gay, Josep M. Dalmau i Massa, el pintor Josep Rovira, Manuel Bertran i Oriola, Joan 
Baptista Solervicens, Joan Arús i Colomer, Josep M. Ribas i Monfar, Ramon Cirera Voltà, Domènec 
Juncadella, Maria de los Llanos, Llucieta Canyà, Esteve Molist i Pol o Frederic Alfonso i Orfila, entre 
d’altres. Assenyala també les visites que, quan parava a Barcelona, els feia Melchor Fernández  Alma-
gro, «el qual tenia el retrat de Maragall damunt la seva taula de treball».34 Sí coincideix amb l’objectiu de 
la penya que s’esmentava a la nota de Destino, que assegurava que els seus membres «aportarán toda 
cuanta documentación sea posible sobre la obra de Maragall, para llegar a la formación de un archivo 
que sirva de consulta y de punto de partida para ensayos sobre su personalidad y de difusión de sus 
diversos aspectos ideáricos, poéticos y educativos».35

El 1954 la revista es faria ressò de les polèmiques sorgides arran de la publicació de l’Antologia poètica 
que Carles Riba preparà de Joan Maragall. El setmanari publica una breu nota que recull la conferència 
de Riba sobre l’autor del «Cant espiritual» a la Casa del Llibre a finals de maig,36 però serà el 19 de 
juny quan publiqui una carta de les moltes que apareixerien després de la publicació del recull líric. En 
aquest cas, no es tracta de les cartes públiques que els descendents de Maragall van enviar a Carles 
Riba (la de Jordi Maragall i Noble a Revista, del 27 de maig i del 2 de juny; o l’article de Manuel de 
Montoliu a Diario de Barcelona del 16, 20 i 21 de juny),37 sinó la del gendre de Francesc Cambó, Ra-
mon Guardans, que dirigia en aquells moments la Fundació Bernat Metge on treballava Riba. Al segon 

33	  T. ROIG i LLOP, op. cit., p. 91.
34	  Ibid., p. 92. 
35	  REDACCIÓ, «Ha nacido otra peña literaria», Destino, núm. 712, 31 de març de 1951, p. 10-11 (cit., p. 11).
36	  EAD., «Carlos Riba en la Casa del Libro», Destino, núm. 877, 29 de maig de 1954, p. 28.
37	  Vg. C. RIBA, Cartes de Carles Riba, vol III (1953-1959), ed. de Carles-Jordi Guardiola, Barcelona, Institut d’Estudis 
Catalans, 1993, p. 116-117.

55Dossier

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 47-63



pròleg que Riba avantposa a l’Antologia, «Maragall, català representatiu», el poeta i hel·lenista recorda 
l’anècdota descrita per Cambó al pròleg del recull d’articles El sentiment de pàtria de Joan Maragall: 
com ell i Enric Prat de la Riba havien intentat de convèncer el poeta perquè entrés a la llista de la Lliga 
per a les eleccions a diputats a Corts. Riba reprèn la frase camboiana «En Maragall era un sentimental; 
era un feble, i ens estimava molt, a en Prat i a mi!», per tal de defensar l’autèntica fortalesa moral de 
Maragall, present a la seva negativa a obrir-se un espai en la vida política. Ramon Guardans va sentir 
el bon nom del seu sogre malparat i va sortir a la palestra per tal de restaurar-lo:

La versión que usted ha dado en su prólogo a la Antología poética de Juan Maragall, de un determinado juicio 

de don Francisco Cambó sobre el poeta es, a nuestro modo de ver, tan apartada de una lógica y justa interpre-

tación de las palabras de nuestro padre, que nos coloca en la posición de tener que precisar los términos y el 

sentido de lo que él dijo.38

Guardans centra la seva argumentació en l’estreta relació d’amistat autèntica que existia entre Maragall 
i Cambó, per assegurar que l’adjectiu «dèbil» no era sinó una paraula elogiosa i afectuosa per part del 
dirigent de la Lliga Regionalista. 

Una setmana més tard, Destino publicaria la lapidària resposta de Carles Riba. Tot i començar amb una 
captatio («Con tono amable y comprensivo me demuestra usted que me equivoqué al interpretar las 
palabras de Cambó referentes a la proposición que él y Prat de la Riba hicieron en determinada coyun-
tura a Maragall»), Riba es consolida en la seva argumentació i insisteix que, pel que feia a Cambó, 
«lo que le llevó con Prat a la ya famosa visita fue la convicción de que el poeta cedería, o accedería, 
porque era un sentimental y un débil». Riba celebra la polèmica suscitada per l’Antologia («prefiero los 
inconvenientes de ser fiel a mí mismo a las dulzuras de una consideración más general ganada con 
fáciles procedimientos demagógicos») i recalca el seu principal propòsit:

Lo que me importaba (y creo importa a todos) en mi ensayo sobre «Maragall, català representatiu», era que la 

reciedumbre moral del gran poeta quedase limpia de toda sombra, aun contra su propia tan cristiana opinión; y 

evitar la desorientación que podían producir acerca de ella las palabras en cuestión de Cambó, justamente por 

ser de Cambó [...] Sostengo que la negativa de Maragall a ser diputado revela una auténtica fuerza moral: una 

fuerza que necesariamente tenía que ser distinta y no menos digna que la del político, abstenerse de la acción 

exterior en vez de lanzarse a ella.39

La polèmica restaria, amb aquest intercanvi a Destino, conclosa.

38	  Ramon GUARDANS, «Carta abierta a Carlos Riba», Destino, núm. 880, 19 de juny de 1954, p. 25.
39	  C. RIBA, «Carta abierta a D. Ramón Guardans», Destino, núm. 881, 26 de juny de 1954, p. 25.

Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poètica catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

56



Dos anys després, un dels membres fundadors de l’Agrupació d’Amics de Joan Maragall, l’escriptor i 
jurista Octavi Saltor, publica un extens article íntegrament dedicat al poeta. Autor de Les idees literà-
ries en la Renaixença catalana de 1934, Saltor reivindica la vigència de l’obra de Maragall («¿Puede 
hablarse de un retorno de Juan Maragall? El retorno supone ausencia. Y Maragall ha estado siempre 
presente en su país») i la seva influència en els pensadors i poetes que el van succeir, a partir dels 
següents valors:

Un mensaje que, tanto como espiritualidad y ciudadanía, tanto como europeísmo y catalanidad; tanto como in-

tegración hispánica y renovación orgánica del país; tanto como estímulo y comprensión; tanto como inteligencia 

progresiva y aleccionamiento burgués, a veces saludablemente encrespado, fue, estéticamente, un mensaje 

de palabra y de poesía.40

Saltor descriu el volum XXV de l’Edició dels Fills i en destaca les principals novetats, a més d’incidir en 
la renovació del llenguatge poètic que pregonava Maragall –en busca d’una major naturalitat i contra 
l’artificiositat lírica. El jurista emmarca la posició de Maragall en una època concreta («todo un período 
postromántico, en el renacimiento literario de Cataluña») i el relaciona amb altres escriptors també par-
tícips de postulats similars, com Santiago Rusiñol. Saltor glossa els Jocs Florals de 1910, concedits a 
Maragall, i tanca l’article, de plana sencera, amb un breu apunt biogràfic per descriure la fotografia del 
poeta amb el seu pare que acompanya el text a Destino.

El recorregut per la presencia més o menys directa de Joan Maragall al Destino dels anys cinquanta 
finalitza amb la notícia que refereix Artur Llorenç i Opisso, sempre signant com a «Arturo Llopis», sobre 
la concessió del Premi Lluís Millet de composició per a la creació d’una peça simfonicocoral. En la seva 
primera convocatòria, el 1958, aquest guardó creat per l’Orfeó Català va recaure en l’obra de Xavier 
Montsalvatge, que va musicar el «Cant espiritual».41 No és en va recordar que Montsalvatge era un dels 
redactors fonamentals de la secció musical de Destino.

3. El centenari de Maragall a Destino

Destino va dedicar a Joan Maragall un número extraordinari amb motiu del centenari del seu naixe-
ment. Concretament, es tracta del núm. 1179, publicat el 12 de març de 1960, en el qual col·laboraren 
noms de primera línia com Azorín, Vicente Aleixandre, Josep Maria de Sagarra, Camilo José Cela, 

40	  Octavi SALTOR, «Un nuevo retorno de Maragall», Destino, núm. 964, 28 de gener de 1956, p. 28.
41	  Arturo LLOPIS [Artur LLORENS I OPISSO], «El "Cant espiritual" ya tiene su música. Un premio para Xavier Montsal-
vatge», Destino, núm. 1112, 29 de novembre de 1958, p. 37.

57Dossier

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 47-63



Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poètica catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

58

Portada del núm. extraordinari de Destino dedicat a Joan Maragall, 12 de març de 1960



Pedro Laín Entralgo, Carles Soldevila, Josep Pla, Melchor Fernández Almagro, Manuel de Montoliu, 
Néstor Luján, Joan Teixidor, Joan Fuster, Ramón Otero Pedrayo, Aquilino Iglesias Alvariño, Josep Maria 
Espinàs, Arturo Llopis, Francesc Pujols, Jaume Vicens Vives, Pedro Català Roca, Josep Maria Corre-
dor, Llorenç Gomis, Joan Perucho, Tomàs Roig i Llop... Sobre les col·laboracions de fora de Catalunya, 
comenta Adolfo Sotelo:

La participación de las letras españolas en el número es amplia. Néstor Luján, director del semanario, escribe 

que «la literatura castellana está representada en sus personalidades más significativas». Y es cierto, las firmas 

de Azorín, Vicente Aleixandre, Camilo José Cela, Pedro Laín Entralgo o Melchor Fernández Almagro avalan el 

juicio de Luján. Pero, conviene subrayar la ausencia de quien se anunciaba prologuista de la obra castellana de 

Maragall [Gregorio Marañón], o las más significativas de Dionisio Ridruejo o Dámaso Alonso, que frecuentaba 

por aquellas fechas en sus conferencias la poesía maragalliana. No cabe duda de que desde un punto de vista 

ideológico el artículo de Laín Entralgo era el de mayor envergadura.42

El número doblaria el volum de pàgines habituals, hi col·laborarien importants noms de la cultura galle-
ga, i defensaria la vigència del poeta i del seu llegat en la vida cultural catalana. «Sabemos que Mara-
gall está tan vivo como está viva nuestra lengua, y lo está también gracias a él, merced al ejercicio de 
su maravillosa felicidad de crear poesía con un idioma simple y palpitante»,43 dirà Luján. El fill del poeta, 
Jordi Maragall, ocupa set pàgines gairebé completes –esquitxades amb altres col·laboracions més 
breus– amb el record biogràfic «Maragall, en casa».44 Continuem amb el text de Camilo José Cela, qui  
contraposa a la riquesa lèxica de la poesia verdagueriana la modernitat i el cosmopolitisme dels versos 
de l'homenatjat: «Con Maragall cobran su sentido palabras que –como “futuro” y “porvenir”– carecerí-
an hasta entonces de prestigio intelectual».45 A «Maragall y las Euménides» José Martínez Ruiz (scil.,  
Azorín) recordava el poeta català i la seva serenitat fins i tot «en los días más críticos para Cataluña».46 
I Vicente Aleixandre oferiria una experiència jovenívola i entendridora: com, d’adolescent, va descobrir 
els poemes maragallians en un quadern manuscrit, il·lustrat amb una imatge del poeta català, que una 
estudiant de doctorat arribada a Madrid des de Barcelona portava a sobre cada cop que feia les classes 
a domicili a la seva germana, Conchita Aleixandre. 

Jaume Vicens Vives participa en el monogràfic amb «Maragall entre la incertidumbre y la esperanza», 
que inicia situant a la mateixa alçada intel·lectual i al mateix abast col·lectiu les figures de Maragall i de 
Jovellanos. I es pregunta per la intrahistòria del protagonista, per la vida íntima del poeta: «¿Cuántas 
capas de exteriorización del protagonista de la Historia? La capa íntima, auténtica, ¿dónde se halla? 
Debajo de qué repliegue: el académico, el oficial, el social, el familiar o el privado».47 Aventurarà línies 
més endavant: «Maragall ha quedado demasiado erecto en la plataforma espiritual del país, para que 

42	  A. SOTELO, op. cit., p. 597.
43	  Néstor LUJÁN, «El homenaje a un poeta», Destino, núm. 1179, 12 de març de 1960, p. 12.
44	  Jordi MARAGALL, «Maragall, en casa», Destino, op. cit., p. 12-18.
45	  Camilo José CELA, «Recuerdo de un poeta que nació hace cien años», Destino, op. cit., p. 14. Hem estudiat la 
col·laboració de Cela al setmanari durant la dècada dels seixanta, i en especial, la relació del novel·lista gallec amb Josep Pla 
a B. RIPOLL SINTES, «Camilo José Cela y el grupo Destino en los años 50 y 60: las Cartas de Pla desde Mallorca», dins Cela, 
cien años más, Sevilla, Renacimiento, s.d. [2017].
46	  AZORÍN, «Maragall y las Euménides», Destino, núm. 1179, op. cit., p. 15.
47	  Jaume VICENS VIVES, «Maragall entre la incertidumbre y la esperanza», Destino, op. cit., p. 17.

59Dossier

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 47-63



podemos pensar en un deshielo de su figura hasta dentro de dos o tres generaciones». En el mateix 
sentit, unes pàgines després, diria Joan Teixidor: «la figura del gran poeta llega a estas fechas demasi-
ado viva e hiriente para que pueda ser cómodamente manipulada en las mesas de disección de nuestra 
crítica». Tot i que, afegirà, en Maragall la vida pública i la privada no van mostrar esquerdes.48

Als paràgrafs restants de l’article, l’historiador contextualitza el pensament de Maragall en els difícils 
compassos que van des del conflicte colonial del 98 fins als primers anys del XX. Com faria Riba en la 
polèmica amb els hereus de Cambó, Vicens Vives enarbora el dubte intel·lectual maragallià, l’absència 
de fanatisme, fets que, als seus ulls, en reduplicava el coratge moral: «Valentía que se apoya en la pro-
pia incertidumbre, y que es, por tanto, mil veces más ejemplar y heroica que la del hombre fanatizado 
en pleno combate».

En el seu extens article, Josep Maria de Sagarra recorda una conversa amb el comte de Keyserling 
vers els anys trenta sobre la funció i la incidència del poeta en la seva societat. Desencisat per Oc-
cident, Keyserling considerava que només a Orient el poeta era encara una autoritat social, política, 
religiosa, ètica. I proposava com a exemple el cas de Tagore a l'Índia. I aposta Sagarra:

Ahora bien, este pesimismo occidental que sentía Keyserling sobre la posibilidad del hombre poeta, tal como él 

lo concebía, hubiera sufrido una favorable rectificación si el desconcertante y estupendo conde hubiese vivido 

el fenómeno político y social de Cataluña en el período que va de 1895 a 1915, y se hubiese dado cuenta de lo 

que fue entre nosotros, y en este período, la presencia de Juan Maragall [...] Hombre poeta, llenando íntegra-

mente todo su ser y apagando todas las otras especies de hombre que podían latir en su realidad de carne y 

hueso. Hombre poeta entre nosotros y para nosotros, y, relativamente, a nuestra medida, con la misma eficacia 

que el Conde de Keyserling atribuía a la figura de Tagore.49 

Així, Sagarra analitza l’empremta cívica i la tasca de vivificació poètica que va emprendre Maragall des 
d’un bon començament, i que va redundar en la modernització i actualització dels mites del seu país, 
«fundiéndose con su esencia y recreando con su propia intimidad la oscura intimidad de las leyendas».
Segueix el monogràfic amb una entrevista realitzada per Luján a Francesc Pujols;50 l’anàlisi de Llorenç 
Gomis a «Tiempo de pensar» dels últims articles publicats en vida per Maragall;51 o la crònica per la 
geografia catalana dels camins estiuencs de Maragall signada per Josep Maria Espinàs.52 

Al també extens text de Josep Pla «Maragall: el hombre, el poeta y el inconformista», l’autor d’El carrer 
estret comença exposant la singularitat que, en un país sovint molt caïnita, l’admiració per Maragall 
sigui àmplia i molt estesa: 

48	  Joan TEIXIDOR, «Del poeta al hombre», Destino, op. cit., p. 27-29.
49	  Josep Maria de SAGARRA, «El hombre poeta», Destino, op. cit., p. 19.
50	  Francesc PUJOLS - Néstor LUJÁN, «Sobre Maragall. Palabras de Francesc Pujols», Destino, op. cit., p. 20.
51	  Llorenç GOMIS, «Tiempo de pensar. Tres artículos últimos», Destino, op. cit. p. 21.
52	  Josep Maria ESPINÀS, «Siguiendo los caminos estivales de Maragall», Destino, op. cit., p. 22-23.

Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poètica catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

60



Ahora bien, lo sensacional es esto: en este país donde es tan difícil que dos personas se pongan de acuerdo 

incluso sobre una trivialidad cualquiera, la unanimidad sober Maragall surge siempre de una manera natural y 

espontánea. Personas incluso que conocieron vagamente sus escritos, que leyeron algunas de sus poesías sin 

poner una mayor atención en ellas, que tienen de su obra una idea de segunda mano, pero que le conocieron 

personalmente, tuvieron de Maragall hombre una tal idea admirativa, que basta que salte en la conversación el 

nombre del poeta, para que la palpitación cordial aparezca con singularísima espontaneidad.53

L’admiració de Pla encara s’amplia quan observa que, en una comunitat donada a la demagògia sen-
timental, la seriositat de Maragall i la seva exemplaritat són estimades per un col·lectiu tan gran. De la 
mateixa manera, defineix la seva poesia com a reflex de la seva forma de veure i d’estar en el món: 

Es una poesía tocada de algo sin duda parecido al estado de gracia, una poesía que aspira a ser inefable. 

Situada marginalmente a la que se elaboró en su tiempo, desvalorizada por obsesiones de carácter accidental, 

la poesía de Maragall está en un plano mucho más durable; es una poesía esencialmente humana.

Manuel de Montoliu parlaria de la defensa maragalliana de la paraula viva;54 Otero Pedrayo el definiria 
com a «puro maestro catalán en la esperanza actual del mundo, no cansado ni desengañado, tampoco 
satisfecho»;55 Aquilino Iglesias glosa l’emotiva relació entre poetes gallecs i Maragall;56 i amb evidents 
vincles amb la seva col·laboració abans comentada, mossèn Joan Baptista Bertran publica l’homenat-
ge «Maragall, poeta de la montaña»,57 on descriu l’afició a l’excursionisme muntanyenc i les relacions 
amb la natura catalana de l’escriptor barceloní. El text de Pedro Laín Entralgo consistirà en una reflexió 
entusiasta que passa de l’esperança en el dogma de la resurrecció de la carn per part de Maragall, fins 
a l’esperança –no sabem si de Maragall o de Laín Entralgo mateix– de la comprensió entre Castella i 
Catalunya: 

No sé lo que los tiempos traerán. Sé en cambio que la poesía catalana continúa con sensibilidad actual, en el 

nivel en que la pusieron Verdaguer i Maragall. Sé también que, cuando quieren, sus autores siguen conociendo 

el gozo sobreañadido de expresar su alma en limpio y vigoroso castellano; y como ellos, tantos excelentes 

prosistas. Sé, además, que algunos escritores de aquende el Ebro hemos aprendido –o no hemos olvidado, si 

pensáis en Menéndez Pelayo y Unamuno– a estimar desde dentro la alta calidad poética de quienes orientan 

las letras catalanas. Sé, en fin, que Maragall, gran esperanzado, tuvo en su esperanza el esquema de una gran 

lección para España entera.58

53	  J. PLA, «Maragall: el hombre, el poeta y el inconformista», Destino, op. cit., p. 25 i 27, (cit. p. 25).
54	  Manuel de MONTOLIU, «La palabra viva. Tesis genial de Juan Maragall», Destino, op. cit., p. 29.
55	  Ramón OTERO PEDRAYO, «En el borde de la actualidad del poeta. “Sia’m la mort una major naixença”», Destino, op. 
cit., p. 30.
56	  Aquilino IGLESIAS ALVARIÑO, «Unos pasos sin huellas», Destino, op. cit., p. 37-39.
57	  P. Joan Baptista BERTRAN, «Maragall, poeta de la montaña», Destino, op. cit., p. 30-31.
58	  Pedro LAÍN ENTRALGO, «Maragall y la esperanza», Destino, op. cit., p. 32-33.

61Dossier

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 47-63



Josep Maria Corredor publica «Maragall, crítico literario». Corredor havia guanyat aquell mateix any 
el Premi de Biografia AEDOS amb una obra sobre Joan Maragall, que era la traducció de la seva tesi 
doctoral (1944) desenvolupada en francès a la Universitat de Montpeller, dirigida per Jean Amade i 
intitulada Joan Maragall. Un esprit mediterranéen.59 La biografia de Corredor va aparèixer amb pròleg 
de Gaziel. És, per tant, una interessant col·laboració d’una veu de l’exili català en una revista que era 
una de les bèsties negres per a aquesta comunitat, atesa la seva connivència amb el franquisme. En 
el seu article, Corredor marca com a paràmetres crítics generals de la tasca maragalliana la condemna 
del materialisme i del pessimisme; la devoció per la poesia pura i per la poesia popular; i l’admiració per 
escriptors com Balzac, Nietzsche, D’Annunzio, Kipling, Ibsen, Tolstoi, Emerson o Maeterlinck, si bé al 
capdavant de tots ells hi situava Goethe.60 

Compartint pàgina en singular tàndem, hi trobem els articles de Joan Fuster i el de Melchor Fernández 
Almagro.61 Fuster observa, lúcidament, com «la tendencia más viva del pensamiento maragalliano, la 
decisión profunda que lo anima, consiste en un ver en “todo” –hombres, ideas, acontecimientos, paisa-
jes, por contradictorios que fueran– la fecunda posibilidad de una fuerza creadora».62 A la breu recorda-
ció personal que en fa Carles Soldevila,63 s’hi afegeix un text que recull i emmarca les traduccions que 
del «Cant espiritual» havien fet a l’italià Eugenio Montale i, al francès, Albert Camus.64

Blai Bonet dedica l’extens «Maragall y las nuevas generaciones», que comença amb una reflexió sobre 
l’essència de Catalunya: «Cataluña es, a nuestro entender y en su vida cotidiana, el “precursor” de Es-
paña, el que prepara los caminos, al que no le ha de importar disminuir, con tal de que la masa ibérica 
crezca». I afegeix: «Puede que Cataluña no haya sido hasta ahora, y debido a muchas circunstanci-
as, esta presencia clara, popular y caminante. Pero hay un hecho que la diferencia por completo de 
cualquier caduco regionalismo y que permite esa continuidad reservada a las estructuras firmes. Este 
hecho es su “revelación” escrita».65 En aquesta revelació escrita, que Bonet estén des de l’Edat Mitjana 
fins a l’actualitat, «Maragall no es un componente, una pieza, en el aparato expresivo de su país. En 
su obra viven toda la realidad y las posibilidades de Cataluña, no expresadas de una manera definitiva, 
sino de un modo transparente, atropellado, errante, alguna vez ingenuo, recio de cuando en cuando».  
L’escriptor mallorquí comenta el pont bidireccional que entre l’ideal i la realitat, entre el cos i l’esperit, es 
teixeix a la poesia maragalliana, i que la fa, com en el cas d’Antonio Machado, «la más realista, defini-
dora y popular de cuantas ha recibido en este siglo la comunidad ibérica». 

Seguidament, Pere Català i Roca participa amb un article sobre la petjada lingüística de Maragall;66 Ar-
tur Llorens Opisso porta a terme el relat biogràfic i històric del poeta, en un complet reportatge trufat de 

59	  Vg. Francesc MONTERO AULET, «Presentació», dins J. M. CORREDOR, Contra la valoració de la mediocritat. Ar-
ticles i assaig d’exili, Barcelona, A Contravent, 2012, p. 13-71.
60	  Josep Maria CORREDOR, «Maragall, crítico literario», Destino, núm. 1179, op. cit., p. 35.
61	  Melchor FERNÁNDEZ ALMAGRO, «Maragall o la amistad imaginada», Destino, op. cit., p. 36-37.
62	  Joan FUSTER, «Maragall, hombre de buena fe», Destino, op. cit., p. 36.
63	  Carles SOLDEVILA, «Nuestro don Juan Maragall», Destino, op. cit., p. 40.
64	  REDACCIÓ, «Eugenio Montale y Albert Camus, traductores del Cant espiritual», op. cit., p. 40-41.
65	  Blai BONET, «Maragall y las nuevas generaciones», Destino, op. cit., p. 43-45 (cit., p. 43). 
66	  Pere CATALÀ i ROCA, «Elogio de la palabra», Destino, op. cit., p. 45.

Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poètica catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

62



fotografies aportades pels descendents;67 Tomàs Roig descriu la història, ja comentada, de l’Agrupació 
d’Amics de Joan Maragall;68 Joan Perucho recrea literàriament la visita de Maragall a la festa femenina 
d’un balneari català;69 i un altre membre de l’Agrupació, Joaquim Maria de Nadal, explica les vivències 
del poeta en el seu espai d’estiueig, Caldetes.70

4. Conclusió

Hem dedicat les pàgines d’aquest article a descriure, catalogar i analitzar les referències directes o 
indirectes que sobre Joan Maragall s’observen al setmanari barceloní Destino des de 1950 fins al mes 
de març de 1960, quan es va publicar el número monogràfic d’homenatge amb motiu del centenari 
del naixement del poeta. Lluny de la metamorfosi que, dins els paràmetres dels discursos oficials del 
franquisme, havia experimentat Maragall durant els anys quaranta, els redactors i col·laboradors de la 
revista van emprar-lo com a autoritat moral i cultural, com a referència emocional compartida amb la 
comunitat de lectors i, això és el més important, van entronitzar-lo com a gran renovador de la poesia 
catalana contemporània. Amb tota certesa, els crítics literaris de Destino –amb Antoni Vilanova al cap-
davant– van erigir-lo en el principal forjador de la llengua poètica catalana de la Modernitat.

Rebut el 15 d'octubre de 2017

Acceptat el 21 de novembre de 2017

67	  Arturo LLOPIS, «1860-1960. Maragall entre dos fechas», Destino, op. cit., p. 46-55.
68	  Tomàs ROIG i LLOP, «La Agrupación de Amigos de Juan Maragall», Destino, op. cit., p. 55.
69	  Joan PERUCHO, «Juan Maragall: un vago murmullo sobre el agua, allá donde empieza o acaba la poesía», Destino, 
op. cit., p. 57.
70	  Joaquim Maria de NADAL, «Maragall, el “poeta” de Caldetas», Destino, op. cit., p. 58-59.

63Dossier

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 47-63





TESTIMONIS

Rellotge d'or del poeta





 
Potser sempre escriure té  

alguna cosa a veure amb la revolta.

Coincidint amb l’edició de la novel·la La passió segons Renée Vivien (premi Carlemany 1994), que 
l’havia ocupada insistentment els últims deu anys, i el reconeixement general de què va ser objecte, 
Maria-Mercè Marçal va tornar a les aules de la Universitat de Barcelona, on havia estudiat Filologia 
Clàssica. Després de molts anys dedicada a l’ensenyament de la llengua i literatura catalanes a l’Ins-
titut Boscà de Barcelona, Marçal volia fer un gir professional. Malauradament la malaltia va estroncar 
les expectatives, però va poder seguir els cursos de doctorat durant el bienni 1993-1995 i va realitzar 
alguns treballs sobre autors i obres que demostren la lectora sagaç i extremadament culta que era. En 
concret, en el treball que ara publiquem, es fa evident l’ampli coneixement de l’obra de Joan Maragall, 
un poeta que considerava pròxim: fins i tot l’havia qualificat de «femení», i alguns versos d’«El comte 
Arnau» ressonen en la seva poesia.1 D’altra banda, havia participat en l’adaptació de l’hexàmetre grec 
dels Himnes homèrics ‒traduïts per Manuel Balasch, a Edicions del Mall‒, sobre els quals tornarà amb 
un altre treball.

De fet, l’estudi sobre Les Notes autobiogràfiques que presentem és un treball fallit. Feia poc que s’havia 
donat a conèixer un dels textos autobiogràfics tal com l’havia escrit Maragall, sense les manipulacions 
amb què ambdós s’havien publicat el 1912.2 Maragall els havia escrits en dos moments molt contras-
tats i significatius de la seva vida: als vint-i-cinc anys (1885-86) i en celebrar el cinquantè aniversari, 
és a dir, cinc lustres més tard, quan es trobava en ple reconeixement públic. Cal recordar que l’edició 
d’aquests breus textos no es va completar fins al 2007 en el volum a càrrec de Glòria Casals que era, 
precisament, la professora d’aquell curs de doctorat.3

1	  «Jo sóc sols dels meus braços i els meus passos», vers inicial d’un sonet desestimat conservat al Fons Maria-Mercè 
Marçal de la Biblioteca Nacional de Catalunya; vg. Lluïsa JULIÀ, «Set autògrafs. Imatges, poemes, versions de Maria- Mercè 
Marçal», Reduccions, núm. 89-90, 2008, p. 19.
2	  Després del volum de Gabriel MARAGALL, Joan Maragall: esbós biogràfic, a cura de Glòria Casals, Barcelona, Eds. 
62, 1988, on hi ha el text complet de la primera nota autobiogràfica, va aparèixer l’edició completa de la segona a G. CASALS, 
«Joan Maragall: Notes autobiogràfiques dels cinquanta anys», Els Marges, núm. 64, 1999, p. 83-94.
3	  J . MARAGALL, «Com si entrés en una pàtria», edició i pròleg de G. Casals, Barcelona, Publicacions de l’Abadia de 
Montserrat, 2007.

67

LLUÏSA JULIÀ 
Universitat Oberta de Catalunya 
ljuliac@uoc.edu
 

Un pòrtic per a Maria-Mercè Marçal

Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p. 67-69

67Testimonis



Marçal pretenia avançar en un primer esbós de la biografia intel·lectual del poeta, que encara està per 
fer, com reclama Casals, i establir un diàleg entre Maragall i Goethe. Però l’escassesa del material 
biogràfic del poeta català ho va fer inviable i se'n va adonar: «Som molt lluny, doncs, d’altres obres de 
caràcter autobiogràfic més extenses, sistemàtiques i destinades a la publicació, com per exemple les 
memòries del seu admirat Goethe amb les quals, en un primer moment d’ingenuïtat, se m’havia acudit 
intentar comparar-les».

Tot i així, Marçal en treu el màxim rendiment: n’extreu els motius sobre l’escriptura, «la voluntat d’au-
toanàlisi, de diagnosi», «la voluntat moral de construir-se». Li interessa aquell jove poeta de vint-i-cinc 
anys, amarat de pessimisme i malestar davant la realitat, la família; aquell Maragall inconformista, es-
perit crític amb les convencions, i que fa de la seva dedicació a la poesia «l’estendard de la rebel·lió» 
davant el futur utilitari que tenia marcat a l’empresa familiar, tot i les «llàgrimas de tendre remordiment» 
i el sentiment de culpa per «haver tirat a terra tot lo castell d’esperansas y projectes que mon pare devia 
haver anat formant desde mon naixement», segons diu a l’apartat XI de les Notes. Marçal s’hi podia 
sentir reflectida. Tampoc ella no va seguir el camí familiar traçat ‒i va fer de la revolta la seva divisa.

Tornem al treball. L’escriptora no es deté en l’anàlisi factual de les Notes autobiogràfiques, ni en la 
contextualització amb la correspondència de què disposava en aquell moment (les cartes a Josep Llo-
ret, les més significatives, han restat inèdites fins a l’edició de 2007). El més rellevant de l’estudi és la 
relació que estableix amb l’autor de Werther i Faust, per demostrar la importància que té en l’univers 
referencial del poeta català des de l’inici, tal com indica en el darrer paràgraf del treball.

També indaga, ni que sigui parcialment, en la trajectòria de Maragall. Relaciona les Notes amb altres 
obres seves de les quals en són (o poden ser) l’embrió ‒poemes, traduccions o la posició del poeta 
davant l’art i la poesia, la Bellesa, que desenvolupa a l'«L’Elogi de la paraula»‒ i que tenen Goethe en 
«l’horitzó». I es refereix a altres aspectes de la concepció poètica maragalliana: l’art com a «professió 
de fe» irrenunciable, o a l’oposició entre espontaneïtat i sinceritat amb què es pot relacionar la poètica 
de la mateixa Marçal. 

A l’altre pol, el comentari molt més breu, però significatiu, que Marçal dedica a les Notes de 1910. Escri-
tes en relació al jove Maragall de vint-i-cinc anys enrere, Marçal lamenta que no traspuïn fets rellevants 
com la Setmana Tràgica o la mort de l’amic Antoni Roura que havia d’afectar-lo. Les compara, però, 
amb el «Cant espiritual», un poema «memorable», i sobretot insisteix en «l'efecte d'algú que es troba 
al final d'un cicle culminat, com si hagués tocat sostre». I immediatament estableix una connexió entre 
plenitud i mort que pot donar peu a tot un altre ordre de reflexions, sobre Maragall, sobre la mateixa 
Marçal: el poeta ha de morir? Escriu: «la plenitud que denota o que vol deixar fixada a través de les 
paraules, en la realitat només pot ésser convertida en definitiva per la mort».

 

Lluïsa Julià. Pòrtic a Maria Mercè Marçal

68



Un altre gest l’acosta a Maragall. El gener de 1995 Marçal escriu el text «Qui sóc i per què escric» per 
al programa L’escriptor del mes de la ILC. Com Maragall a les Notes de 1910, també ella reprèn l’antiga 
divisa ‒«Una dona. De classe baixa i nació oprimida»‒ de Cau de llunes (1977). «Qui sóc i per què 
escric» és un dels pocs escrits autobiogràfics de la poeta i sens dubte el més madur. La seva posició ha 
canviat, es troba en el ple de la seva maduresa i èxit, però es reconeix també ara en la revolta. I anota: 
«Potser sempre escriure té alguna cosa a veure amb la revolta».

69Testimonis

Haidé, núm. 6, 2017, p. 67-69





MARIA-MERCÈ MARÇAL
LES NOTES AUTOBIOGRÀFIQUES DE JOAN MARAGALL1 

Edició de Meritxell Matas
Universitat de Barcelona 
meritxellmatas@gmail.com

1. Presentació

Les Notes autobiogràfiques són dos textos relativament breus, sobretot el segon, tots dos de caràcter 
«impressionista», per dir-ho d'alguna manera, i escrits sense que Maragall tingués cap intenció que fos-
sin publicats. En aquest sentit, el títol de Maragall. Notes íntimes que ostenta en l'edició del pare Miquel 
d'Esplugues (M. d'Esplugues 1912) no deixa d'ésser adient. Som molt lluny, doncs, d'altres obres de 
caràcter autobiogràfic més extenses, sistemàtiques i destinades a la publicació, com per exemple les 
memòries del seu admirat Goethe, amb les quals, en un primer moment d'ingenuïtat, se m'havia acudit 
d'intentar comparar-les. Aquests dos textos foren escrits a vint-i-cinc anys de distància l'un de l'altre: el 
primer, iniciat el 1885, gairebé exactament en la meitat del camí de la vida de Maragall: als vint-i-cinc 
anys d'un home que <Ø> havia de viure'n cinquanta-u; el segon escrit l'any 1910, un any abans de la 
seva mort. Entre un i altre text hi ha diferències no sols d'horitzó temporal i, per tant, de circumstàncies 
personals, sinó també de dimensions, d'estil i de to, d'estat anímic, d'ideologia, etc.

Si els analitzem conjuntament és perquè, a part de ser, com el seu nom indica, dos papers directament 
autobiogràfics −els únics d'aquest tipus que coneixem de l'autor−, tots dos tenen com a desencadenant 
un aniversari i, pel que sembla, les Notes de 1910 foren provocades per una relectura de les de 1885. 
D'altra banda, veure-les conjuntament permet d'avaluar d'un sol cop d'ull la distància que existeix entre 
el Maragall gairebé «pre-literari» de 1885 i el Maragall poeta consagrat i figura pública de primera mag-
nitud del final de la seva vida. Una distància que tal vegada ens apareixerà menor de la que sembla 
a primera vista, si no ens limitem a comparar estrictament aquests textos i intentem calar en més pro-

1	 El text de Maria-Mercè Marçal és format per trenta-vuit pàgines escrites a màquina amb molt poques errates. He 
intervingut en el text de manera mínima en algun cas esporàdic de puntuació i, més en general, hi he aplicat les normes ortoti-
pogràfiques de la revista (per ex., convertint «Haydé» en «Haidé») sempre que no es tractés de citacions explícites; he reduït a 
la mateixa forma tots els llistats, convertint en algun cas els números en lletres; he assenyalat les meves insercions posant-les 
entre signes angulars (<...>) així com les supressions, que he remarcat amb l'ús del símbol Ø. He eliminat l'índex, atès que el 
número de les pàgines originals només provocaria dificultats a la lectura, i dues indicacions més al frontispici del mecanoscrit: 
«Maria-Mercè Marsal i Serra» [sic] i «Curs acadèmic 1993-94». Finalment, he normalitzat la bibliografia final segons els criteris 
de la revista [NdE].

71Testimonis

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 71-91



funditat en el Maragall de 1910 a través d'altres escrits coetanis (poètics o periodístics) que connecten 
de forma evident amb aspectes centrals de les Notes de 1885: per exemple, la vivència religiosa de 
la natura, tota la visió platònica de l'amor («Nodreix l'amor», «Represa d'Haidé», l'article «Beatriz», 
etc., o bé Nausica) i el tema de la redempció per l'art desenvolupat magistralment en la darrera obra 
esmentada. Hi ha també, en els darrers temps de Joan Maragall, un retorn a l'individualisme exacerbat 
i a la desconfiança en el social, propers a aquells de què fan gala les Notes de 1885 (Marfany, 1975). 
En aquest sentit, en al·ludir a aquests últims anys de vida del poeta, s'ha parlat repetidament de crisi, 
independentment del valor i de la interpretació que es doni a aquesta paraula (Marfany 1975; Gabriel 
Maragall 1988; Valentí 1972; Romeu Figueras 1955). I aquest concepte ens duu a una situació en 
certa manera paral·lela a la de 1885. Així mateix, tal com analitzaré en la darrera part d'aquest treball, 
l'empremta goethiana −o Goethe com a estímul− serà tan present en el jove de vint-i-cinc anys lector 
apassionat del Werther com en el Maragall que reprèn, amb Nausica, un projecte abandonat pel mestre 
alemany, per posar només un exemple il·lustratiu.

Tanmateix, entre els dos escrits, com he dit, les diferències són paleses. Començant per les dimensi-
ons: en l'edició de G. Maragall el primer text ocupa vint-i-dues pàgines i és dividit en quinze apartats 
o seccions. El segon, sense divisió de cap mena n'ocupa <a> penes una i mitja. També el to divergeix 
significativament: les Notes de 1885 tenen el registre espontani i alhora sincer −per dir-ho en termes 
ribians (Riba 1938)− d'un jove que s'interroga en plena crisi i que s'adreça adesiara a un «vosaltres» 
genèric, com si tingués la sensació de trobar-se encarat a un públic o a una mena de tribunal davant 
del qual ha de donar comptes, explicar-se, justificar-se, o, si s'escau, épater. <A> les de 1910, el to és 
més solemne, com si parlés sub specie aeternitatis, i el personatge se'ns manifesta aparentment sense 
cap fissura, en una plenitud autosatisfeta, humil alhora, que ja només ha de comparèixer, en una acció 
de gràcies sense cap clivella, davant de Déu: molt lluny, tanmateix, de l'actitud més qüestionadora que 
es farà present en el «Cant espiritual», on Déu és també l'interlocutor.

El cert és que les Notes de 1885 em semblen molt més valuoses, tant per les seves característiques 
específiques com perquè aporten més informació no només sobre Maragall en general, sinó sobretot 
sobre el Maragall «pre-literari», per dir-ho d'alguna manera: el d'abans de la seva obra poètica impor-
tant. Són un dels pocs testimonis, juntament amb alguns epistolaris que més avall esmentaré, dels seus 
anys de formació. En canvi, almenys en l'estat en què les podem llegir, les Notes de 1910 no aporten 
res de substancial per al coneixement d'un autor que durant aquells anys va donar a la llum escrits 
infinitament més preciosos −des de tots els punts de vista. Aquesta diferència de valoració, així com el 
fet que el darrer Maragall és en general força millor conegut que no pas el primer, es traduirà, al llarg 
d'aquest treball, en una menor atenció a les segones Notes i al seu context, per fixar la mirada sobretot 
en les de 1885 i les seves circumstàncies. Abans d'entrar-hi, però, m'aturaré breument en un problema 
previ, de conseqüències importants per un coneixement no adulterat de la trajectòria maragalliana: el 
de l'edició de les Notes autobiogràfiques.

Maria Mercè Marçal. Les Notes autobiogràfiques de Joan Maragall

72



2. Les edicions de les Notes Autobiogràfiques 
 
Fonamentalment hi ha hagut dues edicions de les Notes autobiogràfiques de Maragall: una, la de 1912 
del pare Miquel d'Esplugues, represa en les diferents edicions de les Obres completes (p. ex., Maragall 
1970); i la segona, dins de l'esbós biogràfic de Gabriel Maragall i Noble (G. Maragall 1988). La diferèn-
cia entre totes dues se centra en les Notes de 1885, sensiblement alterades i incompletes en l'edició 
del P. d'Esplugues, tal com analitzaré més endavant, i completes i restituïdes al seu ordre inicial en la 
de G. Maragall. Pel que fa a les Notes de 1910, les dues edicions coincideixen punt per punt, fins i tot 
en la seva incompletesa (segons informació de la Dra. Casals). 

Analitzar les discrepàncies entre les dues edicions poca informació ens ha d'aportar sobre el mateix 
Maragall, i, per tant, podria ser considerada una tasca supèrflua. No ho crec pas així: d'una banda, 
no em sembla gens inútil d'establir i de recordar les diferències entre l'original autèntic i les Notes au-
tobiogràfiques que han llegit tots els autors que n'han parlat abans de 1988 (Riba 1938, Terry 1963 o 
Marfany 1975) i de tenir-ho en compte a l'hora d'avaluar les seves respectives opinions. Per exemple, 
la restitució de l'apartat VI a les Notes situa la visió de l'art com a redempció en un moment molt anterior 
al <de> la influència novaliana, a la qual generalment s'ha atribuït. O la incorporació dels passatges 
més desencisats, irònics i épatants qüestiona de forma evident el contrast que Riba estableix entre el 
to de les Notes i el de l'epistolari amb Roura. D'altra banda, la confrontació dels dos textos ens dóna 
també una altra informació: quins aspectes del Maragall de 1885 resultaven incòmodes per a la imatge 
pública de Maragall que interessava donar poc després de la seva mort. l, per tant, de la recepció es-
biaixada de què fou objecte: del mite que no es vol deixar enterbolir ni tan sols per uns fragments que 
en darrer terme s'haurien pogut presentar com una mena de «pecat» de joventut i fer, per tant, encara 
més exemplar l'evolució posterior... No fou així: calia, sembla, un Maragall ortodoxament exemplar des 
del primer moment.

2. 1 Alteracions en la primera edició de les Notes de 1985

En conjunt, trobem tres tipus d'alteracions en el text maragallià en l'edició del P. d'Esplugues: supressi-
ons, partició dels apartats i canvis en l'ordre d'aquests i modificacions en el text.

2.1.1 Supressions

Aquest és el capítol més important de les alteracions. Només es donen íntegres els apartats: l, Vlll i 
Xll. Alguns apartats han estat suprimits totalment. En concret, el VI, el VII i el X. Però la major part de 
supressions són més parcials i escampades al llarg del text: En concret, desapareix quasi la totalitat de 
la secció II −només se'n dóna la primera frase enganxada a la secció l (de tema amorós). S'elimina el 
paràgraf final del capítol Ill («la sensibilitat em fa de religió, la indolència de filosofia...», etc. Se supri-
meix, en l'apartat IV, el fragment del Faust que Maragall dóna com a credo propi («Religió de la Natu-
ra»). De la secció V suprimeix els paràgrafs desdenyosos que dedica als metges i al Dret, la seva crítica 
visceral de la societat i la «cura radical». De l'apartat X, se'n suprimeix només una frase, aprofitant que 

73Testimonis

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 71-91



se'ns dóna dividit en dues parts no contígües. En l'apartat XI desapareixen diversos paràgrafs referits 
al tema amorós. S'opera també la supressió d'un paràgraf on es queixa de les restriccions familiars i 
de la manca de diversió i on testifica del seu esperit de revolta i dels seus desigs de fugida. De l'apartat 
Xlll, només <en> conserva el paràgraf final. Elimina totes les al·lusions concretes als amics del «círcol», 
que Maragall descriu breument un per un. De la secció XIV fa fora tots els paràgrafs més desencisats i 
desmoralitzats i que traeixen més desconcert i malestar. Fet i fet, la major part de l'apartat. l, finalment, 
en el XV, s'eliminen alguns paràgrafs de to escèptic i burleta sobre el matrimoni. Aquestes supressions 
modifiquen substancialment el sentit de la resta, fins al punt que es pot parlar sense exagerar de ma-
nipulació.

2.1.2 Partició de les seccions i alteracions en el seu ordre

Només la secció X apareix partida. Si prenem com <a> base l'ordre de l'edició de 1988, la disposició 
dels apartats del P. d'Esplugues és la següent: l, X (primera part); Xlll, Ill, IV, X (segona part); XI, Xll, 
Xlll, XIV i XV. En alguns casos, les alteracions de l'ordre semblen determinades per dissimular les su-
pressions.

2.1.3 Modificacions en el text

A part d'alguns canvis mínims per facilitar la transició entre els fragments, he detectat dos canvis impor-
tants, un d'ells màximament significatiu:

a. Al principi de l'apartat XIV diu que el «círcol» s'ha desfet. Com que de l'apartat anterior s'havia eli-
minat tota referència al «círcol» i als qui el formaven, s'hi ha afegit el complement «d'amics», perquè 
s'entengui de què s'està parlant. Però així «círcol» passa a ser un mot genèric i no el nom concret amb 
què ells mateixos designaven el grup;

b. L'altre canvi és molt més important i, al meu entendre, constitueix una flagrant manipulació. Maragall 
diu: «l a mi què em fa? La Naturalesa és Déu pare, L'Art Déu Fill, l’Amor és Déu Esperit Sant: que són 
un sol Déu, la Bellesa». El P. Esplugues ho substitueix per: «Naturalesa, Art, Amor, reduïts a superior 
unitat: la Bellesa».

2.2 Sentit de les alteracions

Els canvis d'ordre semblen derivar de la voluntat de dotar d'una certa coherència el text, un cop expur-
gat dels passatges incòmodes. També, com he dit, un dels canvis obeeix a aquesta raó. Les supressi-
ons s'efectuen en la direcció següent:
a. Referències a persones concretes (els sis amics del círcol: Lluís, Freixas, Lloret ... etc.);
b. Al·lusions crítiques de Maragall cap a la seva família sobre les restriccions imposades a la seva lli-

74

Maria Mercè Marçal. Les Notes autobiogràfiques de Joan Maragall



bertat i referències al seu propi esperit de rebel·lió;
c. Concrecions (mai tanmateix gaire precises) sobre les seves vivències amoroses;
d. Escepticisme i actitud crítica, sardònica o desencisada sobre diferents aspectes (societat, matrimoni, 
ell mateix i el seu caràcter, creences...);
e. Fragments que s'allunyessin ostensiblement de l’ortodòxia cristiana (capítol VI sobre la religió de la 
Natura). En aquesta mateixa direcció funciona la manipulació del text del capítol IV.

En resum, fora dels canvis en els dos primers apartats que podrien ésser comprensibles pel fet de viure 
bona part de les persones afectades −tot i que, pel que fa als amics, el text de Maragall és elogiós i ple 
de simpatia i d'afecte− la resta d'alteracions tendeix a llimar el personatge, fer-lo entrar en una exem-
plaritat sense tara, dotar-lo d'una ortodòxia, des del punt de vista religiós sense cap mena de màcula...! 
Convertir un ésser viu i contradictori en una figura d'estampa.

75Testimonis

Notes manuscrites per al treball. Biblioteca de Catalunya.Top. Fons Maria Mercè Marçal, caixa 14 (Assaig i investigació)

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 71-91



3. Context biogràfic de les Notes 
 
3.1 Les Notes de 1885: els elements d'una crisi

Com he dit abans, totes dues parts de l'obra que ens ocupa són provocades per un aniversari. Les de 
1885 tenen, al principi, una datació un xic imprecisa (octubre de 1885), però són suscitades, de forma 
explícita, pel compliment dels vint-i-cinc anys, fet que s'havia escaigut el dia 10 d'octubre. S'acaben el 
13 de maig de l'any següent amb un afegitó del 30 de juny, també de 1886. Alguns apartats tenen data 
concreta: per exemple el Xlll és datat el 3 de desembre de 1885 i el XIV el 31 del mateix mes. Això fa 
pensar que les seccions I-Xll són anteriors a aquestes dates. 

Un any abans de l'inici de les Notes, Maragall ha acabat la carrera de Dret, que no havia pas emprès 
precisament motivat pel món de les lleis −un dels móns objecte d'irònic escepticisme en l'apartat V de 
les Notes. Tal com ell mateix hi escriu, ni tan sols coneixia l'existència de la carrera de Filosofia i Lletres, 
a part de la dificultat que una tria d'aquesta mena hauria tingut per a ser acceptada per la família. Fos 
com fos, els anys passats a la Universitat havien estat per a ell molt satisfactoris, en especial per les 
amistats que hi nua i que formen el que ell anomena el «círcol», els integrants del qual reportaré més 
avall. El final dels estudis així com la seva majoria d'edat legal l'enfronten a la necessitat d'encarar l'edat 
adulta: deixar enrere «les flors» i iniciar l'etapa «dels fruits», per dir-ho en els seus termes. Maragall 
sembla experimentar una viva repugnància cap a aquesta alternativa, tot i que té consciència que no la 
pot defugir. A la incertesa professional, a la poca predisposició per a qualsevol de les vies «realistes» 
que se li ofereixen, al rebuig que li inspira l'utilitarisme que s’imposa arreu, a una inexperiència amorosa 
que acompanya la seva condició d'enamoradís hipersensible, cal sumar-hi el sentiment de la pròpia 
diferència −els altres amics semblen més disposats que no pas ell a obrir-se camí en la societat− i la 
solitud que en resulta. l, sobretot, la seva situació problemàtica amb la literatura que, de fet, ja pressent 
com la seva veritable vocació: els dubtes sobre la seva pròpia vàlua, sobre si de debò «és» artista, la 
insatisfacció que li han reportat els seus migrats reeiximents literaris, fins i tot el seu escepticisme da-
vant el seu modest tastet de la «glòria»: uns versos en el diari, un premi als Jocs Florals de Badalona 
per «Dins sa cambra», l'any 1881. Tots aquests són, comptat i debatut, els elements de la crisi que va 
des de l'any 1884 fins a 1888, i que es pot rastrejar en la seva correspondència d'aquesta època. Al final 
d'aquesta part de les Notes hi ha una al·lusió a un daltabaix econòmic familiar que obligarà Maragall 
a ficar-se de ple en el negoci, fet que, de moment, més aviat agreujarà la crisi, però que, a la llarga, 
tindrà uns efectes del tot positius per a Maragall −en l'ordre econòmic com a mínim, però potser també 
en l'ordre psicològic i anímic. Un altre sotrac és el trencament del seu prometatge a causa del mal mo-
ment de l'empresa (informació deguda a la Dra. Casals). A la sortida del túnel hi haurà: la coneixença 
de Clara Noble (1888), «l'Oda infinita» (1888) i l'obra poètica que segueix, i la feina com a secretari de 
Mañé i Flaquer (1890). Sembla que tot això li facilitarà una visió més «total» de la vida, per dir-ho amb 
les seves paraules.

3.2 Les Notes de 1910: la complexa plenitud d'una vida

Les Notes de 1910, datades el mateix dia de l'aniversari, tenen, com ja he insinuat abans, un context 
ben diferent. Maragall, com ell mateix ens diu, ha arribat a una «vida plena», tant des del punt de vista 

76

Maria Mercè Marçal. Les Notes autobiogràfiques de Joan Maragall



afectiu i familiar −la seva muller i els seus 12 fills...− com per la seva obra literària i pel seu paper so-
cial. Tot i les reticències orsianes i l’«imperi noucentista», és un personatge indiscutible. Al capdavall, i 
gràcies, diu, al «pare de la terra» −que li va solventar definitivament les necessitats econòmiques, des-
prés que ell ajudés a remuntar l'empresa− i al «Pare del cel», ha pogut unificar, i en un grau eminent, 
vocació personal i inserció social, aquells dos aspectes que a les Notes de 1885 se li apareixien com 
a irreconciliables. Des d'aquest lloc, que el fa sentir, amb raó, privilegiat, atalaia la seva llunyana crisi i 
mesura la distància abismal que el separa d'aquell «jove tan decaigut moralment». Tot i això, és recent 
un fet dolorós que no apareix a les Notes: la mort del seu amic Antoni Roura. Un altre amic important, 
Pijoan, se n'ha anat del país. Els fets de la «Setmana tràgica» i les seves seqüeles, l'any anterior, no 
han passat tampoc sense afectar-lo. Marfany no dubta, seguint Benet, de qualificar-les de traumàtiques 
(Marfany 1975; Benet 1964). D'altra banda, és notable l'escassesa de les seves col·laboracions a la 
premsa, potser motivada per la seva complexa relació amb el noucentisme triomfant i la divisió del mo-
viment catalanista unitari (Solidaritat Catalana). En una carta a Rucabado (16 de novembre de 1910) 
confessa: «Des de fa algun temps em trobo en un estat d'espiritual desinterès envers tot allò que se'n 
sol dir la cosa pública». Aquest mateix any, encara, ha conclòs Nausica, i poc després iniciarà la «Re-
presa d'Haidé»: tots dos textos plens de recança cap a un amor inassolible o al qual ha calgut renunciar. 
També és l'època dels qüestionaments i dels dubtes del «Cant Espiritual». Abans ja he esmentat el mot 
«crisi» en referència a tots aquests elements. De fet, les Notes de 1910 i el seu to ens fan l'efecte d'algú 
que es troba al final d'un cicle culminat, com si hagués tocat sostre. Tot i que vull insistir que aquest text 
ens mostra només parcialment el Maragall d'aquestes dates i la plenitud que denota, o que vol deixar 
fixada a través de les paraules, en la realitat només pot ésser convertida en definitiva per la mort.

En un altre sentit, aquest és el moment també en què Maragall s'encararà als autors grecs: enllestirà 
les seves versificacions de l’«Olímpica l» de Píndar i es comprometrà a fer el mateix amb els Himnes 
homèrics, en els quals assajarà una personal adaptació de l'hexàmetre; més tard, seguirà encara la 
versió d'un poema de Cal·lístrat. És ben curiosa aquesta evolució: Maragall havia dit en una carta a 
Freixas (15 abril de 1881) que se sentia més a prop dels autors alemanys, que no pas de «las sutilida-
des, la pulcritud y la mesura» dels clàssics −clàssics o neo-clàssics?, ens podem preguntar amb Valentí 
(1972). Paradoxalment, a traves sobretot de Goethe, acabarà la seva carrera literària en estret veïnatge 
amb Homer, el clàssic entre els clàssics....

4. Els textos contemporanis

4.1 Notes de 1885

4.1.1 Obra poètica

Pel que fa a les Notes de 1885, no pararem esment a la seva incipient obra poètica escassament sig-
nificativa: «A l'oreneta» (1 febrer de 1880); «Àngel no volis» (1880); «Quan és que més gran delícia» i 
«Tenir-la al davant meu» (4 de novembre de 1881 ); «La Roser» (1883), «Jugant» (15 d'octubre de 1884 ); 
«Diumenge» (21 de març del 1886) i potser alguna cosa, no gaire, més... Només destacaré el precoç in-
terès cap al Faust de Goethe de què testifica el poema «Dins sa cambra», de 1881, ja esmentat abans. 
És possible que el contacte amb el gran clàssic alemany en aquest moment encara sigui indirecte, a 

77Testimonis

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 71-91



través de la famosíssima òpera de Gounod, tot i que la hipòtesi sembla topar amb un problema: un 
cop consultats els Annals de l'Òpera, no he sabut trobar cap estrena d'aquesta peça a Barcelona que 
correspongui aproximadament a aquestes dates, ni en els anys d'adolescència de Maragall. Potser la 
coneixia a través del llibret? O bé la va veure durant el seu viatge a París, no datat, que refereix en les 
Notes? Sigui com sigui, directament o indirecta, Goethe és ja a l'horitzó.

4.1.2 La correspondència

Tanmateix, més que no pas l'obra poètica, els textos contemporanis fonamentals que ens permeten 
anar seguint l'evolució de la crisi d'aquesta «etapa geològica», com l'anomena G. Maragall (1988), són 
els següents epistolaris: 

4.1.2.1 Cartes a Joaquim Freixas

Són en total nou cartes escrites entre el 15 d'abril de 1881 i el 3 d'agost de 1884, és a dir, immediata-
ment anteriors a la crisi i a les Notes de 1885. Vegem com Joan Maragall hi descriu aquest amic, que 
formava part del «círcol» universitari, a la secció Xlll: «Freixas, pàl·lid, aristòcrata, vestit a l'última moda, 
home de món, sistemàtic en política i literatura, però franc i expansiu i traient-se la careta després d'ha-
ver-nos increpat sèriament durant una hora sobre la política d'en Cànovas, o sobre catalanisme». Ga-
briel Maragall qualifica les cartes que li són adreçades de «wertherianes», i ho són, més que no pas pel 
to, per la temàtica que tracten: el descobriment de Goethe i l'inici de l'obsessió per aquest autor que en 
principi se centrarà en el Werther. La correspondència a què em refereixo correspon als anys de la car-
rera i al moment just d'acabar-la. La literatura, com he insinuat abans, hi té un paper important: aquest 
epistolari és una font insubstituïble per seguir les lectures i les opinions literàries del jove Maragall, i, en 
aquest sentit, complementa les Notes. Com correspon a la personalitat de l'amic, hi ha també al·lusions 
al tema polític, al catalanisme −implícitament present en les Notes, pel fet d'estar redactades en català 
i explícitament, de forma molt breu, quan a l'apartat VII parla de celebrar «les festes tradicionals cata-
lanes» i del sentiment de pàtria. A la primera carta, per exemple, afirma la seva preferència pels autors 
alemanys −en concret parla de Heine i Goethe− en contraposició als clàssics. Esmenta, en particular, 
el Werther. I s'acomiada: «Adiós, anti-catalanista; un catalanista entusiasta te abraza con efusión». En 
la segona (5 de juliol de 1881) afirma: 

Participo de tu entusiasmo por la literatura castellana, si bien mis aficiones me llevan con preferencia al estudio 

de otra a la cual debo y profeso mayor cariño por ser la lengua en que balbuceé mis primeras oraciones y en las 

que expresaré sin duda mi amor a la primera Carlota o Margarita que algún angel bueno ponga en mi camino. 

l prossegueix:

En esta misma lengua me daría a entender sin que nadie lo extrañara, si esta carta la escribiera cuatro siglos 

atrás; o si cuatro siglos atrás no hubiese tenido lugar lo que los catalanes recordaremos siempre con cierta 

78

Maria Mercè Marçal. Les Notes autobiogràfiques de Joan Maragall



amargura, y ahora que vuelvo a leer tu apreciable, observo que en un pasaje dices «nuestra literatura (la caste-

llana)»  de cuyo paréntesis no sé si entristecerme o alegrarme, pues al par que nos transformas en castellanos 

sin merecerlo, muestra ya el temor que por «nuestra literatura» pueda entenderse otra que la castellana. 

En les cartes següents segueix desgranant elogis a l'autor alemany i fa assistir <Ø> l'amic a la seva 
descoberta d'obres successives. Comentaré però, més detalladament, les freqüents al·lusions a Goet-
he en el darrer apartat del treball. Altres esments a la literatura: Heine <i> les seves obres lntermedio, 
Regreso y Nueva Primavera amb les quals diu que ha passat «ratos deliciosos» (carta del 15 d'abril); 
a la mateixa carta esmenta El gran Galeoto d'Echegaray. A les cartes següents parla de Galdós (La 
desheredada: que col·leccionen en fascicles o «cuadernos» (cartes 5-VII, 8-Vll, 15-VII, 22-Vll i 27-Vlll 
de 1881) i els Episodios Nacionales; (carta 5-VII). A les cartes del 8 i 15 de juliol fa el propòsit i desisteix, 
respectivament, de llegir les tragèdies de Shakespeare. El 22 del VII diu que ha llegit Bernabé Rudge 
«larga novela» de Dickens, alguns cants de la Divina Comèdia, «obra sublime pero incapaz por ahora 
de hacer mis delicias»; René de Chateaubriand «magníficos pensamientos, protagonista simpático, 
pero Chateaubriand nunca llenará mi corazón»; i finalment, «unos recuerdos de viaje» de Víctor Ba-
laguer. El 5-VII del 1884 esmenta Mistral, del qual acaba de comprar Nerto i confessa haver assaborit 
amb plaer Mireia. També hi fa referència a lectures de Freixas −Voltaire, Diderot, «talentos perniciosos, 
sofistas rematados que siempre creí chocarían con tu criterio recto y ortodoxa» i Sant Agustí. El 3-Vlll 
del mateix any compara el flamenc Conscience i Walter Scott, del qual esmenta Quintin Duward i Lucia 
de Lam<m>ermoor. Diu que un i altre els ha llegit poc.
 

Altres referències relacionades amb la literatura: cita de passada Madame de Staël, s'entristeix amb la 
mort de Milà i Fontanals (3 d'agost de 1884) i, en la mateixa carta, al·ludint a unes opinions de Renan 
segons les quals el futur és de la física, la química, l'astronomia, etc. i no de la crítica, de la història o 
de la literatura, es plany: «De modo que si los adoradores de la Belleza en todas sus manifestaciones 
venimos al mundo tres siglos más tarde, nos divertimos. ¡Pobres sabios!». Hi veiem, doncs, una mane-
ra de pensar i de sentir molt similar a la que es manifesta a les Notes, en especial als apartats IV-V-VI. 
A través d'aquestes cartes a Freixas, també podem seguir el procés d'escriptura del poema «Dins sa 
cambra», i la seva intenció d'enviar-lo a un certamen (22-Vll-81); el resultat d'aquest, al teatre Zorrilla 
de Badalona, i la seva confessada inspiració goethiana (27-Vlll-81). Altres passatges, referits al tema 
amorós, artístic o de sentiment de la Natura, o fins i tot d'una certa crítica a la societat, concorden ple-
nament amb les Notes, tot i que és ben clar que la crisi encara no s'ha fet present.
 

4.1.2.2 Cartes a Lluís Lluís

Aquest amic és descrit així a les Notes: «Lluís, el de la barba roja, el del caràcter melancòlic, intel·
ligència cultivadíssima, de gust i disposició notables per a les belles arts, talent de claredat asombrosa; 
modest dins lo inverossímil, agudíssim en sos ratos de bon humor, discret sempre, reservat potser en 
excés, representava el bon sentit dins del "círcol", i fora d'ell, l'estudiant modelo en talent i aplicació».

79Testimonis

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 71-91



D'aquesta època són dues cartes datades el 10 de setembre de 1886 i el 7 de març de 1888, respecti-
vament. La primera, datada a Cornellà, ens informa d'un moment absolutament pessimista, completa-
ment d'acord amb el to de les Notes, concloses pocs mesos abans. Hi podem llegir, per exemple: 

Estos ataques de spleen de que me hablas los experimento también a menudo, pero con la particularidad que 

me complazco en ellos; nunca me hallo tan bien y tan contento de mi mismo como cuando todo me hastía y me 

parece mezquino y deleznable.

Descriu també la vida d'inactivitat «sin tapujos ni disimulos» que duu, sense moure's de casa, «vestido 
con la camisa de dormir y un ancho, viejísimo y cómodo traje de tela [...] escribo, leo, duermo o fumo 
contemplando medio embrutecido un paisaje para mi nada nuevo. [...] Dentro de ocho o diez días vol-
veré a Barcelona a renovar la parodia de una vida activa». La segona carta, ja del 1888, sembla iniciar 
la sortida de la crisi. Hi escriu: «Creo que una concepción total (y no mutilada como hasta ahora la 
hemos tenido) de la vida, llevará consigo la calma y despojándonos entonces del endeble pesimismo 
romántico nos hundiremos con beatitud en su sano materialismo».
 

4.1.2.4 Cartes a Josep Lloret

Inèdit fins a aquest moment, l'epistolari a Lloret, força extens, només ens és conegut fragmentàriament 
a través de les citacions que en fa G. Maragall en el seu «Esbós biogràfic», tot qualificant-lo d’«esponta-
ni i primitiu», i que corresponen als anys 1883-87. És difícil, donades les circumstàncies, de fer-se'n una 
idea de conjunt. Sembla que corrobora alguns aspectes de la crisi i de l'evolució que podem resseguir 
en les altres cartes. De fet, per les dates, fóra la correspondència més adient per estudiar el context de 
les Notes de 1885. D'altra banda, Lloret hi és qualificat de «mon amic predilecte» i descrit de la següent 
manera: «potser el més semblant a mi en el fons, amb son caràcter indolent, son entusiasme envers tot 
el que diu Bellesa, sa vocació especial per la pintura i la música aixís com la meva era envers la poesia, 
sa afició a la filosofia que va acabar amb la gran riallada a duo amb què ens burlàrem de tot lo que no 
fos Bellesa, enamoradís, incert, desmemoriat, poc exacte en tot...».
 

Dels extrets de Gabriel Maragall destacaré, només, en el sentit que són estrictament contemporanis de 
les Notes, els de juliol de 1886, que donen fe de les trifulgues econòmiques familiars i de l'estat d'ànim 
amb què Maragall les va encarar: 

«Reniego de la sociedad, del progreso, del dinero, de la educación, de la moral y del que inventó todas esas 

porquerías» (13-Vll-86. Notes, ap. V i XIV); «Lo que he hecho y hago ha sido y es tan sólo por consideración a 

mi familia pues me hace daño verla sufrir» (13 -Vll-86); «Mi primera impresión fue como si algo glacial y repug-

nante me viniera encima. Esa frialdad suprema que se tradujo en todo mi exterior hizo el efecto de serenidad 

ante el peligro y cuando contesté que yo me encargaba [...] inspiré confianza» (17-Vll-86).

 

Maria Mercè Marçal. Les Notes autobiogràfiques de Joan Maragall

80



4.1.2.3 Cartes a Antoni Roura

Com, en major o menor mesura, succeeix en els altres casos, la correspondència amb Roura –no in-
clòs en el «círcol» i, per tant, no descrit a les Notes– és força més extensa, ja que aquesta amistat va 
prosseguir fins al final de la vida de l'amic. Només quatre cartes corresponen a l'època entre 1886-87. 
Cartes realment «wertherianes» per l'esperit, estan absolutament amarades de malestar i pessimisme. 
Maragall hi parla de la seva dificultat d'adaptació a la realitat industrial amb tons molt agres i violents: 

A una sociedad que al verme bajar a una región inmunda, por el peso de las circunstancias, parecía que me 

arrojaba al rostro aquellas palabras del Evangelio: Et verbum caro factum est, et habitavit in nobis, esto es: 

aquel que nos despreciaba y alardeaba de vivir en una atmosfera superior a la nuestra ya lo tenemos en nuestro 

terreno, ya está entre nosotros. ¡Miserables! Reniego de vuestras convenciones, de vuestras hipocresías..., de 

todos esos pingajos y palabras huecas con que pretendeis cubrir vuestras repugnantes vanidades, y cuando 

me creéis tenerme por completo en medio de vosotros, tenéis sólo mi sombra, tenéis sólo a esta agrupación 

de moléculas que se renuevan constantemente sobre el molde de mi cuerpo y con las cuales bien poco tiene 

que ver el yo íntimo, el yo libre, que cerniéndose sobre las espesas sombras de vuestra morada, goza de la luz 

eterna y aspira a los suaves efluvios del gran Todo, en el cual vais vosotros comprendidos, como Negativo, a 

causa de ser ÉI infinito (1886). 

He citat aquest llarg fragment perquè em sembla estrafer amb to sarcàstic idees presents de forma 
seriosa a les Notes, ap. VII: la idea de redempció associada a l'art i a l'artista; la idea del Mal i la Lletjor 
com a integrants de la Bellesa, només existents en «lo relatiu» ja que el «Déu Bellesa, com immens 
que és, s'ha d'estendre en tots sentits infinitament». En una carta (10-III de 1887) es declara panteista: 

He recibido tu última carta como refutando el panteísmo; dices que partiendo de él hombres y mujeres seríamos 

tan sólo órganos del hermafrodita universal, y único. Y bien, ¿y qué? Antes dices todo aquello de que el yo 

se reconoce en sí y para sí contraponiéndose al Universo entero. Dices que Ahrens afirmó esto, yo lo niego y 

estamos en paz.

En una altra li retreu que li parli positivament del progrés, que ell critica en diversos passatges (cf. 
també Notes). Dos cops al·ludeix, de forma paròdica, però, a la idea del suïcidi. Com he dit abans, el 
pessimisme traspua arreu: «Me he tumbado a la bartola, y no pienso en el porvenir, porque creo que no 
existe [...] así pienso aguardar entre lo agradable y lo desagradable que me sobrevenga aquello que se 
llama muerte, y después veremos... o no veremos. ¿Por qué luchar?» (14-1-87).
Després del 10 de març de 1887 hi ha un buit a la correspondència, que es reprèn, en català, el 8 de 
gener de 1890. En aquesta carta parla de «the fairy», Clara Noble, amb qui es casarà l'any següent. 
Com he dit abans, aquest és un dels elements que contribuiran decisivament a clausurar la crisi.

81Testimonis

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 71-91



Maria Mercè Marçal. Les Notes autobiogràfiques de Joan Maragall

82

Notes manuscrites per al treball. Biblioteca de Catalunya. Top. Fons Maria Mercè Marçal, caixa 14 (Assaig i investigació)



4.2 Notes 1910

Només passaré revista molt per sobre, a alguns dels textos escrits i/o publicats en 1910-1911, ja que el 
Maragall d'aquesta època és conegut a bastament.

L'1 de maig de 1910 publica a La Veu de Catalunya <Ø> l'«Oda Nova a Barcelona», escrita l'any abans, 
arran de la «Setmana tràgica», i que recull l'impacte de la ciutat real, alhora «ciutat mala» i «la gran 
encisera».

El 9 de juliol sabem per una carta a Lluís que ha acabat la traducció dels Pensaments de Goethe i de 
l'«Olímpica l» de Píndar, que dóna fe de la seva continuïtat «goethiana» i alhora del seu acostament als 
clàssics grecs. El 3 d'agost acaba Nausica. Escriu també «El pi d'Estrac», al setembre. En un moment 
indeterminat acaba el «Cant espiritual», començat l'any abans. Aquest poema memorable, adreçat a 
la divinitat, com les Notes de 1910, planteja, a diferència d'aquestes, una problemàtica profunda: el 
dubte i la recança davant de la mort. l es mou, abans de l'estrofa final, a la corda fluixa entre l'ortodòxia 
i l'heterodòxia (Valentí 1972).

A principis de tardor es decideix a fer la versió dels Himnes Homèrics. S'edita la seva traducció de 
l’«Olímpica l» de Píndar. Pel que fa a la premsa només hi col·labora les clares vegades que el tempta 
una forta actualitat o un moviment d'opinió. Alguns articles són: «Elogio del vivir», «De la gracia», etc.

L'any 1911, el darrer de la vida de Maragall, veu la publicació, pel febrer, de l'obra poètica aplegada 
a Seqüències, que correspon als darrers cinc anys. A part d'alguns poemes ja esmentats, hi podem 
trobar, per exemple, «La fi del comte Arnau». Aquest mateix any escriu encara «Dimecres de Cendra», 
«Represa d'Haidé» i «Altres fragments d'Haidé». Em sembla destacable l'article «Beatriz» −on teoritza 
una mena de platonisme amorós, ja antic en ell−, escrit a Cauterets al juliol, on també compon «Nodreix 
l'amor», que sembla complementar-lo i «La cascada de Lutour», on trobem el seu intens sentiment de 
la Natura. Des del maig torna a col·laborar al Brusi.

Altres articles a la premsa: «La vuelta al caos», «La espaciosa y triste España», «Campanas», «Ca-
taluña i avant», «Los vivos y los muertos», «Carta a una señora», «La panacea», «Bien catalán», etc. 
Cap indici de la problemàtica que traspuen aquests textos, insisteixo, no es reflecteix a les Notes auto-
biogràfiques de 1910.

83Testimonis

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 71-91



5. Elements integrants de les Notes autobiogràfiques de 1885

5.1 Informació biogràfica «externa»

La trobem sobretot en els capítols X-Xlll. De fet ens dóna poques dades concretes. En un moment ens 
diu que canvien de casa, però no aclareix quina era la casa vella (Jaume Giralt, 4, on va néixer? Diu 
exactament: «la casa vella fou abandonada per una altra més petita però més moderna»). Parla, sobretot, 
de tot allò que ha tingut repercussió anímica: els jocs religiosos d'infantesa, l'impacte de les celebracions 
litúrgiques en el nen que va ser, la fe conservada fins a la primera comunió. La seva infantesa, qualificada 
de feliç fins als quinze anys. Els dos viatges que en un moment donat fa, el primer a València − Grana-
da − Còrdova −  Madrid − Saragossa i el segon a Marsella i París. Les seves passejades pels volts de 
Barcelona que testifiquen d'un gust precoç per la natura. Sobretot parla: del que ell anomena «aquests 
anys ingrats» (1874-78) a la indústria familiar, afectat per una manca de recursos i de llibertat notables 
a causa de la desconfiança de la família, en contrast amb l'etapa dels 19 als 24 anys en què se sent 
molt feliç; s'esplaia parlant dels primers dies a la Universitat (fins i tot, excepcionalment en un text tan 
poc precís, dóna la data del 7 d'octubre de 1879 com a dia en què fa els primers passos per matricu-
lar-s'hi); parla dels amics del «círcol», ens diu els seus noms −alguns d'ells com Lluís, Freixas i Lloret 
destinataris d'algunes de les cartes comentades; els altres són Buxareu, Mullol i Rocamora; Roura no 
hi apareix−; comenta la personalitat de cadascun; s'atarda en detalls dels anys de carrera i d'amistat, i 
de «gosar de la flor de la vida». Informa, per exemple, de tertúlies al Colón, al Cafè Nou i al Continental, 
o «en el despatx de casa, o en mon quartet».

Des del punt de vista literari, explica la seva emoció davant el primer poema publicat en un diari, la seva 
flor natural de 1881 a Badalona amb «Dins sa cambra». Per arribar al moment present en què, ens diu, 
no és «ni feliç ni malaurat». De fet, com hem vist, es troba en un<a> impasse.

5.2 Informació psicològica, moral...: anímica

Hi és palesa una voluntat d'autoanàlisi, de diagnosi, d'esbrinar per què es troba on es troba: segura-
ment, aquest és el mòbil de les Notes. Es pregunta, per exemple, per què, a ell, l’«amor propi» li ha 
fet desitjar una glòria literària i no, com potser hauria estat més lògic, una carrera política o científica. 
Ho atribueix, amb una barreja de modèstia i d'orgull difícils de destriar, al seu «caràcter indolent que 
repugna tot lo pràctic», a la sensibilitat exagerada, a l'amor propi que no es manifesta, que viu per dins. 
l així, diu: «la sensibilitat em fa de religió, la indolència de filosofia i l'amor propi de caràcter». En un 
altre lloc es qualifica, mig en broma, de «bon partit», «incapaç de donar mala vida a ningú», «a part d'un 
ente inútil sóc un bon noi, etc.». Com ja he apuntat més amunt, parla també de la seva inexperiència 
amorosa real en contrast amb el que anomena el seu «donjoanisme» platònic. En aquest platonisme 
rau una faceta de la seva vivència de l'amor que l'acompanyarà tota la seva vida.

Hi ha també, implícita en les Notes, la voluntat moral de construir-se. Carles Riba diu que Maragall 
«sembla cercar-se en una figura que, amb tot el seu malcontentament i escepticisme, pugui ell, en 

Maria Mercè Marçal. Les Notes autobiogràfiques de Joan Maragall

84



primer lloc, estimar: fa, en altres molts, com un esbós del seu propi mite» (Riba 1938). Arthur Terry 
considera que és un «primer examen de consciència abans d'emprendre el llarg camí cap a la madu-
resa. Si hi admet les pròpies febleses és tot pensant en les condicions morals que hauria de complir». 
l prossegueix: 

L'amor propi que es retreu, juntament amb la seva sensibilitat exagerada, no serà, en realitat, la font de l'energia 

salvadora? La veu de la consciència, traduint-se en un desig de persistir en la seva vocació literària, malgrat 

adonar-se que els seus primers assaigs no hi corresponien? 

l afegeix encara: «Sap que es troba en l'edat crítica en què el desig juvenil de fama ha de donar lloc 
a una actitud més responsable: més concretament, reconeix que es tracta d'una qüestió ètica: fer-se 
home» (Terry 1963).
 

5.3 lnformació ideològica

A través de les Notes podem veure quins eren els eixos ideològics de Maragall en aquesta època i 
quines les seves contradiccions. Més que idees són «creences», en el sentit que són formulades amb 
passió i a través d'una reelaboració dels mites religiosos.
 

5.3.1 La Bellesa

Entre els temes desenvolupats, segurament el de.la Bellesa és dels més significatius, per a algú que té 
aspiracions literàries. De fet les Notes s'inicien amb una afirmació de caire estètic, molt «finisecular» i 
d'origen romàntic: la bellesa és la flor, la joventut, la no-utilitat, en contraposició amb el fruit, amb tot allò 
que és útil i pràctic, que, com hem vist abans, el repugna i que és no-bell. (No és estrany que Maragall, 
a les Notes de 1910 exultés: havia aconseguit la quadratura del cercle: dedicaria vida a la bellesa i ser 
útil!).

A l'apartat IV fa una abrandada professió de fe en la religió de la Bellesa, a la qual aplica el misteri de la 
Trinitat: «La Natura és Déu Pare, l'Art Déu fill i l'Amor Déu Esperit Sant». En aquest moment, Maragall 
es podria situar en sintonia amb el que serà el corrent esteticista del Modernisme.

Aquesta Bellesa és contraposada a «lo demés»: progrés, ciència, ambició, civilització... Aquesta religió 
té un credo concret: un fragment de Faust on s'exalta el caràcter sagrat del sentiment de la natura.
Més endavant, encara, en l'apartat VI, estableix una mena de paral·lelisme entre el mite bíblic del Pa-
radís i el pecat original, que suscita la necessitat de la redempció, amb el procés del naixement i de la 
funció social de l'art: En un principi, hi havia una fusió amb la Natura, un sentiment originari de la Be-
llesa. El pensament, la raó, la voluntat de comprendre el misteri, engendra la societat: la caiguda. Cal, 

85Testimonis

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 71-91



llavors que l'Art dugui a terme la redempció. «La Bellesa és Déu que està en tot i en cada ínfima part, 
que és lo immens, lo etern, lo infinit». El gran misteri del mal, és a dir, de la lletjor, és irresoluble. Ara 
bé, segons diu, «lo lleig està inclòs en la Bellesa concebuda com a totalitat. Lo lleig només existeix en 
lo relatiu». Una visió total, concep «la bondat essencial del món i de la vida»: no hi ha aquí prefigurat el 
punt de partida del «Cant espiritual»?

 
Aquesta religió de la Bellesa té, com és lògic els seus sacerdots, que són els artistes. l, com es desprèn 
de la Trinitat enunciada més amunt, és un tema íntimament relacionat, no només amb el de l'Art, sinó 
també amb els altres dos: Natura i Amor.

5.3.2 La natura

Hi ha dues maneres d'al·ludir a la natura que en el fons van a parar al mateix lloc: la natura concreta, 
contraposada a la ciutat (quan parla dels seus passeigs pels afores de Barcelona... ) i la Natura com a 
entitat «metafísica»: ja hem vist que era «Déu pare». La Natura es contraposa per a Maragall a societat 
i a civilització. Constitueix un «primitiu estat de perfecció». A l'apartat V fa, en aquest sentit, una forta 
crítica al progrés, les ciències, el dret, la medicina, «la societat, com està avui, és un mal general», con-
tra el qual proposa, en pla boutade, la seva supressió. Hi ha en Maragall un esperit crític, una rebel·lió 
cap a la situació de la societat, les seves convencions, etc.; es tracta d'un sentiment més aviat visceral, 
intuïtiu, que ell intenta lligar amb tot un conglomerat més o menys boirós d'idees procedents del roman-
ticisme, però sense que responguin punt per punt a cap sistema filosòfic.

A l'apartat XIV fa una caricatura de la societat. De tota manera, en l'apartat VII es confessa «viciat» −«el 
mal és massa vell»−, reconeix el caràcter utòpic de la seva proposta, que topa amb les seves pròpies 
aspiracions personals −família, propietat, pàtria−, en contraposició amb els preceptes de la Naturalesa: 
cosmopolitisme, amor lliure, comunisme.

5.3.3 L'Art

L'art és anomenat Déu fill, és a dir, la Bellesa feta carn. Aquesta idea es pot posar en relació amb un 
poema posterior com «Soleiada» (13-1-1900) que la desenvoluparà de forma suggerent. L'art ha de 
redimir la societat i tornar-la a encaminar cap a la Bellesa. L'art parteix del sentiment: en l'apartat IV es 
pregunta si és artista no pas per la qualitat del que hagi pogut escriure, sinó per si el seu és un senti-
ment autèntic. La glòria va molt lligada a l'art, perquè el desig de glòria li ha pervingut per l'admiració i 
el desig d'emulació dels artistes.

L'art té a veure, també, amb la rebel·lió, tal com diu a l'apartat XI. És coherent, des del moment que ha 
contraposat la divina Natura i la societat: «D'aquell desballestament d'aspiracions contrariades (la seva 
infeliç immersió en el medi no-bell del món industrial) s'alçà, portant l'estendard de la rebel·lió, el meu 
amor per la poesia».

Maria Mercè Marçal. Les Notes autobiogràfiques de Joan Maragall

86



5.3.4 L'Amor

En la seva peculiar professió de fe, si els artistes són els sacerdots de la Bellesa, els enamorats són 
els seus místics. (No trobem aquí en germen algunes idees de l'«Elogi de la paraula»?). Expressa la 
dificultat de conciliar els dos aspectes −espiritual i carnal− de l'amor, tot i que afirma: «no són sinó graus 
d'una mateixa tendència».

Ja he comentat més amunt que Maragall tendeix a un cert platonisme amorós. L'amor suposa una 
connexió amb la Bellesa, i, en aquest sentit, està íntimament relacionat també amb la creació artística 
(cf. article «Preliminar»). Encara l'any 1911 escriurà: «Nodreix l'amor de pensaments i absència / i així 
treurà meravellosa flor». Enmig, però, sembla que aconseguirà una certa síntesi entre l'aspecte espiri-
tual i carnal de l'amor, a través del matrimoni, que aquí només és al·ludit de forma irònica. Sembla que 
a partir de 1888 (carta a Lluís) hi veurà una possibilitat de «completar-se», d'accedir a una visió més 
total de la vida.

5.3.5 Sentiments i Raó

Segons la seva transposició del mite del Paradís, la raó és el que ha provocat l'escissió amb la Natura-
Bellesa (idea procedent del romanticisme). Com hem vist més amunt, hi ha una absoluta desconfiança 
en la ciència i el progrés. És a través del sentiment −estètic, amorós− que entrem en contacte amb la 
Bellesa i amb la profunda unitat de la Natura.

5.3.6 Espiritualisme i Materialisme

Aquests temes estan barrejats amb els anteriors. És de destacar la dificultat de Maragall de conciliar 
aquestes dues tendències que sent presents en ell. El seu espiritualisme no el deslliga de les aspiraci-
ons de la terra, no és desencarnat, hi estableix una tensió que el fa exclamar (ap. IX): «Ai d'aquell que 
per travessar aquesta terra agafa el camí de dalt per veure el cel de més a prop. L'estar prop del cel 
no el deslliura de sentir els anhels que dóna la terra per on està condemnat a transitar». Aquest lligam 
−a voltes harmònic i exultant («El nostre cel és la terra» del comte Arnau), a voltes conflictiu, com en 
aquest passatge o, en certa manera, en el «Cant espiritual»− entre espiritualitat i matèria serà una 
constant en la seva obra i informa el seu tan discutit «panteisme» o «franciscanisme». De fet, aquest 
ésser que descriu aquí, atent alhora al cel i a la terra, és contraposat als que només viuen a la vall, a 
la terra: a part d'estar en companyia, poden oblidar-se que tenen un cel al capdamunt i «s'han ingeniat 
de tal manera que casi no el necessiten per a res». No trobem aquí una prefiguració del «despert entre 
adormits»?

En resum m'atreviria a dir que les Notes autobiogràfiques de 1885 constitueixen el gresol dels temes 
potser més significatius que apareixeran elaborats en l'obra posterior maragalliana.

87Testimonis

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 71-91



6. L’empremta goethiana: els inicis d’una «afinitat electiva»

A les Notes autobiogràfiques de 1885, l'obra de Goethe hi és al·ludida en tres ocasions, en dues d'elles 
explícitament. Això ens permet d'adonar-nos que la influència de l'autor alemany, tants cops retreta, és 
ben antiga. Les cartes a Freixas, com hem vist, corroboren aquest extrem.
 

Les referències són:

a. Un fragment del Faust corresponent a l'episodi famós de «La Margarideta» que J. M. havia de tra-
duir nou anys després, el 1904. Es troba en l'apartat IV, en el qual fa l'esmentada professió de fe: «La 
naturalesa és Déu Pare, l'art Déu Fill, l'amor, Déu esperit, que són un sol Déu, la Bellesa». El fragment 
goethià li serveix de Credo. En l'episodi, Margarideta li pregunta a Enric-Faust si és creient i ell li respon 
amb aquesta professió de fe en el sentiment religiós de la Natura. El misteri, «visible i invisible», que 
es desprèn d'aquesta natura en contemplar-la és la divinitat: «Omple-te'n el cor, d'aquest misteri / i, al 
negar-s'hi de goig el sentit teu / anomena'l com vulgues: / anomena'l amor, delícia, Déu. / Això de nom 
no en té, tot és sentir-ho».

No cal dir com aquesta mena de «panteisme» −utilitzo l'expressió d'una forma aproximada i caldria ma-
tisar-ho− és present en molts moments de l'obra maragalliana: en l'«Oda infinita», en els «Elogis» o en 
el «Cant espiritual». l el sentiment de què parla té molt a veure amb el famós «estat de gràcia» necessa-
ri, segons ell, per a la creació poètica i del qual brollaran les «paraules vives». De fet, la lectura d'aquest 
fragment, ens confessa, l'ha portat a preguntar-se sobre l'autenticitat de la seva vocació artística;

b. En l'apartat Vlll de les Notes, Maragall parafraseja en part, i sense explicitar-ho, un passatge del 
Werther corresponent al 21 de juny (Goethe, trad. Valverde, 1981). N'agafa el símil d'un home que des 
d'un lloc elevat veu quelcom que, en la distància, sembla poder apaivagar el desig i que, en la proximitat 
sembla demostrar-se inaccessible. En el cas de Maragall és l'amor, que quan el viu en els seus deliris 
−«mon paradís de deliris»−, les altures, per dir-ho així, li sembla una font que apaivagarà la seva set, 
i <Ø> quan «baixa» al món pràctic, la font li fuig de la vista i no la troba. En Werther, el passatge i el 
símil corresponen a una meditació més general sobre la distància que hi ha entre el desig immens i 
il·limitat i la realitat, les aspiracions pel futur, grans i infinites, i la concreció que ens retorna sempre als 
límits: «quan l'allí es fa aquí» tot és com abans i seguim en la mateixa pobresa, però el desig segueix. 
Com en el text maragallià el caminant continua assedegat (cf. «Excelsior», «Comte Arnau», «Nodreix 
l'amor»...);

c. Al final de tot de les Notes de 1881, Maragall esmenta el Werther de forma directa: diu exactament 
que la seva lectura l'ha convertit de noi en jove. Per una carta a Freixas del 15 d'abril de 1881 sabem 
que ja en aquesta data Maragall havia llegit aquesta obra. Diu que «es el libro que me ha llegado más 
al corazón desde que vivo». En una del 5 de juliol del mateix any, diu, com he retret més amunt, que 
el català és la llengua «en la que balbuceé mis primeras oraciones y en la que expresaré sin duda mi 

Maria Mercè Marçal. Les Notes autobiogràfiques de Joan Maragall

88



amor a la primera Carlota o Margarita que algun angel bueno ponga en mi camino»: notem que aquí 
incorpora ja el Faust, tot i que encara no l'havia llegit i que possiblement el coneixia a través de Gounod 
o de Berlioz. Al final d'aquesta mateixa carta diu que ha llegit, en francès, Herman i Dorotea. En la se-
güent, del 8 de juliol, afirma que llegeix el Faust, i conclou «Goethe es mi poeta». Com a facècia, fins i 
tot signa: «Juan Goethe (digo) Maragall Gorina». El 15 de juliol escriu al mateix destinatari:

He desistido de leer las tragedias de Shakespeare, pero me vuelvo a entregar en cuerpo y alma al Werther. He 

formado el propósito de leer eternamente esta obra, volviendo a empezar siempre que acabo y siendo para mí 

esta lectura un hábito como el de la comida diaria, y no dudes que, no menos aquél que ésta tienen por base 

una necesidad de fuerza a la menos igual, si bien de distinta naturaleza. 

En la carta següent recrimina a Freixas perquè ha gosat dir que l'estudi de la Història, la Filosofia, el 
Dret, eren més seriosos que «el análisis que forma el asunto de mi obra favorita». Hi ha també una 
paràfrasi d'un fragment del Werther: «En este mundo, al fin y al cabo, todo viene a parar en bagatelas; 
siendo así, pues, que más da contar guisantes que lentejas». El 23 de juliol diu que l'ha llegit quatre 
cops. El final l'ha seguit emocionant: 

¿Opinas que es peligroso? ¿Quién te ha dicho que el final del héroe sea un mal y que el sentirse inclinado a él 

un peligro?: Ah, si mi alma se hallase atada algún dia con el nudo estrecho y fatal que unía Carlota a Werther, 

no vacilaría en darle el mismo desenlace, convencido de encontrar a mi adorada en otro mundo en que a la 

tendencia de dos espíritus no se opusiera una ficción social.

El 27 comenta que li agradaria saber l'efecte que el Werther produiria en un noia: «[...] querría saber si 
acierto al creer que Goethe ha de impresionar profundamente a cualquier mujer por poco que esta se 
salga de lo vulgar». Aquest mateix any 1881 correspon a la data de composició del poema «Dins sa 
cambra», ja esmentat, que té com a punt de partida també un fragment del Faust.

En les cartes més properes a la data de redacció de les Notes, en concret les de 1884, diu (5 de juliol) 
que s'ha comprat les obres completes de Goethe en alemany i que ha començat «con gran paciencia 
a poner en claro algunos lieder que me entusiasman de veras». l en la següent diu que llegeix Les 
afinitats electives. És a dir, si bé no hi ha referències al Werther, podem constatar ben viva la seva 
obsessió goethiana, que, de fet, seguirà tota la seva vida. Però el Werther i tot el que suposa, així com 
el Goethe més «romàntic» del primer Faust, traspua al llarg de les Notes: la introspecció i l'anàlisi de 
sentiments, la identificació amor – natura – art en una mena de religió, el sentiment d'inadaptació social, 
l'afany d'absolut, etc. poden haver funcionat com una mena de mirall. No és estrany, doncs, que en un 
lloc, potser no del tot conscientment, el parafrasegi i al final el citi. Però el Werther fou només una etapa 
en el camí de Goethe qui, al capdavall, a través d'aquesta obra, farà una mena de catarsi d'un episodi 
de la seva vida de joventut, tal com deixen traslluir les seves memòries. Maragall sap que qui ha escrit 
Werther, si bé és capaç de fer una anàlisi i una descripció insuperable d'uns sentiments com aquests, 
a diferència del seu protagonista, no hi ha sucumbit, sinó que ha estat capaç d'evolucionar cap a una 

89Testimonis

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 71-91



visió, en paraules maragallianes, més «total» de la vida. Tal com diu Carles Riba, sembla que Maragall 
s'aferri a Goethe com a algú que «ha vençut en una lluita similar» i que, per tant, pot servir-li de model. 
Riba veu, en un i altre, un mateix conflicte entre espontaneïtat i sinceritat. Goethe, però, mai no traslla-
darà aquest conflicte al seu art, mentre Maragall «més goethià en això que el mateix Goethe, potser [...] 
per la seva tan poc goethiana desconfiança en la raó i en l'art, va fer servir la seva poesia de preciosa 
vàlvula ... i en ella cregué conciliar l'inconciliable −espontaneïtat sinceritat...» (Riba 1938). Aquest és un 
tema, tanmateix, que excedeix els propòsits d'aquest treball. 

Sigui com sigui, és evident que l'empremta goethiana o Goethe com a estímul −tal com diu Riba− va 
acompanyar Maragall al llarg de la seva vida. Si bé no hi he detectat cap referència en les Notes de 
1910, el mateix any de la seva redacció traduïa, com he referit abans, els Pensaments de Goethe i en-
llestia el «Cant espiritual» en el qual E. Valentí i Arthur Terry han posat de relleu les al·lusions a Faust, 
encara que sigui per distanciar-se'n: «Aquell que a cap moment li digué: Atura't, si no al mateix que li 
dugué la mort jo no l'entenc, Senyor» (Terry 1955, Valentí 1972). També Nausica, del mateix any, prové 
d'un projecte abandonat de Goethe sobre el mateix tema, tot i que amb un final sensiblement diferent 
(Riba, 1983). De fet, la tragèdia de la noia és convertida d'alguna manera en «tragèdia» de l'heroi (cf. 
«Haidé», «Nodreix l'amor...»). També, segons Riba, aquesta obra és influïda per la Ifigènia goethiana 
(Riba 1983). En l'endemig, no és superflu de recordar que Maragall havia traduït tot un seguit d'obres 
de l'autor alemany, algunes de les quals, com les Elegies romanes (trad. 1889), exerceixen una forta 
influència en els poemes amorosos de «Claror». Les altres versions no esmentades fins ara són: Alexis 
i Dora (1891), Mignon (1891), Ifigènia a Tàurida (1898), Eridon i Amina (1903), «La copa del rei <de>  
Thule» (1904), més algunes altres traduccions no datades, entre les quals esmentaré El nou Pausias i 
la florista, «Epigrames venecians», «La roseta de bardissa», «Dedicatòria», «Nit nuvial», etc. Fins i tot 
és possible que Goethe hagi estat un bon pont cap a altres influències −en el fons menys essencials 
i més episòdiques− com la de Nietzsche: sense anar més lluny, el concepte de «superhome» apareix 
en el Faust en boca de l'Esperit de la terra, en un dels fragments traduïts per Maragall. l l'esperit fàustic 
és consubstancial amb personatges com el comte Arnau, que l'acompanyaran durant bastants anys. l, 
encara, el darrer any de la seva vida traduirà una goethiana «Cançó de taverna». Amb tot això he volgut 
posar de relleu que les referències a Goethe en les Notes autobiogràfiques de 1885, contra el que es 
podria pensar, no són simplement circumstancials −és a dir, «espontànies»− sinó també «sinceres», en 
el sentit que corresponen a una veritat més essencial, una afinitat electiva, per dir-ho goethianament, 
autèntica i duradora.

Bibliografia 

Gabriel MARAGALL I NOBLE, Joan Maragall, esbós biogràfic, a cura de Glòria Casals, Barcelona, Eds. 
62, 1988.

Joan MARAGALL, Obres completes, 2 vol, Barcelona, Selecta, 1970. 

Miquel d'ESPLUGUES, Maragall. Notes íntimes, Barcelona, L. Gili, 1912.

Maria Mercè Marçal. Les Notes autobiogràfiques de Joan Maragall

90



Carles RIBA, «Les cartes de Joan Maragall a Roura», dins ID., Per comprendre, Barcelona, Institució 
de les Lletres Catalanes, 1938.

Carles RIBA: «Nausica de Joan Maragall», dins J. Maragall, Nausica, Barcelona, Ariel, 1983.

Arthur TERRY, La poesia de Joan Maragall, Barcelona, Barcino, 1963.

Joan-Lluís MARFANY, Aspectes del modernisme, Barcelona, Curial, 1965.

Eduard VALENTÍ, Els clàssics i la literatura catalana moderna, Barcelona, Curial, 1973.

Josep BENET, Maragall davant la Setmana Tràgica, Barcelona, Eds. 62, 1964.

Josep Romeu FIGUERAS, «Una interpretación de Juan Maragall», dins ID., Tres ensayos sobre litera-
tura catalana contemporánea, Madrid, 1955.

Johann Wolfgang von GOETHE, Los sufrimientos del joven Werther, traducció de José María Valverde, 
Barcelona, Planeta, 1981.

91Testimonis

 Haidé, núm. 6, 2017, p. 71-91





Des de fa anys Francesco Ardolino, Argyró Lavva i jo ens preguntàvem per l’existència de traduccions 
de Maragall en grec o per possibles connexions dels poetes grecs moderns amb el poeta català. D’una 
banda, són clares algunes influències comunes, com la de Nietzsche, en tots els poetes europeus de 
finals del segle XIX. De l’altra, en l’època que va viure Maragall ja s’estaven establint lligams entre poe-
tes grecs i catalans, sobretot a través de la figura de Rubió i Lluch. Tanmateix, no sembla que Maragall 
tingués cap tipus de presència al país hel·lè. En els catàlegs actuals no apareix tampoc cap obra seva 
traduïda al grec. El cert és que, amb algunes excepcions, la presència dels poetes catalans en el món 
editorial grec és escassa. I així ho és, també, la de Maragall. 

Així doncs, buscant ja no obres sinó tan sols versos seus publicats dins d’altres obres, vaig trobar publi-
cats tres versos de l’obra Nausica. Francesc Morfulleda els va incloure en el seu article «“Oh vosaltres 
que un jorn entreu al temple…” El Partenó d’Atenes: esclats i fulgors», escrit per al catàleg de l’exposi-
ció Fascinació per Grècia. L’art a Catalunya als segles XIX i XX, que va tenir lloc a Girona el 2009. Com 
totes les contribucions del volum, comptava amb traducció al castellà, a l’anglès i al grec. En la grega, 
de Filió Eythymíou, apareixen aquests tres versos:

Αχ, Διμάντια, ζούμε πολύ ήσυχα,
Ζούμε πολύ αδιάφορα: εγώ λακταρώ
Η ψυχή μου να ταξιδέψει στον κόσμο.

Són una versió d’aquests versos maragallians:

Ah! Diamàntia, vivim massa quietes,
Vivim massa ignorantes: jo em deleixo,
L’ànima se me’n va pel món.

Amb ells, Morfulleda il·lustra l’interès progressiu de Maragall pels clàssics grecs i els passos decisius que, 
en conseqüència, va fer per a la creació de l’hexàmetre català, amb un recorregut que havia de reprendre i 
perfeccionar Carles Riba. El fragment estava destinat a fer conèixer sobretot l’interès dels artistes i escrip-
tors catalans per la cultura grega. Tanmateix, per petita que sigui, és també una porta d’entrada d’aquest 
clàssic català a Grècia: un viatge «pel món» de l’anhel romàntic de l’«ànima» de Nausica.

93

HELENA BADELL GIRALT
Traductora i neohel·lenista 
helenabadell@gmail.com

A la recerca d’una traducció inèdita de Joan Maragall

Dossier 93Testimonis

Haidé, núm. 6, 2017, p. 93-98



Al cap d’un temps d’aquesta troballa, Francesco Ardolino em va assenyalar una breu notícia a la revista 
Visat, en què s’esmenta una antologia de poetes catalans traduïts al grec per Bartomeu Garcés i Antoni 
Avellà, mallorquins filhel·lens i metges de professió, autors d’una edició completa en català de l’obra 
canònica de Kavafis. Gràcies a Caterina Calafat i a Joan Manuel Pérez i Pinya, finalment em vaig posar 
en contacte amb Antoni Avellà, el qual em va explicar, amb molta amabilitat, com ell i  Bartomeu Garcés 
van traduir al grec una petita antologia de poesia catalana del segle XX. Hi van incloure seixanta-un po-
etes, de cadascun dels quals van triar «el poema més grec». Totes les traduccions són inèdites, excepte 
una: la de «Súnion» de Carles Riba, inclosa en la dedicatòria de la traducció de Kavafis. De Maragall, 
van incloure el poema «Rêverie», del qual Avellà −amb una amabilitat i confiança que no puc deixar 
d’agrair− m’envià la traducció, que reproduïm aquí per primera vegada.

«Rêverie» presenta una feliç coincidència amb els versos de Nausica triats per Morfulleda: és l’evoca-
ció d’un somieig en què pren una forma concreta el desig de marxar, de viatjar, de veure món. Maragall 
sembla projectar-se com un nou Odisseu, coincidint fins i tot, amb l’anhel de coneixença del famós poe-
ma «Ítaca» de Kavafis, lleugerament posterior. En el poeta català, però, el somni d’adolescent pres pel 
delit de viure obert a totes les possibilitats es fa des de casa. En els últims versos, el poema esdevé un 
elogi de la calma que permet deixar-se endur per la imaginació i, des de la distància reposada, reviure 
dolçament el desig d’aventura. La traducció, molt propera al text original, transmet perfectament tant 
aquest estat de rêverie projectat en els «αναπαυτικά απογευμάτα» («tardes de repòs») que proporciona 
l’«οικακή τύχη» («sort casolana») com els detalls físics del viatge, del plaer de conèixer noves ciutats a 
la sensualitat del mar i del sol.

Com que l’obra maragalliana en grec va resultar tan breu, em vaig aventurar a fer-ne jo mateixa una 
traducció. El poema triat, el «Cant espiritual», constitueix, com els que m’havien precedit, una intensa 
evocació de l’aventura de viure, però confrontada ara a la seva temuda companya, la mort. Per fer-ho, 
vaig demanar la col·laboració a Iorguis Iatromanolakis, que va acceptar de seguida. Iatromanolakis, 
traductor al grec modern d’una llarga llista de clàssics grecs i llatins, és, a més,  l’autor d’una obra lite-
rària altament innovadora, en què, transgredint els límits dels gèneres, modula el llenguatge literari per 
transportar el lector a temps i paisatges diversos alhora que aconsegueix efectes extraordinaris per re-
crear els discursos que sostenen les creences populars a Història, o donar consells d’amor, a la manera 
d’Ovidi, tot recuperant i adaptant, a Erotikon, el dialecte cretenc del segle XVII per al lector modern. 
Iatromanolakis és un escriptor amant de les paraules. Altrament, en algunes converses mantingudes 
sobre traducció, ja havíem parlat dels mitjans per a la recerca de l’emoció que transmeten aquestes 
paraules, davant la necessitat de reproduir-ne la força i el sentiment que provoquen en el lector.

Vam iniciar doncs una traducció a quatre mans plena de desafiaments, per la senzillesa aparent de la 
llengua, per l’ambigüitat d’alguns versos i per la seva gran popularitat, que provoca en nosaltres, els 
catalans, una infinitud d’associacions. La col·laboració havia d’ajudar, evidentment, a dirigir el text a un 
possible públic grec, per als quals les paraules i les seves sonoritats portarien a altres combinacions 
associatives. D'antuvi, jo vaig fer una traducció literal sobre la qual vam tornar a treballar gradualment 
–primer Iatromanolakis sol, després polint els detalls entre tots dos–, per arribar a una versió que donés 
compte d’aquests paràmetres. Vam desistir de reproduir la rima de l’original, però sí que vam voler crear 

Helena Badell Giralt. A la recerca d’una traducció inèdita de Joan Maragall

94



un ritme en què els conceptes metafísics maragallians s’entrellacessin també amb aparent senzillesa 
amb la sensualitat terrena del poema, d’amor per la vida. 

Aquest sentiment ens va fer evocar Solomós, que, com Maragall, reunia la influència del romanticisme 
germànic amb el sentiment de la natura mediterrània, així com els famosos versos de Viziinós, contem-
porani de Maragall, en què davant la mort, canvia el ritme del món en la subjectivitat: «μετεβλήθη εντός 
μου / και ο ρυθμός του κόσμου» («es modificà en mi / fins el ritme del món»). Aquest cultisme «εντός 
μου» («dins meu» / «en mi»), el reprenem en el vers 39 de la traducció:

Όλα που αντικρίζω εδώ εντός μου μοιάζουνε μ’ εσένα…

Tot lo que veig se vos assembla en mi...

La intenció és reproduir la força del contrast i, amb ella, l’emotivitat de les relacions entre l’alteritat de 
Déu, el món i la subjectivitat. En la traducció ens guiava un afany de literalitat, però no en el sentit es-
tricte del «mot a mot», sinó com un intent de reproduir les qüestions que ens obria el pensament poètic 
maragallià en una llengua poètica grega. 

Algunes adequacions eren indispensables, com passar del «vós» català per dirigir-se a Déu al «tu» 
amb què s’hi adrecen els grecs, mentre que altres vegades la fidelitat absoluta permetia mantenir les 
suggeridores ambigüitats del poema original. Així, vam traduir «ésser-hi hom» (v. 33) al més literalment 
possible per «να είναι κάποιος», que tant significa «trobar-se algú [allà]» com també «ser algú [allà]», 
en el sentit existencial. I amb el mateix afany de respecte textual, vam enfrontar la traducció dels versos 
36-37–que han estat fins ara subjectes a múltiples interpretacions, tal com testimonien, d’altra banda, 
les diverses traduccions que se n’han fet–, que ens crearen especials dificultats. En no disposar en 
grec d’un sol mot que inclogui els múltiples significats de «com», la nostra intenció va ser reproduir les 
preguntes que s’hi concentren així com conservar la trama lingüística que fa d’aquest text una obra 
poètica. Vam desglossar, doncs, el «com» en «πώς» per a la seva primera aparició (v. 36) i en «όπως» 
per a la segona (v. 37), en assonància amb l’anterior, i, com potser també és el cas de Maragall, amb 
un significat diferent:

Per què aclucà’ls cercant un altre com? 
Si per mi com aquest no n’hi haurà cap!
 

Γιατί να κλείσουν αναζητώντας ένα άλλο πώς;
Αφού για μένα άλλο όπως ετούτο δεν θα υπάρξει!

Finalment, vam voler treballar també la tria i la disposició de les paraules per crear un ritme que reforcés 
l’expressivitat del text. A través d’aquesta disposició, vam intentar, per exemple, un final expressiu per 
al poema. Així és com en el v. 41 –en què s’obren els versos més coneguts popularment del poema, 

95Testimonis

Haidé, núm. 6, 2017, p. 93-98



els que porten a la mort com a «major naixença»– vam buscar una manera d’intensificar la força de 
«φόβου» («de temença»), que sacralitza el text. Atès que no podíem comptar amb la rima, vam forçar 
l’ordre natural de la frase grega, col·locant aquest mateix terme davant del verb:

I quan vinga aquella hora de temença 
en què s’acluquin aquests ulls humans, 
obriu-me’n, Senyor, uns altres de més grans 
per contemplar la vostra faç immensa. 
Sia’m la mort una major naixença!  

Και όταν του φόβου έλθει εκείνη η ώρα 
Όταν κλειστούν τα μάτια αυτά τ' ανθρώπινά μου,
Ώ Κύριε, σε μένα άνοιξε άλλα πιο μεγάλα μάτια
Το άπειρο να αγναντεύω πρόσωπό σου
Ας είναι ο θάνατός μου μια γέννηση ακόμη πιο μεγάλη!

96

Helena Badell Giralt. A la recerca d’una traducció inèdita de Joan Maragall



Traduccions

Πνευματικό άσμα

Kύριε, αφού ο κόσμος είναι ήδη τόσο ωραίος
Ως τον κοιτάμε έχοντας τη δική σου ειρήνη μες στα μάτια μας,
Τι παραπάνω σε άλλη θα μας έδινες ζωή; 

Γι’ αυτό τα μάτια μου ζηλεύω, το πρόσωπό μου, 
Το σώμα που μου έχεις δώσει, Κύριε, και την καρδιά                     
Τη συνεχώς παλλόμενη… και τόσο τον θάνατο φοβούμαι! 

Με ποιες αισθήσεις άλλες θα με κάμεις να κοιτάζω
Αυτόν τον γαλανό τον ουρανό επάνω από τα όρη,
Την αχανή τη θάλασσα και τον λαμπρό σε όλη τη γη τον ήλιο;
Σε αυτές μου τις αισθήσεις δώσε την αιώνια ειρήνη                         
Κι άλλον από αυτόν τον γαλανό τον ουρανό δεν θα θελήσω.

Εκείνον που σε καμιά στιγμή δεν είπε «Στάσου»
Παρά σε αυτήν που έφερε τον θάνατό του 
Εγώ δεν τον καταλαβαίνω, Κύριε. Εγώ που θα ήθελα 
Να σταματήσω τόσες στιγμές της κάθε ημέρας                                   
Για να τις κάνω αιώνιες μέσα στην καρδιά μου!...

Ή μήπως αυτό το «κάνω αιώνιo» δεν είναι κιόλας θάνατος;
Μα τότε τι θα ήταν, αλήθεια, η ζωή;
Να ήταν μονάχα η σκιά του χρόνου που διαβαίνει
Και η ψευδαίσθηση του μακρινού και κοντινού,                                  
Του λίγου ή του πολύ το μέτρημα μαζί και του υπερβολικού,
Παραπλανητικό αφού το όλον είναι ήδη όλον;

Ώ δεν πειράζει! Αυτός ο κόσμος ας είναι όπως είναι, 
Τόσο ποικίλος, τόσο εκτενής, τόσο προσωρινός∙ 
Αυτή η γη με όλα όσα πάνω σ’ εκείνη μεγαλώνουν                                           
Είν’ η πατρίδα μου, Κύριε∙ δεν θα μπορούσε τότε
Να είναι και μια πατρίδα ουράνια;  
Άνθρωπος είμαι και είναι ανθρώπινο το μέτρο μου
Για όλα όσα μπορούσα να πιστεύω και να ελπίζω.
Η πίστη και η ελπίδα μου αν εδώ απομείνουν                                    
Εκεί στο επέκεινα θα το λογάριαζες αυτό αμάρτημά μου;
Στο επέκεινα εκεί βλέπω τον ουρανό και τ’ άστρα
Κι εκεί ακόμη θα ήθελε να είναι κάποιος∙ 
Αν έπλασες τα πράγματα τόσο ωραία για τα μάτια μου
Αν έκανες τα μάτια μου και τις αισθήσεις μου γι αυτά                       
Γιατί να κλείσουν αναζητώντας ένα άλλο πώς;
Αφού για μένα άλλο όπως ετούτο δεν θα υπάρξει!
Γνωρίζω πως υπάρχεις, Κύριε. Αλλά πού είσαι, ποιος το ξέρει;
Όλα που αντικρίζω εδώ εντός μου μοιάζουνε μ’ εσένα…
Λοιπόν, πως είσαι εδώ επίτρεψέ μου να πιστεύω.                              
Και όταν του φόβου έλθει εκείνη η ώρα 
Όταν κλειστούν τα μάτια αυτά τ' ανθρώπινά μου,
Ώ Κύριε, σε μένα άνοιξε άλλα πιο μεγάλα μάτια
Το άπειρο να αγναντεύω πρόσωπό σου 
Ας είναι ο θάνατός μου μια γέννηση ακόμη πιο μεγάλη!

Traducció: Γιώργης Γιατρομανωλάκης – Helena Badell

97Testimonis

Haidé, núm. 6, 2017, p. 93-98



Rêverie

Ο δύων ήλιος που δεν φαινόταν πια
άναβε τους πύργους των μαύρων σύννεφων
που ήταν πάνω στη θάλασσα...
				      Πώς, τη στιγμή αυτή,
μου ήρθε εκείνη η σπάνια επιθυμία να διασχίσω
τη θάλασσα, αφημένος
στου καιρού τα γυρίσματα: να φύγω, μόνο,
να δω άλλα πράγματα και να αλλάξω κλίμα
και να πάω προς το καινούργιο...
				        Οι νύχτες στο κατάστρωμα
ακούγοντας κύματα και παρατηρώντας αστέρια,
και η λύπη της μοναξιάς.
Ύστερα η χαρά να πλησιάσω στη ξηρά
και να βρω έναν ολοκαίνουργιο κόσμο, και άλλα βλέμματα
σε άλλα μάτια, και μια καινούργια ευτυχία
και μια διαφορετική κίνηση... Να δω πολλά πλοία
σ’ ένα μεγάλο λιμάνι, πλημμυρισμένο από φως και φασαρία,
και τον κόσμο ντυμένο στα χρωματιστά,
κινούμενο σαν μυρμηγκοφωλιά.
Κι εγώ να είμαι δυνατός: να είμαι ένας καραβοκύρης
που κυβερνάει ξεκούραστος κάτω από τον καυτό ήλιο
και όλος ο κόσμος τον αγαπάει γιατί τον φοβάται...
Αχ! πόσες ζωές θα ήθελα να ζήσω
αυτά τα αναπαυτικά απογεύματα που μου δίνεις,
οικιακή τύχη... Ξαναείμαι δέκα έξι χρόνων;

Traducció: Antoni Avellà Mestre - Bartomeu Garcés
 

 

Helena Badell Giralt. A la recerca d’una traducció inèdita de Joan Maragall

98



Tot començà en una de les tradicionals i multitudinàries trobades nadalenques de la família Maragall a 
la casa de l’avi, a Sant Gervasi. Era l’any 2009, i algú, segurament Pere Maragall, preguntà de quina 
manera podria contribuir la família en la commemoració del centenari del poeta que s’estava preparant 
per a l’any 2011.

Jo havia llegit en alguna banda el suggeriment de Glòria Casals –la gran experta en Maragall− sobre la 
conveniència de rescatar la figura de l’home que havia quedat com soterrada sota la del seu «personat-
ge», i vaig proposar alguna mena de record biogràfic. No pas una biografia en tota la línia (que encara 
no existeix, i que requeriria bastant més que uns pocs mesos). No: simplement presentar alguns dels 
trets més rellevants de la persona, tant de la seva vida privada com de la seva participació en la pública 
a través dels poemes, articles, discursos, cartes, etc. Va semblar bé.

Vaig passar-me l’any següent llegint i rellegint tot el que em queia a les mans sobre Maragall. Allò que 
més buscava ho vaig trobar a la seva rica correspondència. Se m’acudí que allò que escrivia al seu 
corresponsal podria ser transformat, mitjançant un canvi mínim (canviant el «tu» per un «vosaltres»), 
en quelcom adreçat a un públic més general. D’aquí en sortí la idea de fer-ne una representació. La 
primera intenció va ser fer-la al Palau Moja, on hi hauria l’exposició del centenari (que després aniria a 
la Biblioteca Nacional, a Madrid), però no fou possible. Aleshores se’ns acudí fer-ho al menjador de la 
casa Maragall mateixa, a l’espai on cada dia, a les 5 de la tarda, prenien el te. Per què no imaginar que 
la funció representava aquesta trobada diària amb els parents i amics que s’hi reunien a passar una 
estona? (En algunes funcions del primer any vam, efectivament, servir un te, però l’enrenou de plats, 
tasses, culleres i el soroll consegüent van fer que ho deixéssim córrer).

A la «maragallada» nadalenca de l’any següent vaig repartir un guió provisional amb els textos que 
havia recollit. Però resultava massa llarg: hauria durat unes tres hores; calia retallar-lo, per dolorós que 
fos. Un monòleg no hauria de passar d’una hora i quart.

Donava la casualitat que jo col·laborava, des de feia deu anys, amb l’excel·lent directora de teatre 
Dolors Vilarasau, en una obra que encara representem cada any a Sant Cugat. Ella va ser decisiva 

99

JOSEP M. JAUMÀ
Traductor i autor teatral  
josepmjauma@gmail.com

7è any de Maragall a casa

Dossier

Haidé, núm. 6, 2017, p.

99Testimonis

Haidé, núm. 6, 2017, p. 99-103



per donar al text la tercera dimensió escènica: cada escena (infància, joventut, casament, etc.) havia 
de tenir un to, un color particular; crec que s’aconseguí. Però... i els passos d’una escena a l’altra? Em 
semblava més difícil. En els assaigs, la Dolors i i el bon amic i millor actor Jep Barceló (que feia de 
protagonista en una altra obra meva, que també es representa cada any) van saber trobar la manera 
de com introduir unes pauses senzilles i eficaces.

Josep M. Jaumà. 7è any de Maragall a casa

100

Jep Barceló caracteritzat com a Joan Maragall. 
Fotografia de Mané Espinosa



Quedava un punt per resoldre; al text, hi apareixien altres personatges: el pare, l’esposa, Unamuno, etc. 
També fou la Dolors qui trobà la solució encertada: només apareixerien les seves veus. Això suposava, 
però, la presència d’un tècnic de so. Millor: així podríem afegir-hi també sons i música de fons. Joan 
Alavedra, gran especialista en aquest tema, aportà músiques de l’època i belles partitures originals.

L’estrena va ser per als assistents al Congrés Internacional sobre Maragall que se celebrà a la Univer-
sitat de Barcelona a finals de setembre del 2011. Amb la directora de la Biblioteca de Catalunya, Dolors 
Lamarca, que ens encomanà el seu entusiasme i donà totes les facilitats, vam decidir que faríem un 
parell de funcions setmanals, pensades sobretot per a la família i amics, fins al 20 de desembre, ani-
versari de la mort del poeta. 

 

La sorpresa fou majúscula quan, a les primeres funcions, sense haver-ne fet cap mena de propaganda, 
omplíem a vessar cada dia. Al menjador hi caben quaranta persones, però alguns dies n’encabíem 	
–com a sardines− fins a quaranta-cinc. Vam haver d’ampliar el nombre de funcions a tres per setmana, 
per a les quals calia haver reservat amb antelació, però encara així sovint teníem overbooking, i més 
d’una vegada vam haver de deixar gent al carrer. Un drama.

101Testimonis

Haidé, núm. 6, 2017, p. 99-103

Jep Barceló caracteritzat com a Joan Maragall. 
Fotografia de Mané Espinosa



L’èxit inesperat continuà tot el primer any i bona part del següent. Amb el pas del temps, l’afluència de 
públic, naturalment, ha anat minvant, cosa gens estranya tenint en compte que les arques no ens han 
permès de pagar mai cap anunci a la premsa. Ara, en el 7è any, fem una funció fixa cada primer dilluns 
de mes (el segons, si aquell és festiu), i tantes altres com ens demanen (que solen ser dos o tres per 
mes) per a grups, en els dies i hores que els convé, sempre que això sigui possible. Hi ha grups que 
ens visiten regularment: l’Escola de la Dona, universitaris, Gent Gran de la Universitat, Centres Cívics, 
grups de lectura, corals, alguna escola...Crec poder manifestar honestament que després de la funció 
tothom ens diu (sovint emfàticament) que els ha agradat molt i que n’estan molt agraïts. 

Josep M. Jaumà. 7è any de Maragall a casa

102

Jep Barceló caracteritzat com a Joan Maragall. 
Fotografia de Mané Espinosa



Creiem que no només es tracta d'un homenatge merescut al poeta, sinó que és una contribució al conei-
xement de la nostra història social, política i cultural. Per això ens sap tant de greu no haver aconseguit 
arribar als estudiants de batxillerat d’instituts i col·legis. No seria, per a aquests nois i noies de 16-18 anys, 
una manera de rebre de primera mà una classe de literatura i història de la ciutat i del país? La resposta 
que hem rebut d’alguns professors és que ja van massa enfeinats. Malament, si tanta feinada no els dóna 
el temps per reflexionar una mica sobre el propi passat cultural. Si aconseguíssim que vinguessin, faríem 
un col·loqui al final de l’obra i els passaríem un qüestionari per treballar-lo després a casa o a classe. 
Encara hi confiem.

Hem rebut suports externs: la Biblioteca de Catalunya i l'Arxiu Joan Maragall anuncien l’obra a les se-
ves pàgines web. També ho fan la Institució de les Lletres Catalanes, la Conselleria d’Ensenyament, el 
Consorci Educatiu de Barcelona, el Consorci de l’Escola Cristiana, l’Associació d’Escriptors, l’Associ-
ació «Espais Escrits», etc. L’Ajuntament de Barcelona ens concedí unes subvencions que van ajudar 
a eixugar una part dels deutes contrets, i ara, la responsable del Projecte de la UNESCO «Barcelona 
Ciutat Literària», Marina Espasa, ens ha promès que el donaran a conèixer com un dels actes literaris 
de la ciutat −el record d’un dels seus escriptors més il·lustres. 

No sé si ens adonem prou que, amb aquest donar vida a la casa d’un escriptor, som pioners a tota 
Europa. Existeixen moltíssimes cases d’escriptors arreu: la casa de Goethe a Frankfurt, la de Dickens 
a Londres, la de Víctor Hugo a París...  Però, en elles, s’hi ofereix poc més que un espai, uns mobles, 
unes fotografies, quadres i objectes personals; com a màxim, un guia disfressat d’època! Qui sap si 
algun dia optaran per explicar la casa a partir, com ho fem nosaltres, dels escrits i les vivències de l’es-
criptor que hi va viure, i que és el que dóna sentit a tot plegat.

No podria Maragall a casa ser ofert als turistes cultes que ens visiten i que existeixen, persones inte-
ressades en descobrir, ni que sigui una mica, la llengua, la literatura, la història d’una ciutat i un país 
on passen els dies de vacances? Amb una senzilla cinta electrònica que subtitulés el text en anglès 
(per exemple), i amb la imprescindible difusió pel Consorci de Turisme, no ajudaríem a fer més present 
l’obra d’un dels nostres escriptors i a reforçar el valor del nostre país i de la seva cultura?

Per acabar, no puc deixar d'agrair la col·laboració que −a banda de les persones ja mencionades− hem 
rebut i rebem d'Eugènia Serra, directora de la Biblioteca de Catalunya; d’Esther Vilar, responsable de 
l'Arxiu Joan Maragall; de Francisco Bellido, tècnic de so i llum sempre al peu del canó; de Nani Valls 
que ajudà amb la il·luminació; i de Mònica Batlle, gestora de l’espectacle i guia d’aquella casa on havia 
jugat de petita perquè era la casa dels seus avis.

Si voleu més informació, consulteu la nostra pàgina web: 
www.maragallacasa.cat

103Testimonis

Haidé, núm. 6, 2017, p. 99-103

www.maragallacasa.cat




VÀRIA

Segell de lacre de 
Joan Maragall, amb 
la inscripció «J.M.» 





Resum:

Aquest article presenta una sèrie d'informacions sobre la casa en què va néixer Joan Maragall i ressegueix, amb l'aportació d'una 
documentació històrica i fotogràfica, el canvi que s'hi va produir fins al seu enderrocament.

Paraules clau:  Joan Maragall — casa natal — Anton Vallescar — carrer Jaume Giralt de Barcelona

Abstract:

This article presents a series of information about the house where Joan Maragall was born and follows, with the contribution of 
historical and photographic documentation, the changes that occurred in it until its demolition.

Key words: Joan Maragall — birthplace — Anton Vallescar — Jaume Giralt street of Barcelona

Malgrat algunes notes a peu de pàgina, aquest article se centra en l’exposició endreçada d’informaci-
ons que procedeixen de la història oral familiar, notícies sentides en la meva infantesa, de boca del meu 
avi Pere de Vallescar, i després corroborades en bona part per dades comprovables.

 
 
Deia el meu avi que Joan Maragall havia nascut a la sala i alcova de la primera planta de la casa del car-
rer Jaume Giralt número 4, de Barcelona, precisament sota un blasó set-centista, de talla policromada, 
de la família Vallescar. Era la casa la ubicació de la qual, com és prou sabut, fou evocada pel poeta en 
el seu conegut poema «Sol solet», que aparegué a la revista Pèl & Ploma1, i que seria poc més enda-
vant inclòs al recull Visions & Cants2 i que força més tard el mateix poeta seleccionaria per formar part 
del recull per a joves Tria,3 una edició antològica, modestament editada, però acuradament il·lustrada:

 

Quan jo era petit
vivia arraulit
en un carrer negre.

1	  J. MARAGALL, «Sol solet», Pèl & Ploma, núm. 33, 13 de gener de 1900, p. [2]. Ramon Casas –el gran pintor moder-
nista i co-propietari de la revista– es basà en aquest poema per il·lustrar la portada del mateix número, dibuix original que figura 
a l’Arxiu Joan Maragall, ja que quedà propietat de la família, com diu ja Josep Maria CORREDOR, Joan Maragall, Barcelona, 
Aedos, 1960, p. 33 i làm. IV, fora text.
2	  ID., Visions & Cants, Barcelona, L’Avenç, 1900.
3	  ID., Tria, Girona, Dalmau-Carles & Cia., 1909, p. 73, amb una il·lustració de Joaquim Renart.

FRANCESC FONTBONA DE VALLESCAR
Institut d'Estudis Catalans  
francesc@francescfontbona.cat

Maragall i la casa Vallescar

107Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 107-115



El mur hi era humit,
prô el sol hi era alegre.

Per lla a Sant Josep
el bon sol solet
lliscava i lluïa
pel carreró estret.

I en mon cos neulit
llavors jo sentia
una esgarrifança
de goig i alegria. 

Aquest episodi de la biografia de Maragall és prou conegut, però ha estat analitzat amb molt poc 
detall, ja que el mateix poeta no va ser gaire diligent en recordar la seva infantesa. Alfons Maseras 
descriu el pis on va néixer l’escriptor com «gran, espaiós, però sense gaire llum»4. Miquel Arimany, 
al seu llibre sobre el poeta, inclou una foto del pati d’ingrés de la casa a la coberta,5 i Maurici Ser-
rahima, que no dóna cap dada nova entorn d'això, reprodueix però, al seu llibre, una fotografia del 
carrer Jaume Giralt6 i una altra del pati d’ingrés, que de fet és la mateixa que reprodueix Arimany.

El cas és que la casa en qüestió havia estat, des de la seva construcció, d’una branca de la família Va-
llescar, bé que en l’època en què Maragall va néixer ja no pertanyia al llinatge dels seus constructors.7

Veritablement, un Vallescar d’aquells havia de ser no sols el propietari, sinó el mateix constructor de la 
casa, ja que ben bé setze membres d’aquella branca de la família eren mestres de cases, en exercici 
durant el segle XVIII i part del segle anterior. El primer d’aquests mestres va ser Domènec Vallescar 
Camps (c. 1646 – c. 1697), de Vilamajor (Vallès Oriental), que havia après l’ofici amb el mestre de cases 
barceloní Francesc Noguera, també de família originària de Vilamajor,8 com ho era igualment tota la 
família Vallescar, documentada des de les acaballes del segle XII.

 
 
Tanmateix, qui seria el primer propietari, i segurament també l’autor, de la casa en qüestió fou el seu 
fill Anton Vallescar Martí (c.1688 – 1740), el constructor més actiu d’aquest llinatge, que alhora va fer 
nombrosos negocis d’envergadura en proveïments militars i arrendaments diversos. Un altre fill de 
Domènec, el gran, i hereu seu, Francesc Vallescar Martí († c. 1724), va exercir diferents càrrecs a la 

4	  Alfons MASERAS, Joan Maragall, Barcelona, Barcino, 1936, p. 7.
5	  Miquel ARIMANY, Maragall 1860-1911-1961, Barcelona, Miquel Arimany, 1963. La foto, presa l’any 1932, procedeix de 
l’Arxiu Mas (núm. registre 69696).
6	  Maurici SERRAHIMA, Joan Maragall, Barcelona, Eds. 62, 1990, p. 17, 129 i 25. La foto prové de l’Arxiu Mas, on el clixé 
havia tingut el número de registre 69595, que posteriorment li fou canviat pel de CB 6634, i fou realitzada el 1932.
7	  La casa va ser venuda en època de Bartomeu Vallescà Bataller, el 1814, segons Eugenio SARRABLO AGUARELES, 
«El linaje de los Vallescar», Hidalguía, núm. 22, maig-juny de 1957, p. 399, data que ja donava Pedro de VALLESCAR Y PALLÍ, 
La casa de Vallescar de Vallserena, Barcelona, Gráficas Casulleras, 1947, p. [s/n]. 
8	  Aquesta família de mestres de cases ha estat estudiada amb força detall per Manuel ARRANZ, Mestres d’obres i 
fusters. La construcció a Barcelona en el segle XVIII, Col·legi d’Aparelladors i Arquitectes Tècnics de Barcelona, 1991, p. 490-
503. D’allà en trec les dades. Els segons cognoms dels Vallescar esmentats aquí no els dóna Arranz sinó que els trec de l’arbre 
genealògic que acompanya el llibre esmentat de Pedro de Vallescar. 

108

Francesc Fontbona de Vallescar. Maragall i la casa Vallescar



Confraria de Mestres de Cases i Molers, i fou membre del darrer Consell de Cent (1713-1714), motiu 
pel qual prengué part en la defensa del setge de Barcelona.9

 
 
Formava part del patrimoni d’Anton Vallescar Martí una casa de planta baixa i dos pisos, ocupats per 
la seva família, del carrer Jaume Giralt de Barcelona, així com la casa del costat, al mateix carrer, que 
en el moment de la mort d’Anton Vallescar encara no estava acabada.10 Bé que no conec la dada do-
cumental del fet que la casa on vivien Anton i els seus hagués estat projectada efectivament per ell, em 
semblaria poc lògic que un mestre de cases barceloní que va fer moltes obres públiques entre 1709 i 
1738, entre les quals un cos de guàrdia per a la Coronela, al port de Barcelona, el 1712, o el remode-
latge general de les fortaleses de Castellciutat, el 1725,11 hagués declinat en un col·lega la construcció 
del propi habitatge.

L'hereu d’aquest Anton Vallescar, Francesc Vallescar Tor-
res († c. 1757), ja no exercí de mestre de cases sinó que 
fou militar d’artilleria. Comprà dues cases més al carrer 
Jaume Giralt (el 1747 i el 1750),12 però m’encaixa més 
que fos la primera la que anys a venir seria casa natal de 
Maragall, al número 4 d'aquell carrer, ja que portava els 
blasons amb les armes de la família Vallescar, i un d’ells, 
en pedra, porta esculpit l’any 1729 a sota. 

Desconec a qui pertanyia l’immoble el 1860, quan va 
néixer Maragall, però ja entrat el segle XX, a la primera 
planta de la casa del carrer Jaume Giralt hi havia alguna 
societat recreativa modesta que hi organitzava represen-
tacions de teatre d’aficionats, i aviat Pere de Vallescar 
es proposà rescatar els blasons de la seva família, cosa 
que va fer el 4 d’Abril del 1931,13 dies abans, doncs, de 
la proclamació de la República. Al vestíbul de la casa hi 
havia l’al·ludit escut d’armes de pedra, sota del qual hi ha 
esculpit el cognom «Vallesca» i l’any 1729;14 mentre que 
el de talla era a la planta noble, damunt la divisòria en-
tre sala i alcova, que feia d’embocadura del teatret quan 
Pere de Vallescar el va veure per primer cop. 

9	  M. ARRANZ, op. cit., p. 502.
10	  Ibid., p. 497.
11	  Ibid., p. 496.
12	  Ibid., p. 499.
13	  P. de VALLESCAR, op. cit., p. [30].
14	  El reprodueix P. de VALLESCAR, op. cit., frontis.

109Vària

L’ara gairebé desaparegut Carrer Jaume Giralt, de Barcelona, en una 
foto antiga de l’Arxiu Mas. Arxiu Joan Maragall, mrgll-ftgr 18,1

Haidé, núm. 6, 2017, p. 107-115



110

Francesc Fontbona de Vallescar. Maragall i la casa Vallescar

Pati d’ingrés de la desapareguda casa on va néixer Joan Maragall, al carrer Jaume Giralt, 
de Barcelona, en una foto antiga de l’Arxiu Mas, de 1932. Arxiu Joan Maragall, mrgll-ftgr 18,2



111Vària

Sala i alcova de la casa on va néixer Joan Maragall, en una foto antiga de l’Arxiu Mas, de 1932, quan l’escut de talla dels Vallescar 
ja havia estat substituït per les caràtules al·lusives a l’art escènic. Arxiu Joan Maragall, mrgll-ftgr 18,3

Haidé, núm. 6, 2017, p. 107-115



 

112

Francesc Fontbona de Vallescar. Maragall i la casa Vallescar

Escut de pedra de la família Vallescar que hi havia al vestíbul de la desapareguda casa del carrer Jaume Giralt, 
en una foto antiga de l’Arxiu Mas, de 1930-1931. Arxiu Joan Maragall, mrgll-ftgr 18,4



113Vària

Escut barroc de talla policromada, de la família Vallescar que hi havia damunt del marc entre la sala i alcova de la desapareguda 
casa del carrer Jaume Giralt, en una foto antiga de l’Arxiu Mas, de 1930-1931. Arxiu Joan Maragall, mrgll-ftgr 18,5

Haidé, núm. 6, 2017, p. 107-115



Francesc Fontbona de Vallescar. Maragall i la casa Vallescar

Aquests blasons apareixen fotografiats encara in situ els primers anys trenta, en el repertori iconogràfic 
de l'Arxiu Mas, de Barcelona, que ara forma part dels fons de l'Institut Amatller d’Art Hispànic,15 i en el 
cas de l’escut d’armes de talla encara es pot veure, a una de les fotografies esmentades, com estava 
situat just a sobre de la motllura de fusta que separava sala i alcova. Un cop extrets els dos blasons, 
adquirits per Pere de Vallescar, aquest va fer posar, al lloc de l’escut d’armes de talla, una parella de 
caràtules al·lusives a la Tragèdia i la Comèdia, adequades a la modesta activitat escènica que s’hi feia 
aleshores. Hi ha una altra fotografia de la sala, buida, feta quan el blasó de talla ja no hi era i ja s'hi havia 
posat l'emblema teatral que el va substituir.16

Els blasons procedents de la casa del carrer de Jaume Giralt els conservà Pere de Vallescar i Pallí fins 
a la seva mort, el 1976, i un d’ells, el de pedra, estigué des de la seva adquisició encastat al mur del 
vestíbul d’una casa familiar de dues plantes que tenia al carrer d’Àngel Guimerà, al barri de les Tres 
Torres de Barcelona. Enderrocada aquella casa a la segona meitat del segle XX, el blasó fou novament 
retirat i es mantingué exempt, com si es tractés d’una escultura de col·lecció, fins que, ja al segle XXI,  
va ser encastat al costat de la porta d’entrada d’una altra residència de la família, a l’Ametlla del Vallès, 
a l’interior de la qual s’hi instal·là també l’altre escut d’armes, el de talla.

La casa Vallescar del carrer Jaume Giralt va ser tirada a terra l’estiu de l’any 2000 per l’Ajuntament de 
Barcelona després d’haver-se fet pública la possible reconsideració de la decisió, que ja feia temps que 
preocupava. El novembre de 1999 encara es parlava d’un possible salvament de la casa.17 L’enderroc 
va provocar molta polèmica ciutadana, especialment entre els veïns del barri, que no volien perdre 
aquell monument.18 El fet és, però, que l’alcalde de la ciutat, aleshores Pasqual Maragall Mira, preci-
sament un dels molts néts del poeta, comentà en el parlament per a un acte de l’Arxiu Joan Maragall 
adreçat al públic, que la vida era així: un dia s’inaugurava l’arxiu del seu avi i l’endemà –com si es trac-
tés d’una fatalitat implacable– s’hauria d’abatre la casa on havia nascut.

Cal dir que l’enderroc es produí amb totes les garanties, certament, després d’haver estat estudiat a 
fons l’edifici des del punt de vista històric –per Francesc Cavallé i Reinald Gonzàlez– i des del punt de 
vista arquitectònic, per J. Emili Hernández Cros.19 L’aparellador Enrique González, en nom de l’empre-
sa Enderrocs S.L., demanà el permís d’enderrocament el 29 de febrer de 2000, i el cap del projecte 
de Revisió del Catàleg Arquitectònic, de l’Ajuntament de Barcelona, Jordi Rogent, en va fer un informe 

15	  Són els clixés C-60634, el de pedra, i C-60635, el de talla, fotografies preses el 1930-1931, segons les fitxes de l’Arxiu 
Mas. Una còpia d’aquests clixés de l’Arxiu Mas, i dels altres tres esmentats més endavant en aquest article, figuren a l’Arxiu Joan 
Maragall (on porten el topogràfic mrgll-ftgr. 18, 1/5), la qual cosa vol dir que no és d’ara que hi ha consciència, a l’entorn dels 
Maragall, que la casa on va néixer el poeta era la casa Vallescar del carrer Jaume Giralt de Barcelona.
16	  Aquesta foto, presa en 1932, que també prové de l’Arxiu Mas (núm. de registre 69597), la reprodueix el fill del poeta; 
vg. Joan A. MARAGALL, Gent Nostra. Maragall, Barcelona, Edicions de Nou Art Thor, 1982, p. 7, que també reprodueix les fotos 
del carrer i el pati, ja esmentades, p. 3. 
17	  Marta RICART, «Ciutat Vella indulta un edificio y estudia salvar otro del derribo», La Vanguardia («Vivir en Barcelona»), 
14 de novembre de 1999, (p. 3).
18	  La premsa es va fer ressò d’aquesta actuació urbanística. Només donaré un exemple, la nota il·lustrada «Últimas 
horas de la casa donde nació el poeta Joan Maragall», La Vanguardia, 4 de juliol de 2000, que inclou una foto de l’enderroc, per 
Patricio Simón.
19	  Expedient 01.2000 LO2243. Arxiu Municipal del Districte de Ciutat Vella, Barcelona.

114



positiu el 26 d’abril de 2000, ja que l’edifici formava part aleshores del Catàleg d’Edificis i Monuments 
d’Interès Artístic, Històric, etc. de Barcelona, des del 30 d’octubre de 1962.20 S’autoritzà l’enderroc, per 
estar d’acord amb el PERI del Sector Oriental del Barri Antic, i no figurar al Pla Especial de Protecció 
del Patrimoni Arquitectònic i Catàleg del Districte de Ciutat Vella, i perquè la seva exclusió del catàleg 
del 1979 l’autoritzà la Comissió Territorial de Patrimoni Cultural de Barcelona.

 
El 27 d’abril de 2000 la Cap de Llicències de Ciutat Vella, Pilar Boguñà, elevà a la superioritat la qüestió 
perquè la resolgués; i la regidora del Districte, Katy Carreras, autoritzà la concessió el 19 de maig. S’ad-
juntava l’estudi de la finca, signat per Hernàndez Cros el febrer de 1999, que utilitzava un aixecament 
de plànols fet per Procivesa S.A. i l’esmentat estudi històric de Cavallé & González.

D’aquests antecedents es desprenia que del segle XVII hi havia a la casa molt pocs vestigis, i que es 
tractava d’un edifici típic del segle XVIII, però molt retocat. A conseqüència de la Guerra de Successió 
la finca hauria quedat en estat ruïnós, i Anton Vallescar, que ja tenia, des de 1717, les cases en runes 
dels carrers Carders 41 i Montanyans 3 i 5, l’adquirí en subhasta i hi actuà de promotor, però alhora hi  
instal·là la seva residència familiar, d’aquí la presència dels blasons. L’engrandiment de la propietat el 
faria Francesc Vallescà (1747), i després el continuaria amb el número 6 del mateix carrer de Jaume 
Giralt (c. 1750). Es dedueix de l’estudi que les obres foren executades per Francesc Puig –o Puigmitjà–, 
sense descartar que hi participés el mateix Anton Vallescar. 

A les conclusions d’Hernàndez Cros es deia que l’edifici estava «mancat de suficients valors» i en descartava 
l'«interès tipològic», i a més considerava que en el seu estat d’aleshores era «tipològicament irrecuperable».

A la vista de l’informe i dels seus plànols i alçats, és veritat que la casa del carrer de Jaume Giralt 4 era 
aleshores un conjunt molt barrejat i retocat, i mancat d’elements singulars. Els més significatius –els 
dos blasons– hi mancaven des de 1931. En aquella ocasió vaig oferir la meva mediació familiar perquè 
els hereus de Pere de Vallescar fessin donació d’aquells elements a la casa si aquesta es rehabilitava, 
però la meva proposta no va rebre resposta, bé que els materials gràfics que vaig facilitar acompa-
nyant-la, foren incorporats, sense tanmateix contextualitzar-los al text, a l’informe d’Hernàndez Cros.

 
El cert és que la conseqüència urbanística resultant d’aquell enderroc i d’altres de propers, batejada 
popularment com el Forat de la Vergonya, dins un pla d’actuació municipal de remodelació del barri, 
ha quedat molt lluny de justificar el sacrifici d’un digne casal d’època barroca que alhora tenia el gens 
negligible valor afegit de ser la casa natal d’un dels poetes i intel·lectuals més grans de Catalunya.

Rebut el 30 de juny de 2017
Acceptat el 15 de setembre de 2017

20	  Està recollit a Josep Emili HERNÁNDEZ-CROS (dir.), Catàleg del Patrimoni Arquitectònic Històrico-Artístic de la Ciutat 
de Barcelona, Ajuntament de Barcelona, 1987, p. 234-235, fitxa 394, que inclou dues fotografies noves de la casa, una exterior i 
l’altra del pati.

115Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 107-115





Resum: 
 
Aquest treball analitza la relació intertextual que es va produir, des de la segona meitat dels anys cinquanta, entre el poeta valen-
cià Vicent Andrés Estellés i el seu predecessor Joan Maragall. L’edició, el 1954, d’una antologia del poeta modernista preparada 
per Carles Riba en possibilità la seua coneixença i primera lectura. L’estudi revisa la presència de referències com el nom i cog-
nom, l’esment de versos de poemes com «Cant espiritual» o de la paraula viva, entre d’altres, mitjançant diverses formulacions i 
en textos de diferents obres com ara Llibre de meravelles. També s’hi aporten provatures inèdites que tracten d’una vaca cega, i 
que reprenen la protagonista maragalliana.

Paraules clau:  intertextualitat — Vicent Andrés Estellés — Joan Maragall
 
Abstract:

This paper analyzes the intertextual relationship that took place in the late fifties between the Valencian poet Vicent Andrés Es-
tellés and his predecessor Joan Maragall. The 1954 edition of an anthology made by the Modernist poet, Carles Riba made it 
possible his knowledge and first reading. The study reviews the presence of references such as his name, the mentioning of lines 
like "Cant espiritual" or living word among others, through diverse formulations and in different texts like, for example, Llibre de 
meravelles. There are also unpublished attempts about a blind cow, reminding Maragall's character.
 

Key words: intertextuality — Vicent Andrés Estellés — Joan Maragall

 

Entre el 4 i el 7 d’abril de 1957, Carles Riba va conèixer València, després d’alguns intents anteriors 
frustrats, en un viatge gestionat sobretot per Joan Fuster. En aquesta ciutat fou acompanyat, entre d’al-
tres, pel poeta Vicent Andrés Estellés, el qual aleshores admirava la poesia de l’autor barceloní mentre 
llegia intensament literatura escrita en llengua catalana, tant contemporània com clàssica.1 L’autor de 
Burjassot es va donar a conèixer com a escriptor de formació en llengua castellana, des que el 1944 
havia començat a publicar poemes solts en revistes literàries, com Garcilaso, La estafeta literaria o Fan-
tasía; tanmateix, a partir de l’inici dels anys cinquanta va descobrir en els versos de Riba una poesia en 
llengua catalana radicalment diferent d’aquella que abans havia llegit en els versos de Teodor Llorente 
(en tenia l’edició de Poesies Valencianes, de 1936), el patriarca de la poesia valenciana de la fi del se-
gle XIX i l’inici del XX, el qual havia servit de primer model per a aquells que aprenien a escriure poesia 
en valencià. Fuster ho recordava amb aquests mots: «La revinculació a l’idioma –el català– vam haver 

1	  Vg. Ferran CARBÓ, Paraules invictes. Cinc estudis de poesia catalana del segle XX, València, Publicacions de la 
Universitat de València, 2016, p. 67-80.

117

FERRAN CARBÓ
Universitat de València 
ferran.carbo@uv.es

Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula 
viva»

Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 117-128

mailto:ferran.carbo%40uv.es?subject=


de proposar-nos-la a través de textos anacrònics o subalterns: jo, personalment, amb les englantines 
marcides de don Teodor».2

 
Fou durant aquells anys cinquanta quan Estellés descobrí, a més de Riba (autoritat del seu primer 
epígraf: «T’ha enquimerat la gràcia fugitiva / d’un desig i ara ets deserta, oh ment», incorporat prèvia-
ment al poema «Memòria tristíssima», de Ciutat a cau d’orella de 1953), altres grans poetes en llengua 
catalana, com fou el cas de Joan Maragall. Tant Riba com Fuster ja havien llegit amb deteniment i amb 
admiració la poesia de l’autor de Visions & cants; en canvi, Estellés hi accedí a mitjan anys cinquanta. 
Per les referències tractades, per l’actitud vitalista i pel llenguatge proper, senzill i entenedor, Estellés i 
Maragall s’havien de trobar i s’hi havien de produir connexions. 

 
La intertextualitat remet a una relació de copresència d’un text en un altre.3 Aquesta connexió pot ser 
mitjançant la citació, que respon a la reproducció exacta i explícita; el plagi o reproducció literal i no ex-
plícita; l’al·lusió o reproducció no explícita ni literal; i la referència o préstec explícit, però no literal, que 
fa l’enllaç amb l’esment, la referència del nom de l’autor o del títol de l’obra.4 Tot plegat possibilita un joc 
de relacions que la lectura ha d’esbrinar, sobretot en els casos no explícits, per completar o ampliar els 
sentits del nou text. Pere Ballart ha subratllat la diversitat intertextual estellesiana pel que fa a Maragall:

[...] la incorporació en els propis versos d’un terme encunyat per l’altre autor (la paraula viva), la cita (quasi) 

literal d’un dels seus versos, l’esment ras i curt del seu nom, i finalment, un apunt crític, de caràcter gairebé me-

tapoètic, sobre la seva recepció. Una bona mostra de la riquesa i el joc que proporcionava a Estellés el recurs 

a allò que des de Genette podem considerar el segon grau literari.5 
 

A la biblioteca d’Estellés hi havia el volum de 1954, Antologia poètica, de Joan Maragall,6 amb tria de 
textos i pròleg fets per Carles Riba. El prologuista hi destacava l’originalitat extraordinària del poeta i 
la seua modernitat, «el més just elogi que es podria fer d’aquest home de personalitat genial, tota ella 
irradiació i influx, és que tot d’ell fou paraula viva: els poemes i les proses, els actes i fins els gestos i 
fins les inhibicions i els silencis».7 Aquest llibre va ser llegit atentament pel poeta de Burjassot en algun 
moment d’aquells anys, abans de la fi de 1956. Curiosament, Maragall (autor), Riba (curador) i Estellés 

2	  Joan FUSTER, «Nota provisional i improvisada sobre la poesia de Vicent Andrés Estellés», dins V. ANDRÉS ESTE-
LLÉS, Recomane tenebres. Obra completa 1, València, Eds. 3i4, 2014, p. 23.
3	  Vg. Gérard GENETTE, Palimpsestes. La littératures au second degré, París, Seuil, 1982, p. 7-17.
4	  Nathalie PIÉGAY-GROS, Introdution à l’intertextualité, París, Dunod, 1996, p. 45-55.
5	  Pere BALLART, «Vicent Andrés Estellés i els poetes catalans contemporanis», dins V. SALVADOR, i M. PÉREZ-
SALDANYA (eds.), L’obra literària de Vicent Andrés Estellés, València, Acadèmia Valenciana de la Llengua, 2013, p. 55.
6	  J. MARAGALL, Antologia poètica, Barcelona, Selecta, 1954.
7	  Carles RIBA, «Nota preliminar», dins J. MARAGALL, Antologia poètica, op. cit., 1954, p. 13-24. També dins C. RIBA, 
Obres completes, vol. III, Barcelona, Eds. 62, 1986, p. 224. 

Ferran Carbó. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»

118



(lector) convergien en la comunicació literària dels textos d’aquella antologia. La constatació d’aquesta 
lectura la trobem explícita en els seus versos del poema II de Sonets mallorquins, dins Vaixell de vidre,   
quan tot i referir-se a Riba diu als dos tercets:

 
 

Riba. Pensem en Riba poques voltes.
Riba, segons els homosexuals,
no acceptava la vida plenament:

feia l’antologia de la vida.
En la de Maragall, exclogué allò 
de la sardana; i la de Kavafis...8

La referència d’Estellés a l’antologia que Riba va fer el 1954 sobre Maragall és clara perquè n’havia 
fet una selecció i no hi inclogué el poema «La sardana», de Visions & Cants. El darrer tercet, a més a 
més, indueix a pensar que tant l’agrupació de poemes de Maragall com la de Kavafis no són són sols 
antologies de textos, sinó antologies de la vida: perquè els seus poemes mostren fragments de vida, en 
sintonia, doncs, amb la poètica seguida per Estellés.
 

Sonets mallorquins, segons l’autor, l’havia escrit el 1968 o el 1969, en un moment d’intensa relació amb 
Mallorca no sols per les visites familiars (hi vivia el germà de la seua esposa Isabel, Marcel·lí Lorente) 
o per l’amistat amb Josep Maria Llompart, amb qui es veia sovint quan hi anava, sinó perquè també a 
Mallorca es preparava l’edició de la seua obra Lletres de canvi (1970) i, poc després, de L’ofici de demà 
(1972), com una represa en les seues edicions després del silenci de la llarga postguerra, sobretot du-
rant els anys seixanta. Pels comentaris dels versos dels tercets anteriors, podem pensar que si Estellés 
aleshores trobava que mancava el poema referit, de Visions & Cants, era perquè segurament coneixia 
aquesta obra sencera. En qualsevol cas ens interessa subratllar la datació d’escriptura dels tercets an-
teriors ja que ens situa en els anys en què es va complementar i donar per acabat Llibre de meravelles, 
com veurem més endavant. 
 

Tanmateix, Maragall ja hi havia estat incorporat prou abans, des de 1956. De fet, havia estat esmentat 
per primera vegada en la seua producció a la tardor de 1956, quan es va escriure L’Hotel París, ja que 
al vers catorzè del poema XIX refereix el poeta barceloní. Reproduïm el poema complet: 

 

	XIX
Els tramvies que duen les gents amunt i avall
i els tramvies que duen el taüt de l’albat
i els tramvies que duen gents alegres i tristes
i els tramvies que duen un nen entre les rodes
i els tramvies que duen la xicona de verd					  
i els tramvies que duen una dona plorant
i els tramvies que duen les gents a l’oficina
i els tramvies que duen les corones de flors

8	  Vicent ANDRÉS ESTELLÉS, Vaixell de vidre. Obra completa, vol. 8, València, Eds. 3i4, 1983, p. 22.

119Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 117-128



i els tramvies que duen els homosexuals
i els tramvies que duen una dona prenyada					   
i els tramvies que duen la puta amb ulls de son
i els tramvies que duen un home sense feina
i els tramvies que duen un condemnat a mort
i els tramvies que duen en Joan Maragall
i els tramvies que duen el manyà del cantó					   
i els tramvies que duen el rector de les monges
i els tramvies que vénen i els tramvies que van
i un nen entre les rodes i uns bolquers plens de sang
i aquell orb que venia «Iguales para hoy...».9

Aquest poema acumula un conjunt de dènou versos alexandrins, encavalcats i alhora de ritme acce-
lerat, com precipitat, sense signes de puntuació, que generen pauses, i enllaçats insistentment per la 
coordinació copulativa. Els hemistiquis de cada vers creen com dos eixos (un per cada hemistiqui) ba-
sats, el primer, en la repetició (excepte a la fi), i, el segon, en la variació i diferenciació. La combinatòria 
de repetició i de variació fa progressar el text. La part comuna insistent és «i els tramvies que duen»: 
crea repetició, insistència, monotonia, i també sensació de caos, tot en sintonia –i com preparant– el 
desenllaç final. La variació, en canvi, inclou tota una sèrie d'elements de la vida quotidiana i propera 
(«antologia de la vida», com la que feia Riba de Maragall o com la que feia Maragall quan escrivia) com 
ara la gent, la dona prenyada, la puta o el manyà, entre els quals, com un cas més, hi ha l’esment del 
poeta Joan Maragall, per proper, senzill, quotidià: per pròxim i nostre. En aquesta antologia de la vida 
Joan Maragall és com si fos un detall més de la descripció enumerativa, un entre tants. No cal dir que el 
poeta valencià crea així, dins el moviment homogeneïtzador de l’enumeració, un contrast clar en posar 
al mateix nivell elements que no ho són: aquesta juxtaposició no sols no sintonitza sinó que es potencia 
intensament i adquireix un relleu. De totes les referències enumerades, Maragall n’és una de desta-
cada, per l’estratègia del contrast, a més a més, situat entre els esments del condemnat a mort i del 
manyà. La fi del poema busca l’impacte per la referència a la sang de l’accident del nen entre les rodes 
del tramvia, la qual n’és una altra, tot i haver estat anunciada abans al vers quart. En canvi, en la imatge 
del cec, que ven els iguales i que no veu l’accident, al capdavall la realitat, irònicament, crea un nou 
contrast, mitjançant la rutina. En les enumeracions estellesianes que acumulen referències i esments, 
de sobte hi ha contrastos i sensacions d’impacte, que es potencien més mitjançant la combinatòria amb 
allò que és quotidià i, de vegades, rutinari.
 

Cal observar que, en la primera edició de 1973 de L’Hotel París, feta a Barcelona en la col·lecció de 
poesia Els llibres de l’Escorpí, aquest poema no hi era, ja que n’hi havia un menys que en la segona 
edició de 1981 dins Les homilies d’Organyà (Obra completa, vol. 6) realitzada a València. L’únic poe-
ma no coincident entre edicions era aquest, no inclòs en la primera publicació, però sí recuperat en la 
segona. Val a dir que el text existia en la documentació del Fons Estellés dels originals manuscrits o 
dels mecanoscrits de l’obra, que eren de 1956; per tant, no fou escrit per tal d’afegir-se posteriorment, 
en la reedició.

9	  ID., Obra completa I, València, Eds. 3i4, 2014, p. 244.

120

Ferran Carbó. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»



Coetani era també el poema «Podria ésser un nocturn», el segon text de la subpart  2 de la part I de 
La clau que obri tots els panys. Curiosament, el poema primer i, per tant, el que precedeix el que refe-
rim, és «El procés», una composició dedicada a Carles Riba, sobre la poesia del qual, a més, tracten 
una part dels versos. El poema que el segueix, el que ens ocupa, introdueix un hemistiqui plagiat de 
Maragall. Ambdós textos, tant el que refereix Riba com el que porta el vers maragallià, van poder ser 
escrits aquell 1956, perquè a la tardor Estellés viatjava a Barcelona per haver obtingut el premi de Can-
tonigròs per Donzell amarg. En aquell viatge va visitar i conèixer Salvador Espriu, va poder conèixer 
Carles Riba, que havia format part del jurat, va recórrer la ciutat amb tramvies i va poder pensar, llegir o 
recordar, en Maragall. O potser fou llavors quan adquirí aquella antologia de 1954 del poeta modernista, 
preparada per Riba, la qual tenia a la seua biblioteca. Tota la part I de La clau que obri tots els panys 
està datada entre els anys 1954 i 1956, i aquests textos són de la fi del període.
 

«Podria ésser un nocturn» és un text de setze versos alexandrins, el qual es fonamenta, també, en una 
estructura d’enumeració, d’inventari. Amb la fórmula de presentació descriptiva i, per les repeticions 
«hi ha» acumulativa, tan present també a L'Hotel París, es fa una enumeració de la tipologia de ferros 
existents. No podem obviar que ferros i tramvies tenen molt en comú. L’autor ara defensa que els ferros 
són l’estructura amagada de qualsevol cosa, ésser o element, i durant la nit escolta sorolls de ferros 
que indiquen moviment: així els ferros dels tramvies, de les cuines o dels llits, que representen la soci-
etat actual i que no sols són fonament de construcció sinó també de moments de destrucció. El poema 
acaba amb els versos següents:

i més ferros encara, destruint, destruint,
destruint els cadàvers que ja ho són massa temps,
mentre els cauen damunt uns olis espessíssims.
(Contra els ferros i els versos, ¿què més ens podeu dâ?).10

El 1959 Estellés va datar un document del Fons Estellés que conté una primera versió d’alguns textos 
del seu llibre Els ferros del poema, ampliat posteriorment, el qual aleshores s’intitulava Materials d’un 
poema. El substantiu del títol definitu (ferros) es repeteix fins vint-i-dues vegades al llarg dels versos del 
poema que referim, veritable motiu organitzador del conjunt per la repetició lèxica que alhora introdueix 
l’alternança d’enumeracions. En el primer hemistiqui del darrer vers els dos mots s’ajunten i s’homolo-
guen com a equivalents: els ferros o els versos són estructura, són fonament, tot i que els ferros són 
alhora destrucció.
 

Evidentment, el darrer hemistiqui de l’últim vers prové del tercer vers del «Cant espiritual» de Joan 
Maragall. Estellés, ben intertextualment, com un plagi per la reproducció literal sense explicitació de 
l’autoria (que, per massa coneguda, passa a ser-ne una al·lusió), pren Maragall quan demana a Déu 
que poca cosa pot esperar millor que aquesta vida en la terra, ara quan li arriba el moment de la mort 
i del pas a l’altra. El poeta de Burjassot, dins la sensació de caos i destrucció que aporten en el seu 

10	 Ibid., p. 319.

121Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 117-128



poema els ferros acumulats, tanmateix, ha defensat com a essencial per a la vida present «els ferros i 
els versos», dos substantius ben pròxims fònicament i sil·làbicament, perquè esdevenen l’essència i el 
fonament de l’ésser: al capdavall, dos mots que s’identifiquen creen la imatge d’arrelament en la vida 
terrenal. Així, els dos mots van ser clarament relligats en aquell títol posterior Els ferros del poema.11 
Els versos del poema són ferros de la vida i en la vida. Efectivament, seleccionar poemes pot ser fer 
una «antologia de la vida». 
 

No podem deixar de vincular aquesta connexió dels ferros als tramvies, i, per tant, la proximitat de les 
referències del poema de L’Hotel París i d’aquest de La clau que obri tots els panys: la diferència rau en 
el fet que, si bé en tots dos casos hi ha referència o al·lusió a Maragall, en el primer cas es fa mitjançant 
el nom i cognom, i en l’altre amb l’hemistiqui apropiat. Tot plegat fa palès que tant la personalitat del 
modernista com la seua poesia eren sota la mirada atenta del poeta de Burjassot.
 
 
El coneixement i l’interès per Maragall sembla innegable a partir de –sobretot durant– la segona meitat 
dels anys cinquanta, en uns anys d’aparent silenci estricte, en què, tanmateix, l’autor valencià s’abocà 
intensament a l’escriptura de poemes i altres textos, la major part dels quals llavors romangueren inè-
dits, ja que des dels inicis fins a 1970 només va publicar quatre poemaris –Ciutat a cau d’orella (1953), 
La nit (1956), Donzell amarg (1958) i L’amant de tota la vida (1965)–, malgrat haver escrit, amb paraula 
ben viva, materials poètics per a prop d’una trentena.12

Durant el 1958 el poeta valencià elaborava diversos poemes del seu futur Llibre de meravelles, obra 
que complementà el 1968, en preparar-ne l’edició. L’obra s’estructura com un tríptic, amb dos cossos 
laterals més breus i un cos central extens i dividit en set seccions. El primer lateral presenta el poeta 
com «un entre tants». El cos central escriu la crònica de la València de postguerra durant la dictadura 
franquista a partir d’episodis que testimonien els records i les vivències personals i compartides. El 
darrer lateral introdueix en la «pena» salms d’esperança per al futur immediat. 
 

Dins aquesta obra emblemàtica hi ha dues clares al·lusions a Maragall, com ha estat assenyalat per 
Pere Ballart.13 L’una, al poema intitulat «Silenci», del cos central, que prové i remet, de nou, al «Cant 
espiritual» maragallià; i l’altra, del lateral darrer, al poema que comença amb el vers «Assumiràs la 
veu d’un poble», la qual enllaça amb la denominació de la proposta poètica del poeta barceloní i, més 
tangencialment, d’alguns dels seus elogis. Tots dos textos, però, ens porten a cronologies diferents. El 
primer d’aquests dos poemes va poder ser escrit entorn de 1958; i el segon fou incorporat al conjunt del 

11	  Vg. F. CARBÓ, Com un vers mai no escrit. La poesia de Vicent Andrés Estellés en els anys cinquanta, Barcelona-
València, Publicacions de l’Abadia de Montserrat - Institut Interuniversitari de Filologia Valenciana, 2009, p.107.
12	  Vg. ID., «La poesia de Vicent Andrés Estellés entre el 1952 i el 1958: de les homilies a les tenebres», estudi introductori 
dins V. ANDRÉS ESTELLÉS, Obra completa I, op. cit., 2014, p.11-63; i F. CARBÓ, «La poesia de Vicent Andrés Estellés entre la 
fi dels anys cinquanta i l’inici dels seixanta: de les tenebres a les meravelles», estudi introductori dins V. ANDRÉS ESTELLÉS, 
Obra completa II, València, Eds. 3i4, 2015, p. 9-54.
13	  P. BALLART, op.cit., p. 55.

122

Ferran Carbó. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»



llibre al voltant de 1968, quan es complementà Llibre de meravelles per editar-se a L’Estel. La pervivèn-
cia de Maragall sembla projectar-se, doncs, des d’aquella antologia feta per Riba el 1954, almenys de 
moment, fins a l’acabament de la dècada seixantina.

 
La primera connexió a «Silenci», formulada a priori quasi des del plagi, prové de la meditació sobre 
la vida i la mort, la vida entesa com un saber aprofitar els detalls i els instants de les vivències de la 
quotidianitat, percebuts amb la sensació de ser meravellosos i no superables en una altra vida. Aquest 
tercer poema de la secció III del cos central de Llibre de meravelles diu així:
 
		   
		  SILENCI

E no us penseu que parle gens en somnis...
Roís de Corella

Ens demanen silenci, quan ens queden encara
tantes coses per dir  –«a dormir, a callar»–,
cara als dies futurs, una amarga memòria
de sang pels escalons, de vidres en la boca,
una música sola que ningú no escoltava
arrossegant-se, trista, per damunt les estores,
un animal de música, allargassant-se, prim,
des del començament de la mort en la terra
i creuant, un per un, tots els túnels dels segles
amb una bruta fam de claredat, només.
Ens demanen silenci. Els prohòmens mediten.
Creuaven piament les mans sobre el melic,
ofegaven un rot, aclucaven els ulls.
Oh, les eternitats de J. R. J.!
El món està ben fet. A callar tot el món.
A dormir tot el món. El món està ben fet.
Què més ens podeu dâ en altra vida? Amén.
Els versets eucarístics de Bertran Oriola.14

 

El poema té divuit alexandrins blancs. Hi tracta la repressió, com clarament apuntava ja el títol: el silenci 
imposat i vigilat («a dormir, a callar»), amb un discurs oficial que proclama que el món està ben fet i la 
vida és bella. Els primers deu alexandrins descriuen aquest silenci demanat i imposat malgrat haver-hi 
el record de la guerra («la sang pels escalons»), la prohibició o censura («vidres en la boca»), la memò-
ria amarga que com una música permanent perviu al pas del temps («els túnels dels segles») i busca 
la claredat, i que es metaforitza amb la imatge de l’animal. Hi ha un silenci resultant de la repressió en 
l’expressió de la memòria, la qual roman encara amb voluntat de claredat. 

 
 
Els altres vuit versos, com una segona part del contingut, comencen amb el mateix hemistiqui que s’en-
cetava la primera. Ara, però, es tracta, amb ironia i ridiculització, el comportament dels vigilants i cen-
sors (v. 11-13) i com imposen una doctrina oficial que instaura com a veritat que el món està ben fet i en 
ordre (v. 15-16): el missatge de la dictadura, del franquisme. S’hi ha introduït una referència intertextual, 
al vers catorzè, amb «J.R.J.» que remet a Juan Ramón Jiménez, el poeta espanyol, coetani de Mara-

14	  V.  ANDRÉS ESTELLÉS, Obra completa II, op. cit., 2015, p. 266.

123Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 117-128



gall, i vinculable al modernismo (Estellés en tenia a la seua biblioteca poemaris com Belleza i Poesia, 
editats cadascun a Buenos Aires el 1946). El poema estellesià refereix les «eternitats», amb clara al·
lusió al recull Eternidades (1918) o també al poema amb el mateix títol, de l’etapa intel·lectual del poeta 
espanyol. Als v. 15-16, com ha assenyalat Pere Ballart,15 hi ha, per dues vegades, una traducció literal 
de la coneguda expressió de Jorge Guillén «El mundo está bién / hecho», del poema «Beato sillón». 

Els dos versos finals (v. 17-18) introdueixen la poesia de Maragall, mitjançant el quasi plagi que ben mi-
rat és una al·lusió manipulada: la del tercer vers «què més ens podeu dâ en una altra vida?», del «Cant 
espiritual» i, a més a més, el complement, per convertir el decasíl·lab maragallià en alexandrí estellesià, 
de l’«Amén», la qual cosa no sols apunta irònicament l’obediència i l’assentiment al que s’ha dit, sinó 
que també connecta amb «La fi d’en Serrallonga», amb la fórmula reiterativa del penediment de pecat: 

—Te’n penedeixes?
				   —Sí, me’n penedeixo.
—Doncs sia’t perdonat.
				   —Amén, amén...16

Per tant, sobre el fonament claríssim del tercer vers del «Cant espiritual», s’afegeix ara la ressonància 
d’un altre poema de Maragall, «La fi d’en Serrallonga».
 
 
A l’acabament del poema, hi ha la referència al poeta religiós Manuel Bertran Oriola, com si fos com 
una resposta amb to humorístic al vers maragallià: com si a l’altra vida, després d’aconseguir el perdó 
o la benedicció amb l’«amén», el que es pot oferir al protagonista són versos de poemes eucarístics. 
 
 
Juan Ramón Jiménez ha estat reduït en referir-lo amb inicials (que poden ser captades o no per alguns 
lectors), Guillén no ha estat explicitat però sí suggerit, Maragall ha estat amagat i alhora evocat, i, pel 
context històric, el seu cant espiritual és substituït i contestat per un referent secundari de poesia reli-
giosa, com era Bertran Oriola, invocat al complet, pels dos cognoms, des d’un to certament humorístic. 
 
 
Aquestes són les respostes al silenci, al fet d’escriure sense claredat: referència, al·lusió i plagi són formes 
d’intertextualitat que Estellés condensa a la fi d’aquest poema i que permeten de recuperar la veu d’altres.   
És ara quan l’epígraf de Corella que precedeix el poema pren un nou sentit. No es parla en somnis, 
perquè el que es diu és clar malgrat l’aparença distinta: d’una banda, la denúncia de la repressió de 
postguerra i la censura de la dictadura; de l’altra l’estratègia de les formes de pervivència i d’expressió 
interferint-se amb les veus dels altres predecessors perquè la poesia superés el control i la imposició 

15	  P. BALLART, op.cit., p. 53-55.
16	  J. MARAGALL, Poesia completa, Barcelona, Eds. 62, 2010, p. 78-84.

124

Ferran Carbó. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»



del silenci estricte: així, travessant un per un tots «els túnels dels segles / amb una bruta fam de clare-
dat», s’intenta eixir de la foscor i aconseguir la llum.
 
 
Cal assenyalar que a la biblioteca d’Estellés també hi havia el volum Torras i Bages / Joan Maragall, que 
l’any 1961 va publicar l’editorial Ariel. Amb motiu del centenari del naixement de Maragall (1860-1911), 
hi ha un document manuscrit conservat al Fons Estellés, «En el umbral de un centenario», que només 
conté algunes anotacions sobre Maragall que provenen totes del Glossari d’Eugeni d’Ors i de Miguel 
de Unamuno, potser preparades per a algun tipus d’intervenció o d’article commemoratiu al diari Las 
Provincias, on era periodista. 
 
 
El 23 de març de 1961 Estellés data un poema mecanoscrit conservat al Fons Estellés, de temàtica 
religiosa, que tracta sobre la mare davant del Sepulcre, i que fou preparat i presentat a Lo Rat Penat en 
la Vetlada dels Set Dolors de la Verge del 24 de març del mateix any. L’epígraf que l’encapçala és del 
poema «La fi d’en Serrallonga», de Maragall, quan diu al seu darrer vers: «crec en la resurrecció de la 
carn». La citació, de fet, ja havia aparegut, prou abans, integrada i sense vincular-la a l’autor barceloní, 
el desembre de 1956, dins un vers del poema VI d’El monòleg. I, només parcialment, havia estat també 
incorporada a «Cant de Vicent», un text de 1958 fet a imatge del «Cant de Ramon» lul·lià, que formaria 
part de Llibre de meravelles, títol no sols estellesià sinó també del beat mallorquí; una obra en la qual, 
a més de Llull, March o Riba, torna a estar present el poeta de Seqüències. 
 
 
Estellés va complementar el seu Llibre de meravelles, com hem assenyalat, el 1968, assumint la veu 
d’un poble i cercant de dir la paraula viva. El poeta barceloní havia proclamat, més de mig segle abans, 
els seus «Elogi del poble», «Elogi de la paraula» i «Elogi de la poesia».17 Les convergències nominals 
són clares; el poble i la paraula i, a més a més, paraula viva. El lateral final del llibre, intitulat «Propietats 
de la pena», conté poemes posteriors a l’escriptura del cos central. Cal recordar els mots d’Estellés 
a la nota preliminar de Llibre de meravelles, nota escrita i publicada a l’edició de 1971: «ara, en fer la 
revisió, hi he afegit sis o vuit composicions, a banda d’alguna estrofa».18 Són, com apunta la citació de 
León Felipe del darrer poema «vientos de salmos...», com una mena de salms finals. El conegudíssim 
segon poema sense títol, és el següent:

 
 
Assumiràs la veu d’un poble,
i serà la veu del teu poble,
i seràs, per a sempre, poble,
i patiràs, i esperaràs,
i aniràs sempre entre la pols,
et seguirà una polseguera.
I tindràs fam i tindràs set,
no podràs escriure els poemes
i callaràs tota la nit

17	  Cf. Lluís QUINTANA I TRIAS, La veu misteriosa. La teoria literària de Joan Maragall, Barcelona, Publicacions de l’Aba-
dia de Montserrat, 1996.
18	  V. ANDRÉS ESTELLÉS, Llibre de meravelles, València, L’Estel, 1971.

125Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 117-128



mentre dormen les teues gents,
i tu sols estaràs despert,
i tu estaràs despert per tots.
No t’han parit per a dormir:
et pariren per a vetlar
en la llarga nit del teu poble.
Tu seràs la paraula viva,
la paraula viva i amarga.
Ja no existiran les paraules,
sinó l’home assumint la pena
del seu poble, i és un silenci.
Deixaràs de comptar les síl·labes,
de fer-te el nus de la corbata:
seràs un poble, caminant
entre una amarga polseguera,
vida amunt i nacions amunt,
una enaltida condició.

No tot serà, però, silenci.
Car diràs la paraula justa,
la diràs en el moment just.
No diràs la teua paraula
amb voluntat d’antologia,
car la diràs honestament,
iradament, sense pensar
en ninguna posteritat,
com no siga la del teu poble.
Potser et maten o potser
se’n riguen, potser et delaten;
tot això són banalitats.
Allò que val és la consciència
de no ser res si no s'és poble.
I tu, greument, has escollit.
Després del teu silenci estricte,
camines decididament.19

 
Aquest segon poema, de trenta-cinc versos octosíl·labs, presenta l’assumpció de la veu col·lectiva del 
poble a partir de la pena compartida. El tu pren la responsabilitat de tenir la veu del seu poble, de con-
vertir-se en el poeta de la col·lectivitat, de la comunitat, amb el compromís de vetlar per la seua gent, 
de fer seua la pena, de ser, cívicament i durant el silenci compartit, el representant del poble mitjançant 
l'escriptura. Aquesta ha de ser la paraula viva i amarga, senzilla i humil, però justa i compromesa, per 
damunt del silenci. Estellés fa un elogi de la paraula viva, com ha de ser aquella que tendeix a repre-
sentar tothom. L’al·lusió a la denominació de Maragall és evident, i alguns principis compartits com 
l’espontaneïtat, la senzillesa, la sinceritat o el poeta com un mitjancer (ara representant), també. Tan-
mateix, la doctrina que proposta Estellés no es basa en la inspiració interior o en la puresa sinó en el 
compromís amb l’exterior: la paraula (al capdavall, la poesia) ha de vincular-se a la realitat que la motiva 
i comprometre’s amb el poble, del qual el poeta forma part, mitjançant un sentit cívic i patriòtic, per tal de 
contribuir a superar el silenci estricte anterior (de la dictadura franquista) i afrontar el futur immediat. La 
paraula viva «no la diràs amb voluntat d’antologia» (el rebuig a la perfecció formal), perquè ella mateixa 
ja és vida (testimoni, mostra i expressió de la realitat). 

19	  ID., Obra completa II, op.cit,. p. 317-318.

126

Ferran Carbó. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»



La doctrina de la paraula viva de Maragall va tenir una mostra en el seu conegut poema «La vaca 
cega», del llibre Poesies. Estellés s’hi refereix en dos esborranys de poemes, inèdits, sense títol, con-
servats al Fons Estellés: d’una banda, un esborrany manuscrit, com una provatura, tipus endevinalla, 
de versos tetrasíl·labs, d’art menor, sense data; i de l’altra, un document amb versos decasíl·labs meca-
noscrits acompanyat d’altres de manuscrits afegits. Aportem la transcripció d’aquests dos documents, 
que comparteixen vaca cega:

 
Fang o tarquim,
com llums d’un crim,
molt elegant,
no sense espant
arriba i creix
nom que coneix
des de petit
i amb llet de pit
sense ensucrar
el va alletar
penosament.
Passa la gent;
no sap on ve.
El sagristà
mai no sap res.
¿Per què està pres?
Trau al balcó 
el pit rodó.
Qui el reconega,
la vaca cega.

 
 
L’altre text és el següent:

 
 
Vaig comprar-me a Viena aquesta esquella.

Suscita, si ho demane, pastorals,
cases de fusta, avets prestigiosos,
les vaques i la prada, el foc encés,
i enllà el Danubi, violins i barquers,
celebraments dels vals i l’opereta.
També suscita el vent, el vent que ve
des del Tirol i entra als carrers com brau.

Pot fer altres serveis, si li ho demane.

Però, amb això, pot ser tindré bastant.

També, si és de debò, suscita l’ègloga
i facilita les donzelles fèrtils
per tal de fer l’amor tal com Déu mana,
gotes d’esperma, pètals rapidíssims.

És una esquella providencial.
Jo li tinc molt d’amor i no li ho dic.

És una esquella d’una vaca cega
que es va perdre un migdia al Perelló.
El senyor Maragall, vestit de dol,
la busca, esmaperdut, i no la troba.

127Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 117-128



La vinculació d’Estellés a El Perelló és ja dels anys setanta, quan hi va estiuejar i fins i tot hi va viure, la 
qual cosa pot situar el darrer document a mitjan anys setanta –i com segurament era proper, també el 
que el precedia. Tampoc no es pot oblidar que, pel to humorístic i irònic, Estellés va poder tenir present, 
de Pere Quart, Bestiari (1937), amb el poema «Vaca suïssa», o Bestiari de Josep Granyer (1962), amb 
el poema «Una vaca amb un vedellet als braços». El poeta de Burjassot a la seua biblioteca tenia la 
primera edició del volum Obra poètica de l’amic Pere Quart, editat el 1975 a Barcelona per Proa; i tam-
bé Poesia. Les decapitacións. Bestiari. Altres poemes, que Aymà havia publicat a Barcelona el 1949.

Fet i fet, a mitjan anys setanta el poeta va començar Mural del País Valencià. Entre els esborranys dels 
primers documents dels Fons Estellés pertanyents als materials d’aquesta magna obra, hi ha el petit 
manuscrit següent:

Com la neu a les muntanyes
                  constantment.

Passen dies, calendaris;
                  com la neu.

Per Morella caminava
                  lentament

per Morella retornava,
                  greu, el vent.

L’anotació manuscrita al marge, que acompanya entre parèntesis aquest breu poema, diu: «imitació de 
Maragall, en tornar-lo a llegir». El poeta valencià també tenia a casa l’edició de 1974 d’El comte Arnau, 
de la col·lecció Antologia Catalana d’Edicions 62. Sens dubte, enmig d’aquesta dècada setantina, llegia 
un altre cop Maragall.
 

Estellés va descobrir Maragall a mitjan anys cinquanta i en fou lector atent. S’hi va apropar de nou en el 
moment del centenari del naixement del poeta barceloní. El va tenir present a la fi dels seixanta, en un 
moment que continuava la seua trajectòria personal i poètica, minvada o silenciada arran del conflicte 
i la campanya de José Ombuena i Las Provincias contra a Joan Fuster des de 1963. I, finalment, el va 
rellegir a mitjan anys setanta. El poeta del «Cant espiritual» l’acompanyà, per tant, amb intermitències, 
des que el descobrí en aquella antologia de 1954, preparada per Carles Riba, un any després que 
Estellés agafés al poeta de les Estances aquells versos que servirien com a epígraf per encapçalar un 
poema del que seria el seu primer poemari publicat.

 
 

Rebut el 23 de març de 2017
Acceptat el 6 de juny de 2017

128

Ferran Carbó. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»



Resum:

Una de les qüestions candents de l’ecdòtica catalana és l’acceptació d’uns criteris compartits per al tractament dels textos escrits 
en el període prefabrià. En aquest article es formula una proposta articulada aplicada a l’obra completa de Joan Maragall, tant en 
català com en castellà, i extensible a la producció d’altres autors coetanis. Les normes que aquí s’exposen pretenen establir un 
model vàlid per a la reproducció de documents de l’època en les futures publicacions de la revista Haidé. 

Paraules clau:  Edició crítica — Joan Maragall — criteris d’edició — tractament de textos — ecdòtica
 
Abstract:

One of the burning issues of the Catalan ecdotic is the acceptance of shared criteria for the treatment of texts written in the pre-
fabrian period. This text formulates an articulated proposal applied to the complete work of Joan Maragall, both in Catalan and in 
Spanish, and extensible to the production of other contemporary authors. The rules set forth here aim to establish a valid model 
for the reproduction of documents of the period in the future publications of the magazine Haidé.
 
Key words: Crítical edition — Joan Maragall — editorial method — editorial intervention — textual criticism  
 

0. Introducció1

 
L’edició de textos publicats abans de la normativització fabriana de 1913 i adaptats a la normativa actual 
compta a hores d’ara amb diversos estudis que han anat fent propostes per resoldre els nombrosos 

1	  Agraïm, per a la redacció d'aquests criteris, els suggeriments que ens van fer arribar els professors Esteve Clua, Rosa 
M. Lloret, Joan Solà i Albert Rico: evidentment, els únics responsables de les posicions que s’expressen en aquest article són les 
persones que el signen.

129

FRANCESCO ARDOLINO
Universitat de Barcelona  
ardolino@ub.edu

GLÒRIA CASALS
Universitat de Barcelona  
gcasals@ub.edu

IGNASI MORETA
Universitat Pompeu Fabra
ignasi.moreta@upf.edu

LLUÍS QUINTANA TRIAS
Universitat Autònoma de Barcelona
lluis.quintana@uab.cat

Criteris de transcripció per a les obres maragallianes

DossierVària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 129-140



problemes que representa.2 En general, se sol considerar que una edició d’aquesta mena ha de preser-
var la llengua de l’autor, amb la reconstrucció de la seva fonètica, morfosintaxi i lèxic, en una escriptura 
que en reculli els trets fonamentals (el que s’anomena les lliçons substancials), sense que això signi-
fiqui allunyar aquesta transcripció de la normativa actual (és a dir, modificant només les anomenades 
lliçons formals). Això és especialment rellevant en el cas de la poesia; tal com proposava Riba en la 
seva edició de Nausica, a fi que el vers pugui «ésser tret amb el so més acostat al que tingué per al seu 
mateix autor».3  De fet, Riba va ser, amb la seva edició de 1938, el primer a donar criteris per a l’edició 
d’aquesta mena de textos amb l’ortografia actualitzada, i esdevé per tant, especialment en el nostre 
cas, una referència fonamental.

Una altra advertència: les solucions que proposem aquí afecten majoritàriament el tractament de la 
llengua en l’obra poètica de Maragall, però també hem de tenir-les en compte per a la prosa. Perquè 
es tracta d’apropar com més possible millor la seva obra a l’ortografia d’avui, tot respectant els trets 
que caracteritzen la seva llengua, i en part la seva pronúncia, tal com podem induir per la seva forma 
de grafiar, per la mètrica, pel coneixement dels hàbits de l’època, pel que aporten les obres especialit-
zades... Aquest criteri obliga a un seguit d’ajustaments que esmentarem aquí dessota i que serveixen 
de cara a l’edició de l’obra completa. Emprem, a part de la bibliografia assenyalada a les notes, un 
ampli ventall d'indicacions que, des de les observacions de Fabra, passen per les Propostes per a un 
estàndard oral (www.iec.cat), els diversos manuals d’estil que recullen les decisions preses sobre la 
transcripció del llenguatge col·loquial, fins a la darrera (i polèmica) Gramàtica de l'Institut.4 Pel que fa a 
majúscules i puntuació, també ens basem en el volum de Josep M. Pujol i Joan Solà, a més dels altres 
manuals d'estil.5 

D'aquí endavant, en els exemples extrets dels textos de Maragall, ens limitem a indicar entre parèntesis 
el títol del text d’on provenen.

2	  Vg. Víctor MARTÍNEZ-GIL, «Algunes consideracions sobre l’edició de textos pre-fabrians», Els Marges, núm. 50,  juny 
de 1994,  p.  41-63; Albert ROSSICH,  «Criteris d’edició», dins A. ROSSICH i Pep VALSALOBRE,  Poesia catalana del Barroc, 
Bellcaire d’Empordà, Vitella, 2006,  p. 25-36; Marcel ORTÍN, «Criteris i límits de l’ortografia en l’edició filològica (amb exemples de 
la prosa de Carner anteriors a les Normes de 1913)», Anuari Verdaguer, núm. 16, 2008, p. 399-419; Ramon PINYOL I TORRENT, 
«L’edició de textos vuitcentistes. Les edicions impreses», Anuari Verdaguer, núm. 16, 2008, p. 385-398.
3	  J.  MARAGALL,  Nausica. Text establert sobre el manuscrit de l’autor amb taula de variants i de les diverses redacci-
ons, per Carles Riba, ed. d'Enric Sullà, Barcelona, Ariel, 1983, p. 64.
4	  Pompeu FABRA, Obres completes, a cura de Jordi Mir i Joan Solà, Barcelona-València-Palma de Mallorca, ECSA-Eds. 
62-Eds.3i4-Moll; Eusebi COROMINAS I POU; Manual de redacció i estil, Vic, EUMO, 1993; Joan COSTA, Josep M. MESTRES 
i SERRA, Mireia OLIVA,  Ricard FITÉ,  Manual d'estil: la redacció i l'edició de textos, Vic-Barcelona,  EUMO-Universitat Pompeu 
Fabra-Associació de Mestres Rosa Sensat-Universitat de Barcelona,  2009; INSTITUT D’ESTUDIS CATALANS, Gramàtica de la 
llengua catalana, Barcelona, IEC, 2016. 
5	  Josep M. PUJOL, Joan SOLÀ, Ortotipografia: manual de l’autor, l’autoeditor i el dissenyador gràfic, Barcelona,  Colum-
na,  2000. Pel que fa a la descripció dels fenòmens fonètics, vg. J.  SOLÀ, Gemma RIGAU,  Gramàtica del català contemporani, 
vol. 1, Barcelona, Empúries, 2008.

130

Francesco Ardolino, Glòria Casals, Ignasi Moreta, Lluís Quintana Trias. Criteris de transcripció per a les obres maragallianes

http://www.iec.cat


I. Textos en català

1. Vocals i consonants 

1.1 Elisions

En el català central, que és la variant emprada per Maragall, es produeixen nombroses elisions (cai-
guda de vocals, emmudiment de r final…) que quedaven de vegades reflectides en l’ortografia que ell 
o els seus editors feien servir. Nosaltres transcrivim aquests textos respectant la normativa, a condició 
que aquesta transcripció no afecti el recompte sil·làbic, i amb les excepcions que anirem assenyalant. 
Certament, amb el text davant, un desconeixedor de la «llengua de l’autor» no sempre sap quan cal em-
mudir i, en una lectura espontània, pot fer determinades combinacions que allarguin innecessàriament 
el recompte sil·làbic i alterin així el ritme.

1.2 Consonant r

A la Catalunya central, la consonant r s’elideix en posició final de paraula en la majoria de casos. Mara-
gall ho remarca sovint, especialment en els següents casos:

a.	 Consonant r final en paraula acabada en síl·laba tònica. Maragall sol representar-la amb un 
accent circumflex sobre la vocal anterior (anâ, quefê, potsê…), per tal que es respectin les 
combinacions fonètiques que això genera i perquè es mantingui un adequat recompte sil·làbic 
del vers. Nosaltres regularitzem sistemàticament l’ortografia d’aquests mots (anar, quefer, 
potser…).

b.	 Consonant r final en els infinitius seguits de forma pronominal feble. 

i.	 En aquestes combinacions (p. ex., comprendre + te), determinats pronoms passen 
de formes plenes a formes elidides. S’indiquen mitjançant apòstrof o guionet, i s’or-
tografien en conseqüència (especialment pel que fa a l’accentuació): «com compren-
dre't, Natura» (monòleg de Faust, trad.); «miràvem escorre's lo riu avall» («A l'aima-
da», trad.).

ii.	 Aquesta combinació en infinitius acabats en síl·laba tònica no és tan usual en la 
llengua col·loquial, però apareix en Maragall. Els reproduïm també amb l’apòstrof, i 
amb un accent sobre la darerra síl·laba tònica: descobrí’t, tení’ls, da’ls, desvetllà’s: 
«el diumenge, al desvetllà’s» («Diumenge»). 

iii.	 En uns pocs casos, l’ortografia maragalliana podria fer discutible aquesta opció; com 
ara, quan escriu dirm (per dir-me) i nosaltres transcrivim di’m: «vingués hipòcritament 
a di’m» («Elegies romanes XIII», trad.). Encara que es tracti de la solució gràfica més 
coherent i econòmica, no tenim prou testimonis per afirmar amb seguretat que Mara-
gall no volgués que la r fos pronunciada. 

c.	 Consonant r de la primera síl·laba de les formes d’infinitiu, futur i condicional del verb prendre 
i derivats. La restituïm tot i que reflecteix una pronúncia específica que l’emmudeix, tal com 
passa encara avui dia (pendre).

131Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 129-140



1.3 Consonant s

La consonant s final de les formes d’imperatiu terminades en –es (p. ex., digues) se sol elidir davant 
dels pronoms febles. S’indica aquesta elisió amb apòstrof o guió: digue’m, digue-ho: «digue’m de com 
les dones» («Escolium»). En pocs casos, l’autor manté la s: «Digues-ho, digues-ho» (Nausica).

1.4 Vocals dintre de mot

Caiguda de vocals a o e per contacte (p. ex., en pro per però, vritat per veritat). En algunes ocasions 
i per necessitats mètriques, Maragall alterna aquests usos amb les formes no elidides. La nostra pro-
posta manté aquesta alternança tot descartant l’ús de l’accent circumflex: «pro cada any que el temps 
s’emporta» («Oda infinita») i «Però torna» («La vaca cega»); «no és vritat?» (Nausica) i «És veritat això 
que conta» (Nausica).

1.5 Vocals en contacte de mots diferents

La coincidència de la vocal final de mot amb la vocal inicial del mot següent provoca elisions que, al-
gunes vegades, Maragall reflecteix amb un apòstrof, o bé ajuntant paraules, cosa que el porta a crear 
mots nous, com bonhora  (< bona hora). L'autor no usa l’apostrofació de manera sistemàtica: en un 
mateix vers pot escriure «l’última libació, mes sia la última» (Nausica) sense que aquesta variació afecti 
el recompte del decasíl·lab. D’aquesta manera, se'ns fa difícil esbrinar si pretén que fem el diftong, com 
quan escriu «la olor de la marina» (Nausica) o no, com quan escriu «l’Ifigènia» (Ifigènia a Tàurida). 

Per tal de regularitzar l’ús de l’apòstrof i donar compte de les elisions: 

a.	 Regularitzem l’ús de l’apòstrof seguint la normativa: l’amiga i no pas la amiga; que ella i no 
qu’ella; i recordem que la normativa no reflecteix l’aparició i desaparició de diftongs: la Ifigè-
nia, l’olor.

b.	 No seguim la normativa quan hem de respectar aquells casos en què l’autor, per necessitats 
de recompte sil·làbic, elideix o afegeix un so: «però també cad’una»; «I tu, tendra princesa, 
tu, la última» (Nausica).

1.6 Vocal àtona inicial

Les elisions de la vocal àtona inicial, com en per [ai]xò, per [a]llà, solen ser habituals en el llenguat-
ge col·loquial dins de la varietat de l’autor. Nosaltres les transcrivim fidelment en poesia perquè són 
imprescindibles per al recompte sil·làbic: «per ‘xò, ajegut a terra» («El Comte Arnau»). En prosa, és 
aconsellable restituir les formes plenes, i així ho farem.

132

Francesco Ardolino, Glòria Casals, Ignasi Moreta, Lluís Quintana Trias. Criteris de transcripció per a les obres maragallianes



Altres elisions no semblen entrar dins de l’àmbit del llenguatge col·loquial i semblen forçades per ne-
cessitats del recompte sil·làbic, com en el cas d’un (e)nemic. I s’indiquen de la mateixa manera: «veure 
un ’nemic als peus ben manillat» («La fi d’en Serrallonga»).

Les combinacions d’elisions inicials de verb amb pronoms en posició proclítica obliguen alguns cops a 
emprar l’apòstrof per indicar l’elisió; si bé sovint l'ortografia de l'època no ho reflectia, això imposa, de 
retruc, canviar la forma del pronom (de forma elidida a forma reforçada): també l’[a]nava es transcriu 
«també el ’nava» («Ella parla»).

1.7 Inserció de vocals 

La inserció (epèntesi) de determinats sons no presents en la forma inicial del mot es troba tant en les 
vocals com en les consonants. L’epèntesi amb vocal neutra es representa amb la lletra e, i se separa 
del mot on va inserida amb un guionet: «Per què allà us-e l'han donada, — comte l'Arnau?» («La cançó 
del Comte l’Arnau»). Respecte a l'epèntesi amb consonant (an-e), vg. § 1.8.

En les formes d’imperatiu de determinats verbs, la segona persona, quan va seguida de pronom, pot 
dur una vocal final, i en comptes d’escomet, trobem escomete-les (Nausica). Ho transcriu així Fabra en 
la gramàtica de 1956,6 i també és la proposta de Riba, que nosaltres seguirem.

Per a les epèntesis combinades amb reduccions dels pronoms –nos i –vos, vg. més endavant § 4.2. 

1.8 Inserció de consonants

Sovint combinada amb la preposició a apareix la consonant efelcística n: més que una epèntesi, aques-
ta combinació es considera una variant al·lomòrfica de la preposició a. I així transcrivim an aquell, an els 
deus. Quan hi ha, a més, una epèntesi vocàlica, la fórmula que adoptarem serà an-e mi: «Més costós 
an-e mi» («Elegies romanes XX», trad.); «i d’aquest an-e mi» (Nausica). És la mateixa solució que va 
proposar Riba.

1.9 Accentuació 

Maragall sembla usar l’accent, en la majoria de casos, per indicar la síl·laba tònica i no el tipus de vocal 
(és un ús exclusivament suprasegmental) i sovint no distingeix entre vocals obertes o tancades. Per 
tant, regularitzem l’accentuació d'acord amb la normativa, excepte en aquells casos en què, de manera 
consistent, accentuï una vocal de manera alternativa a la norma. 

6	  P.  FABRA, Obres completes, vol. 6. Gramàtiques de 1918/1933, 1956, 1946. Traduccions de teatre, dirs. Jordi Mir i 
Joan Solà, Barcelona, Empúries (vg. la Gramàtica de 1956, § 65).

133Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 129-140



Ara bé, en algunes paraules, determinades proves aportades per les recurrències, el recompte sil·làbic 
i també el coneixement de les interferències, ens permeten reconstruir amb certa fidelitat la seva pro-
nunciació. Transcrivim doncs injúria (3a persona del present indicatiu del verb injuriar), esser, interés, 
atmòsfera, traidor: «el cordó que injúria ta cintura» («El Comte Arnau»).

1.10 Grups consonàntics

En l’ortografia d'alguns grups consonàntics, l’autor no sembla tenir un criteri únic. En d’altres, es mostra 
més consistent en les seves propostes. Com en el cas de l’accentuació gràfica, tenim en compte la 
recurrència de casos en els seus textos per decidir les solucions, després d’haver establert si són lli-
çons substancials (és a dir, si reflecteixen canvis de pronunciació) o formals, especialment en els casos 
següents:

a. l / l·l. En regularitzem l’ortografia: la il·lusió del lluny («Cant espiritual»). El mateix fem amb els 
noms propis, com ara Aquil·les (per la qüestió d’Apel·les / Apeles, però, vg. § 5.2).

b. gn / nn. En determinats casos, el grup gn és, per a Maragall, la representació de la n geminada 
i no de la pronunciació [kn]: ignoscent, en què l’escriptura, probablement per ultracorrecció, es 
contagia de formes com ignorant. Per a aquests casos, escrivim –nn-: «pro l’infant innocent»  
(«Paternal»).

c. nm / mm / ms. Regularitzem immens, circumstància: «la immensa escala va acostant-se» 
(«Festeig vora la mar cantàbrica»).

d. nc/mpc; nt/mpt. Regularitzem formes com redenció o tentadora en redempció, temptadora.

e. tz /z. Respectem usos com horizó.

f. s / ss. Respectem usos com deesa quan són constantment documentats. Altres vegades, l'al-
ternança entre les dues formes, o l'escassa freqüència del mot (frissar) deixa indeterminada 
l'elecció de l'autor, i ens decantem cap a la forma normativitzada. 

g. sc / c. Regularitzem usos com plascent en placent: «nos sien més placents» (Notes autobio-
gràfiques).

h. ig / ix. Regularitzem formes com panteig, puig en panteix o puix: «un panteix seguit i sord» 
(«Seguit de les vistes al mar VII»).

i. x / s. Regularitzem formes com extès en estès: «t'has estès i reposat» («Conjugal»).

2. Altres aspectes ortogràfics

2.1 Puntuació

Partim de la puntuació de l’original, però l’esmenem en aquells aspectes en què, entre el temps de 
Maragall i el nostre, els usos han canviat; això sí: procurem, en tot cas, no afectar l’entonació. D’altra 
banda, tota puntuació és, al capdavall, interpretativa –i som conscients de la nostra intervenció.

134

Francesco Ardolino, Glòria Casals, Ignasi Moreta, Lluís Quintana Trias. Criteris de transcripció per a les obres maragallianes



Pel que fa als signes interrogatius i exclamatius inicials, Maragall els usa, però no sistemàticament. En 
les citacions per a la revista Haidé, s’eliminaran sempre.

2.2 Majúscules i minúscules

Normativitzem d’acord amb els usos actuals, molt més restrictius amb les majúscules que en temps de 
Maragall.

2.3 Cursiva

S’empra en la transcripció de manuscrits per representar els mots subratllats per l’autor. En els textos 
publicats, respectem els usos de l’editor (o del tipògraf) del diari, llibre, etc., que solen indicar manlleus 
avui incorporats, però que per a Maragall i els seus coetanis eren termes estrangers: en respectem 
també la grafia (bibelot, aria, foot-ball). En el cas de citacions de títols o de fragments d’obres literàri-
es, usem cometes i cursiva d’acord amb els criteris de la revista Haidé. No farem servir la cursiva per 
destacar castellanismes o altres interferències, excepte quan tinguem proves fefaents de la voluntat de 
l’autor (o de l’editor): «i farem a les xisteres una guerra» («Lo barret de copa»).

3. Morfologia

3.1 Adjectius 

Maragall fa concordar els adjectius en –ant amb el nom (p. ex., escumejanta): mantindrem aquests 
usos.

Pel que fa als adjectius d’una sola terminació (com alegre), Maragall fa la distinció ortogràfica entre 
femení i masculí: «la mar estava alegra» («Seguit de les vista al mar II»). Com que això no implica cap 
canvi de pronúncia, restituïm la forma normativa: «la mar estava alegre».

3.2 Pronoms personals 

Maragall usa les formes plenes (me, te, se i ne) en posició proclítica: «com me plau…» («Pirinenques, 
III»). Tanmateix, en els versos, quan hi ha necessitat de recompte sil·làbic, les alterna amb les formes 
àtones, més habituals actualment: em, et, es i en. Transcrivim respectuosament les formes escollides.

3.3 Preposicions

L’autor usa preferentment la forma ab: la regularitzem amb la grafia amb. 

135Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 129-140



Maragall usa en dos casos una construcció oral força estesa però no recollida per la normativa, que 
tradicionalment s'ha transcrit com en sense; així trobem «en sense resposta» («Cant del retorn») i «en 
sense l'alegria» («La sirena»). Mantenim aquesta grafia.

3.4 Relatius 

Trobem, sovint en un mateix escrit, i fins i tot en línies consecutives, hon, ont i hont per indicar el relatiu 
on: «d'hon vé y ahont vá» (Nausica). No sembla, doncs, que reflecteixi generalment un ús oral de la t 
epentètica. Ho regularitzem en on i a on: «d'on ve i a on va». Ens allunyem, amb aquesta solució, de 
les propostes de Riba.

4. Sintaxi

4.1 Canvi i caiguda de preposicions

Mantenim la sintaxi usada per l’autor, perquè normativitzar-la suposaria alterar-ne substancialment la 
llengua i, en el cas de la poesia, significaria variar el recompte sil·làbic i/o el ritme del vers, com en el cas 
de l'ús de la preposició davant el complement directe: «veient al fill que plora, a la mare que sospira» 
(«Paternal»). D'altra banda, la Gramàtica de 2016 ja ha obert la porta per normativitzar fórmules sem-
blant a la que acabem de citar, si bé sembla limitar-les a les «construccions en què el complement direc-
te designa a una o més persones per mitjà d'un element pronominal o bé construccions en què s'altera 
l'ordre bàsic dels constituents oracionals, especialment si el canvi d'ordre pot provocar ambigüitats».7

El «dequeisme», consistent a fer precedir una conjunció que (o la seva forma tònica què) per la prepo-
sició de, és un fenomen típic del català parlat, i la normativa, fins fa poc, el proscrivia categòricament. 
Quan el trobem en Maragall, és sempre en la forma àtona: «planyent-se de que per aquella desobe-
diència s'hagués de perdre tan bon soldat» (Biografia de D. Joan Mañé). Nosaltres ho transcriurem 
fidelment. 

4.2 Combinacions postverbals de pronoms febles

Els pronoms -nos i -vos poden reduir-se a s quan van seguits d’un altre pronom. La reducció es repre-
senta amb un apòstrof: anem’s-en, mireu’s-el: «Deixem-les estar, anem’s-en» («Unes flors que s’esfu-
llen»). En construccions com acosteuse, es combina una reducció, acosteu-(vo)s, i una epèntesi (que 
transcrivim e); per a aquests casos, s’ha proposat tradicionalment la solució acosteu-se, que Fabra 
qualifica de «grafia absurda»:8 així, Riba escriu acosteu-se (p. ex., Nausica, acte I, v. 389) tot i que uns 

7	  INSTITUT D’ESTUDIS CATALANS, op. cit., §19.3.2 (cit., p. 731).
8	  Vg.  P.  FABRA, Converses filològiques, ed. crítica a cura de Joaquim Rafel i Fontanals, Barcelona, EDHASA, 1983, p. 82. 

136

Francesco Ardolino, Glòria Casals, Ignasi Moreta, Lluís Quintana Trias. Criteris de transcripció per a les obres maragallianes



versos abans proposa anem’s-en (Nausica, acte I, v. 263). Nosaltres considerem que solucions com 
acosteu’s-e o enceneu’s-e («Or de llei») són més coherents i trobaran un lector més avesat a aquestes 
fórmules que l’hipotètic lector en què pensava Riba. 

Pel que fa a les construccions heus i vet, seguim la gramàtica de l'Institut,9 i transcriurem «I heus aquí 
que l’últim home» («La parella eterna»). Quan una d’aquestes fórmules duu un pronom i una epèntesi, 
ho reproduirem de manera conseqüent: «heus-e-la aquí, nostra senyera» («Himne a la senyera de 
l’Orfeó Catalunya, de Cassà de Selva»).

5. Lèxic

5.1 Aspectes generals

Mantenim neologismes creats per aglutinació, com l’habilitació de l’adverbi a prop en el substantiu 
l’aprop: «la il·lusió del lluny i de l’aprop» («Cant espiritual»).

Es normativitzen les unions o separacions de paraules, quan no alteren essencialment la llengua de 
l’autor. Amb la qual cosa, separarem desde en des de, i unificarem en mitj en enmig o tant meteix en 
tanmateix.

Maragall fa un ús abundant del grup mig-riure, que escriu així, amb un guió al mig: no sabem si volia 
indicar una lexicalització (i crear així un verb o un substantiu nous) o era un mera variant ortogràfica.10 
Considerem aquesta fórmula com una unió adjectiu + substantiu, o adverbi + verb –i per tant ho es-
crivim sense guió: «fent un mig riure» («Dins sa cambra»), «Va mig riure; va dir […]» («Dedicatòria»).

Les interferències del castellà –p. ex., «asombrosament» (Biografia de Don Joan Mañé)– es transcriuen 
tal com les presenta l’autor i en cap cas s’indiquen (ni en cursiva, ni en nota). 

Mantenim l’alternança de formes diferents per a una mateixa paraula, encara que aparegui en el mateix 
text: «Potser us mirava» («A la Mare de Déu de Montserrat») vs. «Poder és el seu promès» (Nausica); 
«Els somnis dels infantons» («Els Reis») vs. «en els sòmits dels pastors» («Nadal»); «Iclésia» vs. «Iglé-
sia» (Biografia de Don Joan Mañé). En casos d'homofonies com llençar / llançar, que per a Maragall no 
constitueixen cap variació lèxica, sistematitzem totes les aparicions de la paraula en la forma que té un 
índex de freqüència més alt (en aquest cas llençar).

9	  INSTITUT D’ESTUDIS CATALANS, Gramàtica de la llengua catalana, op. cit.,�������������������������������������� § 8.5.2; vg. també J. SOLÀ, «Les gra-
màtiques de Pompeu Fabra de 1954 i 1946, dins P. FABRA, Obres completes, vol. 6,  op. cit., p. 273-458 (esp., p. 367-369).
10	  Vg. F. ARDOLINO, «Maragall i la tongue-in-cheek», dins Ironies de la Modernitat,  ed. de Vicent Simbor, Barcelona,  
Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 2015, p. 9-31 (esp., p. 19-20).

137Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 129-140



Insistim en el fet que determinades formes no normatives es transcriuen mantenint l’aspecte fonètic que 
pretenia donar-li l’autor, com ara la vocal oberta de la síl·laba tònica a hèroe.

5.2 Noms propis i topònims

Distingim entre noms del domini lingüístic català i els altres. Pel que fa als primers, fem una separació 
entre topònims, d’una banda i, de l’altra, els noms propis de persones i entitats. 

Pel que fa als topònims, se sol diferenciar entre endònims (que corresponen a la forma lingüística prò-
pia del lloc) i exònims (que respecten la llengua del text, no pas la del lloc). La pràctica generalitzada 
i les autoritats aconsellen l’ús d’exònims, i així escrivim Londres o Nova York, i posem accent a París. 
Ara bé, la normativa tant del castellà com del català ha canviat des que Maragall escrivia. La toponímia 
catalana està regulada actualment en un Nomenclàtor oficial.11 

Maragall usa la transcripció castellanitzada, que és l’oficial de la seva època (Llanás, Set Casas, Pana-
dés, Vich…), i que reflecteix la diglòssia entre llengua de l’administració (castellana i castellanitzadora) 
i llengua d’ús (català o castellà). El respecte d’aquesta diglòssia (que implicaria deixar Llanás en comp-
tes de Llanars) pot fer partícip el lector actual de la situació lingüística del moment, però crearia dificul-
tats a l’hora d’identificar la població designada (cap dels topònims que acabem d’esmentar existeix a la 
base de dades de l’INE amb la grafia usada per Maragall). En no reflectir la disparitat i transcriure tots 
els noms segons el nomenclàtor oficial actual, ocultem la realitat diglòssica de l’època; però recuperar 
la toponímia de Maragall faria que el lector no avesat no sabés de què li estan parlant. Per això, ens 
decantem per seguir la normativa. Només fem excepció amb toponímia diferenciada que no és mera 
transcripció del català sinó que té una tradició pròpia (Gerona, Lérida…).

Pel que fa als noms propis d’autors, ens remetem a CANTIC, el catàleg d’autoritats de la Biblioteca 
Nacional de Catalunya (http://cantic.bnc.cat), sempre que es tracti de lliçons no substancials sinó for-
mals. Tanmateix, hi ha excepcions. La més important és la que atany a Apeles Mestres: tot i que ha 
estat normalitzada la grafia del nom en la tradició amb ela geminada, no podem menystenir la voluntat 
de l’autor, tants cops reivindicada, i acceptarem la forma Apeles com a nom de plume. La situació del 
prenom de Maragall és del tot diferent: ell mateix signava Juan en uns casos i Joan en uns altres, però 
sempre el designarem com a Joan. La desaparició del Juan oculta, en part, la diglòssia de l’època però 
la informació que podria aportar l’ús alternatiu de Juan/Joan Maragall seria menor que el desconcert 
causat en el lector. 

11	 http://www20.gencat.cat/portal/site/ptop. La toponímia castellana es regeix per les directives donades pel Nomenclátor 
geográfico oficial, i concretament en el document Nomenclátor geográfico conciso de España; els noms es poden consultar al 
cercador de l’Instituto Nacional de Estadística (INE): http://www.ine.es/nomen2/index.do. En l’esmentat Nomenclátor conciso, 
s’estableix que «los topónimos bilingües pertenecientes a una sola Comunidad Autónoma se han incluido en el campo "nombre" 
con ambas denominaciones separadas por una barra», cosa que vol dir que se n’accepten les dues denominacions.

138

Francesco Ardolino, Glòria Casals, Ignasi Moreta, Lluís Quintana Trias. Criteris de transcripció per a les obres maragallianes

http://cantic.bnc.cat
http://www20.gencat.cat/portal/site/ptop
http://www.ine.es/nomen2/index.do


Ara bé, una qüestió més delicada es presenta amb aquells autors que, tot i ser catalans, van escriure 
majoritàriament en castellà, com poden ser Soler i Miquel o Mañé y Flaquer. L’esmentat CANTIC esta-
bleix que els seus noms són respectivament Josep i Juan. Però quan Maragall parla del primer al Brusi 
o en el pròleg al seu llibre pòstum, s’hi refereix com a José; mentre que quan escriu la biografia del 
segon, en català, s’hi refereix com a Joan. En aquests casos mantindrem la distinció per dues raons: a) 
perquè per a Maragall era una distinció real, lligada al context de l’escriptura; b) perquè la recuperació 
és molt fàcil i intuïtiva. Un cas límit el trobem en les referències a autors com Pijoan, que publica en 
català el Cançoner amb el nom Josep, però Maragall, a la ressenya per al Diario de Barcelona del 24 
d’octubre de 1905, empra el nom castellà: «José Pijoan y su Cançoner». Així, doncs, per les mateixes 
raons, mantenim la distinció.

Els noms estrangers corresponents a llengües no romàniques sovint apareixen en els escrits de Ma-
ragall amb la transcripció francesa: Rhin, Kropotkine… Els transcrivim respectant la normativa actual, 
catalana o castellana, segons correspongui, seguint el criteri de la transcripció i no el de la translitera-
ció. Pel que fa als noms grecs o russos, hem reconduït les formes emprades en els manuscrits a les 
transcripció usuals, tret dels casos en què la grafia maragalliana imposava una pronúncia diferent i 
incompatible amb la normativa.

II. Textos d’altres autors

Maragall reprodueix textos d’autors catalans, coetanis o anteriors, que, des del punt de vista de l’edició, 
es troben dins d'una situació semblant: els editem amb els mateixos criteris que indiquem aquí. Aquesta 
és una qüestió lligada directament als corresponsals de Maragall, però també toca altres escriptors, ara 
caiguts dins l’oblit, qui publicaren en diaris o revistes contemporànies, autors de llibres escadussers que 
no han estat mai reeditats, etc. Pel que fa als autors més coneguts (Jacint Verdaguer, Víctor Català...), 
tenim en compte, en primer lloc, les edicions crítiques que se n'hagin fet.

Quan Maragall cita textos d’una altra llengua, els reproduïm segons la normativa corresponent; en 
casos de textos literaris, seguim les edicions més recents. Alguns cops, però, l’autor s’aparta força de 
l’original, com en alguns fragments de la Commedia de Dante: aleshores s’indicarà en el cos del text el 
que escriu Maragall i, en nota, el text original.

Per als títols de les publicacions periòdiques, com ara La Ilustració catalana. Periódich desenal, artís-
tich, literari i científich, ens atenem a l’esmentat catàleg d’autoritats. Per als títols dels llibres, en canvi, 
tot mantenint les convencions catalogràfiques per a la descripció bibliogràfica, emprem els criteris de 
transcripció quan Maragall s’hi refereix. Així, doncs, quan el 14 de novembre de 1905 cita, al Diario 
de Barcelona, la conferència de Torras i Bages, transcriurem, segons els nostres criteris: «La noche 
aquella en que el Obispo Torras leyó su conferencia sobre la Llei de l’art...» («Dulce ley»). Ara bé, quan 

139Vària

Haidé, núm. 6, 2017, p. 129-140



en donem la referència, seguirem el catàleg d’autoritats: Josep TORRAS I BAGES, Josep, Lley d’art: 
conferència feta al Círcol d’Art de Sant Lluch de Barcelona, novembre de 1905, Estampa de la Viuda 
R. Anglada, Vic, 1905.12

III. Textos en castellà

La normativa del castellà s’ha mantingut força estable des de l’època en què Maragall publicava els 
seus articles. Tenim en compte, però, que ell, com els altres modernistes, feia servir mots de pròpia cre-
ació: ho feia sovint en poesia, i també en prosa, tant catalana com castellana: ultracismo, aligeración, 
autopoetización… No els indiquem en cursiva ni els anotem. Tampoc no indiquem els catalanismes, 
com ara fachendera.

Mantenim formes que són considerades actualment arcaismes: substituir, eligir, Sud… En alguns ca-
sos, però, no sembla haver-hi una opció fonètica o morfològica clara; és especialment evident en els 
grups –xp-, -xt-, etc. que sovint Maragall escrivia, en els manuscrits amb -sp-, -st-: espresivo, estenso… 
Els seus editors sovint ho reproduïen, però ni l'un ni els altres semblen seguir un criteri fix: regularitzem, 
doncs, segons la normativa actual.13

Rebut el 25 de setembre de 2017
Acceptat el 20 de novembre de 2017

12	  Transcrivim les variants de manera purament diplòmatica, és a dir, mantenint tots els trets de l’original, tant formals 
com substancials.
13	  Vg. José MARTÍNEZ DE SOUSA, Ortografía y ortotipografía del español actual, Gijón, Trea, 2008. Per l’ús de les 
majúscules, remetem a: ID., Diccionario de uso de las mayúsculas y minúsculas, Gijón, Trea, 2007.

140

Francesco Ardolino, Glòria Casals, Ignasi Moreta, Lluís Quintana Trias. Criteris de transcripció per a les obres maragallianes



CASA MUSEU

Englantina d'Or.  
Premi a la poesia «La sardana», 
guanyat als Jocs Florals de 1894





DOLÇA TORMO I BALLESTER
Biblioteca de Catalunya
dtormo@hotmail.com 

Francis Jammes, el noble patriarca gascó

Association Francis Jammes
7 Avenue Francis Jammes
64300 Orthez, France
0559691124
http://www.francis-jammes.com/

Forma part de la xarxa de «Maisons des Illustres». 
Posa a disposició dels estudiosos 4000 cartes, una col·
lecció de retalls de premsa des de 1895 mantinguda 
al dia sobre Francis Jammes. Iconografia en imatges 
digitals, 3000 ítems. Fons musicals, 200 melodies mu-
sicades sobre lletra de Francis Jammes.

Es fan visites guiades de grups, durada 45 minuts.
S'hi pot arribar amb cotxe, amb tren o amb avió des de 
Pau o Biarritz. Es recomana incloure a l'excursió una 
visita al Châteaux de Gaston Febus.

Francis Jammes va ser un poeta, novel·lista, dramaturg i crític francès, recordat com «Le Cygne d’Ort-
hez». Va passar la major part de la seva vida en els territoris sota administració francesa del Bearn  i 
Iparralde. Aquests llocs, caracteritzats per la seva ancestral cultura basca, van ser la principal font d’ins-
piració del nostre autor, l’obra del qual destacà sempre pel seu lirisme melangiós en lloar la vida rural i 
els costums d’una gent fortament marcada per la naturalesa exuberant que l’envoltava. Els poemes de 
Jammes esdevenen sovint manifestacions d’aquella ànima col·lectiva fosa amb la fauna i la flora de la 
terra, i expressen la profunda religiositat d’un escriptor que en els darrers anys de la seva vida va deri-
var aquella primera devoció franciscana cap a la més estricta ortodòxia catòlica impregnada d’ideologia 
política conservadora. 

143Casa Museu

Haidé, núm. 6, 2017, p. 143-154

Francis Jammes a Orthez el 1917. Association Francis Jammes

http://www.francis-jammes.com/


D’origen nobiliari provençal per part de mare (descendent dels nobles de de Chateau Neuf de Mi-
ravail), el pare d’aquest escriptor era un gascó de soca-rel, funcionari de l’administració centralista 
gal·la, en qui s’agermanaven paradoxalment el rigorisme hugonot dels seus avantpassats amb el 
sensualisme d’un país que no havia deixat mai de ser catòlic. Amb aquest rerefons benestant, Fran-
cis Jammes fou un home agombolat per les dones de casa: primer la mare, i després esposa i filles. 
Totes elles –sense comptar l’al·licient afegit dels indrets idíl·lics que l’envoltaven– van permetre a 
l’autor desplegar una activitat plenament dedicada a la literatura que Jammes compaginava amb 
sortides habituals a punta d’alba per anar a caçar guatlles o amb la cura dels jardins de les cases 
de què la família disposava. Es tractava de vells casalots pirinencs (chaumières) on normalment 
l’escriptor, a més dels amics i veïns de la contrada, reunia periòdicament altres artistes importants 
que se sentien atrets pel ressò creixent de la seva obra. I és que Jammes, sense abandonar mai el 
seu raconet de món, va arribar a obtenir els guardons més prestigiosos; entre ells, el 1917, el Gran 
Prix de Littérature de l’Académie Française amb tota la projecció internacional que un èxit a París 
podia significar per a un escriptor de províncies mai del tot preocupat per fer-se un nom a la capital 
francesa. No debades, per haver vist autenticitat en el seu recolliment, autors com Thomas Mann, 
Marcel Proust o Rainer Maria Rilke s'afanyaren a homenatjar-lo.

Dolça Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gascó

144

Francis Jammes al seu despatx, Maison Chrestia, a Orthez, el 1900. Association Francis Jammes



No obstant això, res feia pressentir en el Jammes adolescent la seva futura carrera en el camp de les 
lletres: mal estudiant a l’escola, les esperances frustrades del pare per veure’l reeixir en la mateixa 
esfera professional en què ell mateix havia sobresortit van sumir el jove en un estat d’incertesa i per-
plexitat vitals que es va agreujar com a conseqüència d’un seguit de fracassos amorosos dels quals 
només es rescabalaria amb la dedicació autodidacta a l’estudi de les ciències naturals i de l’etnografia 
complementades amb l’afició voraç per la lectura de les obres dels grans autors clàssics. L’afició per 
recollir llegendes, balades i cançons populars del seu país, així com l’interès mostrat des de ben aviat 
per la figura de Gaston Febus i per d’altres trobadors occitans, fou la guspira que va encendre la seva 
trajectòria literària, sufragada en els seus inicis per la mare. Els seus primers textos van veure la llum 
en revistes locals a través d’una sèrie de lliuraments que van concitar l’atenció immediata de noms com 
els de Gide, Baudelaire, Mallarmé, Claudel, Anna de Noailles, Mauriac, Colette o Gourmont, els matei-
xos que li havien d’obrir tot seguit les portes del París culte i cosmopolita i que li permeteren publicar a 
revistes prestigioses com Le Mercure de France o La Revue Blanche.

Casa Museu 145Casa Museu

Edició en català de Les Géorgiques chrétiennes

Haidé, núm. 6, 2017, p. 143-154



Aquest suport va motivar que, malgrat la resistència de Jammes a abandonar el camp, l’escriptor es 
desplacés de jove a París, Brussel·les o Anvers per pronunciar conferències en cenacles escollits i 
també perquè es decidís a viatjar a Algèria amb André Gide, amb l’objectiu de conèixer de primera mà 
les fonts de l’exotisme orientalitzant tant de voga a Europa d’una cultura secular diferent a la nostra, 
i ben diversa també a l’experiència imaginària atresorada per un infant extasiat pels records narrats 
per un oncle mexicà o pel mateix pare durant el seu breu sojorn a la Guaiana francesa. Sud-Amèrica i 
Àfrica esdevenen paradisos allunyats que el lector de Pau i Virgínia o d’Atala poblarà amb les pròpies 
idealitzacions de personatges femenins a Clara d’Ellébeuse, a Almaïd d’Etremont, o a Pomme d’Anis.

A banda de l’estilitzada innocència de l’ànima femenina, un dels centres d’interès –enfocat sota una 
perspectiva més realista– de la literatura de Jammes és el que fa referència a la naturalesa enigmàti-
ca dels animals de pagesia; la mirada profunda, pacient, tendra i alhora precisa de l’escriptor vers els 
nostres «amics silenciosos» –tant els domèstics, com els de càrrega o de treball al camp– l’impulsava 
a sentir per als animals una empatia intensa. I la veritat és que Jammes els dedicarà alguns dels seus 
més bells poemes; de tots els animals, però, el burret és, sense cap dubte, el preferit, aquella espècie 
de persona no humana de qui l’escriptor confessava no voler-se’n descompartir i es doldria no retro-
bar-lo al cel  –cada espècimen amb el seu nom– on s’imaginava veure’l arribar trescant graciosament i 
brostejant la deliciosa pastura celestial. Només cal recordar al respecte la popularitat atesa pel poema  
«J’aime l’âne» recitat de memòria, durant generacions, per milers d’alumnes escolaritzats a França:

J’aime l’âne si doux
marchant le long des houx. 
Il a peur des abeilles et bouge ses oreilles.
Il va près des fossés d’un petit pas cassé.
Il réfléchit toujours ses yeux sont de velours. 
Il reste à l’étable fatigué, miserable.
Il a tant travaillé que ça vous fait pitié. 
L’âne n’a pas eu d’orge
car le maître est trop pauvre. 
Il a sucé la corde, puis a dormi dans l’ombre. 
Il est l’âne si doux marchant le long des houx ... 

I si aquest ha estat l’ase poètic més famós a les aules del país veí, i va ésser el model en què anys 
després havia d’inspirar-se Juan Ramon Jiménez per al seu Platero y yo, cal no oblidar-nos d’un altre 
equí no menys popular, el de la famosa «Prière», animal apallissat perquè ha caigut carregat sota un 
carro i no pot alçar-se i sobre el qual es bolquen sentiments de compassió i a la vegada de revolta per 
tots els pobres de la terra, pels abatuts, malalts i pels abandonats, i que trobem en aquest text musicat  
més tard per Brassens, qui el convertirà en cançó de protesta a la dècada dels cinquanta del segle XX.

Així doncs, cap a 1880 l’escriptor tenia ja definits els principals trets del que s’ha anomenat «jammis-
me»: un retorn al classicisme, a la rítmica arcaica dels versets bíblics amb l’ús d’expressions directes i 
senzilles, reveladores d’una espiritualitat commoguda davant la contemplació de la natura (la serenor 
dels camps i dels boscos tractats amb un joc impressionista de colors) i el retrat idealitzat de noies en-
cantadores, o de quadres pagesívols del viure atemporal de l'home del camp. En paraules del poeta:  
«peinture du vrai, louange de Dieu».  

Dolça Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gascó

146



Casa Museu 147Casa Museu

Francis Jammes amb la seva mare a Eyhartzea, Hasparren el 1931

Haidé, núm. 6, 2017, p. 143-154



Amb aquests antecedents estètics no és difícil d’establir concomitàncies i afinitats entre Jammes i Joan 
Maragall, i més pel fet que el nostre poeta, amb motiu de les seves habituals estades per a cures de 
salut als Pirineus francesos, va tenir ocasió de freqüentar el mateix cercle d’artistes i escriptors amics 
del cantor del Bearn. A Pau, hi feien cap la majoria de literats i artistes d’aquella comarca; i amb molts 
d’ells, Maragall hi va establir relacions que es consolidaren a través d’un ric intercanvi epistolar. Jam-
mes i Maragall compartien una mateixa forma d’espiritualitat abocada a l’exaltació meravellada del món  
–ho testimonia la traducció d’Hello feta per Maragall. Ambdós sentien tendresa i commiseració pels 
innocents humiliats, que sovint simbolitzaven en l’ase o la vaca. Igualment, van saber crear figures lite-
ràries femenines d’una fina i delicada idealitat no absent, en determinades ocasions, d’un potencial erò-
tic pertorbador –com l’Haidé maragalliana–, i ambdós s’interessaren per la creació popular, emanada 
directament de llavis del poble en cançons, relats i llegendes trobadoresques. La cerca d’un llenguatge 
poètic senzill els va comportar a vegades amargues crítiques, velades en el cas de Maragall, però des-
carnades i punyents en Jammes, com és el cas de les invectives que Pierre Loti va adreçar-li titllant-ne 
l’obra poètica no pas de pretesament «senzilla», sinó més aviat de «simplista». Potser també podríem 
suposar que tots dos compartiren un mateix desig d’anar més enllà en la creació de gèneres literaris, 
de fondre’n l’essència a fi de poder compondre una obra que fos una opera summa, globalitzadora, on 
es fongués poètica i religiositat a través de la bellesa de la sonoritat. En aquest sentit Jammes va dur a 
terme les Géorgiques Chrétiennes, el 1911, premiades amb el Prix de l’Académie. En aquests versos 
relata la vida al camp d’una nombrosa família cristiana que és visitada per àngels de galtes vermelles 
com les pomes d’una bona compota camperola. Finalment, però no menys important, tant Maragall com 
Jammes van ser caps de famílies nombroses al front de les quals se sentiren com patriarques antics 
estimats pels de casa i comfortablement acomboiats d’amics incondicionals i de fervents admiradors.   

Les cases de Francis Jammes constitueixen l’itinerari topogràfic de la seva trajectòria literària. La seva 
casa nadiua a Tournay està degudament senyalitzada. Més tard es va instal·lar a la Maison Chrestia a 
Orthez, al Bearn, edifici que recomanem especialment de visitar ja que és la seu de l’Associació Francis 
Jammes que presideix en l’actualitat un dels descendents de l’escriptor i, a més, és el lloc on l’artista 
va compondre la major part de la seva obra. D’aquí provenen peces primerenques tan significatives 
com De l’Angélus de l’aube à l’Angélus du soir, on ja es detecta amb la dolcesa casolana com a rere-
fons, «La maison serait pleine de roses et de guêpes. / On y entendait, l’apres-midi sonner les vêpres»,  
l’afecte incommovible de l’escriptor vers els seus estimats animals. I al record d’amables sojorns a la 
Casa Chrestia es refereixen també molts dels amics de Jammes, entre ells, Charles Guérin, qui després 
d’una visita li endreça en una carta aquests versos:   

Ô Jammes, ta maison ressemble à ton visage.
Une barbe de lierre y grimpe; un cedre ombrage
de ses large rameaux les pentes de ton toit
et comme lui ton coeur est sombre, fier et droit.

Jammes va viure a la Maison Chrestia des de l’any 1897, primer amb la mare, i més tard amb qui va 
ésser la seva esposa, Geneviève Goedorp, la jove corresponsal i admiradora de l’escriptor.  La casa és 
bastida en el més pur estil basc i es conserva intacta amb tots els seus detalls arquitectònics.

Dolça Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gascó

148



Casa Museu 149Casa Museu

Casa nadiua a Tournay

Haidé, núm. 6, 2017, p. 143-154



Dolça Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gascó

150

Maison Chrestia, a Orthez, el 2008. Association Francis Jammes

Maison Chrestia, a Orthez, el 1900. Association Francis Jammes



Casa Museu 151Casa Museu

Interiors de la Maison Chrestia, a Orthez. Association Francis Jammes

Haidé, núm. 6, 2017, p. 143-154



Per motius econòmics i també a causa del creixent nombre de fills, la família es va veure obligada a 
abandonar la Maison Chrestia i a traslladar-se a un nou domicili: la Maison Eyhartzea a Hasparren, País 
Basc (Iparralde), que avui acull un centre cultural públic. 

Ja abans de la Primera Guerra, Jammes va patir profundes decepcions com la ruptura, el 1910, per 
raons ideològiques, amb el seu gran amic André Gide, i al qual, dolgut per la seva deriva política, li va 
dedicar una amarga crítica a La Brebis égarée. Encetat el conflicte bèl·lic, Jammes no solament no va 
deixar d’escriure, sinó que es va accentuar en ell el compromís i la denúncia davant la misèria i l’hor-
ror que el pas de la Gran Guerra escampava tant en el front com en la rereguarda de la població civil. 
Feuilles dans le vent, Cinq prière pour le temps de guerre, Le Rosaire du Soleil i Monsieur le curé d’Oze-
ron ocupen, aquells anys, el vessant creatiu d’un escriptor que compaginava la pràctica del seu ofici 
amb la militància social i l’organització eficaç d’hospitals de campanya per a ferits de guerra, serveis 
pels quals Jammes va rebre el 1922, i també va rebutjar, el guardó de l’Ordre de la Légion d’Honneur.

152

Maison Eyhartzea a Hasparren, País Basc (Iparralde)

Dolça Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gascóDolça Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gascó



A partir de 1928 l’escriptor gairebé ja no es va allunyar d’Iparralde, si no és per visitar les seves filles 
o per assistir a l’enterrament de la mare, morta als noranta-tres anys; a aquella època pertanyen L’An-
tigyde o De tout temps à jamais. No obstant això, l’any 1938 encara va reunir suficients forces per 
desplaçar-se a París i visitar l’Exposició Internacional, on va pronunciar la que seria la seva darrera 
conferència multitudinària en presència dels seus amics Paul Claudel i François Mauriac.  

Malgrat haver publicat una obra extensa al llarg de la seva vida, i a pesar d’ésser considerat un escriptor 
de prestigi, els beneficis econòmics que li va reportar el seu ofici d’escriptor van ésser sempre minsos 
i això explica que, fins als seus darrers moments, Jammes hagués de subsistir escrivint per a revistes 
locals. I amb la paraula «Orthez» als llavis, com rememorant en un sol mot el temps i el lloc més feliços 
del seu pas per aquesta vida, s’acomiadava el poeta d’ella per ésser enterrat al cementiri d’Hasparren, 
on encara avui reposen les seves despulles. Va morir el mateix dia en què la seva filla petita prenia el 
vel de monja. 

Reprenent l’epitafi que el mateix Francis Jammes havia dedicat a la mort d’un amic seu, podem dir que 
al Bearn, des de la mort del poeta, la primavera ja no ha lluït mai de la mateixa manera i ha deixat de 
renéixer anyalment tota sencera.  

Obra

Six Sonnets, Orthez, Dumesnil, Typographie J. Goude, 1891.

Un Jour, París, Mercure de France, 1895.

La Naissence du poète, Brussel·les, Le Coq Rouge, 1897.

Le Jammisme (manifeste), 1897.

De l’Angélus de l’aube à l’Angélus du soir, París, Mercure de France,1898.

Ma fille Bernadette, París, Mercure de France, 1910.

Géorgiques Chrétiennes, París, Mercure de France, 1911-1912.

Le Bon Dieu chez les enfants, París, Plon-Nourrit, 1921.

Les Robinsons Basques, París, Mercure de France, 1925.

Trente-six femmes, psychologie féminine, París, Mercure de France, 1926.

Basses-Pyrénées, histoires naturelles et poètiques, París, Émile-Paul, 1926.

Le Rêve franciscain, París, Crès, 1927.

Casa Museu 153Casa Museu

Haidé, núm. 6, 2017, p. 143-154



154

Les nuits qui me chantent, París, Flammarion, 1928.

De tout temps à jamais, París, Gallimard, 1936.

Le Pélerin de Lourdes, París, Gallimard, 1936.

Le Patriarche et son troupeau (Memoires), París, Mercure de France, 1949.

Oeuvres completes, París, Slatkine Reprints, 2013. 

Dolça Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gascó



PREMI HAIDÉ

Eusebi Arnau. Medalla d'argent en homenatge 
a Joan Maragall. Encarregada per l'Ateneu 
Barcelonès el 1912





0. Introducció: l’alter ego

Joan Maragall passà els últims anys de la seva vida acompanyat de la història del comte Arnau. El po-
ema que resultà d’aquesta unió fou escrit en tres parts, publicades els anys 1900, 1906 i 1911 en tres 
reculls diferents. Cada recull suposa un moment de la vida de Maragall, però en tots es poden trobar 
inquietuds constants del poeta, com la vida, la mort o l’eternitat. Maragall creia que els poetes «són els 
enamorats de tot el món»1 i la seva paraula és creadora, inspirada per Déu. Les tres parts del poema 
sobre el comte Arnau poden aportar detalls dels canvis en la vida del seu autor, com la lectura de Nietz-
sche o Novalis, però les tres parts juntes també mostren el que sempre restà allí, malgrat el canvi de les 
seves circumstàncies. «El comte Arnau» és també el llenç on Maragall plasmà la seva teoria poètica, la 
paraula viva, i el seu concepte de la llei d’amor universal, la llei de l’amor de la creació divina. 

Un dels estudis més destacats sobre el poema és el de Joan-Lluís Marfany.2 Explica com la primera part 
del poema (1901) l’escriu el Maragall modernista, sota l’impuls vitalista nietzscheà del qual dota Arnau. 
A la segona part (1906), aquesta actitud es perd, i l’autor ja no mirarà la llegenda romàntica sinó la can-
çó del comte on es penedeix dels seus pecats, tot escrit amb «moderació de pensament i de paraula».3 
La tercera part (1911), a primera vista una continuació de la segona, coincideix amb els darrers anys de 
vida del poeta on torna a l’«individualisme exacerbat»4 dels primers temps, ja que l’autor «havia perdut 
aquella difícil serenitat i aquella harmonia tan treballosament recercades i en aparença aconseguides 
finalment».5 Totes aquestes conclusions provenen únicament de l’estudi del protagonista, però ell no és 
l’únic personatge del poema. 

1	  J. MARAGALL, «Elogi de la paraula», dins ID., Prosa, poesia i teatre, a cura de Glòria Casals, Barcelona, Eds. 62, 
1985,  p. 13.
2	  Joan-Lluís MARFANY, «L’evolució de l’obra maragalliana en “El comte Arnau”», dins J. MARAGALL, El comte Arnau, 
Barcelona, Eds. 62, 1986, p. 39-52. 
3	  Ibid., p. 44. 
4	  Josep ROMEU I FIGUERAS, Sobre Maragall, Foix i altres poetes. Assaigs i comentaris crítics, Barcelona, Laertes, 
1984,  p. 34. 
5	  Ibid., p. 35.

157

IRENE ROIG-FRANCOLÍ
Universitat Pompeu Fabra  
irenefrancoli@gmail.com

Adalaisa. els alter ego de Joan Maragall dins «El comte 
Arnau»

Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



Adalaisa, l’abadessa del convent de Sant Joan, és l’objecte de desig d’Arnau. Ella es nega a donar-se 
al comte, qui tornarà durant la nit a buscar-la al convent i la raptarà. Al poema sobre el personatge tra-
dicional de la cultura catalana escrit per Joan Maragall, Adalaisa es queda embarassada, es converteix 
en una càrrega per Arnau i aquest l’abandona. Posteriorment, quan el comte vol deixar la seva vida 
llibertina, cansat de «viure sempre», cercarà la redempció de la seva ànima atrapada en la cançó del 
mite. Quan aquesta arriba, sembla que tot el seguici que acompanya Arnau quedi redimit i sigui per fi 
lliure d’aquella cançó, però en la seva última intervenció, rebutjant l’amor del comte, no queda gens 
clara la redempció de la monja. 

Aquesta és la història que conten la majoria dels acadèmics del personatge d’Adalaisa: rapte, embaràs, 
abandonament i enuig. Molts crítics han estudiat el personatge d’Arnau i la seva evolució segons les 
diferents etapes de la vida de Maragall en què aborda el mite, però el paper d’Adalaisa acostuma a que-
dar en un segon pla. Per a Marfany, la monja és un «personatge independent», una «figura residual» 
que no està ben encaixada en l’obra, ja que «Maragall la inclou a la cavalcada final cap a la salvació»6 
malgrat que, com amant, Arnau no pot complir la seva promesa d’amor si vol redimir-se. D'una banda, 
els crítics reconeixen que l’actitud vitalista que caracteritza Arnau en la primera part és adoptada per 
Adalaisa en la segona, però aquest fet no canvia el resultat de l’anàlisi: continuen apuntant que Mara-
gall perd els impulsos vitalistes si bé no ho aconsegueix del tot. 

Aquest treball és una reivindicació de la figura d’Adalaisa, del seu paper dintre d'«El comte Arnau» i 
dintre de l’imaginari de Maragall. La primera part consisteix en un repàs dels antecedents del perso-
natge d’Adalaisa, en la llegenda i en la història. La segona part és una anàlisi de cadascuna de les 
tres parts del poema amb una introducció als reculls que les contenien.7 Per realitzar aquesta anàlisi, 
s’intentarà ser fidels al text d’«El comte Arnau», comptant també amb el suport d’altres textos de l’autor, 
poètics, periodístics, així com de fragments de l’epistolari. L’última part consisteix en una recapitulació 
dels conceptes que hauran aparegut al llarg de l’anàlisi. Durant aquest procés es pretén mostrar com 
la figura d’Adalaisa permet establir una continuïtat entre les diferents parts del poema i és utilitzada 
al mateix grau que Arnau com a alter ego de l’autor, on plasma les seves inquietuds oposades però 
complementàries, fins al punt de poder considerar Arnau i Adalaisa com a dues cares de la mateixa mo-
neda. La figura de la monja també permet al poeta, a través de la secció de l’«Escòlium» de la segona 
part, reflexionar sobre les possibilitats de la poesia i, a més, construir un gran exemple de la llei d’amor, 
el seu funcionament i el seu origen en l’amor matern, coses que no haurien estat possibles si el poeta 
hagués conversat amb un personatge masculí. Apareixeran també pel camí diferents temes relacionats 
amb les concepcions religioses i morals de l’autor, ja que la història del comte Arnau actuà com a catarsi 
de moltes de les seves idees.

6	  J. L. MARFANY, op. cit., p. 46. 
7	  Les cites de les tres parts d’«El comte Arnau» procedeixen de J. MARAGALL,  Poesia completa, a cura de Glòria Ca-
sals i Lluís Quintana, Barcelona, Eds. 62, 2010, p. 66-75 (primera part); p. 249-266 (segona part) i p. 284-289 (tercera part). Les 
citacions es realitzaran indicant la part en nombres romans, la secció i el vers en nombres àrabs, p. ex.: I, 3, v. 5. 

158

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



I. L’origen de l’Adalaisa maragalliana

Josep Romeu i Figueras és l’autor del treball de recerca més complet sobre els orígens de la llegenda 
del comte Arnau.8 Aquesta va néixer en forma de cançó i dansa als Pirineus catalans, sobretot als fo-
cus de Gombrèn, Ripoll i Sant Joan de les Abadesses. A partir de la cançó, la història d’Arnau va anar 
evolucionant, enriquint-se i fusionant-se amb altres llegendes provinents de Catalunya, d’altres punts 
d’Espanya i, fins i tot, amb mites francesos i germànics. 

La figura d’Adalaisa no formava part de la cançó original del comte Arnau, que havia estat condemnat 
per pecats de tots els sentits: «males llambregades», «males paraulades», «males abraçades», «ma-
les trepitjades».9 La principal causa de la seva condemna fou estafar els mossos amb les soldades: 
per la construcció d’una escala els va prometre cullerades de blat curulles i els les va donar rases, o 
bé va mesclar-hi pedres («mesures mal rasades» substitueix en algunes versions les «soldades mal 
pagades»).10 Els pecats amb les monges són un «elemento parasitario»11, però que va esdevenir molt 
popular i es va anar incorporant en diferents focus a la llegenda original. Al focus de Sant Joan de les 
Abadesses, Arnau es movia al voltant del monestir i la muntanya de Sant Amanç. La llegenda de les 
religioses, que comptava amb la seva pròpia cançó, fa referència a les monges que el 1707 foren ex-
pulsades pels seus escàndols i depravació, segons la butlla del papa Benet VIII:12

Les monges de Sant Amanç
totes en finestra estan. 
Veuen passar un jove galant:
–Galant, galant, voleu lloguer?
De quina feina sabeu fer?
Portar monges al cutxer,
i dormir-hi, si convé.
Quan vingué al cap de l’any,
dotze monges, tretze infants,
i la priora els dos més grans.
Ve que el rei va demanant?
–De qui són aquests infants? 
–De les monges de Sant Amanç.

Segons Romeu, el verb cutxer prové del verb francès coucher, cosa que mostra la influència del folklore 
occidental europeu, especialment francès, que atribuïa habitualment comportaments llicenciosos als 
convents. En algunes versions, Arnau i els seus companys celebraven orgies amb les monges, fins que 
un raig va cremar el convent. En altres, Arnau visitava especialment la filla del comte Gifré que havia 
estat nomenada abadessa. Forma també part de l’evolució de la llegenda l’afegiment dels conductes 
subterranis pels quals Arnau accedia al convent per veure les monges; en el focus de Gombrèn es 

8	  Josep ROMEU I FIGUERAS, El mito de «el comte Arnau»: en la canción popular, la tradición legendaria y la literatura, 
Barcelona, Consejo Superior de Investigaciones Científicas - Archivo de Etnografía y Folklore de Cataluña - Instituto Balmes de 
Sociología, 1948. 
9	  Ibid., p. 18-19. 
10	  Ibid., p. 16.
11	  Ibid., p. 135. 
12	  Ibid., p. 150.

159Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



tractava del Forat de Sant Ou a les coves de Ribes, i al focus de Sant Joan parlaven del mateix camí 
en algunes versions, mentre que altres descriuen un camí de Montgrony a Sant Amanç pel pont de 
Cabreta o pel Forat dels Gats.13  

La cançó del comte entrà a la literatura a través de la seva publicació el 1853 per part de Manuel Milà i 
Fontanals. Aquest l’havia rebut de Pau Piferrer, i hi incorpora uns versos que fan referència a les mon-
ges, on Arnau demana a la seva muller que faci tancar la mina que comunica amb el convent.14 Com es 
veu a l’estudi de Romeu, les monges són un afegitó a la cançó. Els versos sobre les monges datarien 
del segle XIX i podrien haver estat escrits pel mateix Piferrer.15 La publicació d’aquesta cançó va retor-
nar el personatge d’Arnau a l’imaginari català, més enllà de la transmissió oral. 

L’Arnau de la cançó presentada per Milà i Fontanals destaca pel penediment de les seves accions. El 
comte és totalment conscient de quins fets en vida el van portar a la condemna, a convertir-se en un 
mort viu que ha de vagar en flames: sap que les seves mirades foren dolentes, que les seves abraçades 
eren deshonestes, que les seves trepitjades el portaven per mals camins; sap que es va portar mala-
ment amb els mossos i per això recomana a la seva muller «pagueu-los bé la soldada»,16 perquè no 
cometi el mateix error que ell va cometre. El mateix succeeix als versos sobre les monges: no tan sols 
reconeix que estava malament anar-hi, sinó que recomana que es faci tancar la mina perquè ningú més 
ho pugui fer. És un Arnau que enyora la seva muller i no pot donar-li les mans perquè crema; enyora 
les seves filles i la viuda no les hi deixa veure perquè les espantaria. Troba a faltar la seva vida anterior, 
visita la seva casa i és rebutjat per la seva família; quan canta el gall ha de tornar a la seva «posada» 
a l’infern.

La transformació d’aquesta imatge d’Arnau vindrà per part de Víctor Balaguer, que féu un gir a l'actitud 
del personatge: «almenys en tres obres −Historia de Cataluña, Historias y leyendas i Cuentos de mi tier-
ra− repeteix les tradicions que Milà donava el 1853 amb una barreja de pseudohistòria i d’imaginació».17 
El comte ja no apareix com l’home penedit dels seus actes i conscient del perquè de la seva condemna, 
sinó que cada nit surt de la seva tomba per sembrar el caos. En despertar, truca a les portes dels seus 
amics bandolers i surt a caçar a cavall, seguit de terrorífics gossos que el volen devorar: «adelante 
hasta que mi cuerpo caiga a pedazos por el camino. La caza es un placer regio. Adelante! [...] Los 
cazadores se precipitan como un huracán llevando al conde a su cabeza».18 La comitiva avança amb 
fervor, esclafant qui es trobi pel camí; passen per la casa d’Arnau, però no per penediment ni per veure 
les filles, sinó per ordenar als criats que alimentin el seu cavall. La seva muller li diu que aquests cavalls 
només mengen ànimes, igual que a la cançó, però, en la violenta estampida d’aquest nou comte, que 

13	  Ibid., p. 156.
14	  Manuel MILÀ I FONTANALS, Observaciones sobre la poesía popular: con muestras de romances catalanes inéditos,  
Barcelona, Imp. de Narciso Ramírez, 1853,  p. 139. 
15	  J. ROMEU I FIGUERAS, op. cit., p. 19.
16	  M. MILÀ I FONTANALS, op. cit., p. 137.
17	  J. ROMEU I FIGUERAS, El comte Arnau. La formació d’un mite, Barcelona, Farell, 2003 [1947], p. 82.
18	  Víctor BALAGUER,  Amor a la patria, Barcelona, Imp. Nueva de Jaime Jepús y Ramon Villegas, 1858, p. 158.

160

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



els mossos alimentin els cavalls seria literal: els cavalls devoren l’ànima dels criats com a venjança per 
la seva condemna.  

Víctor Balaguer és el creador del personatge d’Adalaisa. Mentre que la llegenda el relacionava amb tot 
un convent, com a molt posant èmfasi en l’abadessa, Balaguer atribueix a Arnau una amant en concret, 
Adalaiza. Aquesta no tan sols és voluntàriament amant del comte Arnau, sinó que participa en els seus 
crims i per això ha estat també condemnada amb ell. Tots dos surten cada nit a causar el pànic, però 
són sempre atrapats per uns gossos infernals que els devoren, retrat que Balaguer fa molt explícit. És a 
partir d’aquest moment que la monja amant serà individualitzada i batejada amb aquest nom, provinent 
del personatge històric d’Adelaisa, la tercera abadessa del convent de Sant Joan de les Abadesses, 
escollit entre els altres noms de la llista d’abadesses probablement per motius estètics.19 L’elecció guar-
daria relació amb la sonoritat del nom Adalaiza amb la paraula «abadessa», amb la repetició dels sons 
/a/, /d/, /s/ i amb el mateix nombre de síl·labes.

La publicació de la versió de Balaguer causà la indignació de l’historiador i eclesiàstic Pau Parassols i 
Pi, que la considerava una infàmia contra les monges i especialment contra l’abadessa Adelaisa. Amb 
la intenció de resoldre els malentesos que la història de Balaguer hagués pogut causar entre el públic 
lector, mossèn Parassols va iniciar un estudi històric de les monges del convent de Sant Joan de les 
Abadesses.20 Hi acusava Balaguer de falta de rigor històric i explicava la vertadera història de l’aba-
dessa: Adalaysa, Adalaysis, Adalezi o Bonafilia fou la filla dels comtes de Barcelona, Sunyer i Richildis, 
germana de Borrell II i de Miron I, i esposa de Sunifred, comte d’Urgell i son oncle patern. Fou nomena-
da la tercera abadessa del convent de Sant Joan l’any 950.21 A la seva Historia de Cataluña Balaguer 
havia explicat com els llicenciosos costums de l’abadessa havien exercit una mala influència sobre les 
innocents monges del convent, que la veien reunir-se amb el seu amant, el comte Arnau. Parassols 
rebat totalment aquesta afirmació, ja que el comte Arnau del qual prové la llegenda s’identificava histò-
ricament amb Arnau, comte de Mataplana, casat amb Elvira de Payllars i que visqué al segle XIV.22 La 
confluència de tots dos fou, per tant, impossible. Així i tot, l’únic que aconseguí Parassols fou engrandir 
el mite donant el nom de la muller amb la qual Arnau conversava a la cançó, i que fou utilitzat pels es-
criptors posteriors, incloent-hi Maragall.

Una de les aportacions a la història del comte Arnau que més influència va tenir en Maragall fou la 
d’Anicet Pagès de Puig amb el seu poema L’ànima en pena. Aquesta obra, que guanyà la flor natural 
als Jocs Florals de 1877, recuperava una de les versions de la llegenda en la qual Arnau s’enamorava 
d’una monja i, un cop aquesta fou morta, ell intentava mantenir relacions amb el cadàver. Aquesta ver-
sió de la cançó apareixia en uns pocs casos a Gombrèn i a Sant Joan de les Abadesses i és una tradició 
que destaca especialment en el folklore castellà relacionat amb el darrer rei de la Casa d’Àustria i que 

19	  J. ROMEU I FIGUERAS, El comte Arnau, op. cit., p. 83.
20	  Pau PARASSOLS I PI, San Juan de las Abadesas y su mayor gloria el Santísimo Misterio: reseña històrica,  Barcelona,  
Establ. Tip. de Luis Tasso, 1874.
21	  Ibid., p. 39.
22	  Ibid., p. 42. 

161Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



fou divulgada pel moviment romàntic.23 L’altra novetat que aportà fou una nova construcció de la figura 
d’Arnau, lluny del penitent de la cançó i del ferotge pecador de Balaguer. 

El comte de Pagès de Puig havia estimat la monja i «l’amor no era sant»;24 tanmateix, en aquesta 
versió, l’abadessa l’havia rebutjat. La narració del poema s’inicia quan Arnau s’assabenta de la mort 
d’ella i resol posseir-la ara que no pot resistir-se. Es tracta d’un personatge decidit, que vol cometre el 
pecat i entra violentament, destruint la porta de l’església. Quan arriba al cadàver, utilitza un ganivet per 
trencar els hàbits de la monja i així poder profanar-lo. A punt de consumar l’acte, la monja obre els ulls 
i es posa a plorar, i el comte, abans tan decidit, s’espanta i fuig. En sortir de l’església li arriba la seva 
condemna infernal:  haurà de vagar com una ànima en pena. La primera escena d'«El comte Arnau» 
de Maragall és un paral·lel d’aquesta escena de Pagès de Puig, amb menys violència (amb la capa 
blanca) i amb una monja viva i receptiva, però tots dos comtes van decididament amb intenció de seduir 
la monja, travessen l’església, arriben a l’abadessa, i l’intent de seducció és truncat per una mirada (els 
ulls plorosos de la monja i la mirada a Crist, respectivament); el comte, aquest cop molt més humà i molt 
menys diabòlic, sent por de Déu.

L’Adalaisa de Maragall tindrà, d'una banda, la complicitat amb Arnau que tenia la monja de Balaguer i, 
d'una altra, l’esguard a Déu i el rebuig (inicial) d’Arnau. Així i tot, ni la història ni la cançó ni la llegenda 
ni la literatura poden aportar un precedent directe de la complexa abadessa que va construir Maragall. 
Per tant, es tracta d’un personatge propi que tindrà molt més protagonisme que les monges de versions 
anteriors, i que, per primer cop, estarà dotada de paraula, amb totes les implicacions que això comporta 
dintre la teoria poètica de Maragall. «D’on prové aquesta Aldelaisa d’una forta i ardent feminitat, terri-
blement passional [...]?»,25 es preguntava Romeu i Figueras després d’estudiar la llegenda i el poema. 
Després de veure les influències de Maragall, l’única resposta possible és que prové de la ment del seu 
autor, i aquest fet prendrà especial importància en el moment d'analitzar el poema en si mateix. 

II. Anàlisi: «El comte Arnau»

1. Visions & Cants

1.1 Context i paratext

El poema de Joan Maragall sobre la figura del comte Arnau apareix per primer cop dintre del volum de 
poesies Visions & Cants. El llibre fou publicat l’any 1900 i constituïa la segona publicació a càrrec del 
poeta després de Poesies (1895). Visions & Cants és considerat el llibre de Maragall més compromès 

23	  J. ROMEU I FIGUERAS, op. cit., p. 85.
24	  A. PAGÈS DE PUIG, Poesíes, Barcelona, Ilustració Catalana, 1906, p. 153.
25	  J. ROMEU I FIGUERAS, op. cit., p. 96.

162

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



amb el nacionalisme català; ara bé, definir-lo tan sols com un llibre patriòtic suposa una reducció de la 
paraula poètica de l’autor, ja que significa no considerar el seu caràcter transcendental.26 

El volum està dividit en tres parts: les «Visions», l’«Intermezzo» i els «Cants». Cadascuna d’aquestes 
parts representa, segons la seva temàtica, el present, el passat i el futur. Les «Visions» miren al pas-
sat, a personatges històrics o llegendaris de la cultura catalana (Jaume I, Serrallonga, el comte Arnau, 
etc.); l’«Intermezzo» és el present, la vida quotidiana, una transició a «l’exaltació optimista projectada 
al futur» en els «Cants».27 Per tant, el pas del temps és el tema central del volum. Maragall utilitza els 
personatges del passat o passat mític per reflexionar sobre l’eternitat, la seva obsessió, visible en tots 
els seus reculls: «mesos abans de morir, el poeta declararà que l’objectiu de la seva vida és i ha estat 
unificar el temporal i l’etern».28 Arnau, amb la seva voluntat de «viure, viure, viure sempre» (I, 4, v. 9), 
forma part d’aquest context.

Arnau forma part de les «Visions», i aquest títol també aporta connotacions especials al recull. Maragall 
li explicava per carta al músic Felip Pedrell que aquestes «Visions» eren del passat, «figuras de perso-
najes legendarios tales cuales pueda verlas un poeta de hoy»,29 però aquesta és només una accepció. 
Una altra és la interpretació literal, la visió com a sentit corporal, la mirada, que juga un paper central en 
tota la poesia de Maragall. Com es veurà més endavant, els personatges que apareixen a «El comte Ar-
nau» constantment miren tot el món que els envolta, però aquestes mirades poden ser diferents segons 
el moment i segons qui realitza l’acció de mirar. Alguns cops es veuen relacionades amb l’espiritualitat, 
com la mirada a Déu, però en altres també és «l'ull ferm i en llambrec d'eternitat»30; la mirada de l’amic 
despert a l’amic adormit i la seva relació de «ser per a ell una fletxa i un anhel cap el Superhome».31 

També trobem en alguns versos una mirada que ara titllaríem de lacaniana, la mirada que conforma el 
«jo», com si el personatge es mirés en un mirall. Però la percepció del cos en un mirall mai no és total 
sinó que resulta fragmentària, i tan sols es completa de forma il·lusòria mitjançant «la mirada i el desig 
de l’altre» definint-se així com alteritat.32 Ara bé, la mirada penetra, la llum penetra. La ceguera d’Èdip 
era interpretada per Freud com una forma de castració que comet en saber que s’havia allitat amb la 
pròpia mare.33 Aquest tractament de la visió dóna a la poesia de Maragall un alt grau de sensualitat, com 
al poema «Oh Dimecres de Cendra que estens...», on el jo poètic diu al lector:

[...]
te saltaré a sobre com un raig de sol
amb el meu crit de jovenesa.

26	  Ignasi MORETA «Introducció», dins J. MARAGALL, Visions & Cants, a cura d’I. Moreta, Barcelona, Hermes, 2003,  p. 16.
27	  Ibid., p. 17.
28	  Ibid., p. 17.
29	  Carta de Joan Maragall a Felip Pedrell, 9 de gener de 1900, dins J. MARAGALL, Obres completes, vol. II,  Barcelona, 
Selecta, 1960, p. 31. 
30	  Frederich NIETZSCHE, Així parlà Zaratustra, trad. Manuel Carbonell, Barcelona, Quaderns Crema, 2007, p. 73.
31	  Ibid., p. 73. 
32	  Marta MARÍN-DÒMINE, Traduir el desig: Psicoanàlisi i llenguatge, Vic, Eumo Editorial, 2004,  p. 77.  
33	  Sigmund FREUD, «Lo Ominoso» dins ID., Obras Completas, Buenos Aires, Amorrortu editores, 2009, vol. XVII,  p. 231.

163Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



Te’m ficaré als ulls, te’m ficaré al cor.
Mon brillant punyal fins a les entranyes
t’entrarà, donant-te la vida amb la mort.34

El sol, els ulls, el punyal. Tot plegat l’acte de lectura es converteix en un acte sexual. La mirada de Mara-
gall és complexa –tan complexa com el mateix Maragall–, i no es poden negar les implicacions sexuals 
dintre de l'expressió «el comte i l’abadessa es van mirant», que es va repetint al llarg de la secció I, 3. 
Però també implica el posicionament d’Arnau i Adalaisa com a mirall l’un de l’altre, cosa que posa al 
mateix nivell les qualitats de tots dos.

1.2. Anàlisi
Secció 1

Comença el poema amb l’entrada del dia, «l’hora matinal» (I, 1, v. 2). Arnau es dirigeix al convent on es 
troba Adalaisa sota l’esguard dels pastors que temen la seva presència. Arnau és un home de la nit i la 
nit l’envolta. El seu pas suposa una part de les característiques de la nit entrant en el dia, com són els 
«timbals de l’orgia» que «ofenen l’aire» (I, 1, v. 1). Es tracta d’una inversió del lloc comú medieval de la 
separació dels amants a l’albada: aquí els dos protagonistes estan a punt de trobar-se. 

El comte «surt dalt de cavall» (I, 1, v. 4). El verb «surt» fa referència a la sortida dels passatges sub-
terranis de la llegenda pels quals el comte accedia al convent. Arnau surt de la foscor del passatge 
com sortia Zaratustra de la cova al final de l’obra de Nietzsche, «ardent i fort com un sol matinal que 
ve d'obscures muntanyes».35 Per tant, només amb la seva entrada Arnau ja és presentat com un heroi 
nietzscheà, un heroi dionisíac, vitalista i paradigmàtic de la fidelitat a l’instint.36 

Arnau emergeix de sota terra, de la foscor, de l’ocultació, però es dirigeix a Adalaisa en el seu terreny, la 
llum del dia, i, fins i tot, vesteix una capa blanca: «el color blanco, como suma de los tres colores prima-
rios, simboliza la totalidad y la síntesis de lo distinto».37 Habitualment s’utilitza com a símbol de puresa, 
i és el color que vesteixen aquells que al judici final han rentat la seva ànima. La capa en si mateixa, 
com a cobriment del cap i que el torna esfèric, fa referència a la connexió amb l’esfera superior i tindria 
el mateix efecte que el vel de les monges,38 però també s’ha interpretat com un escut contra el cel i els 
estels perquè l’home se centri en la terra.39 Per anar a veure-la, Arnau la visita de dia i de blanc, com 

34	  J. MARAGALL, Poesia completa, op. cit., p. 328, v. 27-31.
35	  F. NIETZSCHE, op. cit., p. 435. 
36	  J. ROMEU I FIGUERAS, Sobre Maragall, Foix i altres poetes, op. cit., p. 22.
37	  Juan Eduardo CIRLOT , Diccionario de símbolos, Barcelona, Labor, 1992,  p. 101. 
38	  Ibid., p. 118.
39	  «This reverend ancestor [Isis] has sent to the human soul the ability to develop his sense of  individuality, his Ego, in 
his contacts with the physical world. She has sent him the red cap which shields his head from the stars and heavens and focuses 
his attention upon the things of this earth. But these things become overwhelming temptations, and when the human being tries 
to find himself, when he seeks his spiritual origin and looks into his own depth, he wanders into a deeper and deeper forest»; vg. 
Julius E.  HEUSCHER, A Pshychiatric Study of Fairy Tales. Their origin, meaning and usefulness, Illinois, Charles C. Thomas 
Publisher, 1963, p. 79-80.

164

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



una disfressa de les seves intencions i de la seva ànima. Malgrat la disfressa, ve a cavall, un símbol 
habitual de la mort, de la terra i de la sexualitat.40 De dia, a l’hora dels vius, Arnau es presenta amb totes 
les característiques que l’acompanyen de tal manera que es creen grups de vocabulari oposats: per un 
costat el comte, l’orgia, l’ofensa, les inquietuds, la nit, des de la terra, a cavall entra en un món de dia, 
a un convent, per veure una monja, vestit de blanc. 

Secció 2

L’abadessa està esperant el comte, és a dir, es tracta d’una visita concertada. Ella el fa entrar dintre 
de la capella. En l’escena de l’entrada d’Arnau, igual que en l’entrada del comte en el poema d’Anicet 
Pagès de Puig, els personatges marquen un rol: Adalaisa és passiva, «espera mig desmaiada», mentre 
que Arnau està en moviment. Aquest motiu s’anirà repetint al llarg del poema.

Malgrat que Adalaisa porti Arnau al terreny que ella domina, tot creient que pot fer-lo mirar cap a Déu, 
Arnau representa «l’orgia de la nit» i en travessar la capella la deixa «tota profanada» (I, 2, v. 6); passa 
el contrari del que ella desitjava: és ell qui està controlant la situació, perquè ell té la voluntat. Arnau en-
tra «rialler en la cambra d’Adalaisa» (I, 2, v. 7). Aquesta rialla és la dels lleons, «els lleons que riuen»,41 
la rialla de l’home superior.42 Però Arnau no és l’únic que riu en aquesta trobada: Adalaisa «mig riu i 
està contenta» (I, 2, v. 8). No tan sols no sent la por que experimentaven els pastors davant la visió 
d’Arnau, sinó que ella està alegre de rebre’l, fins al punt de presentar també aquesta mitja rialla vitalista 
que mostra certa complicitat amb la personalitat d’Arnau. A continuació, el narrador descriu físicament 
Adalaisa, però com que està coberta pels hàbits de monja, tan sols pot descriure’n la cara: «té la cara 
carnosa i molt afable, / i un xic de sotabarba arrodonida, / i un clot a cada galta» (I, 2, v. 9-11). No la 
descriu com a monja, sinó com a dona «carnosa», amb els clots a la galta característics del somriure i 
la vitalitat. Amb els adjectius «carnosa» i «arrodonida» deixa intuir la resta del cos. 

Maragall construeix en aquesta segona part dues estrofes amb molta sonoritat, començant per «Adalai-
sa, l’abadessa», amb al·literació dels sons /a/, /d/, /l/, /s/  i amb el mateix nombre de síl·labes: un vers de 
8 dividit en 4 i 4. És l’al·literació que ja s'ha comentat amb l’elecció del nom per part de Balaguer, però 
augmentada amb l’article. També trobem una correspondència sonora entre «capella» i «escabellada», 
quedant la primera dintre de la segona tan sols canviant /p/ per /b/ (totes dues consonants oclusives 
bilabials), com si Arnau s’apropiés de la capella i l’emplenés amb les seves característiques oposades. 

La mètrica de les dues estrofes és diferent i la primera comença amb versos heptasíl·labs amb rima 
assonant ABABC mentre Arnau s’apropa a la capella, com imitant el progressiu avenç i l’últim pas final. 
Canvia a versos decasíl·labs sense rima quan ja ha passat, l’ha deixat profanada amb «l’orgia de la nit» 
i arriba a la cambra de la monja. Arnau ve acompanyat de nou amb el seu vocabulari orgiàstic: esca-

40	  Jean CHEVALIER, Diccionario de símbolos, trad. Manuel Silvar i Arturo Rodríguez, Barcelona, Herder, 1986, p. 208.
41	  F. NIETZSCHE, op. cit., p. 379. 
42	  I. MORETA «Introducció», op. cit., p. 29. 

165Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



bellada, orgia de la nit, profanada, rialla. La resposta que Adalaisa dóna és que mig riu, està contenta, 
afable, amb un clot a cada galta. Per tant, el vocabulari utilitzat en ella també la posa a favor del comte.

Secció 3

La tercera part al poema de Visions & Cants és la conversa entre Adalaisa i Arnau, on cadascun es-
pecifica les seves intencions. S’enfronten tots dos coberts igual, ell amb la capa i ella amb el manto, i 
tots dos demanen a l’altre que es tregui aquesta vestimenta. Ella inicia la conversa demanant-li que es 
tregui la capa per veure’l més gran (I, 3, v. 1-2). Adalaisa vol despullar Arnau davant Déu, «perquè no ha 
de competir amb Déu en grandesa, sinó humiliar-se davant seu a la capella».43 Ell porta una disfressa 
que oculta el seu ésser condemnat i ella vol que mostri la realitat, vol redimir el comte per fer-lo pujar al 
cel. Les intencions d’Arnau són unes altres: ell vol que Adalaisa es tregui el manto de monja per veure-
la més bella (I, 3, v. 3); un personatge ètic davant un d'estètic.44 Adalaisa s'hi nega, ja que el manto és 
el que la defineix com a monja. 

La segona estrofa és una descripció de la situació per part del narrador, que s’anirà repetint al llarg de la 
secció 3, imitant l’estil d’una cançó popular. En aquest quartet, els primers tres versos descriuen el món 
exterior, com contraposant-se al món interior del convent on Adalaisa viu. S’inicia amb el cant de l’alosa, 
que sona en la matinada i forma part del motiu medieval de la separació dels amants a l’albada. A més, 
adquireix una simbologia molt concreta pel seu estil de vol, «por su modo de elevarse muy rápidamente 
en el cielo, […] sus pasajes sucesivos de la tierra al cielo y del cielo a la tierra reúnen los dos polos de 
la existencia. Representa así la unión de lo terrenal y lo celestial».45 En el poema, aquesta unió entre 
el terrenal i el celestial seria la trobada entre Arnau, vitalista i estètic, i Adalaisa, ascètica. El narrador 
està destacant un d’aquests dos pols d’existència: el terrenal. El «sol brillant», el «cel blau», el cant de 
l’alosa, són moments que s’experimenten amb els sentits corporals.46 La calor es nota en la pell, la llum 
i el color s’experimenten amb la mirada i l’alosa es rep amb l’oïda. En aquesta hora «resplendenta», «el 
comte i l’abadessa es van mirant» en un context d’exaltació dels sentits, el qual es pot interpretar de 
dues formes: o tenint en compte la implicació nietzscheana de la mirada, on Arnau intentaria despertar 
Adalaisa i apropar-la al superhome, o bé considerant les implicacions freudianes de la mirada com a 
objecte penetrant, ja que es tracta d'una mirada sexual. Cal destacar la reciprocitat d’aquesta mirada: 
no és Arnau qui la mira tot sol, ella també el mira a ell, es tracta d’un moment compartit. Igual que estava 
contenta de rebre’l, lluny dels seus propòsits de redimir el pecador, també li torna la mirada.

43	  I. MORETA, No et facis posar cendra. Pensament i religió de Joan Maragall, Barcelona, Fragmenta, 2010, p. 10.
44	  «El lado execrable de un noviazgo es el lado ético. La ética es tan aburrida en la ciencia como en la vida. ¡Qué con-
traste! Bajo el cielo de la estética todo es fácil, hermoso, alado; pero, cuando entra la ética, todo se convierte entonces en adusto, 
triste, infinitamente aburrido»; vg. Søren KIERKEGAARD, Diario de un seductor, Oviedo, Losada, 2006, p. 114. Kierkegaard va 
definir tres etapes de l’home: l’ètica, l’estètica i la religiosa. El primer és moral, l’adopció d’unes normes i una conducta correctes. 
El segon és el descobriment de la bellesa i la natura. L’últim és la fase religiosa després del salt de fe, quan l’individu estableix 
la seva pròpia relació amb Déu fora de les convencions cristianes. Per arribar a la darrera fase, és necessari superar l’estètica. 
Si Arnau és estètic, Adalaisa és ètica, ja que no ha descobert la bellesa ni la natura i segueix la convenció cristiana. L’evolució 
d’Arnau en les tres parts del poema podria considerar-se com la superació de l’estètica i entrada en la seva relació personal amb 
Déu. Dins Diario de un seductor, Kierkegaard mostra un protagonista estètic que mira el cel de la mateixa forma que Arnau. 
45	 J.  CHEVALIER, op. cit., p. 83-84. 
46	  Sebastià BECH, «Visions» dins J. MARAGALL, Antologia poètica, a cura de S. Bech, Barcelona, Barcanova, 1990, p. 68. 

166

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



La conversa continua en la tercera estrofa, i ell repeteix la seva petició a Adalaisa perquè es tregui el 
manto, i també la toca, i el vel, tot el que la identifica com a monja, per així poder contemplar la seva 
bellesa femenina. En resposta, Adalaisa li diu que ella el voldria «de genolls», «en la capella» (I, 3, v. 
11). A més de despullar-lo davant Déu, Adalaisa vol que ell s’agenolli davant la Divinitat, que mostri 
penediment pels seus actes per fer «goig al cel» (I, 3, v. 12). Davant aquesta petició, Arnau li explica 
la visió que té del cel, «buit i silenciós com un desert» (I, 3, v. 16). Quan el comte contempla el cel des 
de terra, no hi veu res: no hi ha un déu observant. El cel que Arnau mira és físic, és un plaer dels sen-
tits, un «repòs de la mirada» (I, 3, v. 17). Així i tot, amb la seva forma de mirar cap al cel Arnau també 
mostra cert tipus de cerca espiritual, una cerca que no s’allunya del món sinó que en forma part, que 
no renuncia a la vida.47 Adalaisa li parla del seu cel, que és la capella, el món interior del convent des 
del qual no veu el que hi ha a l’exterior. La capella és «tenebrosa», el sol no hi entra i és substituït per 
un «altar que brilla tot sol» (I, 3, v. 22), que l’il·lumina quan ella s’estén davant ell amb «el cos humiliat 
sobre una llosa» (I, 3, v. 3) i així «l’ànima deslliurada aixeca el vol / i de la terra i d’aquest món s’oblida 
/ sospirant per la mort que ha de venir» (I, 3, v. 24-26). Adalaisa parla de la dualitat cos/ànima i com el 
cos és tan sols un contenidor. Ella espera la mort perquè la seva ànima sigui alliberada de la presó del 
cos i pugui pujar al cel. A més, aquesta substitució de la llum solar per la llum celestial dóna una mirada 
diferent, que seria la mirada ascètica. 

Igual que el jo de «Dimecres de cendra. A una noia», poema que es troba a la secció dels «Cants», 
Arnau troba que la mort no té res a veure amb Adalaisa: «En tos llavis gruixuts, de mort al dir, / com 
hi oneja suaument la vida!» (I, 3, v. 27-28). 48 Mentre que Arnau veu l’abadessa de carn, Adalaisa veu 
aquests llavis com «fang», la idea bíblica de la creació de l’home. Adalaisa destaca l’ànima per sobre 
del cos, sobre el qual diu que després de la mort «vindran els cucs i se’n faran pastura» (I, 3, v. 30). 
Ella menysprea el cos i vol fer-lo «amagrir», per així fer «tornar l’ànima més pura» (I, 3, v. 32). El que 
Arnau veu en ella és un cos ple de vida que no s’ha de perdre en aquestes idees de mort. Ell veu en 
ella la virtut dels sentits: «els ulls els tens plens de voluntat, / i aquesta àvida boca prenedora, / i en els 
teus aires de majestat» (I, 3, v. 38-40). Ell la veu «fortament armada» per la vida, en intrepretar la vida 
com una guerra a lluitar (una aristocràcia dels més forts en la concepció nietzscheana) i la seva mirada 
és de voluntat, no «esmortuïda». Ell la veu diferent de les altres monges que tenen «tristos cossos per 
sempre immaternals»49 (I, 3, v. 46). Ella és una «delícia de la terra» (I, 3, v. 50), les altres monges només 
són plenes de «vagues resplendors celestials» (I, 3, v. 48). Aquestes resplendors serien una referència 
al món platònic de les idees, on el món material és tan sols un reflex inferior de les idees pures. Però 
la resplendor divina, la llum de l’altar, no és la llum real del sol. Arnau li demana que torni al món: el 
convent està separat del món exterior i ell vol que en surti, que trenqui els hàbits de monja, «Romp el 
cordó que injúria ta cintura! / Arrenca’t, Adalaisa, els vels del front!» (I, 3, v. 52-53). Arnau no vol més 
paraules, sinó accions, i per això li ordena això i comença a moure’s.

47	  Ibid.,  p. 69. 
48	  Vg. I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 10.
49	  Com es veurà més endavant, Maragall sent fascinació per la capacitat de la dona de crear vida. El fet de rebutjar 
aquesta capacitat creadora és renunciar a un do diví, la qual cosa als ulls del poeta resulta un pecat.

167Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



Arnau havia anat a buscar l’abadessa per tornar-la al món exterior, per fer-li veure les meravelles del 
món dels sentits, portar la seva mirada cap al superhome. En les dues darreres estrofes d’aquesta 
tercera part, Arnau perd el valor amb el qual havia entrat a l’església i Adalaisa guanya la partida en 
aconseguir que temi Déu. En l’estrofa 14, Arnau intenta avançar cap a ella («hermosament», ja que és 
un heroi estètic), però la monja es gira mirant al Crist de la pared: «“Mira: / aquest encara és més her-
mós que tú!”» (I, 3, v. 55-56). Si el que pretén Arnau és fer veure a Adalaisa la voluntat als seus ulls, és 
Adalaisa qui fa que ell miri Crist. La bellesa espiritual guanya la partida a la carnal. La secció acaba amb 
la repetició de l’estrofa on el sol brilla, l’alosa canta i els protagonistes es miren: el món real segueix allí 
esperant Adalaisa que no pot fugir dels seus sentits.

La tercera secció de la primera part del poema té estructura de balada:50 es compon de 15 estrofes de 
decasíl·labs agrupats en quartetes. La rima és consonant alternada ABAB. L’estructura regular aporta 
ritme al fragment dramatitzat, on els personatges conversen i el narrador comenta. Arnau i Adalaisa en 
aquesta conversa representen respectivament la sensualitat i l’ascesi, i això té constància en el vocabu-
lari de la secció (vegeu Taula 1). Malgrat aquesta oposició, Arnau i Adalaisa «es van mirant» i la mirada 
penetra. Ella, com s’ha vist a la primera part, és favorable a Arnau, és receptiva a les seves accions i els 
seus ulls són «plens de voluntat». Com es descobrirà en la reacció d’Arnau en la secció 4 de la primera 
part, Arnau també és susceptible a les idees ascètiques d’Adalaisa. 

Taula 1
 
Sensualitat					     Ascesi
Arnau						      Adalaisa 
Bellesa carnal					     Bellesa espiritual 
Nuesa física- cos: ull, llavis, boca, cintura	 Nuesa espiritual: ànima 
D’empeus					     Cos humiliat sobre una llosa 
Cel natural					     Cel artificial-capella 
Sol-llum natural					    Altar-llum celestial 
Viure						      Morir
Moviment horitzontal: caminar			   Moviment vertical: elevar-se51

Secció 4

La quarta secció comença amb l’aparició d’un nou «personatge»: les veus de la terra. Aquestes veus 
aniran conversant amb Arnau al llarg del poema com una mena de cor grec52. Com es veurà a partir 

50	  Lluís QUINTANA, «Estudi preliminar», dins J. MARAGALL, El comte Arnau,  a cura de Glòria Casals, Barcelona, Edu-
caula, 2010,  p. 27.
51	  Aquesta oposició de moviment horitzontal  i vertical es pot veure també en el poema «El mal caçador». Mentre el ca-
çador corre, l’hòstia puja i malgrat que ell decideix córrer darrere la llebre endiablada, mai no deixa de mirar com puja. Aquests 
dos moviments units són una altra mostra de la unificació del món terrenal amb el celestial, «entre l’eternitat horitzontal i l’eternitat 
vertical o, per dir-ho en termes maragallians, entre enllà i amunt»; vg. I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 153. 
52	  I. MORETA, «Introducció», op. cit., p. 19. 

168

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



d’aquest moment, el comte no és del tot l’heroi nietzscheà que entrà profanant la capella sinó que dubta, 
i aquestes veus de la terra tenen una funció de «desdoblament de consciència del comte i, alhora, les 
veus del poble que crea, transmet i omple de significat el mite».53 A més, aquestes veus actuen com a 
enllaç entre les diferents parts del poema.54 Segons Marfany, dintre de la funció nacionalista del poema, 
aquestes veus del poble serien «l’encarnació d’una geografia segregadora d’una certa personalitat 
racial».55 Pel que fa a aquest treball, no hi ha cap raça, sinó una manifestació d’una personalitat 
complexa en el personatge del comte, igual que la del mateix Maragall, i, com es veurà a la tercera part 
del poema, una referència a tota la humanitat (sobretot les persones que Arnau va maltractar). Les veus 
són «de la terra» i Arnau és «Fill de la terra», cosa que voldria dir que provenen del mateix o, fins i tot, 
que són el mateix, i d’això es dedueix que les veus són part d’Arnau. Aquestes veus tindran un missatge 
diferent segons la part del poema, perquè Arnau porta tota la humanitat dins ell.

En la primera estrofa, aquestes veus de la terra li retreuen al comte Arnau que marxés sense Adalaisa, 
que es «deturés», ja que la característica d’Arnau era el moviment en la secció 1 (Adalaisa esperava i 
ell avançava). El comte s’ha aturat davant el Crist, s’ha quedat passiu. Va guanyar la idea de l’ascesi: 
Arnau va sentir temor de Déu. S’inicia una conversa entre les veus i el comte: aquestes li diuen que el 
Crist que Adalaisa mirava és una «imatge», un «cadavre» i ell de cadàvers en fa molts (I, 4, v. 7-10). Ar-
nau contesta a les veus que Crist no és un mort qualsevol, que «com el Sant Cristo ― no n’he fet cap» 
(I, 4, v. 11). El comte, que abans parlava a Adalaisa de com contemplava el cel «buit com un desert», 
ara parla del «Sant Cristo» i mentre les veus li diuen que «És fusta morta ― no pot brotar» (I, 4, v. 14), 
Arnau pensa que «sí, que brota» (I, 4, v. 15), li atribueix les qualitats de la fusta de l’arbre, que és viva,  
i s’encomana a Déu, «Valga’m Déu val!» (I, 4, v. 16). Aquest últim vers prové de la cançó original, de 
l’Arnau que estava penedit dels seus pecats i recomanava a Elvira que no en cometés de semblants. El 
comte ha vist la mirada que Adalaisa donava a la imatge de Crist i ha entès que per ella tenia un signi-
ficat. Arnau es debat dins la seva consciència per decidir si la imatge té significat per se, perquè no sap 
si creure en el poder que els catòlics atribueixen a les representacions de Déu, o pensar que la imatge 
és només una imatge. L’abadessa veu quelcom que ell no veu, però ell no està segur de si descartar 
aquesta possibilitat o no. A l’última estrofa d’aquesta secció, Arnau «vol esclafir la rialla, / fa un gran crit 
i arrenca el plor» (I, 4, v. 21-22). La rialla, que era un símbol del seu vitalisme, de la seva voluntat, ara 
no surt i en el seu lloc surt un crit i plor, que fa callar les veus.

Secció 5

Després d’aquest moment de dubte, el comte Arnau decideix tornar al convent, però aquest cop quan 
ell és més fort: durant la nit. L'espai nocturn s’obre amb una imatge: «tota l’hermosura d’Adalaisa / jeu 
adormida als peus del Cristo nu» (I, 5, v.1-2). Com s'explica més endavant, ella ja no porta l’hàbit de 
monja, jeu «sense vels, sense toca, sense manto» (I, 5, v. 11). Per tant, es contraposen dues nueses: 
la bellesa física d’Adalaisa i la bellesa espiritual del Cristo nu. L’abadessa de nou torna a estar passiva, 

53	  S. BECH, op. cit., p. 69.
54	  Arthur TERRY, La poesia de Joan Maragall, Barcelona, Quaderns Crema, 1999, p. 186. 
55	  J. L. MARFANY, op. cit., p. 42.

169Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



aquest cop adormida; el narrador està posant en relació el fet de dormir amb el Sant Cristo, atès que 
ho repeteix dos cops (v. 1-2 i v. 9-10). I això es relaciona amb el Zaratustra que sortia de la cova mentre 
la resta encara dorm, exactament en el mateix moment: quan Arnau creua el passatge subterrani que 
porta al convent, igual que en la secció primera, «Arnau segueix pacient un camí negre / per dins de 
les muntanyes silencioses» (I, 5, v. 3-4). Així, la visió ascètica es connecta amb el fet d'estar dormint. 

El pas d’Arnau és descrit més minuciosament aquest cop: passa «per dins les muntanyes silencioses. / Per 
damunt de la volta passa un riu» (I, 5, v. 4-5). Per tant, aquest paisatge es relaciona amb els símbols opo-
sats de la muntanya i el riu. La muntanya és estàtica i amb forta càrrega espiritual, perquè suposa la unió 
de la terra amb el cel.56 El riu simbolitza el moviment, el canvi constant, i a més acostuma a representar la 
connexió entre la vida i la mort.57 Arnau està creuant un passatge entre el cel i la terra, entre la vida i la mort, 
remarcant més la seva condició de mort viu. 

En la segona estrofa, el comte ja és dins del convent i està cercant la cel·la d’Adalaisa. La troba i obser-
va com dorm, mira el cos que ja no està cobert; es troba per primera vegada amb la dona més enllà de 
la monja. L’al·literació de la preposició sense remarca l’estat d’excitació d’Arnau en una gradació que va 
des de l’absència de roba fins a la indefensió d’Adalaisa (I, 5, v. 11-12). Allò en què Arnau es fixa més, 
que era impossible d’intuir amb el vel posat, és en els cabells de la monja, «Té una gran cabellera molt 
frondosa» (I, 5, v. 13). El narrador és el primer a destacar per sobre de tot els cabells amb aquesta frase 
solitària, cosa que crida encara més l’atenció, ja que atorga a la cabellera quasi la condició de fetitxe.58 
De fet, Arnau anirà observant Adalaisa per parts, no pas de manera completa sinó fraccionant-ne el cos 
(cabells, llavis, pit). 

Anteriorment, s’han comentat escenes on Arnau i Adalaisa actuen com a mirall d’opòsits, per exemple 
l’entrada a l’església de la secció 1 on s’enfronten un amb capa i l’altra amb vel. Tots dos es van mirant, 
amb les diferents interpretacions que podem atribuir a la mirada, com ara amb una lectura freudiana. 
Una interpretació de la mirada que ens pot ajudar és la que presenta Lacan. Perquè Arnau és un amb 
el món, és part de la terra. Arnau viu en el caos sense normes, sense ordre. Sembla no haver superat la 
fase del mirall ni haver assumit el simbòlic.59 Arnau veu Adalaisa per trossos, com si mirés el seu propi 
cos, igual que les fragmentacions corporals als quadres de Bosch.60 Aquest mecanisme d'observació 
del cos és molt comú al folklore europeu, com per exemple en el personatge de la Caputxeta vermella, 

56	  E. CIRLOT, op. cit., p. 308.
57	  J. CHEVALIER, op. cit., p. 885. 
58	  Segons Freud, els fetitxes sexuals funcionen com a substituts del penis de la mare, derivat del trauma del nen en des-
cobrir que la dona està castrada i que ell també podria ser castrat. El fetitxe representa la victòria contra la castració i la protecció 
contra ella. Els cabells són un dels substituts més comuns dels genitals femenins, així com les pells; vg. S. FREUD, «Fetichismo». 
Obras completas, Amorrortu editores, 2009, vol. XXI, p. 141-152. En aquests versos, si la mirada és un símbol fàl·lic i els cabells 
un símbol de genitals femenins, l’observació atenta dels cabells seria un desig de còpula. 
59	  De fet, la forma com observa Adalaisa no sembla ser des de dalt, des d’on veuria tot el seu cos. Pit, cabells i rostre és 
el que veu un nadó en braços de la mare, just quan té la primera imatge d’ell mateix mitjançant els ulls i expressió de la mare. 
60	  Vg. Jacques LACAN, «El estadio del espejo como formador de la función del yo [je] tal como se nos revela en la ex-
periència psicoanalítica», Escritos 2, Buenos Aires, Siglo XXI editores, vol. 2, 1984, p. 90.

170

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

170



que manifestava els desitjos de retornar a ser un amb la mare (tornar enrere a la separació que provoca 
el mirall i el simbòlic) en ser ingerida pel llop.61

En fi, Arnau observa Adalaisa mentre dorm, i veu com en el «pas serè d’un somni» (I, 5, v. 18), «se li 
amoroseix tota la cara» (I, 5, v. 17), «mig riu dolçament» (I, 5, v. 19). L’inconscient d’Adalaisa sembla 
somriure lliurement; en els seus somnis no hi ha censura per la seva voluntat. Arnau contempla els seus 
llavis, el seu «pit sospirador»; s’encisa observant el seu cos, però «quan ella obri els ulls / ell desencan-
ta’s, / la pren amb un braçat i se l’emporta» (I, 5, v. 27-28): no li dóna temps per parlar ni per tornar a 
mirar el Cristo. La secció acaba amb el sol que surt mentre Arnau fuig amb Adalaisa als braços. 

L’estructura d’aquesta part del poema es compon d'estrofes variables (d’un a set versos) formades per 
versos principalment decasíl·labs. Les estrofes varien segons l’escena: més llargues mentre Arnau 
avança progressivament des del passatge subterrani fins a la cambra d’Adalaisa, i més curtes en els 
moments d’intensa contemplació d’Arnau cap a la monja (una contemplació encisada de la bellesa 
física). Les estrofes expressen l’estat «encantat» d’Arnau, que es trenca quan l’abadessa obre els ulls. 
Com que Adalaisa dorm, ja no trobem el vocabulari que cadascú representava sinó tan sols el vocabu-
lari sensual d’Arnau: nit, cabells, somriure, onada de mar, pit, ulls.

Secció 6

Aquest cop, «totes les veus de la terra / aclamen el comte Arnau» (I, 6, v. 1-2). Malgrat que l’aclamen, 
saben que la prova era «fosca», com si no fos una acció moralment correcta. En la segona estrofa pre-
gunten a Arnau què vol fer ara que es veu capaç de tot, «què no podràs?» (I, 6, v. 8), i Arnau demana 
l’eternitat: «viure, viure, viure sempre: / no voldria morir mai» (I, 6, v. 9-10). El comte anhela la vida eter-
na, com queda remarcat per la reduplicació de «viure» i la vida que demana és terrenal; està basada 
en la natura i en els sentits. En aquesta tercera estrofa s’inicia una conversa entre Arnau i les veus on 
Arnau posarà un exemple del que vol ser i les veus li diuen el desavantatge que suposa. El comte vol 
ser roure, que va de la terra al cel i viu molts anys, però les veus li recorden que el roure també mor (I, 
6, v. 11-14); vol ser roca, perquè aguanta immòbil els temporals, però les roques no senten (I, 6, v. 15-
18); vol ser com la mar que a tot s’obre, però la mar és solitària i ell porta Adalaisa (I, 6, v. 19-22); vol 
ser l’aire i la llum del sol, però cap d’aquests elements té sentiments (I, 6, v. 23-26); finalment arriba a 
la petició definitiva, «ser home sobrehome / ser la terra palpitant» (I, 6, v. 27-28), i davant això no hi ha 
dificultats que les veus de la terra puguin mostrar. 

61	  El cas de la caputxeta de Perrault guarda altres semblances amb «El comte Arnau»: es tracta d’una nena que es rebel·
la contra les normes de la mare i surt del camí recte, on un llop la sedueix perquè es deixi emportar pels sentits. Ella admirarà la 
bellesa del bosc i després ressaltarà els sentits de l’àvia (ulls, orelles, mans, boca) de la mateixa forma que Arnau admira Ada-
laisa; vg. J. E. HEUSCHER, op.cit., p. 79. El símbol del llop té un significat doble, terrorífic com a llop destructor o benèfic com la 
lloba mare de Ròmul i Rem; vg. J. CHEVALIER, op. cit., p. 652-653. 

171Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



La llista del comte mostra tots els elements presents a la natura: roure, roca (terra), mar (aigua), aire i 
llum solar (foc). Maragall presenta un cinquè element: la voluntat nietzscheana, que és la característica 
principal de l’«home sobrehome», ser Übermensch. Aquest element es presenta com la suma de tots 
els anteriors, ser la natura mateixa, una natura que és viva (i amb cor palpitant): 

Seràs roure, seràs penya, 
seràs mar esvalotat, 
seràs aire que s’inflama, 
seràs astre rutilant,
seràs home sobrehome,
perquè en tens la voluntat. (I, 6, v. 29-34)

Arnau ho serà tot, diuen les veus de la terra. Aquest comte que es fon amb la natura i és tota ella, 
s’ha relacionat amb altres identificacions que el jo poètic de Maragall feia amb la natura com a mostra 
d’idees panteistes. Francesco Ardolino considera arriscades aquestes afirmacions, perquè l’individu es 
manté com a tal; hi veu «un intent del poeta de tenir-ho tot (o de comprendre-ho tot), [...] sense que això 
impliqui cap pretensió de confondre’s amb la natura».62 Romeu i Figueras considera l’afirmació de pan-
teisme massa simplista: si bé és cert que «concebia la unitat i l’harmonia de l’home i la societat, del món 
i el cosmos, de la vida i de l’art, com antídots a la mort i la destrucció»63. L’espiritualitat de Maragall es 
tractarà amb més profunditat en la tercera part d’aquest treball, però es pot veure com una idea del pan-
teisme formava part de la seva concepció espiritual, i ell mateix ho confirma en cartes als seus amics.64

Després d’aquesta declaració, les veus descriuen el destí del comte: córrer per l’eternitat sobre un 
cavall en flames. «Totes les veus de la terra / cridaran al teu costat. / Te diran ànima en pena / com si 
fossis condemnat» (I, 6, v. 41-44). Aquest destí inclou també tots els elements: monts i planes (terra), 
cavall en flames (foc), basarda i temporal (aire i agua). Arnau causarà el terror al seu voltant i aquells 
que el vegin li diran «ànima en pena», però no apareix com a condemnat: es tracta del seu desig. En 
aquesta última estrofa podem veure una nova funció de les veus de la terra, veus que aquest cop no 
semblen interiors sinó exteriors (Arnau les engloba totes). Aquestes veus exteriors són les que el veuen 
condemnat, les que criden al seu voltant −i això té relació amb la segona part del poema, on trobem  
l’ànima d’Arnau atrapada en la cançó cantada pels vius.

Secció 7

Arnau ha portat Adalaisa a la seva dimensió de l’eternitat, al caminar etern. Mentre ell camina, ella dorm 
i Arnau no vol que desperti durant el dia sinó durant la nit, que és el terreny que ell controla, «El migdia 
no és per tu / de cara al cel en mos braços» (I, 7, v. 5-6). Si ella es despertés mirantel cel, amb la visió 

62	  Francesco ARDOLINO, «Les disfresses del poeta. Joan Maragall dins la seva obra», dins El batec del temps 1860-
1911, Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2012,  p. 113.
63	  J. ROMEU I FIGUERAS, op. cit., p. 28.
64	  En una carta a Josep M. Lloret del 3 de juliol de 1884, després d’una excursió per la natura, comentava a l'amic: «cons-
te pues que cada día me inclino más al Panteismo»; vg. I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 51. 

172

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



ascètica d’ella podria tornar a confondre’l com feu en la primera secció del poema. «Nit i dia i tot per mi, 
/ que miro al dret dels meus passos!» (I, 7, v. 7): aquest «tot» podria ser una referència al cel del vers 
anterior, que ara és part del comte i pel comte, en el seu univers terrenal. 

Adalaisa desperta a la mitjanit mirant les estrelles i pregunta a Arnau si l’està pujant al cel. «El nostre 
cel és la terra» (I, 7, v. 14), contesta el comte, dient que la portarà «pel món» (I, 7, v. 15), el món de la 
terra, dels sentits. Adalaisa no es nega a acompanyar-lo, però explica que ella sempre mirarà el cel, i 
ell tampoc es queixa: ell no mirarà el cel, però sí que mirarà el seu reflex en els ulls d’Adalaisa.65 Arnau, 
d'una banda, mostra interès en el cel, no el rebutja totalment, igual que quan dubtava dels poders de 
la imatge de Crist. D'altra banda, ell és un heroi estètic, busca la bellesa i aquesta es troba en el cos 
d’Adalaisa. Si ell es fusiona amb la natura, el cos de l’abadessa també és part d’ella, i si ha de buscar 
un Déu, buscarà el Déu Bellesa que pot veure en els seus ulls.66 La monja encara conserva el desig 
de redimir Arnau com quan el volia agenollar a la capella, vol pujar-lo al cel amb la seva mirada, però 
ell sap que no es pot: «la carga del teu cos m’aferma a terra» (I, 7, v. 20). En emportar-se Adalaisa del 
convent, Arnau sabia que cometia una «fosca» acció, que no accediria al cel cristià, però ell no el volia, 
escull córrer en comptes de pujar. Ella no perd l’esperança, té fe: «Mos ulls faran lleu mon cos» (I, 7, v. 
21). Els ulls, en aquest cas representen la força de l’ànima que vol pujar, sortir del cos contenidor. Arnau 
la creu de carn, «d’eterna dura» (I, 7, v. 22), mentre que ella es veu com «cel en flor» (I, 7, v. 23). Davant 
la imatge de «cel en flor», Arnau, dintre del mateix camp semàntic, la presenta com a «fruita madura» 
(I, 7, v. 24), com si ja pogués ser consumida i que, a més a més, cau a terra pel seu pes. No debades, 
el cos d’Adalaisa «dóna fruit»: es queda embarassada, i l’embaràs pesa. 

Aquesta secció figura com una conversa, en una estrofa partida en dos, entre ella i Arnau; primer parla 
ell sol i quan ella desperta alternen la paraula. Segueix una estructura de romanç, amb versos heptasíl·
labs, però alternant estrofes sense rima i estrofes amb rima assonant. L’única variació la trobem en 
el vers «La carga del teu cos m’aferma a terra» (I, 7, v. 20) de 10 síl·labes, que ressalta l’efecte de la 
càrrega del cos. De nou, Arnau i Adalaisa representen opòsits −terra/cel, alçar-se/passos (scil., vertical/
horitzontal), nit/dia, fruita madura/cel en flor−, però Arnau comença a tenir una influència sobre Adalai-
sa, que és receptiva a les seves idees: ella es fa a la nit, l’entorn d’Arnau. Aquest canvi d’Adalaisa està 
representat en la partició del romanç en dues parts. 

Secció 8

La vuitena secció explica com és la vida que fa el comte Arnau des que va decidir «viure sempre», una 
vida com un mort viu. Arnau ja no dorm, sinó que tan sols «corre i corre sempre, / i sempre amb més 
delit» (I, 8, v. 3-4). La reduplicació «corre i corre sempre i sempre» destaca el desig del comte i el seu 
constat moviment. Com apareixia a la secció 6, Arnau no viu com si fos una condemna sinó com un 

65	  El subjecte en la fase del mirall construeix la seva totalitat il·lusòria veient-se en els altres, en com els altres el miren. 
Arnau encara es veu fragmentari (dels seus passos) i s’està component; vg. M. MARÍN-DÒMINE, op. cit., p. 76-83.  
66	  En la carta ja citada del 3 de juliol de 1884, quan Maragall descrivia a Josep M. Lloret la seva inclinació al panteisme, 
li parlava de la seva creença en un Déu tri: Natura, Art i Amor.

173Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



desig complert. El comte no segueix cap recorregut concret, sinó que va pertot, i ho «mira» tot, «no 
es cansa de mirar» (I, 8, v. 8). És un amb la natura i penetra en ella, com penetra en la bellesa: viu de 
manera dionisíaca, i «si algun destorb l’afronta / l’abat d’un cop rient», amb el riure de la voluntat nietz-
scheana. Aquest comportament de satisfer desitjos de forma descontrolada deixa darrere el comte un 
rastre «de plors i renecs» (I, 8, v. 14), però aquests queden apagats sota «els seus grans crits de “juli!”» 
(I, 8, v. 15). 

Secció 9

La secció comença de nit, quan Adalaisa està desperta. L’abadessa estava mirant al comte, i els seus 
ulls «se van omplir d’una pietat tan gran / que el comte Arnau s’hi va encisar una estona, / oblidat dels 
seus passos. / Aviat va sentir no tocar de peus a terra» (I, 9, v. 1-4). La mirada d’Adalaisa estava elevant 
Arnau, pujant-lo al cel com ella volia. La monja aconsegueix per un moment ser ella la que influencia 
Arnau i el fa canviar de direcció: passa dels passos en horitzontal a l’ascens vertical. Arnau s’espanta 
i deixa anar «un gran crit d’esglai» (I, 9, v. 7). Les veus de la terra també els envoltaren com per iniciar 
l’ascens, però «l’infant pesà en el ventre d’Adalaisa / i els va tornar a terra» (I, 9, v. 10-11). Adalaisa 
està ara lligada a la terra i la seva mirada no és suficient per fer que pugin. En tocar terra de nou, Arnau 
s’adona de la nova condició d’Adalaisa: s’ha deformat la seva figura femenina amb l’embaràs, la seva 
boca ara només demana per l’infant i «el teu esguard al cel és menys brillant. / Ja et lliguen a la terra 
prou forts llaços» (I, 9, v. 16-17). 

En el moment d’aquesta realització, Arnau decideix abandonar Adalaisa: «Doncs, en la terra et deixo... 
I, ara, adeu» (I, 9, v. 18). Aquesta acció s’ha interpretat com un rebuig de la responsabilitat paterna de la 
qual va fugir ja un cop quan vivia amb Elvira i les seves filles.67 Arnau decideix deixar-se portar pels seus 
impulsos naturals; no està disposat a aturar-se. Quan ell marxa, la monja pregunta «“Arnau, si jo era 
teva, no eres meu?”» (I, 9, v. 19), a la qual cosa el comte respon «“Jo sóc dels meus braços i els meus 
passos”» (I, 9, v. 20). Arnau es declara horitzontal, corporal (braços i passos), terrenal. En la segona 
part, ja estarà cansat. Tant Arnau com Adalaisa són personatges complexos, de vegades contradictoris, 
però com ho és una persona real i com ho era el mateix Maragall. Arnau mira al cel i té temor de Déu, 
però s’espanta en pujar. Adalaisa declara la voluntat de pujar al cel i viure amb aquest objectiu, però en 
els seus ulls hi ha la voluntat i en els seus somnis hi ha el riure. Tots dos són de la terra i miren al cel: 
Adalaisa comença a veure la divinitat de la natura i Arnau la del cel.

Secció 10

La darrera secció de la primera part sembla un residu d’una versió més semblant al poema de Pagès 
de Puig, on Arnau profanava el cadàver de l’abadessa morta. En aquesta versió, el comte hauria arribat 
a cometre l’acte, mentre que en el poema de Pagès fugia quan la monja començava a plorar. Aquesta 
última estrofa explica com les monges que havien enterrat Adalaisa la troben l’endemà al matí «fora del 
sot» (I, 10, v. 4). La imatge no té sentit dintre de la narració de Maragall, ja que Adalaisa és «raptada» 

67	  I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 165.

174

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



(ella sempre es va mostrar favorable al comte i després accepta acompanyar-lo) encara en vida, i pos-
teriorment es queda embarassada: si es manté la coherència narrativa, no pot haver estat enterrada.

2. Enllà

2.1 Context i paratext

La segona part d'«El comte Arnau» apareix a la publicació Enllà el 1906, any que fou «el punt d’inflexió 
entre el Modernisme i el Noucentisme»68 amb les publicacions de les glosses d’Eugeni d’Ors a La Veu 
de Catalunya, les Horacianes de Costa i Llobera o Els fruits saborosos de Carner: «Enllà desentona, no 
encaixa en la quadrícula ideològica i estètica noucentista».69 Maragall havia publicat el 1904 un recull 
de poemes deslligats anomenat Les disperses, i amb Enllà torna a recuperar el sentit unitari. 

El títol del recull prové precisament del personatge d’Arnau, com explica en una carta a Pérez Jorba: 

És l’home que havent mancat a la llei universal de l’amor, la llei divina, ha de refer-se més enllà de nostra vida 

corporal l’ànima odiosa que troba cristal·litzada en la cançó que ha restat d’ell; i ha de refer-la pagant en aquell 

més enllà el deute d’amor a tots els éssers que ha tocat en aquesta vida i que s’arrapen per redimir-lo i redimir-

se amb ell.70 

«Enllà» és on Arnau ha de pagar el deute d’amor a tots els que ha maltractat en vida. Aquesta «llei 
universal de l’amor» és la que ha de comprendre per poder alliberar-se, i els diferents personatges 
damnats per culpa del comte li ho intentaran explicar al llarg del poema. Aquesta segona part també 
fou utilitzada per Maragall per reflexionar sobre la poesia i les seves capacitats, recuperant idees que 
ja havia posat per escrit en el discurs «Elogi de la paraula», en ser anomenat president de l’Ateneu de 
Barcelona l’any 1903. La seva teoria poètica fou més elaborada l’any 1907 en «Elogi de la poesia», que 
no serà publicat fins a 1909.71 Segons Casals i Marfany, Maragall abandona els principis modernistes 
en aquest recull; així i tot, li costa abandonar-los i després hi retorna, la qual cosa vol dir que, en realitat, 
mai els arriba a descartar. 

Aquesta segona part del comte va lligada al projecte que Maragall tenia amb el músic Felip Pedrell per 
crear una òpera de tipus wagnerià sobre el personatge d’Arnau: «és per això que predominen aquí 
els recursos dramàtics, propis del llibret operístic, mentre que el narrador té molt poca presència».72 
Maragall inicià el poema el novembre de 1901, tan sols un any després de la publicació de Visions & 

68	  G. CASALS, «Introducció», dins J. MARAGALL, Enllà, a cura de G. Casals, Barcelona, Eds. 62, 1989,  p. 7. 
69	  Ibid., p. 7.
70	  J. MARAGALL, Obra Completa, vol I, op, cit., p. 1012. 
71	  J. ROMEU I FIGUERAS, Sobre Maragall, Foix i altres poetes, op. cit., p. 30.
72	  L. QUINTANA, «Estudi preliminar»  dins J. MARAGALL, El comte Arnau, a cura de G. Casals, op. cit., p. 23-24. 

175Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



Cants, però esperà dos anys més abans de mostrar-ne a Pedrell les seccions I-VI.73 Que tardés tant en 
trametre els versos, «confirma no tant l’exigüitat amb què el comte se li apareix com la fidelitat als seus 
principis poètics i a la teoria de la inspiració, tal com els havia presentat a Verso i prosa».74 La lentitud 
de Maragall i la imminència d’una altra obra sobre el comte Arnau composta per Morera i Carner, va 
fer que Pedrell decidís acabar ell mateix la composició musical. És possible que Maragall redactés la 
secció de l’«Escòlium» i no la mostrés a Pedrell, però també podria haver-la escrita el 1904, al marge 
del llibret operístic.75 

«La segona part del comte Arnau ens ofereix una visió totalment diferent del comte. Maragall ja no 
s’inspira en la llegenda romàntica, sinó en la cançó, perquè Arnau sembla ara una figura tràgica i 
vençuda».76 Però el nom que porta aquesta segona part prové del poema de Pagès de Puig, «L’ànima 
en pena». Maragall omet la pena del comte, i el deixa tan sols amb «L’ànima». El comte busca la seva 
ànima, que ha quedat atrapada dins la cançó i voldrà alliberar-la, però per a Maragall no hi ha pena. El 
destí d’aquesta ànima, condemna o salvació, serà el tema central d’aquesta segona part.77 

2.2 Anàlisi
Secció 1

Arnau comença la segona part de la seva història cansat de l’eternitat que tant havia celebrat a la pri-
mera; un exemple del clàssic tedi generat de la consecució del desig. Arnau ja no representa aquell vo-
cabulari de l’orgia de la nit amb el qual havia iniciat la narració. Després de «tan sols» mil anys corrent, 
el comte Arnau vol aturar-se, i el cansament es destaca amb la repetició a l’inici i al final de la primera 
quarteta de l’exclamació «Que és llarga l’eternitat!», on «que» matisa encara més el tedi. La pausa al 
vers 3, «el comte Arnau... i està cansat»,  reflecteix també la mateixa tendència.

Les veus, que tant l'aclamaren perquè aconseguís la seva fita, ara «se riuen del comte Arnau / perquè 
volta, volta, volta / bo i cercant son vell palau» (II, 1, v. 6-8). Arnau busca la seva antiga casa, amb desig 
d’assentar-se. La repetició de «volta» remarca el temps que corre sense rumb per la terra. Aquestes 
veus mostren que Arnau segueix desdoblat: una part d’ell encara vol córrer mentre que l’altra vol parar. 
Les veus li pregunten què és el que està buscant, i Arnau contesta que cerca la seva ànima (ell ara és 
només cos) i per això vol anar a casa seva, però les veus li recorden «tu no tens casa, ― tu no tens àni-
ma» (II, 1, v. 17), sinó que tan sols té un cavall en flames per córrer per l’eternitat. Li recorden al comte 
quin era el desig que li havia estat garantit: ser arbre, penya, mar, aire, astre. Arnau no ha oblidat el seu 
desig −«Seré home sobrehome / perquè en tinc la voluntat!» (II, 1, v. 25-26)−, però igual que quan a la 
primera part li va fallar la voluntat davant la mirada ascètica d’Adalaisa, ara «ell vol esclafir la rialla, / fa 
un gran crit i arrenca el plor» (II, 1, v. 27-28). En aquest plor que dispersa les veus, troba la seva ànima 
i s'adona que està presa dintre de la cançó que conta les maldats que va cometre. 

73	  G, CASALS, «Introducció», dins J. MARAGALL, Enllà, op. cit., p. 98. 
74	  Ibid., p. 99. 
75	  Ibid., p. 102
76	  J. L. MARFANY, op. cit., p. 44. 
77	  L. QUINTANA, «Estudi preliminar», dins MARAGALL, El comte Arnau, a cura de G. Casals, op. cit., p. 24.

176

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



En aquesta segona part, Maragall construirà un gran exemple de la seva llei d’amor. Un dels requisits 
essencials per comprendre aquest amor és comprendre el dolor, i Arnau fa el primer pas a la compren-
sió a través d’aquest plor que li permet trobar la seva ànima. No podrà alliberar-la fins que comprengui 
el patiment que l’amor implica,78 i que veurà en la tercera part del poema. El plor també permet con-
nectar amb la cançó de la llegenda, ja que el personatge d’Arnau que hi apareix està penedit dels seus 
actes i va a casa amb enyor. 

Secció 2

Maragall reprodueix en aquesta segona secció la cançó original del comte Arnau, però amb certes 
diferències amb la publicada per Milà i Fontanals el 1853.79 En la versió dins Enllà, l’autor omet a les 
criades per les quals Arnau també preguntava i que desitjava veure. Elvira explica com aquestes esta-
ven rentant plata i ell les espantaria. L’Arnau de la versió de Milà també dedica més versos a demanar 
veure les seves filles, mentre que les característiques de l’Arnau de la cançó ja han estat explicades en 
la primera part d’aquest treball. 

Secció 3

Un cop el comte ha conegut la cançó on està atrapada la seva ànima, queda espantat «de veure’s l’àni-
ma tan lletja / per tota l’eternitat» (II, 3, v. 2-3) i demana redempció. «Bo i cridant, sense adonar-se’n / 
ha aixecat els ulls al cel» (II, 3, v. 6-7), mira el cel per implorar una redempció i fins i tot li tremola la veu 
(per temor a Déu). El que es troba és la seva esposa Elvira, filant al cel, ja que ella coneix la llei d’amor 
i va poder alçar-se. Així i tot, com que ella forma part de la cançó, no ha pujat del tot sinó que queda «a 
mig aire del cel blau» (II, 3, v. 59). 

Arnau es lamenta amb la seva esposa del pas del temps, de com van iniciar el matrimoni i com anava 
bé fins que Arnau va començar a pecar. Li demana si ella el podria redimir, si podria blanquejar «aques-
ta cançó tan negra» (II, 3, v. 16). Arnau vol fer «emmudir» tots els llavis que malparlen d’ell, «sobretot 
els de les nines» (II, 3, v. 20). Elvira li explica que l’amor té la capacitat d’emblanquir la cançó, però 
«sols l’amor que jo et portava / no el que em portaves tu a mi» (II, 3, v. 24-25). Arnau ha d’aprendre la 
llei d’amor a la qual va faltar quan estava amb la seva esposa, i que va provocar que l’ànima d’ell es 
tornés «eixuta / com la pols d’un mal camí» (II, 3, v. 26-27) i la d’ella, «freda / com la gebre del matí» 
(II, 3, v. 28-29). El comte vol trobar aquest amor que es va perdre, però Elvira li diu que aquest ja està 
perdut: «Un got d’aigua, quan se llença, / ja no es pot tornar a collir» (II, 3, v. 33-34). Ell ha d’anar a la 
«font viva» de l’amor, i aquesta es troba en el patiment. Dintre d’aquesta conversa, el concepte d’amor 
es va relacionant amb líquid («un got d’aigua», «sa font viva»), i quan aquest deixa de fluir bé s’asseca 
(Arnau) o es congela (Elvira). 

Ell ha de sentir dolor per entendre l’amor i ella podrà cantar amb pietat per ell, «que una cançó nova 
/ la vella faci emmudir» (II, 3, v. 42-43). Però no es tracta de cantar una cançó nova, ja que els actes 

78	  J. MARAGALL, «Elogi de la poesia» dins ID., Prosa, poesia i teatre, op. cit., p. 26.
79	  M. MILÀ I FONTANALS, op. cit., p. 136-140. 

177Premi Haidé 177Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



178

d’Arnau foren els que foren. La mateixa cançó ha de fer «enternir» i no «esgarrifar» (II, 3, v. 47) i Elvira 
es compromet a intentar-ho.

El comte vol que el cant alleugi el seu patiment, «Canta, esposa, fila i canta, que el patir em faràs suau!» 
(II, 3, v. 50-51), però així no funciona l’amor: no es pot estalviar el patiment. Amb la cançó d’Elvira «el 
casal s’adorm en pau» (I, 3, v. 53). Més endavant, Arnau portarà a sobre tots aquells a que va maltractar 
en vida, cosa que inclou el seu casal: esposa, filles i mossos, que formen part de les veus dins Arnau. 
La cançó de l’esposa les complau. També Arnau s'adorm i s'enlaira «a mig aire del cel blau» (II, 3, v. 59). 
Al llarg del poema, l’ascensió i l’ascesi s’han relacionat amb el fet de dormir que anava lligat a Adalaisa: 
la monja mig desmaiada a la primera trobada, dormint als peus del Cristo nu i dormint en braços d’Ar-
nau. Arnau és un mort viu del qual se'ns deia que no dormia, i ara vol fer-ho, i així iniciar el moviment 
vertical que abans corresponia a l’abadessa. 

Secció 4

Quan Arnau comença a enlairar-se, Adalaisa se li penja al coll, «tan formosa i tan carnosa», «tan vibran-
ta i tan pesanta» (II, 4, v. 3; 5), i el fa tornar a terra. La monja li recorda la promesa que ell li havia fet: 
«Mostra’m el cel en la terra. Recorda’t que m’ho has dit» (II, 4, v. 9-10). Adalaisa ha quedat atrapada en 
la cançó d’Arnau, embarassada i sense possibilitat de parir, perquè no és ni viva ni morta. En aquesta 
part es fa explícit com ella adopta els valors d’Arnau: «el nostre cel és la terra / en la terra tinc l’arrel» 
(II, 4, v. 19-20). L’actitud de l’abadessa ha canviat totalment, ja no està «mig desmaiada» i mirant el cel, 
ara està totalment desperta i exigent. Tres vegades en dues estrofes li exigeix al comte que li mostri el 
cel en la terra, «els teus braços i els teus passos / han de dar-me el goig que em deus» (II, 4, v. 25-26). 
Ara és Adalaisa qui mira Arnau de la forma fragmentària en què es veia. Adalaisa abraça el caos i vol 
viure la vida amb la voluntat que Arnau tenia; vol ser «home sobrehome» i gaudir dels plaers sensuals, 
del paradís terrenal: «la vida més forta» (II, 4, v. 16). 

Ella li ordena que la porti pels seus camins, que avanci: li exigeix el moviment horitzontal que ell pre-
dicava. En canvi, Arnau es troba perdut i ara vol aturar-se. Explica com els seus camins s’han «tornat 
tenebrosos / i he perdut aquell delit / dels meus dies lluminosos» (II, 4, v. 30-32). Arnau, que havia vis-
cut individualment, s’ha cansat d’estar sol i s’ha trobat només en companyia de les maldats que havia 
comès i de la gent que havia condemnat amb ell dins la cançó, «la llopada que em seguia» (II, 4, v. 40). 
Arnau, que abans vivia pels sentits i també ho mirava tot, ara sent horror de si mateix i «horror de veure 
i sentir» (II, 4, v. 43). La llopada que l’acompanya li demana coses que ell no pot entendre, i Adalaisa li 
explica que la llopada «volia un amor triomfant, / que és el que jo voldria» (II, 4, v. 51-52). Però l’ànima 
del comte està eixuta, i no comprèn aquest amor. La secció acaba amb Adalaisa lamentant aquest 
comportament d’Arnau que li ha «perdut l’ànima» (II, 4, v. 56) i amb el comte encara preguntant-se què 
és aquest amor triomfant, que en la representació del llibret operístic portaria acompanyament instru-
mental, glossant l’últim vers «bella és la música» (II, 4, v. 58). 

178

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



Secció 5

Després de la conversa amb Adalaisa, ara són les filles del comte que hi van a parlar per explicar-li la 
llei d’amor: «l’amor triomfant / és l’amor que deixa vida» (I, 5, v. 3-4). Elles creuen que l’amor entre el 
pare i la mare va ser triomfant, però Elvira ja havia negat aquesta possibilitat. Adalaisa els retreu que 
no saben res de l’amor, ja que «vosaltres massa sou xorques» (II, 5, v. 10). Les filles han entrat en un 
convent i per tant tenen una vida estèril. L’actitud agressiva d’Adalaisa les fa plorar i elles demanen a 
son pare que pugi al cel per portar-les amb la mare. Arnau no pot pujar, ja que porta el pes d’Adalaisa, 
i elles insisteixen, atès que senten cantar sa mare a prop. El comte no comprèn per què Elvira s’elevà 
sense elles, i les filles expliquen que es feren monges «només perquè estàvem tristes / i ara ni en terra 
ni en cel / ens volen per companyia» (II, 5, v. 28-30). No van cometre cap pecat, i van entrar al convent 
tan sols per tristesa. Adalaisa, quan mirava al cel amb voluntat d’elevar-se, podia fer-ho pel poder de la 
seva fe; en canvi, les filles no tenen fe. Al llarg del poema s’han mostrat dues formes d’elevar-se: una, la 
mirada ascètica d’Adalaisa, abans que decidís quedar-se a terra, i l’altra, l’amor triomfant, el qual Elvira 
coneixia i per això està en un pla superior a la resta, malgrat que continua lligada a la cançó. 

Arnau es pregunta on són les filles, ja que les sent però no les pot veure. Elles expliquen que es troben  
«dins de l’obscuritat / i et seguim pel camí fosc» (II, 5, v. 33-34), condemnades amb ell. El comte torna a 
demanar a Elvira que canti, però, quan el casal tornava a adormir-se (elevar-se), els mossos interrom-
pen el cant per presentar les seves exigències a l'amo. 

Secció 6

Els mossos exigeixen a Arnau que els pagui la soldada que els deu. Ell els promet la que els solia donar, 
però aquesta ja no és prou: «volem el sou i el bou» (II, 6, v. 6). El comte nota com, des de la foscor, els 
mossos el miren enfadats: «lo que vas sembrar ara ho culls» (II, 6, v. 14). El fet d'haver estafat els mos-
sos ha provocat la seva condemna, i ara ells segueixen recordant-li el seu deute. Quan Arnau s’adona 
del volum de la «llopada», s’espanta: «Tant són mossos com són filles / com aimada, com muller / o 
ens treuràs de la tenebra o ens hi restaràs també» (II, 6, v. 21-24). Ha de pagar el deute amb tots per 
alliberar-se ell i per alliberar aquells que l’acompanyen atrapats en la cançó: «tots salvats o tots perduts 
/ o ets tothom o no ets ningú» (II, 6, v. 25-26). Arnau ha de ser el salvador de tots, «un home superior 
capaç de sentir i gaudir superiorment de la bellesa».80 

Sobre el robatori de la «Gioconda» de Leonardo l’any 1911, Maragall va escriure un article on comen-
tava que era absurd tenir una obra d’art d’aquell abast en un museu «als ulls de  turistes necis, dels 
pedants i dels indiferents».81 L’obra havia de mantenir-se en mans d’algú que vertaderament fos capaç 
d’apreciar la bellesa, «asumir un solo hombre toda la representación humana, para que la fuerza uni-

80	  J. ROMEU I FIGUERAS, op. cit., p. 43. 
81	  Ibid., p. 43. 

179Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



versal se haga espiritualmente eficaz en todos los hombres».82 La mateixa era la tasca del poeta en 
l’èxtasi creador, quan «Déu se’m mou en l’ànima»83. El poeta té la tasca de despertar la humanitat, com 
el Zaratustra de Nietzsche en sortir de la cova. Per tant, la voluntat ha de romandre dins Arnau perquè 
porti a terme aquesta tasca, però primer ha d’aprendre la llei d’amor. 

Secció 7

Les veus de la terra, que havien actuat com a veus interiors d’Arnau, com a veus exteriors del poble 
i com a veus de la «llopada», acuden totes al comte demanant que les porti «pels camins de la gran 
pau» (II, 7, v. 3), però ell no sap on les ha de portar. Les veus expliquen que aquest camí de la gran pau 
és «dintre de l’ànima» (II, 7, v. 10). Com s’ha vist en seccions anteriors, l’ànima d’Arnau està presa en 
la cançó, i ell espera que, amb el cant d’Elvira, l’antiga cançó deixi de produir terror per entendrir, i així 
quedarà lliure ell i tots els que l’acompanyen. A més, per alliberar-se, Arnau havia d’aprendre què era 
l’amor triomfant. 

Les veus de la terra tornen a cantar el que cantaren en la part primera, la fusió del comte amb la natura 
i els seus elements, és a dir, el cinquè element, que és l’home sobrehome. Aquest cop, les veus canvi-
en el vers «Seràs arbre, seràs penya» per «Ara ets arbre, ara ets penya» (II, 7, v. 12). Abans parlaven 
del futur del comte i ara en parlen en present. Abans deien «seràs home sobrehome / perquè en tens 
la voluntat» (I, 6, v. 33-34), i aquest cop: «Ara ets sents de tota cosa, / i tens nom i sobrenom / ara ets 
home sobrehome / que pateixes per tothom» (II, 7, v. 16-19). Abans Arnau, amb la voluntat, podia «viu-
re, viure, viure sempre», però aquest nou «home sobrehome» no és tan sols una fusió amb la natura 
sinó que també s'ha tornat tots els homes. El que va convertir el desig d’Arnau en una condemna fou 
creure que estava sol, però el vertader home sobrehome inclou la humanitat. 

Elvira segueix cantant, i a poc a poc l’actitud canvia, els que l'escolten es van «amorosint» (II, 7, v. 25),  
ja que ella entèn el patiment d’Arnau i canta amb tendresa. Ara apareix la quarteta que s’havia repetit 
en seccions anteriors, on el comte demana a Elvira que canti, i «el casal s’adorm en pau» (II, 3, v. 53; 
5, v.40), però mentre abans li ho demanava perquè «el patir em faràs suau» (II, 3, v. 51; 5, v. 38) ara 
ho vol perquè «el camí ens faràs suau» (II, 7, v. 27). El comte comença a veure que per comprendre 
l’amor ha de patir i això permet que comencin a pujar, si bé en la tercera part es veu que encara li que-
den coses per completar la concepció d’amor triomfant. La secció acaba amb el cant d’Elvira guiant 
«la cavalcada» (II, 7, v. 32) «per els camins de la gran pau» (II, 7, v. 37). Dintre d’aquesta cavalcada es 
troba Adalaisa, «l’aimada que decau». D'una banda, vol dir que perd forces; de l’altra, que el seu estat 
empitjora. En la tercera part, l’actitud de la monja es fa encara més violenta que en la segona, ja que ha 
hagut de passar per la conversa amb el poeta. 

82	  J. MARAGALL, Obra Completa, vol. II, op. cit., p. 248-250.  
83	  ID., Prosa, poesia i teatre, op. cit., p. 27. 

180

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



«Escòlium»

Arthur Terry comenta com «aquesta secció, tan interessant en molts aspectes, sembla un error dins 
el conjunt del poema», però la secció fou expressament afegida un cop finalitzada l’obra musical pla-
nejada amb Pedrell.84 Segons Marfany, «l’"Escòlium" és, en efecte, una penosa i defensiva justificació 
de Maragall enfront Adalaisa, una Adalaisa que, remarquem-ho, és l’únic personatge impenitent del 
poema».85 Marfany explica com, en tractar-se de la seva amant, Arnau no la pot incloure en la cavalca-
da cap a la salvació i el poeta es disculpa dedicant-li aquesta secció, però quan un poeta com Maragall 
escriu quelcom, ho fa per una necessitat major que no pas per aportar disculpes banals. Aquesta con-
versa amb Adalaisa és essencial per comprendre la llei d’amor que regeix el conjunt del poema, i per 
entendre què és el que aconsegueix Arnau per fer possible la cavalcada final. 

Es tracta d’una tècnica on un personatge es rebel·la contra l’autor i que fou posteriorment popularitzada 
per Pirandello.86 Comença l’escena amb dos personatges un al costat de l’altre, que avancen «tot ca-
minant per un camí partit» (II, E, v. 2). Aquesta partició dona un costat assoleiat pel qual passa un nou 
personatge, «El poeta», un nou alter ego que sembla representar Maragall dintre de la seva poesia,87 
i un altre costat ensombrit per on va Adalaisa. Aquesta escena és similar a la disposició d’Arnau i la 
seva llopada: com aquells que havia maltractat el segueixen en la foscor, aquí el personatge d’Adalaisa 
forma part de la foscor del poeta, com a part de les seves veus de la terra, veus de la seva consciència 
que li van parlant. El poeta consta d’esperit i cos, mentre que Adalaisa és tan sols un esperit. 

L’abadessa inicia la conversa lamentant-se del camí, «Tan fosc, tan fosc, i tan mal de seguir» (II, E, v. 
8). Desitjaria poder gaudir de la contemplació de la natura: el sol, les muntanyes, el cel blau, i explica 
que ara es troba en «un llimb de veus extranyes / sense forma ni color...» (II, E, v. 11-12). Arnau també 
en forma part perquè, com a personatge del poema, pertany als interiors del poeta. Adalaisa pregunta 
al comte qui és que els porta «per la trista via» (II, E, v. 13), per les ombres, i ella mateixa dedueix que 
el llimb correspon a «algun poeta que somia / el somni de l’eterna inquietud» (II, E, v. 15-16). Formen 
part de l’inconscient del poeta, d’allò fosc que no pot sortir: el somni és inquiet, com Arnau en la primera 
part i Adalaisa en la segona. 

El poeta retreu a Adalaisa que es queixi, ja que ella viu «la vida veritable» (II, E, v. 17). Adalaisa és un 
esperit que ja s’ha desfet del cos i camina «a lo immutable» (II, E, v. 19). D'una banda, com a personat-
ge literari, Adalaisa serà eterna, i de l’altra, els espera l’alliberament de les seves ànimes quan canviï 
la forma com el poble rep la cançó que condemna Arnau. Ella no vol l'existència immutable en cap de 
les seves variants, sinó que desitja la vida terrestre, «de les coses corporals» (II, E, v. 22), malgrat que 
calgui patir, i demana al poeta que l’ajudi a viure. Ella vol «la vida primera / veure, oir, gustar, tocar» 

84	  A. TERRY, op. cit., p. 180. 
85	  J. L. MARFANY , op. cit., p. 46.
86	  Samuel Taylor Coleridge acunyà aquestes tècniques com a «suspension of disbelief»; vg. L. QUINTANA, «Estudi 
preliminar», dins J. MARAGALL, El comte Arnau, a cura de G. Casals, op. cit., p. 92.
87	  Ibid., p. 92.

181Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



(II, E, v. 29-30), no vol cap altra vida. El que desitja Adalaisa és ser de carn i ossos per poder gaudir 
dels sentits, dels plaers sensuals: el personatge demana al seu creador ésser real. Segons el poeta, 
aquesta vida de la qual parla és «la gran resurrecció» (II, E, v. 34), però ara no li correspon encara. 
L’actitud d’Adalaisa recorda al «Cant espiritual», que segueix a la tercera part del comte Arnau al recull 
Seqüències. En aquest poema, el jo poètic pregunta a Déu «què més ens podeu dar en una altra vida?» 
(v. 3), després d’haver contemplat la bellesa de la natura i haver-lo dotat dels ulls per contemplar-la. No 
vol un més enllà, sinó el que Maragall desitjava, «unificar el temporal i l’etern».88 

Adalaisa retreu al poeta que li lloï una altra vida quan ell no es queixa gens de seguir en la «vida de les 
coses corporals». Mentre que, al principi, ella desconeixia el poeta, ara el tracta com si conegués els 
seus sentiments, com si el personatge d’Adalaisa, que es troba dins l’inconscient del poeta i ara sap la 
seva condició, tingués accés a més pensaments que allí s'hi troben. El poeta respon que sí que està 
content, perquè ell pot «veure al bell a través del món / lo que per tu és un pur goig o turment» (II, E, 
v. 39-40). Parla del do del poeta, que pot apreciar la bellesa divina en tota la natura; veu Déu en tota 
la creació, però, atès que Adalaisa és part de l’inconscient, només veu sensacions de goig i turment. 
El poeta està content de totes dues vides: d'una banda, fa referència a la divisió ànima/cos, i com la 
primera s’allibera en morir el segon; de l’altra, l’estrofa descriu la tasca de poeta. Un poeta viu dues 
vides: una vida pública i una vida privada interior. A més, el camí pel qual camina està migpartit: ell va 
per la llum, però en la foscor l’acompanyen els seus personatges, les seves veus, com les criatures que 
volen sobre el pintor en El sueño de la razón produce monstruos de Goya. Quan el poeta expressa que 
si pogués escollir seria «sols esprit» (II, E, v. 46) com l'Adalaisa, podria estar demanant ser una ànima 
que va a Déu, però també podria dir que és capaç de deixar sortir el seu costat fosc sense censura, 
cosa que no pot permetre’s per culpa de la seva vida pública; amb muller, fills i responsabilitats no pot 
emprendre el camí fosc. «Hi ha un crit de renaixença entre perills» (II, E, v. 50): Maragall formava part 
d’un moviment, d’una causa per la nació catalana, i com a poeta es creia amb la responsabilitat de 
despertar els adormits. Per sobreviure a la seva dualitat interior necessitava Arnau i Adalaisa, però ma-
nifesta la incertesa del futur, com el dia de demà podria prescindir d’alguna de les seves parts: podria 
deixar d’escriure, podria abandonar la vida pública, podria trobar-se a punt de morir i menysprear el cos, 
«Mes, què sé jo el que voldré demà?» (II, E, v. 54). 

Adalaisa torna a lloar la vida terrenal i recorda al poeta la sort que té de  poder «voler amb veu viva»89 
(II, E, v. 55) i de gaudir d’esposa i «fills i filles a estimar» (II, E, v. 58), i després li demana que li relati 
com va conèixer la seva esposa, «on florí l’amor i a on granà» (II, E, v. 60). Estableix una relació directa 
entre l’amor i els fills a través de la metàfora de la flor, ja que l’amor triomfant dóna vida, i com que ella 
no podrà parir, vol escoltar el triomf d’un altre. El poeta explica com va conèixer la seva dona als Piri-
neus, una història molt planera dintre del que semblava una discussió molt transcendental, però el cert 
és que l’episodi del part té una relació estreta amb la concepció de l’amor de Maragall. 

88	  I. MORETA, No et facis posar cendra,, op. cit., p. 16. 
89	  Per un costat, és una veu literalment viva, ja que el poeta té cos, però, per l’altre, és la seva capacitat creadora, la 
paraula viva. 

182

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



El poeta utilitza també la metàfora de la flor per parlar de la seva muller, de com era viola «de bellesa 
molt recòndita» (II, E, v. 66), però que ell descobrí després de molt veure-la, després de moltes mirades, 
i com ell la va fer «rosa vera / del meu jardí...» (II, E, v. 78-79), va trobar la vertadera bellesa, com la de 
la clàssica rosa. Aquest amor va donar fruits, molts fills, alguns cops bessons. A continuació parla dels 
seus fills i destaca com els agafa per «aixecar-los en mos braços / cap al cel, pro tenint-los ben fer-
mats!» (II, E, v. 77-78), com si intentés allunyar-los d’aquell cel, cosa que concorda amb la voluntat de 
Maragall de donar als seus fills una educació laica.90 Després descriu «l’esguard maternal que a sobre 
els vola» (II, E, v. 82): la dona els vetlla a tots de nit i de dia, com si la figura de la mare fos la primera a 
vetllar per tots i ser la desperta entre adormits. 

Aquesta descripció de la mare fa plorar Adalaisa, ja que ella no podrà ser-ho. Adalaisa anhela estar viva 
per poder experimentar el part, fins i tot el dolor que comporta.91 I explica que, en el moment en què el nadó 
sortís de les seves entranyes, ella «riuria amb riure com d’orat» (II, E, v. 95). La voluntat, que Arnau havia 
dedicat a córrer i córrer, Adalaisa la vol per portar el dolor. La creació que porta a terme una mare s’equi-
para amb la divina: amor que requereix un esforç que comporta dolor. Amor-Esforç-Dolor és la trinitat de la 
creació. El poeta lloa la fortalesa de la dona en parir, en sent vertadera admiració. En el moment del part, la 
dona és la natura mateixa: «com astre radiant» (II, E, v. 104); «ressona com un cant» (II, E, v. 107); «com la 
fulla de l’arbre» (II, E, v. 109); «el llit tempestejat» (II, E, v. 110). Astre, cant, arbre i tempesta: trobem aquí el 
foc, l’aire, la terra i l’aigua, tots els elements de la natura amb els quals Arnau es volia fusionar. La mare és 
el sobrehome, el despert entre adormits. Ni tan sols el dolor del part l’atura, sinó que ja està preparada per 
donar el pit. 

El poeta explica a Adalaisa que com a esperit no pot voler fills, «perquè els esprits tot allò que han de 
ser ja ho són» (II, E, v. 117). Adalaisa és un personatge (literari i històric) i com a tal està acabat. Tanma-
teix, ella li retreu no saber res «ni d’aquest món ni d’altres» (II, E, v. 118), ni ser capaç de comprendre el 
desig que ella pot sentir: té la voluntat, però, per completar-la, per esdevenir sobrehome, despert entre 
adormits, hauria de parir el fill que porta dins. El personatge es rebel·la davant el seu creador:

Tu em tens per morta i jo em tinc per viva;
mes tal com si enterrada viva fos, 
tinc el voler de mos sentits furiós, 
perquè hi ha alguna cosa que me’l priva. 
Si no me la pots traure de damunt, 
de què us val, doncs, poetes, la poesia? (II, E, v. 122-127)

Si el poeta crea la paraula viva, per què no pot portar Adalaisa al món dels sentits? Per què no pot la 
poesia donar vida de la mateixa manera que ho fa una mare? Pot el poeta posseir la voluntat materna 

90	  I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 18.
91	  Adalaisa apareix descrita com un ideal de dona de Maragall, un ideal de mare. Cap dona en plenes facultats mentals 
té el desig de patir durant el part i d’experimentar la possibilitat de morir en l’acte. Maragall devia veure l’acte del part com el més 
desinteressat del món i devia admirar la seva dona per sobreviure-hi múltiples vegades. Des del punt de vista de la crítica femi-
nista, malgrat lloar aquest ideal matern, Maragall tenia una visió de la dona molt tancada i rebutjava totalment que s’equiparés a 
l’home; vg. Patrícia GABANCHO, «Joan Maragall, un intel·lectual davant un món que canvia», dins El batec del temps 1860-1911, 
Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2012, p. 69-82. 

183Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



i canalitzar-la com per crear vida? A més d’això, si Adalaisa forma part de l’inconscient del poeta, d’allò 
que pateix i gaudeix, hi ha quelcom que priva al poeta de poder parlar. En la societat de Maragall no tot 
podia dir-se, i si ha d’escriure poesia que no el representa, quin és el sentit? 

«Alguna veu jo sento en aquest punt / que d’altre modo no la sentiria» (II, E, v. 128-129), contesta el 
poeta. D'una banda, la veu podria ser la de la mateixa Adalaisa: si no fos real dintre del poeta, no la 
podria sentir. D'una altra, el poeta parla quan l’inspira Déu: canalitza la creació d’una forma diferent, 
i intenta que Adalaisa ho vegi, però ella està massa agitada i segueix atacant la poesia. Ella sent la 
seva veu com la d’un difunt i vol «aquella eixida de mon pit de carn» (II, E, v. 132); si la poesia no li pot 
donar vertadera vida, més li val callar. Finalment, el poeta demana pietat, ja que «la poesia tot just ha 
començat / i és plena de virtuts inconegudes» (II, E, v. 1140-141). Llavors, si pot haver-hi una manera 
d’expressar allò que no és expressable, potser hi ha alguna forma amb què la poesia atorgui vida. La 
conversa continuarà en «altres vingudes» (II, E, v. 1143), quan els personatges el tornin a visitar.

3. Seqüències

3.1 Context i paratext

El final del comte Arnau fou publicat dintre del recull Seqüències l’any 1911, el mateix any de la mort 
de l’autor. L’any 1909 havien tingut lloc els fets de la Setmana Tràgica, que tingueren «sobre Maragall 
un efecte catàrtic que es traduirà no només en fets puntuals de l’escriptura [...] sinó en el fet de reincor-
porar-se a la vida pública i adoptar una actitud redemptora, tal i com havia fet a tombants de segle».92 
Aquest moment històric tindrà una forta influència en el seu darrer recull. Casals es pregunta si Seqüèn-
cies hagués pogut existir sense la Setmana Tràgica. Segons Eugenio Trías, no tan sols la Setmana 
Tràgica hauria provocat el que ell anomena «crisi espiritual» de Maragall, sinó també el pressentiment 
de la mort propera.93 Però en aquest treball considerem més adequada la citació de Carles Riba, qui 
recordava que «en l’evolució de Maragall no hi hagué rompiment ni tedi; a les darreries retrobem el 
mateix culte a la Bellesa i a la Vida».94 La majoria de crítics reconeixen la radicalització de Maragall en 
els últims anys de la seva vida, especialment en els escrits que per definició són més controlats, és a 
dir, els articles periodístics. Aquesta anomenada radicalització podria considerar-se més aviat un tren-
cament de la censura, atès que les idees que manifesta ja eren presents abans, però aquest cop no 
les posa en boca d’un personatge com Adalaisa sinó en un narrador que es pot associar amb el poeta. 

92	  G. CASALS, «Seqüències: gènesi, estructura i recepció», dins J. MARAGALL, Poesia. Edició crítica, a cura de G. 
Casals, Barcelona, La Magrana, 1998,  p. 718. 
93	  Eugenio TRÍAS, El pensament de Joan Maragall. La crisi espiritual de Maragall el 1907, trad. de Jordi Maragall i Noble, 
Barcelona, Eds. 62, 1982,  p. 24.
94	  Citat per G. CASALS, «Seqüències: gènesi, estructura i recepció»,  dins J. MARAGALL, Poesia. Edició crítica, op. cit., p. 
718. 

184

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



El títol Seqüències prové del contingut, ja que la majoria són continuacions de sèries començades en 
les seves anteriors publicacions, com «El comte Arnau», «Vistes al mar» o «Represa d’Haidé».95 La 
nova aparició del comte apareix en l’epistolari de Maragall per primer cop l’any 1908, dos anys després 
de la publicació d’Enllà: «em pensava haver-lo despatxat cap a l’eternitat, però sembla que encara 
volta».96 En la secció de l’«Escòlium» ja sabia que hi hauria «altres vingudes», així que la sorpresa en 
la carta a Fuentes era probablement retòrica, igual que no es corresponen algunes dades de les cartes 
amb les que apareixen a les llibretes.97 El títol «La fi del comte Arnau» sí que deixa clar que, a partir de 
la seva escriptura, ja no rebria del comte o d’Adalaisa més visites.

 
3.2 Anàlisi

Aquest darrer episodi de la història del comte consta tan sols d’una part, composta per una conversa 
entre Arnau i aquells que l’acompanyen, i un final contat per un narrador. Aquest cop Arnau demana 
seguir corrent per «La terrenal via infinita» (III, v.1); ara porta «la collita» (III, v. 3) d’allò que va sembrar, 
tal com els mossos l’avisaren en la segona part del poema: «lo que vas sembrar ara ho culls» (II, 4, v. 
14). Aquesta collita comença amb la primera frase de l’oració, «Pare Nostre que estàs en lo cel» (III, v. 
4). Arnau demana la vida eterna terrena on Déu hi és dins. Fa una comparació entre ell i la fruita madura 
que es doblega en l’arbre i demana que «no em veremeu» (III, v. 7), que encara no l’alliberin d’aquesta 
vida perquè està lluitant, «aprenent la llei d’amor» (III, v. 8). El comte explica com el pes d’aquells que 
l’acompanyen «per l’encontrada més obscura» (III, v. 13) li va fent comprendre «l’amor degut i no pa-
gat» (III, v. 16). Segons Moreta, l’Arnau de la tercera part realitza una síntesi de les dues anteriors, «vol 
continuar a la terra, però amb la finalitat d’aprendre la llei d’amor que el redimeixi».98

Aquesta descripció de l’amor com un deute incita l’última intervenció d’Adalaisa en el poema. La mon-
ja explica al comte que l’amor triomfant no és una obligació, que si ell és un fruit i té aquesta visió de 
l’amor, en ser collit «li amargarà el mateix que fel» (III, v. 18). I Adalaisa rebutja aquest amor: «ni grat 
te’l sento, queda-te’l!» (III, v. 20). Segons Marfany, li diu «que es pot ficar la seva redempció allà on li 
càpiga»,99 però el que fa Adalaisa és acabar d’explicar l’amor per fer aquesta redempció possible. El 
vertader amor és «la generosa voluntat» (III, v. 22) i l’abadessa creia que aquesta voluntat era la que 
li havia promès, «que salta el marge i la reclosa / com un torrent que ve sobtat» (II, v. 23-24). De nou, 
torna a aparèixer aquest amor líquid, que res no pot contenir, i aquest és el que ella espera, i així «corre 
sempre i sempre més» (II, v. 28).

Arnau segueix amb la descripció dels seus dies i torna a córrer, de dia i de nit. Aquest cop, el que ob-
serva el comte és la feina de la gent, que és promoguda per «l’esprit que a dintre els nia» (III, v. 31), «la 
veu misteriosa / que els va cridant» (III, v. 35-36). Quan aquesta veu els parla «no saben què és; miren 

95	  Ibid., p. 721. 
96	  Carta a Fuentes del 30 d’agost de 1908, dins J. MARAGALL,  Obra completa, vol. II, op. cit., p. 989. 
97	  Citat per G. CASALS, «La fi del comte l'Arnau», dins J. MARAGALL, Poesia. Edició crítica, op. cit., p. 794.
98	  I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 421.
99	  J. L. MARFANY, op. cit., p. 46.

185Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



entorn; / veuen la terra que és tan bella / i mig rient baixen el front» (III, v. 38-40). Els treballadors senten 
Déu, que està en ells i en la natura que els envolta, i quan en són conscients «mig riuen», poden sentir 
la voluntat igual que va fer en la primera part Adalaisa. Malgrat que de tant en tant el poden sentir, «el 
dia és curt, la feina és gran... / I van perdent aquell mig riure: alguns del tot, altres no tant» (III, v. 43-44). 
La feina els cansa tant que deixen de contemplar al seu voltant, deixen de mirar i d’escoltar a Déu i de 
gaudir de la seva creació. Quan Arnau va entre ells, com ell és conscient de la divinitat de cada cosa, 
se sent com «un despert entre adormits» (III, v. 48). 

Elvira intervé per explicar a Arnau que aquesta tasca de vetllar pels altres és la mateixa que ella rea-
litzava com a mare, observant les seves filles, les criades, els mossos i el seu marit. Ella ho feia «sota 
un sostre» i Arnau fa el mateix «sota el cel» (III, v. 51). Com a mare, Elvira vetllava la casa, era des-
perta entre els adormits, i ara Arnau vetlla tota la humanitat. El comte comença a comprendre l’amor 
triomfant, l’amor matern, que consisteix a vetllar de forma desinteressada pels altres, malgrat que això 
provoqui patiment, un acte d’amor que no demana res a canvi, que és el que Adalaisa li intentà explicar: 
ella parlava de quedar-se a la terra i realitzar aquesta vetlla de mare per a la humanitat. Elvira descriu 
aquells que guardava amb el seu amor generós i mostra com els recorda tots, criatures, serventes, 
dides, sense importar la seva situació. Alguna tenia voluntat i «sempre tenia una rialleta» (III, v. 71),  
però la majoria «pel gros treball de tot lo jorn [...] eren com mortes a l’entorn» (III, v. 74-76), no podien 
apreciar l’entorn que les envoltava. Arnau admira la vida de l’esposa, «rica d’amor» (III, v. 82), perquè 
Elvira vivia «per l’amor de mil maneres / dintre la vida universal!» (III, v. 84). Ara, el comte veu que havia 
estat egoista, «per mi tot sol i els meus delits» (III, v. 86), i per això ara ha d’aprendre l’amor com a mort  
viu, com a «despert entre adormits» (III, v. 88). Arnau, com a personatge literari que és ple de voluntat 
i comprèn la llei d’amor, té l’oportunitat de despertar la humanitat, de mostrar la bellesa, la divinitat en 
totes les coses que són creació de Déu. 

L’esposa del comte, un cop ell s’ha adonat del seu error, es dirigeix a les seves filles per mostrar que un 
«amor que deixa vida» (II, 5, v. 4) no és encara triomfant, ja que el seu pare no comprenia el patiment 
dins l’amor: «no éreu filles de l’amor» (III, v. 90). Les filles comenten com les menyspreava en dir «fills i 
filles, llops i guilles» (III, v. 91), i el mateix feia amb els mossos –«mossos i mosses, alans i gosses»– (III, 
v. 95) mentre els feia treballar. Aquí acaba la conversa de les veus i comença la narració final. 

Arnau es veu receptor de «totes les veus de la terra» (III, v. 97). Aquest cop no són tan sols les veus 
d’aquells que l’acompanyen sinó de tots aquells que vetlla, és a dir, tota la humanitat. Aquesta vetlla 
comporta dolor, i «li van movent eterna guerra / per els camins de la gran pau» (III, v. 99-100). Les ac-
cions d’Arnau ja no el porten per camins foscos sinó que s’apropa a la pau, però aquesta pau comporta 
també «tota la nit en gran turment» (III, v. 104). Ara sí, Arnau, com una mare en el part, realitza una fusió 
amb la natura i amb la humanitat, tornant «com la mar esvalotada» (III, v. 102), «com el vent de les altu-
res» (III, v. 105), «com el plor de les criatures» (III, v. 107), i aquesta unió «no té fi ni en tindrà mai» (III, 
v. 107). Les veus porten «el Dolor, rei de la terra» (III, v. 109) i en sentir-lo Arnau al pit «se desespera / 
perquè vol dir-lo i no el sap dir» (III, v. 111), no hi ha paraules per al caos natural ni per al dolor de l’amor 
triomfant. Aquest dolor no pot passar al simbòlic; pot intuir-se amb les imatges de la natura deslligada, 
però no es pot descriure. 

186

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



Mentre Arnau s’enfronta al dolor, Elvira continua cantant, però de sobte una nova veu s’uneix a la de 
l’esposa i «va cantant la cançó antiga / amb una nova pietat» (III, v. 119-120). Aquesta veu «No ve del 
cel, ni ve dels llimbs / ve de la terra, tan festiva / amb verd als camps i amb sol als cims» (III, v. 122-124). 
Procedeix d’una veu d’una persona que encara és viva i que ha vist un nou significat en la cançó: és 
una pastora, que viu al mig de la natura i la seva bellesa, i que, a poc a poc, «se’l va estimant el comte 
Arnau» (III, v. 128). Al mig de la creació divina, on s’uneixen la natura i la humanitat, una veu desperta 
«ha redimit el pecador» (III, v. 136). Com que la cançó ha canviat, l’ànima d’Arnau ja no és «ànima 
damnada» (III, v. 139) i «la cançó ha mort» (III, v. 140). La cançó tal com era ja no existeix i deixa de 
transmetre’s de generació en generació fins a sortir de la terra. El narrador explica com ell va sentir la 
cançó original per part d’una vella que ja va morir. Del poble cantant «nasqué la infàmia, / i descantant 
la redempció» (III, v. 153-154): el poble havia atrapat una imatge d’Arnau condemnat i penedit de les 
seves maldats, l’havia condemnat amb paraules. Ara, també les paraules li han permès comprendre 
la llei d’amor i la condemna ja no és condemna. A través de la cançó d’una noia jove que sentint la lle-
genda s’enamora del comte, es redimeix la seva ànima. Segons Marfany, és la solució lògica: el mateix 
poble que cantava la condemna és ara qui l’allibera100. A més, Elvira pertanyia també a aquesta realitat 
paral·lela de la cançó i no podia fer-ho, però destaca el fet que la pastora «s’enamora» del comte.

En el món de Maragall l’amor és creador, «deixa vida», com deien les filles del comte. L’amor es troba 
en la tasca creadora de Déu i els homes participen d’aquesta tasca: l’amor dels enamorats «bull de 
vida» i els poetes «són els enamorats de tot el món»:101 la seva paraula és creadora, inspirada per Déu. 
Però crear requereix esforç («cal esforçar-se en lluitar contra el caos») i això provoca «dolor», un dolor 
metafísic que implica «haver viscut, haver-se esforçat, haver-se cansat».102 Arnau no arriba a entendre 
l’amor fins que la cançó canvia, mentre que Adalaisa, els mossos, les filles i la muller sí que sabien 
que «l’amor s’esforça i se’n dol. Així pel dolor l’amor sap el seu fi i es purifica». Perquè «quan l’home 
dimiteix de l’esforç [...] el moviment pot semblar que continua, però ja és pròpiament  un automatisme: 
sembla que estigui viu, però de fet és mort»:103 Arnau no s’esforçava i ara la nova cançó activa el ritme 
creador. L’amor en les paraules de la pastora ha fet comprendre a Arnau i ha creat un nou món. La noia 
s’ha convertit en poeta, en creadora, perquè és «una noia amb la veu viva» (III, v. 159), amb el do de 
la paraula viva, de la inspiració divina. La llopada d’Arnau i la humanitat han estat salvades pel poeta, 
aquell que assumeix la tasca de despertar la humanitat. 

«Lo que la mort tanca i captiva / sols per la vida és deslliurat» (III, v. 157-158). Al final de la narració 
no hi ha ascensió. Abans, el cant d’Elvira els adormia, o es feia explícit que la cavalcada començava a 
pujar, però al final de la tercera part sembla que el desig d’Adalaisa es fa realitat i allò que hi ha després 
de la mort és una altra vida: 

Potser el sentit inicial, que jo porto a dintre de tota la vida, és lligar aquest món que ara sentim al que sentirem 

ultratomba [...] Jo no encaro tota aquesta vida cap a l’altra, com els místics ascetes. Sinó que sento aquesta i 

100	  Ibid., p. 48
101	  J. MARAGALL, «Elogi de la paraula», dins ID., Prosa, poesia i teatre, op. cit., p. 13.
102	  I. MORETA, «Joan Maragall: poeta, intel·lectual i pensador», Catalan Historical Review, núm. 7, 2014, p. 172.
103	  J. MARAGALL, «Elogi de la poesia»,  op. cit., p. 25. 

187Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



l’altra com una sola cosa; que l’altra ja la vivim en molts moments d’aquesta; que molt d’aquesta serà viscuda 

en l’altra; que en l’altra haurem d’adobar o completar molt d’aquesta, vivint-la encara en cert modo. [...] L’altra 

vida i aquesta no es poden separar, «lo que la mort tanca i captiva, / sols per la vida és deslliurat».104

III. Maragall dintre «El comte Arnau»
 
1. Continuïtat

Hi ha més contradicció en els estudis de Maragall que en Maragall. Segons Marfany, El comte Arnau 
és format per tres parts ben distintes, que responen a tres estadis diferents i diferenciats en l’obra de 
Maragall».105 El mateix autor reconeix que l'«Escòlium» i el canvi d’Adalaisa en la segona part mostren 
encara les idees modernistes que el comte presentava en la primera, i els mateixos principis tornen 
en la tercera. Arthur Terry sí que veu la continuïtat de les tres parts i com Arnau i Adalaisa intercanvien 
papers,106 però no arriba a erigir Adalaisa com a vehicle de la continuïtat: tan sols remarca les veus de 
la terra i la teoria poètica de Maragall. En cap cas s’arriba a atorgar a Adalaisa un paper important dintre 
del poema, ni en el cas de l’«Escòlium». Com s’ha vist, Arnau i Adalaisa intercanvien característiques 
de la seva personalitat en la segona part, i en la tercera tots dos tenen una actitud individualista; per 
tant, en comptes de considerar que Adalaisa és una «figura residual» i que «no encaixa dins l’estruc-
tura de la segona part»,107 és més lògic concloure que Maragall mai no perd les seves idees vitalistes i 
individualistes, així com mai no deixaria de creure en l’existència d’un Déu. 

L’intercanvi que realitzen Arnau i Adalaisa, i la forma com se’ls mostra des del principi com oposats 
(sensualitat contra ascetisme) que tanmateix s’atreuen i es complementen, crea una imatge unitària, 
dues cares de la mateixa moneda. Tots dos tenen un cos fragmentat, un interior caòtic, unes contradic-
cions. Això demostra que per a l’autor ni la renúncia a la vida ni la renúncia a Déu eren una opció, sinó 
que havia de trobar una combinació entre aquests dos impulsos. D'alguna manera, això fa pensar en la 
concepció del doble108 o Doppelgänger, un dels recursos, segons Freud, per representar la por a la mort 
i la cerca de la immortalitat,109 idea que encaixa en les pretensions d’eternitat de Maragall. 

2. Adalaisa com a representació de l’autor

Adalaisa proporciona a Maragall «la possibilitat de jugar amb un doble alter ego a l’hora de representar 
la “titanomàquia” de la vida interior del poeta».110 Francesco Ardolino, analitzant la Nausica, observà 

104	  Carta a Carles Rahola del 6 de juliol de 1911, dins J. MARAGALL, Obra completa, vol. I, op. cit., p. 1084 b-1085. 
105	  J. L. MARFANY, op. cit., p. 40. 
106	  A. TERRY, op. cit., p. 177. 
107	  J. L. MARFANY, op. cit., p. 46.
108	  En el llenguatge, dos mots antònims resulten dependents l’un de l’altre per explicar-se; de la mateixa forma es pot 
veure la relació d’Arnau i Adalaisa; vg. Andrew BENNET i Nicholas ROYLE, An Introduction to Literature, Criticism and Theory, 
Ediburgh, Pearson, 1995, p. 209. 
109	  S. FREUD, op. cit., p. 235. 
110	  Margarida CASACUBERTA, «El comte Arnau. La trajectòria d’un mite», El batec del temps 1860-1911, S. FREUD, «Lo 
Ominosol», Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2010,  p. 388.

188

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



com aquesta adoptava els valors d’Ulisses i adquiria el grau de protagonista femenina fins al punt de 
suposar una «bipolaritat andrògina».111 Algunes idees expressades per Adalaisa també es troben en el 
jo poètic de «Cant espiritual», i, segons Marfany, moltes eleccions de Maragall provenen de com bus-
cava l’aprovació dels eclesiàstics i de la seva classe social,112 raó per la qual les seves inquietuds no es 
mostren en el protagonista de la història, però sí que es manifesten en aquest alter ego que construeix 
en Adalaisa: 

La presència del personatge, la marca de ficció, ens tranquil·litza. Si hi ha personatge, [...] sabem que en 

començar la lectura hem passat els ulls per un rètol invisible que ens recorda el pacte narratiu establert entre 

autor i lector: suspenem la credibilitat. El «Cant espiritual» inquieta perquè el llegim sense establir aquest pacte 

narratiu. Aleshores, el que llegim adquireix una versemblança de confessió íntima: no ens parla Arnau, ens 

parla Maragall. I això és greu. Molt més.113

Si ens parla un personatge «secundari» i femení, el pacte és encara major. Arnau recupera la seva 
actitud vitalista en la tercera part, quan, després dels fets de la Setmana Tràgica, el seu autor comença 
a rebaixar la seva pròpia censura. Com a artista d’inclinacions romàntiques tenia un fervor interior difícil 
de posar en paraules per dos motius: un de pràctic, ja que el llenguatge no pot descriure-ho tot, i un 
de social, per la pressió de la burgesia catalana de l’època. Com a home criat en una família de dones 
(mare, tres germanes i la poca intervenció del pare), Maragall va viure feliç com a nen fins que va caure 
sobre ell la llei paterna que l’obligà a seguir el negoci familiar. La seva admiració per la figura de la mare 
i la seva tasca és present no tan sols en el poema, sinó també en la seva teoria poètica: és natural tro-
bar en la seva obra personatges en l’estadi del mirall i personatges amb dificultats per assumir les lleis 
de Déu i les lleis socials. I si el panteisme i la unió amb la natura fossin una branca més de la voluntat 
de tornar a la mare?

	
3. Panteisme

Goethe acompanyà Maragall en la seva idea de mort i vida, «en la seva concepció unitarista de la vida 
i el cosmos».114 En Goethe trobà expressada una realitat que ell ja havia sentit: la impossibilitat d'ano-
menar Déu, de definir-lo. Aquesta idea es troba en el Faust, en la «Gretchenfrage». Quan Gretchen pre-
gunta a Faust si creu en Déu, aquest respon que no se’l pot anomenar perquè és «soroll i fum»: «el que 
importa realment no és el nom, sinó sentir, omplir-se el cor, del misteri».115 Per a l’escriptor català, Déu 
no podia estar contingut en les formes de l’església,116 com mostra l’ascens de l’hòstia al poema «El 
mal caçador», «ve un any... la volta cau / i s’obre el gran cel blau / damunt de l’hòstia blanca». L’hòstia 
es continua alçant quan el capellà ja és mort i el temple és en runes. «Maragall és completament aliè al 

111	  F. ARDOLINO, op. cit., p. 110.
112	  J. L. MARFANY, op. cit.,  p. 47.
113	  I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit.,  p. 11.
114	  J. ROMEU I FIGUERAS, Sobre Maragall, Foix i altres poetes, op. cit.,  p. 24.
115	  I.  MORETA, «Constants i evolució en el pensament religiós de Maragall», dins Pere Lluís FONT, Les idees religioses 
de Joan Maragall, Barcelona, Cruïlla, 2012,  p. 14. 
116	  Ibid., p. 25.

189Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



gust romàntic per les ruïnes, però en canvi recrea en més d’una ocasió la imatge de les construccions 
enrunades perquè hostatjaven quelcom que les superava».117 Mentre que l’església (com a edifici i 
com a institució) no pot contenir la idea de Déu, la natura, associada amb la idea romàntica d’infinit, de 
sublimitat, conté la idea de forma immanent, és la idea. Adalaisa, que tan sols havia contemplat com a 
diví el cel de la capella, aprèn a veure Déu en el cel estrellat que Arnau li mostra, a valorar els sentits 
que li permeten observar la Bellesa en totes les coses. Maragall s’omplia el cor a través de la natura, a 
través de totes les creacions de Déu: veia en tot el ritme harmònic de la creació.

Joan Maragall aspirava a l’harmonia, que era precisament el que li mancava en la seva vida interior, «la 
barbàrie, el caos i el desequilibri constituïren en tot moment la causa de les seves reaccions apassio-
nades amb les quals arremetia contra l’origen de semblants desordres, fos quin fos».118 Aquesta idea 
unitarista podria identificar-se amb el panteisme? Maragall ho formula així, però no la categoritza tipo-
lògicament. Estudiosos com Romeu i Figueras o Ardolino ho descarten. Arnau en la primera part parla 
d’una unió natural sense Déu, però a partir de la tercera Déu hi entra, com si fos quelcom semblant al 
Deus sive Natura de Spinoza. Tota la poesia maragalliana desprèn una concepció de la divinitat pròpia: 
el déu tri Bellesa, format per la Natura, l’Art i l’Amor, està basat en la concepció cristiana de Déu i en 
molts poemes de la secció de l’«Intermezzo» de Visions & Cants, com ara «Lo diví en el Dijous Sant», 
«L’aufàbrega» o «La nit de la Purísima», on parla de la divinitat de la natura al voltant de festivitats 
cristianes. A més, aquesta natura divina apareix com a portadora dels valors dionisíacs,119 del goig de la 
vida, que és part de la seva forma d’experimentar la religió. Maragall no era ni pagà ni cristià i al mateix 
temps era totes dues coses alhora. Moreta explica com «Maragall s’acull al llenguatge religiós que, per 
òbvies raons culturals, li era més proper −el catolicisme−, però ho fa amb plena consciència que aquest 
llenguatge resulta insuficient per expressar la vivència humana del sagrat».120  L’únic que podem dir és 
que Maragall era un enamorat de la vida i tot el que en ella hi ha, que és el que li pertoca a un poeta.

Hem de fugir de la simplificació que suposa la terminologia del tipus ortodòxia/heterodòxia, dogma/heretgia, 

cristianisme/panteisme. Gairebé sempre s’ha presentat el pensament religiós de l’escriptor en aquests termes, 

com si la religió en Maragall només es pogués explicar com una constant polèmica amb el dogma catòlic [...], 

com si hi hagués una doctrina catòlica immutable i objectivable qualsevol «desviació» de la qual pogués ser 

titllada d’heterodoxa: aleshores si algú té idees pròpies en matèria religiosa, òbviament caurà en el camp de 

l’heterodòxia.121

4. Voluntat, llei d’amor i Déu

«El fet que Maragall tendeixi a concretar la situació d’Arnau i Adalaisa en termes nietzscheans no vol 
pas dir que s’identifiqui moralment amb aquesta situació».122 Si bé és cert que les teories de Nietzsche 

117	  MORETA, No et facis posar cendra, op. cit.  p. 155.
118	  J. ROMEU I FIGUERAS, op. cit.,  p. 27.
119	  I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit.,  p. 149
120	  ID., «Constants i evolució en el pensament religiós de Maragall», op. cit.,  p. 30.
121	 Ibid., p. 29.
122	  A. TERRY, op. cit.,  p. 169. 

190

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



no són la principal raó darrere les accions d’aquests personatges, cal matisar aquesta «identificació 
moral». Marfany defineix Maragall com a «catòlic apostòlic», la seva literatura com a «essencialment 
cristiana» i la seva teoria de la bellesa com a lligada a la moral cristiana.123 Maragall creia en Déu fer-
ventment (el veia en tota cosa que mirava) i per això no podia coincidir amb Nietzsche en molts dels 
seus postulats, com ell mateix mostra en la necrològica que li dedica. Però el Déu de Maragall no era 
el Déu cristià, la seva espiritualitat no era cristiana apostòlica i la seva moral tampoc. Considerar Ar-
nau condemnat per pecats cristians com l’adulteri, o considerar que, com a amant, Adalaisa no podia 
redimir-se, és jutjar basant-se en criteris incorrectes. Es tracta d’«una encarnació sobrehumana en la 
qual la força ingènita de l’instint i del goig vitalista explica qualsevol excés que ultrapassa els límits de 
la mesura i de la moral convencional».124 Arnau peca contra la llei d’amor universal que era original de 
Maragall. Arnau té garantit el seu desig de córrer sempre, però la seva voluntat té un origen i un pro-
pòsit diví que ell no arriba a veure fins a la tercera part del poema: per això el seu desig es convertí en 
condemna, i «la voluntat sense l’amor acaba espantant-lo».125

Arnau i Adalaisa tenen a dins la voluntat, però no és exactament la de Nietzsche: es tracta d’una vo-
luntat que els permetrà dur a terme l’esforç a través del caos i portar el dolor que implica l’amor. És la 
voluntat creadora, la voluntat materna, la voluntat divina. La voluntat per moure’s com les onades de la 
mar.126 Són de Nietzsche els conceptes de «despert entre adormits», la rialla de la voluntat, l’aristocrà-
cia dels més forts, «l’home sobrehome», però no és el mateix individualisme:

El meu egoisme esdevé intel·ligent; el meu amor, sentimental; sóc home per damunt de la naturalesa inferior, 

home entre els meus semblants i m’apodero destrament d’ella per lo que em cal (sóc treballador), i ajudo els 

meus semblants i me’n ajudo pel fi espiritual que ens és comú (sóc social). Tinc una dona a la que estimo no 

merament com a mascle, sinó com a home generador d’homes; i fills que han de continuar la meva persona en 

l’ascensió humana. Sóc espòs, i pare, i ciutadà.127 

El poeta és superior i manté el seu individualisme per veure la Bellesa, per rebre la inspiració divina i per 
portar la tasca de mostrar la llei d’amor divina entre els homes. No es pot deslligar la teoria de Maragall 
de la idea de Déu, però tampoc dels raonaments de Nietzsche. 

Tampoc no correspon a l’ortodòxia cristiana la concepció maragalliana del més enllà, «aquell cel de 
Novalis, on els morts viuen més plenament que els mateixos vivents els records i les realitats de la terra, 
vol acostar-se debades al Comte Arnau, i a l’estol lligat a l’eterna sort d’ell».128 Maragall veu escrita en 
Novalis una idea que ja el rondava abans de redimir el comte poèticament.129 Però no tan sols hi basa 
les seves idees sobre la vida d’ultratomba, sinó també el misticisme, que està sota la idea de l’amor, 

123	  J. L. MARFANY, op. cit.,  p. 44. 
124	  J. ROMEU I FIGUERAS, Sobre Maragall, Foix i altres poetes, op. cit.,  p. 25.
125	  Carles RIBA, Obres completes, vol. 2, a cura d’Enric Sullà, Barcelona, Eds. 62, 1985, p. 223.
126	  J. MARAGALL, «Elogi de la poesia», op. cit.,  p. 23. 
127	  Ibid., p. 26.
128	  C. RIBA, op. cit., p. 223.
129	  A. TERRY, op. cit., p. 173.

191Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194



«l’amor com a principi metafísic que forneix el cosmos del seu dinamisme característic, en virtut del qual 
totes les contradiccions existents aspiren a ser integrades en una unitat superior».130 

5. Les personalitats del poeta

Maragall començà «El comte Arnau» al mateix temps que s’endinsà en el món que de jove rebutjava: 
la burgesia catalana. El 1890 entrà a treballar al Diario de Barcelona i l’any següent es casà amb Clara 
Noble. Es convertí en un pare de família, amb una feina on l’escriptura, que abans l’alliberava, comen-
çà a ésser jutjada pels valors de la societat de l’època. Si l’autor va posar en veu d’Arnau les seves 
frustracions i desitjos en el context que li tocà viure, mai no es podrà saber del tot, és qüestió de deixar 
«al lector les especulacions sobre el que Maragall no va arribar a formular».131 Tot aquest treball és una 
lectura, un conjunt d’hipòtesis que pretenen apropar-se al que hi ha més enllà de les paraules de l’autor, 
i tanmateix és un apropament com el de l’asímptota a l’eix: mai no el toca. 

Només podem afirmar, com a conclusió, que la figura d’Adalaisa, en el poema «El comte Arnau» i en 
el pensament de Maragall, ocupa un paper molt més gran que el que li ha atorgat la crítica fins ara. 
Adalaisa és l’altra meitat d’Arnau, la representant de la fase ètica i un vehicle cap a la fase religiosa, 
cap a la trobada de l’individu amb Déu. Adalaisa aporta harmonia al poema, aquell equilibri que Ma-
ragall buscava. La veu de la monja s’utilitza per expressar les possibilitats de la poesia, i la conversa 
de l’«Escòlium» permet la comprensió de la llei d’amor. Arnau necessita l’intercanvi amb Adalaisa per 
tornar complet, perquè els valors que tots dos representen en la primera part són necessaris junts. La 
voluntat i els sentits no són incompatibles amb la mirada a Déu, sinó que són imprescindibles per a la 
seva comprensió. Dins «El comte Arnau», Maragall mostra la seva visió del món, una mirada múltiple, 
una crida a gaudir «la vida més forta».

Bibliografia

ARDOLINO, Francesco, «Les disfresses del poeta. Joan Maragall dins la seva obra», dins El batec 
del temps 1860-1911, Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2012, p.107-120.

BALAGUER, Víctor, Amor a la pàtria. Barcelona: Imp. Nueva de Jaime Jepús y Ramon Villegas, 1858. 

BENNET, Andrew i ROYLE, Nicholas, An Introduction to Literature, Criticism and Theory, Edimburgh, 
Pearson, 1995.

CAIROL, Eduard, Maragall i Novalis: poesia i experiència mística, Barcelona, Editorial Claret, 2000.

CASACUBERTA, Margarida, «El comte Arnau. La trajectòria d’un mite», dins El batec del temps 1860-
1911, Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2012, p. 373-400.

130	  Eduard CAIROL, Maragall i Novalis: poesia i experiència mística,  Barcelona,  Editorial Claret, 2000,  p. 11.
131	   I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 167.

192

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



CHEVALIER, Jean [1969], Diccionario de símbolos, trad. de Manuel Silvar i Arturo Rodríguez, 
Barcelona, Herder, 1986.

CIRLOT, Juan Eduardo, Diccionario de símbolos, Barcelona, Labor, 1992.

FREUD, Sigmund, «Lo Ominoso», Obras Completas, Buenos Aires, Amorrortu editores, 2009, vol. 
XVII, p. 217-251.
—, «Fetichismo». Obras completas, Amorrortu editores, 2009, vol. XXI, p. 141-152. 

GABANCHO, Patrícia, «Joan Maragall, un intel·lectual davant un món que canvia» dins El batec del 
temps 1860-1911, Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2012, p. 69-82. 

HEUSCHER, Julius E., A Pshychiatric Study of Fairy Tales. Their origin, meaning and usefulness, 
Illinois, Charles C. Thomas Publisher, 1963, p. 79-80.
 
KIERKEGAARD, Søren, Diario de un seductor, Oviedo, Losada, 2006.

LACAN, Jacques, «El estadio del espejo como formador de la función del yo [je] tal como se nos revela 
en la experiencia psicoanalítica», dins ID., Escritos 2, Buenos Aires, Siglo XXI, 1984, vol. 1, p. 86-93.

MARAGALL, Joan, Obres completes, vol I i II,  Barcelona, Selecta, 1960.

—, Prosa, poesia i teatre, a cura de Glòria Casals, Barcelona, Eds. 62, 1985.

—, El comte Arnau, Barcelona, Eds. 62, 1986.

—, Enllà, a cura de Glòria Casals, Barcelona, Eds. 62, 1989.

—, Antologia poètica, a cura de Sebastià Bech, Barcelona, Barcanova, 1990.

—, Poesia. Edició crítica, a cura de Glòria Casals, Barcelona, La Magrana, 1998.

—, Visions & Cants,  a cura d’Ignasi Moreta, Barcelona, Hermes, 2003. 

—, El comte Arnau, a cura de Glòria Casals, Barcelona, Educaula, 2010.  

—, Poesia completa, a cura de Glòria Casals i Lluís Quintana, Barcelona, Eds. 62, 2010.

MARÍN-DÒMINE, Marta, Traduir el desig: Psicoanàlisi i llenguatge, Vic, Eumo, 2004, p. 76-83.  

MILÀ I FONTANALS, Manuel, Observaciones sobre la poesía popular: con muestras de romances 
catalanes inéditos, Barcelona, Imp. de Narciso Ramírez, 1853.

MORETA, Ignasi, No et facis posar cendra. Pensament i religió de Joan Maragall, Barcelona, Fragmenta, 
2010.

—, «Constants i evolució en el pensament religiós de Maragall», dins LLUÍS FONT, Pere, Les idees 
religioses de Joan Maragall, Barcelona, Cruïlla, 2012.

—, «Joan Maragall: poeta, intel·lectual i pensador», Catalan Historical Review, vol. 7, 2014, p. 169-178, 
[en línea] <http://revistes.iec.cat/index.php/CHR/article/view/87575> [Consulta: 28 de març de 2017].

NIETZSCHE, Frederich [1883-1885], Així parlà Zaratrustra, trad. de Manuel Carbonell, Barcelona, 

193Premi Haidé

Haidé, núm. 6, 2017, p. 157-194

http://revistes.iec.cat/index.php/CHR/article/view/87575


Quaderns Crema, 2007.  

PAGÈS DE PUIG, Anicet,  Poesíes,  Barcelona, Ilustració Catalana, 1906.

PARASSOLS I PI, Pau, San Juan de las Abadesas y su mayor gloria el Santísimo Misterio: reseña 
histórica, Barcelona, Establ. Tip. de Luis Tasso, 1874.

RIBA, Carles, Obres completes, a cura d’Enric Sullà, Barcelona, Eds. 62, 1985.

ROMEU I FIGUERAS, Josep [1947], El comte Arnau. La formació d’un mite, Barcelona, Farell, 2003. 

—, El mito de «el comte Arnau»  en la canción popular, la tradición legendaria y la literatura, Barcelona, 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Archivo de Etnografía y Folklore de Cataluña. Instituto 
Balmes de Sociología, 1948.

—, Sobre Maragall, Foix i altres poetes. Assaigs i comentaris crítics, Barcelona, Els llibres de Glaucos, 
1984.

TERRY, Arthur [1963], La poesía de Joan Maragall, Barcelona, Quaderns Crema, 1999.  

TRÍAS, Eugenio, El pensament de Joan Maragall. La crisi espiritual de Maragall el 1907, trad. de Jordi 
Maragall i Noble, Barcelona, Eds. 62, 1982.

Treball Final del Grau en Humanitats, Universitat Pompeu Fabra, juny de 2017

194

Irene Roig-Francolí. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»



195

Normes de presentació d'originals

Requisits generals 

-	 Els textos de la revista seran en llengua catalana. S’acceptaran també articles escrits en altres 
llengües romàniques i en anglès. 

-	 Els textos s’enviaran a l’adreça electrònica haide@bnc.cat en format doc o rtf. Els articles 
s’acompanyaran d’un resum/abstract en la llengua original de l’article i en anglès (800 caràcters 
sense espais, com a model); i, també, de les paraules clau/key words en les llengües respectives.  

-	 Tots els textos destinats al dossier monogràfic i a la secció de «Vària» passaran per un primer 
procés d’avaluació per part del Consell de redacció. Els articles acceptats passaran per un 
segon procés d'avaluació totalment anònim. D'aquesta fase se n'ocuparan exclusivament la 
Direcció i la Secretaria. Els avaluadors podran donar el vistiplau per a la publicació del text, 
demanar que s'hi aportin unes modificacions o, si cal, rebutjar-lo. Si les opinions dels avaluadors 
fossin divergents, la decisió dependrà del Consell de redacció.  

Articles, entrevistes, notes i altres escrits

-	 Extensió: els textos de la «Vària» i del dossier monogràfic tindran una extensió mínima de 
10.000 caràcters i una màxima de 45.000 (sense espais). Excepcionalment, s'acceptaran altres 
formats més breus o més llargs. Les altres seccions no tenen límit fixats. 

-	 Format text: el cos del text serà Arial 10, a diferència de les notes a peu de pàgina, les citacions 
en sagnat de text, etc., que aniran a cos 8. Les remissions a nota a peu de pàgina es posaran 
després dels signes de puntuació i fora dels parèntesis.

-	 Interlineat: 1,5. 

-	 Citacions: les citacions dins el text que siguin més curtes de tres línies, seran obertes i tancades 
amb cometes angulars («....»). En cas que hi hagi una citació interna a una altra, es faran servir 
les cometes altes (“...”). Les paraules estrangeres aniran en lletra cursiva. 

Models de referència per a les citacions a peu de pàgina

Llibres:

D. Sam ABRAMS, Llegir Maragall, ara, Barcelona, Proa, 2010.

Joan MARAGALL, Poesia. Edició crítica, a cura de Glòria Casals, Barcelona, La Magrana, 1998.

Haidé, núm. 6, 2017, p. 195-196



Si hom vol especificar la data de l’edició original:

Joan-Lluís MARFANY, Aspectes del Modernisme [1975], Barcelona, Curial, 1984 (6a ed.), p. 53. 

Arthur TERRY, La poesia de Joan Maragall, Barcelona, Quaderns Crema, 2000 (2a ed.) [Barcelona, 
Barcino, 1963].

Quan cal citar articles o capítols dins llibres:

Giuseppe GRILLI, «Teatralità e contesto erotico», dins ID., Il mito laico di Joan Maragall, Nàpols, Edizioni 
Libreria Sapere, 1984, p. 15-39.

Lluís QUINTANA TRIAS, «Reflexions de Maragall sobre la ciutat, el seu creixement i els seus conflictes», 
dins Josep-Maria TERRICABRAS (ed.), Joan Maragall, paraula i pensament, Girona, Documenta 
Universitaria, 2011, p. 217-235 (cit., p. 224).

Tomàs GARCÉS, «El silenci d’Haydé», dins ID., Sobre Salvat-Papasseit i altres escrits, Barcelona, 
Selecta, 1972, reproduït dins ID., Prosa completa II, a cura d’Àlex Susanna, Barcelona, Columna, 1991, 
p. 234-254.

S’evitaran sempre les sigles AA.VV., DD.AA. i semblants:

Glòria CASALS, «Notes sobre les edicions pòstumes de la poesia de Joan Maragall», dins 1898: entre 
la crisi d’identitat i la modernització, Barcelona, Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 2000, vol. II, p. 
189-197.

S’intentarà posar de manera extensiva el nom de l’autor citat en la primera referència a peu de pàgina, 
i s’abreujarà a les següents.

 

Articles de revistes:

Maria Àngels ANGLADA, «La princesa Nausica: d’Homer a Maragall», Auriga, núm. 5, abril-setembre 
de 1992, p. 2-3.

Ignasi MORETA, «Enllà, de Maragall: invitació a una (re)lectura», Revista de Catalunya, núm. 215, 
març de 2006, p. 3-6.

Abreviacions més comunes:

p.: pàgina/pàgines

núm: número (de revista)

ID.

Ibid.

op. cit.

ed. cit.

196

Normes de presentació d'originals



«El dia que la nostra independència intel·lectual siga complerta, lo demés serà lo de menos». Francesco 
Ardolino, p. 5-6
 
 
Dossier 
Maragall i el poder (ii) 
 
      Presentation. Blanca Ripoll Sintes, p. 9
      Intimacy Sheltered from Power. Antoni Mora, p. 11
      Joan Maragall: A Platonic Artistocrat Concerned about the Democracy. Jordi Mir Garcia, p. 35
      Maragall, Father of Catalonian Poetic Language in Modernity (Destino, 1950s and 1960s). Blanca 	
      Ripoll Sintes, p. 47 
       

Testimonis
 
      A Portico for Maria Mercè Marçal. Lluïsa Julià, p. 67  
      Joan Maragall’s Notes autobiogràfiques. Maria-Mercè Marçal, ed. de Meritxell Matas, p. 71    
      In Search of an Unedited Translation by Joan Maragall. Helena Badell Giralt+, p. 93
      The 7th Year of Maragall at Home. Josep M. Jaumà, p. 99
	
	  
Vària
 
      Maragall and Vallescar House. Francesc Fontbona de Vallescar, p. 107
      Estellés and Maragall: From «strict silence» to «living word». Ferran Carbó, p. 117

Criteria for Transcribing Maragallian Works. Francesco Ardolino, Glòria Casals, Ignasi Moreta, 
Lluís Quintana Trias, p. 129 

 
Casa Museu
 
      Francis Jammes, el noble patriarca gascó. Dolça Tormo i Ballester, p. 143    

 
 
4t Premi Haidé 
      Adalaisa. The alter ego of Joan Maragall in «El comte Arnau». Irene Roig-Francolí Roselló, p. 157
 
 
Guidelines for the Presentation of Original Manuscripts, p. 195

Summary, p. 197

Summary 

Haidé, núm. 6, 2017, p. 197

197





 
 

El número 6 de la revista "Haidé. Estudis maragallians"  
s'ha publicat el dia 21 de desembre de 2017. 


