HAIDE

Estudis maragallians

Butlleti de I'Arxiu Joan Maragall

Biblioteca ISSN 2014-3818
de Catalunya nam. 6, 2017



Direccioé
Francesco Ardolino, Universitat de Barcelona
Esther Vilar Roca, Biblioteca de Catalunya

Consell de redaccio

Joana Escobedo, Biblioteca de Catalunya

Marta Font, Centre Dona i Literatura

Francesc Fontbona, Institut d'Estudis Catalans
Lluis Quintana, Universitat Autbonoma de Barcelona
Eugenia Serra, Biblioteca de Catalunya

Dolga Tormo i Ballester, Biblioteca de Catalunya

Secretaria
Maria Planellas, Universitat de Barcelona
Gemma Bartoli, Universitat de Barcelona

Comite cientific

Ceésar Calmell, Universitat Autdnoma de Barcelona
Gloria Casals, Universitat de Barcelona

Carme Gregori, Universitat de Valéncia

Giuseppe Grilli, Universita degli Studi Roma Tre

Maria Llombart, Université d'Avignon et du Pays de Vaucluse
Jordi Malé, Universitat de Lleida

Joan-Lluis Marfany, University of Liverpool

Ignasi Moreta, Universitat Pompeu Fabra

Josep-Maria Terricabras, Universitat de Girona

Eliseu Trenc, Université de Reims Champagne-Ardenne

Fotografies: Biblioteca de Catalunya. Unitat de Digitalitzacio, excepte quan
s'indica l'autor

Amb la col-laboracié de la Universitat de Barcelona

Periodicitat anual

A la portada: reproduccio de la matriu del segell de lacre de Joan Maragall

© dels textos: els autors sota llicéncia Creative Commons de Reconeixement-NoComercial-SenseObraDeri-
vada 2.5 Espanya
© de I'edicio: Biblioteca de Catalunya

Hospital, 56 08001 Barcelona

Edita:
Biblioteca de Catalunya
DL B. 31540-2011



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/

Haidé, num. 6, 2017, p. 3

SUMARI

«El dia que la nostra independéncia intel-lectual siga complerta, lo demés sera lo de menos». Francesco
Ardolino, p. 5-6

DossIER
MARAGALL | EL PODER (li)

Presentacid. Blanca Ripoll Sintes, p. 9

La intimitat resguardada del poder. Antoni Mora, p. 11

Joan Maragall: un aristocratic platonic preocupat per la democracia. Jordi Mir Garcia, p. 35
Maragall, pare de la llengua poética catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60). Blanca
Ripoll Sintes, p. 47

TESTIMONIS

Un portic per a Maria Mercé Margal. Lluisa Julia, p. 67

Les Notes autobiografiques de Joan Maragall. Maria-Mercé Margal (ed. de Meritxell Matas), p. 71
A la recerca d’una traducci6 inédita de Joan Maragall. Helena Badell Giralt, p. 93

7¢ any de Maragall a casa. Josep M. Jauma, p. 99

VARIA

Maragall i la casa Vallescar. Francesc Fontbona de Vallescar, p. 107

Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva». Ferran Carbo, p. 117

Criteris de transcripcio per a les obres maragallianes. Francesco Ardolino, Gloria Casals, Ignasi
Moreta, Lluis Quintana Trias, p. 129

CAsA MuUsEU

Francis Jammes, el noble patriarca gascé. Dolga Tormo i Ballester, p. 143

4T PREMI HAIDE
Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau». Irene Roig-Francoli Roselld, p. 157

Normes de presentacio d'originals, p. 195

Summary, p. 197






Haidé, num. 6, 2017, p. 5-6

«ELDIAQUE LANOSTRAINDEPENDENCIAINTEL-LECTUAL SIGA
COMPLERTA, LO DEMES SERA LO DE MENOS»

Imaginem una hipotética doctoranda que consulti aquesta revista d'aqui a vint anys. Amb una actitud
historicista, no podra evitar de posar a col-lacié el tema central del dossier amb els esdeveniments so-
cials, politics i culturals que han marcat Catalunya durant la segona meitat de I'any 2017. Que el dossier
vagi acompanyat d'un nimero roma que l'assenyala com a continuacié d'un argument encetat un any
abans -i programat amb més anterioritat- li semblara un aspecte circumstancial. Com podien aquells
autors/autores, pensar, estudiar o redactar un text sense tenir en ment, de manera obsessiva, el que
estava passant?

Potser si que té una mica de rad la nostra futura lectora, i pot reivindicar, com a suport de la seva argu-
mentacio, I'expressio, entre didactica i profética, que encapcala aquesta presentacié. La frase triada és
extreta de l'inédit —segurament, un article in nuce- «La independéncia de Catalunya» (per més inri, en
el manuscrit el titol fou ratllat amb llapis blau). De seguida voldriem avisar I'estudiosa —amb un crit que
anul‘li la nostra distancia de dues decades— que aquest text 'nem escollit per la seva funcié catartica
més que no pas per demostracié d’engatjament. Que, de fet, les facetes de Maragall sén multiples i
que, al llarg de la seva vida, la posicié del poeta respecte a la independéncia fou, si més no, canviant.

Sigui com sigui, a finals de 2017, cansats de girar al voltant d'un «Adéu Espanya» que entrava en un
estat de consumpcié per suma de banalitats, alguns hommes ou femmes de plume anaven gratant
una mica més sota la superficie del Maragall-que-s'ensenya-a-l'escola fins a rescatar un missatge en
que l'escriptor declarava i augurava el que avui dia anomenariem «autodeterminacio del poble catala».
I n'explicava les dificultats amb un discurs de psicologia social que toca punts calents, com ara la de-
pendéncia linglistica, cultural i, més en general, intel-lectual. Aixi, doncs, aquell escrit presenta unes
claus de lectura que els optimistes de la voluntat titllarien d'«encara valides», o que potser senzillament
donen constancia del fet que, cent vint anys després (I'inédit té data: 1897), la societat catalana no llueix
—oi que no cal incomodar I'Eclesiastés?— una situacio gaire diferent.

Enfi, si d'una banda ens plau pensar que la nostra doctoranda ha fet seu el dictum de Jameson (always
historicise!), de I'altra ens preocupa que hagi arribat —amb un detallisme exasperat— a formular una
inferéncia respecte al nUmero 6 de la nostra revista tot ressaltant la coincidéncia de la data exacta de la
publicacié (tal com consta a la darrera pagina) amb la d'unes eleccions desembrals. Perd interromprem



Francesco Ardolino. «El dia que la nostra independéncia intel-lectual siga complerta, lo demés sera lo de menos»

el fil dels seus pensaments. Perqué, amb un minim d'atencio, és facil adonar-se que els tres textos que
formen el dossier van per altres camins i que, si bé la contribucié de Jordi Mir sobre I'oposicio aristo-
cracia/democracia és un intent d'actualitzar el pensament de Maragall, tampoc no es pot aplicar a una
fenomenologia de la immediatesa. Altrament, I'analisi d'Antoni Mora s'ocupa d'escampar la boira critica
que s'ha sedimentat sobre els textos (i, hélas!, sobre la figura de I'autor) sense deixar de posar el dit a
la nafra davant altres lectures que pretenen ser revolucionaries i que, volens nolens, repeteixen amb
dogmatisme invertit el mateix mecanicisme de la vulgata exegética. Per tancar el dossier, ve l'article
que ens ofereix Blanca Ripoll: una revisio global i especifica de la recuperacid, en época franquista, de
I'obra maragalliana. Aqui la mirada historiografica s'adreca cap al passat i la seva reconstruccié mistifi-
cada —o mitificada, segons qui miri i jutgi.

Donem per descomptat que la nostra doctoranda ja ha entés tot aixd en el moment de passar a la
secci6 dels «Testimonis». Aqui es trobara amb una introduccioé de Lluisa Julia a un treball académic de
Maria-Mercé Marcal que hem rescatat de la Biblioteca de Catalunya —i potser el verb «rescatar» no és
adequat per identificar la descoberta d'un mecanoscrit que teniem davant nostre i que no véiem, com si
reproduis el mecanisme de I'ocultament per enlluernament d’'una lettre volée. Perd ja podem anunciar
que, en el proper numero, publicarem un altre text de Margal, amb una lectura filologica de la traduccio
dels Himnes homerics. Nosaltres, tanmateix, continuarem la nostra aventura per les traduccions dels
poemes de Maragall, que ens han acompanyat al llarg de tota la historia de la revista: en aquest cas,
ens trobarem amb unes versions pioneres, al grec modern, de «Réverie» i del «Cant espiritual» i amb
una presentacio a cura d'Helena Badell. Girem full, i trobarem una autoreflexié de Josep M. Jauma —que
fa temps que esperavem amb neguit— sobre I'espectacle Maragall a casa, del qual n’és autor i director.

La «Varia» s'obre amb una altra intervencio en primera persona, aquest cop a carrec de Francesc Font-
bona, que investiga la casa nativa del nostre escriptor. El segueix un estudi de Ferran Carbé que amplia
el territori —en part, encara poc explorat- sobre les influéncies maragallianes en els escriptors valenci-
ans, amb la mirada adreg¢ada a Vicent Andrés Estellés. Finalment, els responsables d'unes obres com-
pletes (I'obra de la Seu!), que fa massa anys que s'arrosseguen sense arribar a una concrecié editorial,
publiquen uns criteris que pretenen ser valids per a la reproduccié de textos de Maragall i de I'época
tant en Haidé com en altres revistes especialitzades.

| encara hi ha dues aportacions més per assenyalar. Amb la descripcié de la casa museu de Francis
Jammes a Ortés (Ortheze, Orthéz...) resseguim els viatges d'un poeta de llengua francesa que travessa
isoglosses marcades pel gasco i I'eéuscar. Dulcis in fundo, ens posarem unes lents graduades amb el fil-
tre de I'Adalaisa, per rellegir I'epopeia del comte Arnau segons els parametres que ens indica el Treball
Final de Grau guanyador del Premi Haidé 2017.

Francesco Ardolino



DOSSIER
Maragall i el poder (lI)

Aty
“{: W : )
«'/‘ Z SN

Manec de bastd, propietat
de Joan Maragall






Haidé, num. 6, 2017, p. 9-10

PRESENTACIO

Les complexes relacions entre els escriptors i intel-lectuals i el poder, en la seva més amplia manifesta-
cio, sobrepassen ben sovint els limits de I'existéncia humana dels seus protagonistes. Aixi, com a lec-
tors —també en l'espectre semantic més ampli—- podem assistir als meandres que van de la necessaria
llibertat individual a les perilloses armes de seduccié amb qué el poder ens tempta; de relacions de re-
buig reciproc a trajectories subordinades completament o parcial als discursos hegemonics; i fins i tot a
la utilitzaci6 interessada que un determinat poder pot fer d’escriptors ja traspassats per a benefici propi.

En el cas de Maragall, la revista Haidé va brindar en el seu anterior volum un monografic, «Maragall i
el poder (l)», coordinat per Lluis Quintana, on s’agrupaven un seguit d’articles sobre la naturalesa de
I'experiéncia maragalliana amb el poder politic del seu temps, en especial encarnat en tres institucions
protagonistes: I'Església, el catalanisme i el periodisme. En la segona entrega, amb el dossier que
aqui presentem, «Maragall i el poder (Il)», s’abordaran aspectes de la vivéncia i la reflexié politica de
Maragall, aixi com I'Gs que els discursos del poder van fer de les seves imatge i obra en uns moments
especifics de la historia posterior.

En el primer article, «La intimitat resguardada del poder» d’Antoni Mora, s’analitza, a partir d’'una acu-
rada lectura de textos, la dicotomia vida publica vs. vida privada que tan conscientment va plantejar-se
I'escriptor catala no només a I'ambit de I'escriptura, siné on és més dificil esdevenir coherent: a I'ambit
de la conducta. Maragall problematizara durant tota la seva vida la seva relacié amb I'esfera publica,
com a escriptor i, per tant, individu que es projecta cap a l'altre. La paraula —que si és viva, ha de ser
en consequéncia publica, col-lectiva— en Maragall cerca un interlocutor, un lector ideal, que no I'obligui
a abandonar la condici6 insubornable d’intel-lectual.

Jordi Mir es capbussa en la col-laboracié maragalliana del Diario de Barcelona a comengaments de
la década dels 90, a finals del segle XIX, a «Joan Maragall: un aristocratic platdonic preocupat per la
democracia». En els textos seleccionats, que necessariament s’han de contextualitzar en un moment
historic ben concret, el poeta mostra el seu vessant de pensador politic amb voluntat d’intervencio publi-
ca i apunta els drets i deures d’un poble per arribar a la ferma conclusié de la necessitat que la societat
estigui formada i educada com a condicio prévia a I'exercici correcta del poder en ella dipositat.

Dossier



Blanca Ripoll Sintes. Presentacio

Tot i que pot semblar que I'article «Maragall, pare de la llengua poética catalana de la Modernitat (Des-
tino, anys 50 i 60)» esta més distanciat de les linies mestres d’aquest monografic, el nostre proposit
ha estat resseguir i analitzar com I'autor és erigit en referent civic, moral i literari a les pagines de la
revista barcelonina, més enlla dels discursos franquistes que n’havien forgat vessants molt especifics,
com ara la seva religiositat o el seu Us d’'ambdues llengties, la catalana i la castellana. Malgrat l'intent
d’apropiacioé de la seva imatge per part del model cultural hegemonic de la dictadura, I'empremta de
Maragall formava part ineludible de I'educacié emocional i literaria de la societat catalana, i va recuperar
progressivament el lloc preeminent i lliure que li corresponia, lluny dels cants de sirena del poder. | aixi,
de retruc, recuperem la unitat que els dos dossiers formen, per dissimilia ad similia.

Blanca Ripoll Sintes

10



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

o
RO *k”‘/

ANTONI MORA

Filosof politic
a-mora@mail.com

LA INTIMITAT RESGUARDADA DEL PODER

Resum:

No resulta senzill de condensar en un sol mot el fenomen de la transformacié que ha estat un tret clau de la contemporaneitat: la
constant mutacié del public com a cosa publica, que no coincideix exactament amb la politica, ni allo politic (n’és un pressuposit
i n’és I'expansio, el seu camp d’actuacio i de realitzacid); del public en el sentit de la gent aglomerada en un moment donat, perd
també en diferents formes estables, inclosos els estats d’opinio; del publicista, qui actua amb el proposit d’intervenir-hi. Aquesta
mutacié publica arrossega, al seu torn, el trastocament dels possibles o impossibles llocs on resguardar-se’n, 'ambit privat i, dins,
la intimitat. Joan Maragall desplega una gran varietat de reflexions a I'entorn d’aquest trasbals, al llarg de tota la seva preséncia
publica —i de la que no ho és tant. No només el pensa, sin6é que I'experimenta d’'una manera molt viva des d’una peculiar singu-
laritat. L'escriu.

Paraules clau: Joan Maragall — public/privat — intimitat — politica — poder — obra

Abstract:

It is not easy to condense in just one term the phenomenon that has been key to contemporaneity: the constant mutation of the
public sphere, in the sense of res publica, which does not coincide exactly with politics —it is a premise of it and implies its expan-
sion, its area of action and of realization—; of the public at large, in the sense of people massed together at any one time, but in
different stable forms also, including public opinion; of the publicist, who acts with the intention of interceding in it all. This public
mutation, for its part, brings with it the disturbance of possible —or impossible— places of shelter, the private sphere (privacitat)
and, within, privacy (intimitat). Joan Maragall offers a wide variety of reflections on that disturbance throughout his public —and
not so public— career. It is not just something he thinks, but something he feels in a very acute way from a particular singularity.
He writes it.

Key words: Joan Maragall — public/privacy — intimacy — politics — power — work

0. Preliminars

Escriu un article sobre «El derecho de hablar» (1902), perd més aviat el dedica a defensar-hi el deure
de callar. Un lector habitual del Brusi no se’n devia estranyar gaire: aixd!, podria haver remugat, més
deures i menys drets! Perd no es tracta necessariament d’'una questio d’ideologia conservadora, sin6
de la concepcid segons la qual hi ha una correlacié entre els dos elements en la mateixa estructura del
dret, inclosos els drets adjectivats —si bé, al cap i a la fi, tot dret no deixa de tenir sempre una intrinseca
finalitat de conservacié. Resulta oportu recordar aqui que Joan Maragall havia estudiat lleis i havia exer-
cit d’'advocat un temps. | aquest «dret de parlary, aixi, no obeeix —no podria obeir— a la sensibilitat tan
estesa avui, tan cofoia d’esgrimir uns drets com qui diu sense consequeéncies, sind a la conviccid que
cal guanyar-se’ls, i que el mateix guany genera uns deures. El cami que va del dret com a principi als

Dossier 1



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

drets concrets forma part d’'una reflexié maragalliana discreta, pero ben perceptible, sobre la justicia i el
dret —també sobre alguna mena de preocupacio pel que ha acabat anomenant-se «governamentalitat»—
i que conforma un petit corpus textual. Cal recordar un altre article amb un titol prou eloqtient, d’acord
amb la traga del poeta de titular d’'una manera ben precisa els seus textos: «Ley y leyes» (1906). Aqui
se centra, a més, en un fet que, si ja era tangible en aquell moment, al cap de més de cent anys ha
arribat a uns extrems inusitats: la sobrecarrega legislativa com una forma generalitzada de governar.'

La llei i les lleis, el dret i els drets —el deure i els deures—, vet aqui unes linies de la reflexié del poeta i
intel-lectual mantingudes al llarg de vint anys de vida publica (aquesta és la questio), perd que més avi-
at han merescut poca atencié. Ho indico aqui no per abordar-ho directament, d’'una manera tematica,
siné tot just per deixar-ho dit com un marc inevitable de I'assaig que segueix.

I. Public: Publicitat
1. Publicitat, esfera publica

El dret de parlar i el seu correlat deure de callar sén abordats, a I'article del 1902, pel fet de tractar-se
d’actes publics. Parlar i callar en public, i el dret o el deure de fer-ho: sortir a parlar o romandre callat.
Es una preocupacio de I'intel-lectual i poeta que arriba a ser molt insistent, i que recorre els seus escrits,
sense donar-li un respir en cap de les seves «etapes»: el public, alld public, la cosa publica (que no és
exactament /a politica, ni allo politic, pero si una base i una condicio, el seu camp d’actuacio i d’expan-
si0); la publicitat (encara que en un sentit a matisar, ja que aqui es tracta en primer lloc de la qualitat
del que és public, abans que de la propaganda, accepcio que ha acabat per predominar);? també la
dimensio publica de I'escriptura, sense oblidar que hi ha una professid, o almenys una manera d’inter-

1 Tot just unes referéncies molt dbvies per il-lustrar aquest corpus textual que apunto: J. MARAGALL, «Las leyes»,
Diario de Barcelona, 21 novembre 1893; ID., «;Nuestro derecho?», Diario de Barcelona, 9 de juny de 1894; ID., «El derecho
nuevoy, Diario de Barcelona, 23 de gener i 1 de febrer de 1895; ID., «Justicia social», Diario de Barcelona, 16 d’abril de 1903;
ID., «Dulce ley», Diario de Barcelona, 14 de novembre de 1905, o 'esmentat ID., «Ley y leyes», Diario de Barcelona, 6 de febrer
de 1906. Caldria afegir-hi com a contrapunt I'atencio, i de vegades fascinacio, per la vulneracio de la llei —i de les lleis—, per part
dels homes infames, els «herois» com Arnau i la seva parentela, encara que també personatges reals, com un Francesco Crispi,
«el dictadory, o el celebrat lladre andnim de la Gioconda. Té rad qui diu que «els primers articles del Diario de Barcelona son els
textos d’un jurista, no pas els d’'un poeta»; vg. Ignasi MORETA, No et facis posar cendra. Pensament i religié en Joan Maragall,
Barcelona, Fragmenta, 2010, p. 106. Convé, pero, alguna matisacio. Els primers articles de Maragall també son de periodista, de
qui feineja en la redaccié del diari, de qui ha passat de la gasetilla a I'article d’opini6. D’altra banda, la mentalitat juridica continua
present més enlla dels primers textos d'exordi, com mostra I'arc temporal dels textos que acabo d’assenyalar.

2 Al cap i a la fi, és en el primer sentit que rebia el seu nom el diari republica La Publicidad/La Publicitat, en el qual, per
cert, Maragall col-labora un cop, I'any 1907, amb l'article «Acatament», i que li dona 'oportunitat de declarar que no en compartia
la ideologia: «jo, que no soc republica»; vg. J. MARAGALL, «Acatament», dins Obres completes, vol. |, Barcelona, Selecta, 1960,
p. 766. D'ara endavant em remetré a aquesta edicié amb I'acronim OC, seguit del nimero de volum i la pagina citada. Aquest sen-
tit més general de publicitat, com a qualitat de public, el fa servir el mateix Maragall, en un comentari a una carta feta publica del
bisbe de Vic. Parafrasejant les paraules del bisbe (sense citar-les literalment), escriu: «V.E. [el bisbe de Vic s’adreca al ministre
de Gracia i Justicia] es quien en el orden politico tiene el cargo especial de las cosas eclesiasticas, y yo, por el mio, me creo en
el deber de informar sobre ellas; y lo hago en forma publica para atemperarme al régimen corriente de publicidad en todo aquello
que interesa a todos los ciudadanosy; vg. J. MARAGALL, «Una carta solemne», Diario de Barcelona, 6 de mar¢ de 1902, dins
OC Il, p. 635.

12



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

G~
N =

—

venir en public, sobre el public, que se’n diu, se’n deia, «publicista» (ara en diriem «intel-lectual», perd
caldria aprofundir-ho).

Per anomenar amb un sol mot tot el que amoina tant Maragall, caldria recérrer a una filosofia politica
relativament recent, i a una altra llengua (de la qual, per cert, en va ser traductor): a la veu alemanya
Offentlichkeit, un terme d’Us corrent que es refereix a tot aixd que dic, el public, I'alld public, i que pot
tenir un sentit tan concret com el fet d’indicar I'accés public a un determinat recinte, perd que equival
també a la genérica i tan sovint boirosa «opinié publica», tan propera a la publicitat, i que no és rar veure
traduit com a «ciutadania», en el sentit d’alld que opinen «els ciutadans». Es, en fi, el public, I'alld pu-
blic I’ Offentlichkeit— al-ludit pel jove Jiirgen Habermas en el seu famés llibre sobre la qliestio,® que en
altres llenglies ha obligat a buscar formules relativament equivalents i sempre compostes, com «esfera
publica», «espai public» o «vida publica».*

Maragall sempre viu com un problema no només I'existéncia de la cosa (publica), siné el mer fet de
formar-ne part, i de participar-hi activament, en la seva condicié de publicista. Publicar els seus escrits
i, en realitat, el sol fet d’escriure’ls —la paraula escrita— sembla que ja compromet la vivacitat —la vitalitat,
la vivor?— de la mateixa paraula, la paraula viva. D’aqui la profunditat de la tensié de parlar o callar, de
fer-ho en public, i la temptacio de retirar-se’n, que ja és un senyal d’aplicar-se el revers del dret de par-
lar —el deure de callar—, tot i que a la llarga gairebé no deixi mai de fer-ho —d’escriure. Qui diu retirada
diu reserva, o altres matisacions possibles entre el parlar i el callar del tot: resguardar-se’n, abans de
passar al directe rebuig —s’ha parlat del seu «gran rifiuto».> Aquesta gradacié en el replegament —«re-
trogradacio», si apliquem el terme de Pere Quart, en una mena de «Cant espiritual» en dialeg amb el
maragallia— és una manera, una possibilitat de ser intel-lectual (també de ser poeta), de prendre una
direccio determinada en un moment donat. En cada moment, en realitat: sempre entre la intervencio
publica decidida i cantada —ben a prop ja de la publicitat que frega la propaganda (la consigna, I'es-
logan): «Al damunt dels nostres cants / aixequem una Senyera...»— i el silenci de realment no dir (no
escriure) res o, encara meés complicat, el rondar entremig entre una cosa i I'altra, a base de xiuxiueigs i
embadaliments contemplatius que s’han qualificat de «mistics».

3 Jirgen HABERMAS, Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der biirgerlichen Gesell-
schaft, Neuwied, Luchterhand, 1962.
4 Aixi, la molt tardana versié anglesa, del 1989, que dona una nova vida al llibre i que ha estat molt influent —i discutit—

fins avui mateix: J. HABERMAS, The Structural Transformation of the Public Sphere, trad. de Thomas Burger, Cambridge, MIT
Press, 1989. Hi ha qui ha considerat aquesta «esfera publica» com una mala lectura del terme traduit, com ara Michael WAR-
NER, Publics and Counterpublics, Nova York, Zone Books, 2002, p. 47, per a qui connota una obertura i una espacialitat absents
en el terme de Habermas. Perd em sembla que s’equivoca, segons les accepcions que acabo de recollir. Tot i aixi, no deixo
de tenir en compte aquest llibre de Warner en la infraestructura del meu assaig. La versio espanyola del classic de Habermas
té una historia propia, explicada pel seu traductor, Antoni Doménech, que tradueix el terme clau com a «publicitat» al llarg del
llibre i «vida publica» en el seu subtitol; vg. J. HABERMAS, Historia y critica de la opinién publica: la transformacion estructural
de la vida publica, Barcelona, Gustavo Gili, 1981. Cal remarcar que die Offentlichkeit, traduit naturalment (perd arrossegant les
ambiguitats que acabo d'assenyalar) per «la publicitat», és el mateix terme clau per designar alld que pertorba I'autenticitat de
I'existéncia, segons el primer llibre de Martin Heidegger, Ser i Temps, aparegut trenta-cinc anys abans que el de Habermas.

5 Segons Ardolino, en la presentacié del primer volum d’aquest monografic sobre la posicié de I'escriptor davant «la
fenomenologia del poder»; vg. Francesco ARDOLINO, "Jo no I'he vist mai, el Parlament, pero sé que no és el meu lloc", Haidé.
Estudis maragallians, naim. 5, 2016, p. 5.

Dossier 13



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

Es tracta no només del dret i el deure, sind també de 'opcid i I'exercici del poder de parlar o el de ca-
llar, d’intervenir o d’abstenir-se’n. El deure, entortolligat amb el dret, pren la forma d’'una retirada de la
cosa, de la mirada publica, de la politica, del poder en si mateix, si és que es pot parlar d’aixo, i aixi.
Tanmateix, després d’haver-se’n retirat, fins i tot quan es decideix a tornar a escriure i publicar —les dues
vegades en que torna al Diario de Barcelona, per exemple— sembla que segueix en retirada. | vers on
es retira, i des d’on torna? Cal pensar que en el reclos de la privacitat, també de la intimitat: dues coses
diferents, privat i intim, que no es distingeixen tan facilment. El fet que es tracti d’'un poeta i alhora intel-
lectual embolica i, si es vol, fa més interessant aquesta actitud, sobretot si es té en compte que el tall
public/intim-privat no es correspon especialment, o només de vegades, amb el tall poeta/intel-lectual (o
publicista, un altre element a precisar).

Es pot parlar d’'anades i tornades, de la cosa publica —I'esfera, 'escena...—, de la publicitat, de I'ambit
del poder, a la privacitat, amb I'assoliment d’'una intimitat ben resguardada? S’hi entra, se’n surt, s’és
ara dintre, ara fora, d’aquesta esfera, d’aquest espai? Es el lloc on opera el poder? L'tnic? Es pot trobar
un resguard, en tota una altra esfera, privada, en un espai intim, on ell, allo —el poder— no operi ni s’hi
ensenyoreixi? | la intimitat resguardada del poder, amb la insondable ambiguitat del doble genitiu, no
sera la intimitat del poder mateix? Tot plegat, Maragall no ho diu, perd li passa, ho experimenta. | perqué
ho pateix —ho acusa—, ho escriu. | aixi pot ser llegit.

2. Corpus textual

En una colla de textos, Maragall incideix d’'una manera molt insistent, gairebé obsessiva, en la preocu-
pacié per la questié de la paraula publica o, més exactament, per la condicié publica de la paraula. No
pertanyen a una época, a cap «etapa» concreta amb qué de vegades s’esquematitza la seva obra ni a
allo que jo prefereixo dir-ne «campanyes» —les séries d’articles on manté unes actituds i unes posicions
determinades durant un temps—, perque les travessa totes. Poden conformar un altre corpus textual,
com el que he assenyalat fa un moment sobre l'interés pel dret i la justicia. En destaco els seguents:
«Verso y prosa», Diario de Barcelona, 21 de novembre de1901; 'esmentat «El derecho de hablar,
Diario de Barcelona, 30 de gener de 1902; «El libro ideal», Diario de Barcelona, 8 de gener de 1903;
«Escritor», La Lectura, maig de 1904; el proleg al seu llibre Articulos, publicat el 1904; «Examen de con-
ciencia», Diario de Barcelona, 8 d’agost de 1905; «Evocacion», El Imparcial, 21 de gener de 1907; «La
estatuar, El Imparcial, 25 de marg de 1907; «La gloria y la fama», La Lectura, de desembre del 1908;
«Polichinela», Diario de Barcelona, 3 d’agost de 1911; «El rapto de la Gioconda», Diario de Barcelona,
31 de juliol de 1911; «Pelicula espiritual», Diario de Barcelona, 12 d’octubre de 1911; «Réplica», Diario
de Barcelona, 19 d’octubre de 1911, i «Otro rapto», Diario de Barcelona, 26 d’octubre de 1911.

A aquests textos, la majoria publicats a la premsa (i on seria millor plantejar la questié que en un diari?),
se n’hi podrien afegir alguns altres. L'«Elogi de la paraula», sens dubte, ja que la teoria —o la «pensay,
si és que no el rampell, i el que en sigui la practica— de la paraula viva n’és el nucli. | els altres Elogis,
com el del teatre —en realitat, tan poc elogids, precisament per la seva intrinseca condicié i pels seus
efectes publics. El primer editor d’'unes Obres completes de Maragall ja va saber remarcar, bé que amb

14



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

G~
N =

—

els seus termes, que els Elogis en general, i sobretot el primer, son essencials per entendre una cosa
que anomena «sociologia» de 'autor (al costat, deia, de la seva estética i de la seva ética), a més de
donar «la clau de tota la seva personalitat de publicista».® Aixd no ho deixo dit de passada, siné que és
un senyal d’'un nucli de la lectura que proposo, a partir d’aquest petit corpus textual que dic.”

3. Escriptor public

En aquests textos, que destaco com un corpus especific, Maragall no identifica qui té el dret o el deure
de parlar o de callar en public amb els termes que podrien semblar més adients, llegits retrospectiva-
ment, com serien «publicista» o «intel-lectual». Tot i no deixar d’emprar-los en altres ocasions, sembla
com si aqui els evités. Més aviat se serveix de circumloquis del tipus «uno que escribe por profesion»;?
o de generalitats com ara «una numerosa familia de escritores y oradores»;® o, incloent-s’hi, «los que
hacemos oficio de escribir para el publico»;'° o, en fi, d'una manera decididament més directa, I'ano-
mena «escritor publico», que és la denominacié més propera a publicista.! Altres vegades I'assenyala
negativament, a partir de les figures d’aquells amb qui no s’ha de confondre: I’home de ciéncia, I'advo-
cat o el gasetiller; el filosof, el politic, el poeta o «I'apostol».'

Queden establertes, aixi, dues menes d’escriptors. D’'una banda, els que escriuen perqué tenen coses
a dir, a partir de la practica d’un ofici determinat. Aquests els esmenta expressament, en dues tonga-
des: del cientific al periodista, del fildsof al sacerdot. De I'altra, els que escriuen amb la finalitat mateixa
de publicar i que s6n objecte d’una reiterada atencié d’aquests textos en els quals em centro (i de la
majoria, en soén el motiu principal).

No cal dir que el qualificatiu d'«escriptor public» és més aviat imprecis, ja que d’entrada costa pensar
que un escriptor no sigui public per definicid, independentment de la grandaria del public al que pugui
aspirar o que acabi per tenir. Pero s’entén qué vol dir: al-ludeix a qui escriu en funcio del public, pendent
d’ell. Ho precisa: es tracta de qui n’ha fet la professio. |, posats a fer precisions, en un moment donat
els atorga la categoria de falsos («falsos escritores, oradores, poetas, dramaturgos y periodistas» ).

6 Entrada relativa a I'«Elogi de la paraula», dins I'index analitic de I'editor de J. MARAGALL, Obres completes, Escrits
en prosa, vol. Il, Barcelona, Gustau Gili, 1912, p. 296.
7 Jordi Maragall ja crida I'atencid sobre alguns d’aquests textos, editant-los en un llibre que duia el titol d’'un d’ells —La

gloria y la fama—, i amb un subtitol que generalitzava molt més el sentit del petit corpus textual que proposo aqui: Reflexiones
de Joan Maragall sobre el escritor. La idea era interessant, perd quedava desdibuixada en intercalar-hi una colla de poesies i
altres textos sobre altres questions. En canvi, el fill petit del poeta aporta un proleg molt substancios sobre I'altre extrem del que
aqui m'’interessa: la intimitat del seu pare (es titula «Maragall en casay, i apunta a aquesta intimitat aparentment resguardada del
poder que pretenc encarar amb aquest assaig); vg. Jordi MARAGALL (ed.), La gloria y la fama. Reflexiones de Joan Maragall
sobre el escritor, Esplugues de Llobregat, Cruz del Sur, 1965.

8 J. MARAGALL, «Escritor», dins OC, Il, p. 217.

9 ID., «El derecho de hablar», dins OC, Il, p. 177.
10 ID., «kExamen de conciencia», dins OC, Il, p. 224.
1 Ibid, p. 225.

12 J. MARAGALL, «Escritor», dins OC, Il, p. 218.

13 ID., «El derecho de hablar», dins OC, Il, p. 177.

Dossier 15



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

Segons aixo, la relacio entre aquest escriptor public i el public lector és doblement nociva: el primer
pretén intervenir en 'opinid de l'altrej, pero al preu d’intentar-li agradar, de manera que és el public, en
la seva condicié de multitud conglomerada, qui acaba per dur I'escriptor cap on vol, en la mesura que es
pugui parlar aqui d’'una voluntat. Ni el poeta, que és qui practica la forma més pura d’escriptura, ja que
és I'tinic que pot parlar sol (escriure, doncs) sense tornar-se boig, és realment lliure de la influéncia de
la multitud lectora: «Cuando ves que los ojos de la multitud se vuelven por primera vez hacia ti, tiembla,
poeta».' Perque és sota aquesta mirada que el poeta perd el propi cami, que només pot ser «interior»,
guiat pel fals poder que li déna la multiplicitat de lectors. El poeta i qui escriu en general.

D’aqui I'admirar-se del «rapte» d’una pianista, que Maragall —segons diu— va poder escoltar mentre
actuava sense public, com sorprenent-la, en un recital privat —en un xocant paral-lelisme amb qui ha
robat La Gioconda del Louvre per contemplar-la tot sol, sense la destorbadora companyia d’'una munié
de turistes. Val la pena entretenir-se un moment en aquest text tarda, on incideix d’'una manera espe-
cial, gairebé forgcada, en la relacié de I'artista amb el public. Maragall nota que la pianista no toca de la
mateixa manera en una sala de concerts que quan ho fa davant d’'unes poques persones. El public té
la capacitat de descarregar I'«electricidad de la emocidn artistica acumulada en su monstruosa alma
colectivay, si, pero al preu de perdre el millor que té ella com a artista, ja que I'esfor¢ per dominar al
public (donar-li el que ell vol) comporta perdre-s’hi per sempre, «porque el publico es una cosa impura
e impurificadoray. L’electricitat emotiva és cosa del public, no de I'artista ni del seu art. De manera que
I'alternativa és tocar per a uns pocs, que es veu que no conformen un public, o, millor, tocar tota sola,
per assolir un art absolutament pur i desinteressat. Per dir-ho en termes anacronics, es podria preguntar
si Maragall no invita la pianista innominada a fer com Glenn Gould, a abandonar per sempre I'actuacio
publica, per dedicar-se només a I'enregistrament fonografic (la contrafigura d’'un Sergiu Celibidache).
Perd res més lluny de la seva manera d’entendre-ho, ja que aquest cami contradiria 'esséncia més
intima de la concepcié viva maragalliana: els discos serien com els articles a la premsa o els llibres de
I'escriptor. |, de fet, ell s’ha pronunciat expressament contra tota forma de reproduccié técnica de I'art
(«todas esas mecanicas seudo artisticas») que, a més del gramofon, inclou explicitament el manubri,
el cinematograf i fins i tot les targetes postals.'®

4. Publicista, intel-lectual

Ja he emprat aquests dos termes, publicista i intel-lectual, en parlar dels meus textos de referéncia que
tracten d’aquestes figures, i que semblarien més escaients per al-ludir a I'«escriptor publicy». «Publicis-

14 ID., «La gloria y la famay, dins OC, Il, p. 241. En aquests textos que tinc aqui en compte es produeix un curids efecte.
Sembla com si Maragall bescantés, o senzillament oblidés, la seva condicio de poeta, com si els articles al diari I'esborressin com
a tal quan se centra en aquesta altra dedicacio. En realitat, durant la primera época al Diari de Barcelona, exercia la professio de
periodista (a la redaccio) sense deixar de ser poeta i ocasional traductor, de manera que es podria haver estalviat I'autoqualificatiu
de professional de I'escriptura en el sentit tan negatiu de publicista.

15 ID., «Otro rapto», dins OC, I, p. 322 i 323. No deixa de ser curios constatar que aquesta «electritzacio», considerada
en termes tan negatius, sigui un tret que Miquel dels Sants Oliver destaqués del Maragall publicista: «subyugd a su publico,
electrizandolo a veces, con una forma insolita, no usada, no razonada, a menudo incoherente y propia mas bien de la lirica que
del arte subalterno de convencer y agradar a los suscritores [sic] de una publicaciony; vg. Miquel dels SANTS OLIVER, proleg a
J. MARAGALL, Obras completas, Articulos, vol. |, Barcelona, Gustavo Gili, 1912, p. XVII.

16 J. MARAGALL, «Pelicula espiritual», dins OC, Il, p. 251.

16



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

G~
N =

—

ta» ha acabat per sonar a una cosa molt remota (i, a més, limitada avui a I'ofici de publicitari), mentre
que el terme «intel-lectual» perdura, perd d’'una manera problematica, cada dia més reservat a la critica
pel seu silenci (i, cal dir-ho, no en el sentit del deure de callar que li assigna Maragall), o al plany pel
gue sembla la seva definitiva desaparicid, com si fos una cosa d’una altra época.

Ara bé, Maragall és les dues coses, si €s que es tracta de dues coses diferents. Quan es diu que és
un dels primers intel-lectuals catalans, si és que no el primer —en el temps i en la importancia—, segons
I'aqui hiperbolic Quintana Trias,!” s’afirma una cosa tan aparentment obvia com digna de ser reexami-
nada. Almenys tant com la perspectiva francocéntrica, quan atorga a Zola la condicié de primer intel-
lectual —francés o, pitjor, tout court. Aquesta és una questié llargament debatuda que, de fet, no se sosté
ni per aplicar-la a 'ambit francés, ja que si Zola és el primer intel-lectual, qué va ser Victor Hugo? | si
Maragall va ser el primer intel-lectual catala, qué va ser Balmes?

Potser es pot comencar per temptejar el terreny especulant que a lintel-lectual, abans d’apareixer el
terme, se’'n deia publicista. | el d’encara abans, atés que molts han coincidit a dir que hi hagué I'ante-
cedent del philosophe.'® Es pot prendre com tot un senyal la primera datacié que déna el Coromines
per la veu «publicista»: el 1840, no per casualitat 'any en qué Balmes comenca la seva intensa i breu
carrera, cal dir-ho, d’intel-lectual-publicista. L'any 1862, un publicista del moment, Henri Baudrillart, va
recollir una colla de textos que havia anat publicant a diferents revistes i els aplega en el llibre Publicis-
tes moderns, entre els quals considerava els seus contemporanis Tocqueville, Proudhon, Louis Blanc
o John Stuart Mill."® N’hi podria haver afegit molts altres, com Marx, Bakunin o, per qué no?, Balmes, o
Donoso Cortés, tots ells caracteritzats per les revolucions europees del 1848, viscudes des de diferents
bandes de les barricades i amb les armes intel-lectuals —publicistes— de I'época, que es caracteritzaven
per una gran expansio técnica dels mitjans de comunicacié més avancats: diaris, revistes, opuscles,
fulls volants... amb unes tirades desconegudes abans. | tots ells marcats per una forta passio d’inter-
vencio i d’agitacio.?°

Dit a I'inrevés, els intel-lectuals van ser els publicistes del segle XX. De fet, Maragall -com Unamuno o,
en la generacié posterior, Ors i Ortega y Gasset— es considera a si mateix com un publicista,?' tot i que
tampoc no rebutja el terme intel-lectual, que comencga a emprar-se amb el canvi de segle. El curids és

17 Vg. L. QUINTANATRIAS, op. cit, p. 29, i tot I'epigraf «Maragall com a intel-lectual», p. 29-31. Moreta destria els perfils
de periodista, publicista (entés com a articulista) i intel-lectual, per concloure que el que convé a Maragall és el d’«intel-lectual
moderny; vg. |. MORETA, «Joan Maragall, articulista i intel-lectual», dins La projeccié social de I'escriptor en la literatura catalana
contemporania, ed. de Ramon Panyella, Lleida, Punctum, 2007, p. 283-292.

18 Per indicar un estudi molt recent que ho indica aixi, em remeto a I'estudi de Victor CASES MARTINEZ, Opinién publica
y opinion popular en la Francia del siglo XVIll. El «philosophe» o el nacimiento del intelectual, Madrid, Centro de Estudios Politi-
cos y constitucionales, 2017.

19 Henri BAUDRILLART, Publicistes modernes, Paris, Didier et Cie., 1862.

20 He proposat una manera d’entendre la funcio del publicista-intel-lectual, en el context de Balmes, en la ponéncia
«L’experiéncia de la revolucio», en el simposi Balmes: quin llegat, avui?, organitzat per la Catedra Ferrater Mora i celebrat a Vic
els dies 23 i 24 de novembre de 2016 (actes en premsa).

21 En justificar el seu segon retorn al Diario de Barcelona, repeteix la mateixa expressioé en considerar el diari com la
«casa pairal del meu publicisme» a dos diferents amics, en sengles cartes del mateix dia, el 20 de juny de 1911, a Lluis Lluis, dins
OC |, p. 915, i a Enric Fuentes, dins OC |, p. 992.

Dossier 17



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

que aquest segon terme llavors naixent té per a ell tan aviat un sentit netament positiu com negatiu. Molt
positiu, per exemple, quan es refereix als «cuatro locos» —«unos cuantos intelectuales»— que fundaren
el catalanisme, i entre els quals comptava bisbes, doctors, enginyers i grans industrials.?? Maximament
negatiu per qualificar-los, «estos intelectuales», tal com els savis i sacerdots, escribes i fariseus que no
van saber atendre la paraula de JesUs de Natzaret, provocant la seva «terrible colera» contra ells.?® |
encara reservava un sentit més neutre en considerar l'intel-lectual com una classe social en si mateixa,
entre els burgesos i els treballadors —cosa que no deixa de tenir les seves aplicacions posteriors.?*

En un moment donat, Maragall va proposar una manera d’entendre diferents tipus d’homes publics: els
que viuen completament solitaris, d’alt d’'una muntanya o en un gabinet d’estudi que pot ser un labora-
tori; els que, tot i viure enmig de la gent, en prenen una distancia per actuar d’'una manera més o menys
directa en ells; els que es lliuren als afectes familiars i amistosos, comparteixen afinitats i interessos,
perd encara només fins a un cert punt; i, per fi, els que son completament externs, de manera que es-
devenen essencialment socials. | posa un exemple per a cada cas: Pasteur, Bismarck, Taine i el doctor
Robert. Els exemples poden resultar més o menys discutibles, perd I'esquematitzacié em sembla prou
clara.?®

5. El llibre

En la relacio escriptor/public (que constitueix la figura de I'«escriptor publicy), en el decurs de les cabo-
ries de Maragall, hi ha un punt de radicalitzacié que alhora ho és de suavitzacié. Es una deriva curiosa,
que sorgeix quan es planteja el sentit no ja de publicar articles a la premsa, siné d’escriure llibres. S’ho
fa anar d’'una manera que equival a una forma de modular el deure de callar de I'escriptor, expressat
aixi de contundent: «jCuesta tan poco no escribir un libro!».?

Abans d’anar al text i el context que conté aquesta exclamacio (entre el retret i I'estirabot), resulta opor-
tu llegir el proleg del llibre Articulos, publicat el 1904, que recull una selecci6 dels articles publicats en la
seva primera etapa del Diario de Barcelona (entre ells, «El derecho de hablar»). Cal tenir present que
aquest és I'unic volum en prosa publicat en vida per Maragall, i que en realitat sorgeix d’una iniciativa
d’una colla d’amics, gairebé a la manera d’'un desgreuge per la manera com ha sortit del diari. Un segon
volum, publicat postumament, també parteix d’'una iniciativa aliena (en aquest cas, d’Eugeni d’Ors), i
novament per recollir textos en la seva majoria ja publicats (els Elogios, que Ors preferia titulats Teori-

22 J. MARAGALL, «EI sentimiento catalanista», La Lectura, gener de 1902, dins OC I, p. 629.

23 ID., «Martes santo», Diario de Barcelona, 10 d’abril de 1906, dins OC II, p. 731. Aquesta mena d’anacronisme és molt
estesa. Per exemple, Edward Said afirma sense manies que els primers intel-lectuals van ser Socrates i Jesucrist. Per la seva
banda, Balmes considerava publicistes no només els seus coetanis —als seus iguals en materia expressiva i d’intervencio politico-
literaria, per exemple Chateaubriand o Guizot—, sind també autors de qualsevol época, com ara Aristotil.

24 Dit aixd d’'una manera molt explicita («en abstraccién de clase»), pero intentant negar que entre les classes socials es
pugui donar un antagonisme social tacit, «el burgués, el intelectual, el obrero»; vg. J. MARAGALL, «De hombre a hombrey, Diario
de Barcelona, 10 octubre 1905, dins OC I, p. 704.

25 ID., «En Robert, home social», dins OC I, p. 879-882.

26 ID., «El libro ideal», dins OC Il, p. 207.

18



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

as). La resisténcia al llibre no és un fet insignificant —el primer de poesia, també va ser el resultat d’'una
iniciativa d’amics—, perd cal dir que no descreu tant en I'objecte en si mateix com en el fet d’escriure’ls.
Es podria dir que veu en el llibre la materialitzacié de la seva reticencia envers 'escriptura i la publica-
ci6.?” Aixi, no és rar que accepti —sens dubte, inconscientment— el capgirament del salm que cita a «El
derecho de hablar»: li costa fer dependre el creure del parlar, segons la ldgica del dret de parlar i —molt
millor— del deure de callar. | aixd malgrat la celebracié que en fa a I'«Elogi de la paraula» en apropiar-se
de I'incipit del quart evangeli. O ja és aix0, si es té en compte que la paraula fecundadora de tot plegat,
la paraula primer motor —diguem-ho aixi—, només pot infondre un «sant temor» en I'ésser parlant —la
criatura xerrameca—, de manera que aquest ha de viure tan inevitablement encantat, tan enlluernat, que
rarament pot evitar la irresistible pulsioé cap al silenci.

| potser per no fer un lleig al grapat d’amics que li han ofert I'edicié del llibre com a homenatge, en I'es-
mentat proleg déna la versid més suau de les seves reticéncies envers I'escriptura publica, tan suau
que d’entrada fins i tot no sembla que en sigui realment reticent. Arriba a dir que I'escriptor i el lector
se cerquen en un acte que és amoros i vital. Els lectors estimen I'escriptor («sin conocerme, vinieron a
amarme por la simple lectura de mis escritos»), i aquest estima els lectors (els quals «yo, sin conocerlos
tampoco, ya amaba escribiendo»).?® Especula tot seguit amb aquesta misteriosa relacio entre escriptor i
lectors, fins al punt de donar a entendre una «cooperacién en la inspiraciéon». En un text posterior —pero
del mateix corpus—, aquesta inspiracié es veu substituida per un esforg d'imaginacié que ha de fer I'es-
criptor del seu public lector.?® Es clar que la malfianca —malgrat que tan suavitzada— acaba per aparéixer
en el proleg, perd abans d’arribar-hi val la pena detenir-se en aquesta entesa amorosa entre escriptor
i lectors, que duu a reconeéixer una espiritualitat i una vitalitat del public («espiritu publico», «materia
viva») que en la resta de la seva produccié semblava completament negada. Cito el text extensament,
perqué aquests registres inédits en altres llocs es veuen acompanyats de petites reticéncies que si
coincideixen amb les dels altres casos:

A su prestigio [el del Diario de Barcelona] debo el hondo deleite de sentir difundido el propio pensar en el es-
piritu publico, y los halagos del renombre en esa edad [30 anys] en que nos son tan gratos cuanto dificiles de

lograr por el solo esfuerzo personal. Esos articulos haran siempre presente en mi aquella deliciosa fiebre en

27 Moreta ho ha remarcat: «Ni un sol llibre [...] realment premeditat, escrit de manera seguida en la soledat de I'estudi
i ofert al mon al final del procés de redaccié»; vg. |. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 27. Tot seguit ho connecta
amb la fragmentarietat i la falta de sistematicitat de Maragall. També Quintana Trias ataca la qliestié en un epigraf del seu llibre,
«Fragmentarietat»; vg. L. QUINTANA TRIAS, La veu misteriosa, op. cit., p. 341-348. No n’estic gens segur: una cosa és no haver
escrit cap llibre (en aquest sentit unitari i compacte) i tota una altra ser sistematicament fragmentari, que ja és una contradiccio en
els termes (perd molt fructifera quan s’ha donat el cas). A Maragall hi ha interrupcions i discontinuitats, sens dubte, perd més aviat
son expressives, i sempre dins d’'una forta voluntat de connexié —de connectivitat de cada cosa en un tot, sovint el fot, amb un
sentit de la unitat que és exactament el contrari de la fragmentarietat entesa en un sentit fort. Amb la qual cosa, «El comte Arnau»
es va constituint com a poema llarg sense obeir a un pla preestablert, perd acaba per imposar-se com una obra unitaria (i aixi
ha estat editat algun cop). Pel que fa als articles, insistiré en el que he anat repetit al llarg del text sobre els petits nuclis i serialit-
zacions que componen els diferents corpus textuals respecte d'unes determinades preocupacions sistematiques (o en constant
procés obert de sistematitzacio): el de I'«escriptor publicy, la reflexié sobre la llei i les lleis, a més de les diferents «campanyesy,
és a dir, la reaccionaria dels primers deu anys al Diario, la contemplativa a La Lectura (1908) o la profeticovisionaria dels ultims
mesos de la seva vida.

28 J. MARAGALL, «Prologo a Articulos», dins OC II, p. 220.

29 ID., «Evocaciony, dins OC Il, p. 235.

Dossier 19



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

que fueron escritos, aquella palpitacion de la actualidad, aquel saber que uno trabaja en materia viva, que la
comunicacion con el publico es directa y vibrante, que el éxito sera reconocido a las pocas horas en la actitud y
el semblante de las gentes que encontraremos por la calle: aquella hermosa embriaguez, en fin, del periodista,

tan semejante a la del orador.®

Llegides amb calma es pot constatar que aquestes paraules aparentment benignes van acompanya-
des d’'ombres: només cal subratllar com queda dit que els afalagaments que sent el jove escriptor —i
la satisfaccio pel renom que li donaren els articles en ser publicats— no es deuen al seu esforg, sin6 al
prestigi del diari, i que I'escriptura dels articles havia estat feta talment en un estat de febre i en plena
embriaguesa. La carrega obertament negativa apareix tot seguit, en el fet de tractar-se ara d’un llibre
(«un libro siempre resulta una cosa fria, muerta»), de manera que encara ressalta més dolorosament
la fugacitat dels articles de diari.*

Aquest volum de recopilacié d’articles del 1904 n’inclou un amb un titol prometedor que no defrauda
les expectatives que pot despertar com a mer enunciat: «El libro ideal». Conté I'exclamacié que ja he
citat: «jCuesta tan poco no escribir un libro!». Pero la reflexio €s molt més profunda que el mer descrédit
de la unitat llibre, tot i que aborda la idea de la seva mancancga intrinseca malgrat la promesa il-lusoria
que ofereix tot llibre (abans de ser llegit). Perqué pel fet de contenir paraula escrita ja arrossega molta
carcassa esmorteida, si és que no morta. | es recrea en el que deurien ser la «veu vivay, I'accio i els
gestos discursius d’'un sant Pau, tan poc comparables amb el que malgrat tot no deixa d’arribar-nos a
través de les seves epistoles. Aixd es pot percebre d’un text de sant Pau, sentit com un exemple maxim
d’una escriptura malgrat tot vivent, pero que es pot esperar d’un llibre qualsevol? Paraula morta gairebé
assegurada. Riba, quan es refereix al salm sobre el parlar i el creure, que ressona en «El derecho de
hablar» —salm que, per la seva banda, també és al-ludit per sant Pau—, es pregunta qué no sentira Ma-
ragall quan llegeix I'afirmacié de Mefistofil a Faust: «La paraula mor en passar per la plomay.32

Ara bé, un llibre no deixa de despertar una expectativa, conté una promesa, queda dit. Jugant amb lec-
tures impossibles (perqué sembla que no les va fer, com és el cas de Mallarmé, o perqué la cronologia
no I’hagués permes, cas de Blanchot: Le livre a venir), diria que Maragall no deixa d’especular amb el

30 ID., «Prologo a Articulos», op. cit., p. 220. M’entretinc només un moment en aquesta «palpitacion de la actualidad»,
no per veure-hi un antecedent orsia, sin6 per no deixar d’apuntar cap a un altre text que ressona d’una manera curiosa —i con-
tradictoria— tant amb Ors com amb els altres textos maragallians als que m’he vingut referint fins ara. En una carta de 1907, Ors
pregunta a Maragall per la seva experiencia d’aquesta relacio entre el publicista (I'escriptor a la premsa diaria) i el lector (el public,
si bé Ors prefereix dir-ne el «poble de Barcelonay), entre el brogit de la ciutat i el brogit de I'interior de I'escriptor: «Creieu que
sou vOs el qui, en 1893, vau baixar a la Ciutat, o bé la Ciutat la que, més a la vora de 1903 que de 1893, va pujar a vos?»; vg.
Eugeni d’'ORS, carta a Maragall datada a Paris, 6 de juny de 1907, recollida dins Vicente CACHO VIU, Visién de Eugenio D’Ors
(1902-1930), seguida de un epistolario inédito, Barcelona, Quaderns Crema, 1997, p. 178.

31 ID., «Prélogo a Articulos», op. cit., p. 221. La frase que acabo de citar —«un libro siempre resulta una cosa fria, muer-
ta»—, per si no era prou contundent i pogués haver passat desapercebuda al lector, és repetida d’'una manera gairebé literal en el
paragraf segient: «un libro es siempre una cosa muerta».

32 Carles RIBA, «He cregut i és per aixd que he parlat» [1959], Obres completes, dins ID., vol. lll, Barcelona, Eds. 62,
1986, p. 417.

20



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

libre que ve sense acabar d’arribar. | resulta que gairebé ho diu: «Y pienso en el libro que ha de venir,
el que todavia no me estorba, el que puedo imaginar a mi gusto, el libro ideal».** Malgrat tot.

6. A la recerca d’un public

Queda I'excepcio que justifica I'existéncia del publicista: quan no escriu d’esma, o per tenir una seccio
fixa, per haver-ne fet una professio, siné només quan té alguna cosa per dir. Llavors es tracta de buscar
el lector, ja que no pot comptar préviament amb un public: I'ha de crear, i d’entrada només ho pot fer a
base d'imaginar-se’l. El lector és aixi invocat —Maragall escriu «evocaty, a I'article que ja duu el terme
com a titol: «Evocacion». L'escriptor no el coneix, perd s’adrega a un lector concret, un lector d’'ara i
aqui, en una situacié donada i sobre una questié concreta, amb la urgéncia d’una cosa que ha de ser
dita. Aixd no facilita la creacioé d’un lideratge intel-lectual, la conformacié d’'una patum, ja que I'Unica
sinceritat que pot oferir I'escriptor public aixi concebut és la de sentir i fer sentir alldo que escriu en el
moment precis d’escriure-ho —en el moment en qué la paraula brolla—, lluny del fred calcul de dir coses
mogudes per interessos espuris. Només d’aquesta manera el public pot ser realment invocat:

iOh! jMi publico, mi publico! ;Dénde estas, mi publico, que no te veo ante mi, y estoy hablando solo en las
tinieblas, como un poeta o como un loco? ;Quién me dara la comunicacion viva para que mis palabras tomen

aqui algun sentido?34

Invocar la gent lectora d’'una manera que vol ser personal és una practica que no sorpren qui ja és, efec-
tivament, lector de Maragall (perd llavors, contravenint-lo, diriem que ja és el seu public). En aixo, trac-
tant-lo de tu a tu, arriba tan lluny que acaba per adrecar-se fins i tot als morts, en els escrits al-lucinats
dels ultims dies. En aquest text que dic ara, «Evocacién», s’adrega al public anomenant-lo, tutejant-lo,
com si el veiés —«tu, publicy—, com si el public compacte el llegis a 'unison. Pero sense perdre de vista
el fons de la qiestié: tu, public, ets un individu huma com qui t'escriu, i només pots arribar a vibrar amb
la paraula de qui et parla quan aquesta parla és efectivament viva, encara que aixd només pugui passar
d’una manera excepcional.®®

| si no és aixi, quan no ho és, cal callar. El fet de no escriure perqué si —a termini fix, a preu fet, per
costum, per vanitat—, i senzillament abstenir-se’n, té una relacioé directa amb la sacralitat de la paraula,
tan present en el primer elogi, on gairebé identifica paraula amb silenci: «<Amb quin sant temor, doncs,
no hauriem de parlar!».% Al publicista, I'intel-lectual, quan practica aquesta activitat per la mera «aber-

33 J. MARAGALL, «Ellibro ideal», dins OC II, p. 207. Es clar que Maragall, que comenta tants llibres, no deixa de reconéi-
xer-ne un de viu quan té I'ocasio de trobar-se’l: «Este libro de Cossio es un libro vivo. Se conoce que su autor ha estado mucho
en él». | segueix amb aquest comentari tan proper a un poema huma de César Vallejo: «Un libro en el que se ha estado tanto, es
como la casa en que hemos vivido mucho tiempo»; vg. ID., «El Greco de Cossio», dins OC I, p. 238.

34 ID., «Evocaciony, dins OC, Il, p. 236.

35 ID., «Verso y prosa», dins OC, Il, p. 163: «][...] ni tu, publico, también de carne y hueso, eres capaz de vibrar con él [el
poeta] mas que por algunos instantes solemnes de tu alma».

36 ID., «Elogi de la paraula», dins OC I, p. 663.

Dossier 21



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

racio» d’haver-ne fet un costum o, pitjor, un ofici en si mateix, només se li pot recomanar l'alternativa
de dedicar-se a qualsevol altra cosa, a picar pedra, diu, i si ni aixd sap fer, li aconsella que demani
almoina.*” En tot cas, que calli. Es el nucli practic de I'article «El derecho de hablar»: si dubto, callo; si
em desespero, callo; si no tinc res a dir que no hagi estat dit, callo... Tot segons la guia del salmista,
«He creido, y por esto he hablado», que ofereix trastocada (la lectura correctora de Carles Riba queda
lluny, pero queda).

En els escrits de la «darrera campanyay, la dels ultims mesos del 1911, encara ho embolica una mica
més i creu que qui ha de callar és ell mateix, quan la xerrameca «socialista» (en 'ampli i contradictori
sentit que té per a ell aquest terme) viu el seu moment: «publicamente, yo no puedo predicar mas que
mi ideal; si predicara por el fomento de lo que yo creo padrén de nuestra debilidad, la voz se me rom-
peria, y os prestaria un flaco servicio».® | si no, el millor que em podeu demanar és que em mantingui
en silenci. Ho diu dues vegades: és millor que calli, deixeu-me que calli.*®

7. El public, el poble

| a I'altra banda del publicista, el seu destinatari, el public, perd que també és qui I'impulsa i el sosté,
segons el cercle vicids assenyalat, del qual és tan conscient.

Es tracta aqui d’abordar la questiéo del magma de I'aglomeracié humana, que per a ell no és només
una cosa relativa a la psicologia social, ni que concerneix només l'opinié publica (dins de la teoria de
la comunicacié que sigui), sind que també es tracta d’'una questié ontoldgica. La psicologia social és
una andromina especulativa del moment, una parenta més aviat poc eixorivida de la sociologia, llavors
en expansio, que sens dubte té relacié amb lectures variades (Le Bon, Tarde, etc.), i que serveix per
a la interpretacioé neguitosa de les influéncies —que diu: Maragall parla de tot aixd perqué es fa resso
dels problemes intel-lectuals del moment. D’acord. La referéncia a I'opinié publica permet obrir la pers-
pectiva amb una mirada més amplia: és un invent dels il-lustrats que no ha deixat de créixer, i amb la
constant expansio dels mitjans de comunicacié ja és un «monstruo de mil cabezas» (mereix una aten-
ci6 les vegades que identifica public amb monstre o monstruds, com ja m’ha sortit al pas més amunt).*°
També d’acord.

Perd pel damunt de tot, es miri com és miri, Maragall sempre vol tocar matéria humana, d’aqui el seu
constant horror per les abstraccions. | la bellugadissa humana es deixa tocar, sens dubte, si bé és tan

37 ID., «Escritor», dins OC, Il, p. 219: «Ve a machacar piedra, amigo escritor, si habilidad no tienes para otro trabajo en
que ganes tu vida; y si ni aun aquella habilidad tienes, mendiga».

38 ID., «Réplica», dins OC, II, p. 762.

39 Ibid.: «El mejor [servei] que podéis pedirme es que calle sobre ello [...] No puedo amar vuestra obra, ni puedo suplirla:

dejad, pues que calle sobre ella, y que aplique la escasa fuerza de mi palabra a poner los jalones de la que otros mas fuertes han
de levantar. No veo otra obra para mi: dejadme en paz en ella».

40 La «monstruosa alma colectiva», que he citat, i el «<monstruo de mil cabezas» apareixen redundants en el primer pa-
ragraf de J. MARAGALL, «Otro rapto», dins OC, Il, p. 322.

22



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

G~
N =

—

escorredissa com el llenguatge que la intenta enxampar. Parlar-ne suposa esllavissar-se per I'is conti-
nuat de tota una varietat de termes: la gent (la gentada: «las gentes», «la muchedumbrey), la multitud,
la massa, la turba, el populatxo, el poble, el public. Ordenar aquests termes d’una manera gradual, amb
un extrem més baix, «inferior», d'una banda, i el poble noble i ben endrecgat de l'altra, suposa forgar
els textos vers un esquema estructurador que realment no es troba en els textos.*! Es veritat que déna
a la majoria d’aquests termes una connotacié pejorativa, perd en qualsevol moment el sentit es gira
envers una pretensié merament descriptiva i neutra. No hi ha manera d’ordenar-los, perqué designen
el desordre.

Public i poble tendeixen a ser intercanviables. Dins d’'un mateix article, «Verso y prosa», parla del «pu-
blico, que es tan malicioso como ingenuo, sonrie entre desdefioso y benigno»; o «el pueblo tiene razén
al sonreir desdefiosamente ante un libro de versos»; o «cuando el verso leido en estas condiciones te
haga todavia sonreir, publico ingenuo [...]».*? L'atencio pel public i la necessitat de destriar-ne sentits,
tot i que per acabar barrejant-los, ja és perfectament perceptible en els primers textos de Maragall.*® |
aixo persisteix en els de maduresa. L'Elogi «Del teatre» és un cas exemplar de I's boiros, de vegades
simplement acumulatiu, d’aquests termes. | aqui tots es precipiten particularment vers un sentit nega-
tiu: el poble havia estat definit com «un estat col-lectiu de I'esperit huma», segons cita de I'«Elogi del
poble», i ara cal precisar que «la multitud o gent congregada amb un objecte (public, turba, etc.) és un
estat de poble, i certament un estat inferior d'humanitat».** | llavors si que segueixen algunes de les
descripcions més despectives envers la cosa col-lectiva: baf de bestialitat, impuls de ramat... El teatre
desperta les pitjors percepcions de Maragall envers la cosa publica, i aqui gairebé ens sortiria un altre
especific corpus textual, amb el dubtds elogi corresponent com a nucli.

Il. Privacitat, intimitat
1. Escriure en retirada

L'expectativa de mantenir-se en silenci, ha quedat dit i reiterat, és un element constitutiu de la parla pu-
blica —de I'escriptura en els mitjans de comunicacié. Un deure, n’havia dit. Hi ha un moment per fer-ho:
«Hi ha temps de callar i temps de parlar».*® De seguida torno a aquestes paraules i el seu context. De
moment em quedo amb el seu to sentencios, el tremolo profétic.

El cas és que I'«escriptor publicy, el publicista, efectivament es retira: deixa d’escriure per al public. Es
sabut que aixd passa com a minim les dues vegades que abandona la seccio6 fixa en el Diario de Barce-
lona. Es I'inica manera que té de ser conseqiient amb la drastica critica que fa a la professionalitzacié

41 Ho fa Moreta, en el capitol «Turba, poble i individu»; vg. I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 381-404.
M’he de remetre al meu plantejament a A. MORA, «Un cert concepte de poble», dins Joan Maragall. Paraula i pensament, ed. de
Josep Maria Terricabras, Girona, Documenta Universitaria, 2011, p. 165-186.

42 J. MARAGALL, «Verso y prosa», dins OC, Il, p. 162-163. Per aixd en Maragall no funciona la divisa despdtica il-
lustrada del public contra el poble.
43 Per exemple, en escriure sobre la famosa festa modernista a Sitges, havia descrit «el public» assistent, compost de tres
nivells: els modernistes propiament dits, els veins del poble i els estiuejants; vg. ID., «La “fiesta modernista”», dins OC, I, p. 81.
44 ID., «Del teatrey, dins OC I, p. 679.
45 Carta a Josep Rogent Pedrosa, 3 de maig de 1910, dins OC |, p. 1087.

23

Dossier



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

d’aquesta activitat. Com a minim cal considerar aquest motiu al costat de les causes més puntuals i
tangibles que li fan deixar el Brusi —de tipus personal, professional, politic—, una consideracié que, per
cert, no s’acostuma a fer.

Una altra cosa, encara, és fins a quin punt aquestes dues vegades realment es desfa de la seva con-
dicié d’«escriptor public». Ell podria adduir que «no el deixeny, pero el cas és que si bé es resisteix a
acceptar alguna proposta en ferm d’iniciar una col-laboracié fixa en algun altre diari —a La Veu de Cata-
lunya, per exemple—, per una altra banda no deixa de tenir alguna col-laboracié fixa en els interregnes
de les campanyes al Brusi, com ara I'article mensual que manté al llarg de 1908 a La Lectura de Madrid,
i la no tan fixa a altres publicacions. Aix0 a part dels dos retorns al Diario de Barcelona, acompanyats de
tots els escarafalls de resisténcia que calgui, fets en privat, a les cartes adregades als amics.

Es clar que aquestes dues altres tandes de col-laboracions al Diario de Barcelona resulten prou dife-
rents de la primera. Hi ha molts motius, i un de no petit és que els prop de deu anys d’aquella primera
col-laboracié continuada, entre el 1893 i el 1903, han estat els de I'aprenentatge de I'ofici de publicista
—d’articulista, de columnista. Es en la maduresa d’aquest aprenentatge, en la mesura que s’inventa la
figura especifica d’intel-lectual que va esdevenint, quan comenca a reflexionar d’'una manera critica i en
public sobre aquesta condicié d’escriptor precisament public. | quan torna a escriure per al public, cada
vegada ho fa amb tons i tonalitats molt diferents.

2. Mascara, vels

El temps que triga a tornar a escriure a la premsa periodica, havent deixat per primer cop el Diario de
Barcelona, no es pot dir que sigui molt llarg. No arriba al mes: I'Gltim article al Diario és «San Jorge,
Patrén de Catalufiax, del 23 d’abril de 1903; el primer que publica després és «En Robert, home soci-
al», aparegut a La Veu de Catalunya, el 7 de maig de 1903. | molt aviat escriu alguns dels articles que
he inclos en el corpus critic amb la figura de I'«escriptor public». Per feble que sigui la contundéncia de
la retirada, cal reconéixer que, tot i no deixar de publicar a la premsa, també és cert que per una bona
temporada no hi escriu articles netament politics. Perd queda el dubte: atés que deixa de ser allo que el
neguitejava tant, un «escriptor public», passa llavors a ser un escriptor privat? | qué seria aixo?

La retirada de I'«escriptura publica» ens ha de dur a la consideracio de I'escriptura privada que son,
efectivament, les cartes, que és on es troben les reticéncies, aprofundides, a col-laborar a la premsa —i
es pot dir que en tot moment: abans de comencar a fer-ho, en sortir del diari i en tornar-hi.

Ignasi Moreta ha plantejat la quiestié en uns termes molt peculiars que val la pena examinar amb un cert
deteniment. Parla de la «mascara» i els «vels» amb qué, en determinats moments de la vida publica,
Maragall hauria amagat la seva auténtica persona (deixem de banda ara que persona ja és mascara).
I, per tant, en un moment donat I'escriptor es trauria la mascara i es desvelaria en public tal com és ell

24



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

e,

W

\ (// 77 ;{"

realment. No oblido que el focus del llibre de Moreta és la religiositat de I'escriptor, pero aixd no només
no desenfoca la questio aqui tractada, sind que la reforga ja que, per a Maragall, la religi6 és la veritat
ultima. Segueixo Moreta: en els primers anys, I'escriptor «és fonamentalment autobiografic perqué és
privat: no disposa encara d’una tribuna publica on exposar idees generals».*®

Quan, ja dins del Diario de Barcelona, se li permet d’ampliar les feines d’estricta redaccio (tasca de
periodista) a I'escriptura d'articles d’opinid, es veu constret per la linia politica del mateix diari, que no
té per qué coincidir amb la seva. La historia és coneguda i, per quedar-me ara amb el cas més evident,
per escriure per primer cop sobre Nietzsche li cal publicar-ho amb pseudonim en un altre lloc. El més
interessant de tot aixd és I'afirmacié de Moreta, segons la qual, quan ja no necessita de la mascara
d’idedleg conservador (politic i religidés), Maragall ja no necessita amagar el seu «credo» primigeni i
auténtic que, a més, ja era present a les primeres notes autobiografiques. Les prudents cometes a la
paraula «credo» son del mateix Moreta, si bé ja em costa més mantenir-li la majuscula, com ho fa ell.
En tot cas, al llarg de tota la primera col-laboracié al Brusi, «[E]l “Credo” es mantindra ocult», només
es deixara entreveure de tant en tant, i més clarament a la seva poesia; després, «[E]l “Credo” es fara
public».4” Amb el primer article de la segona tongada de col-laboracions en aquell diari, titulat «Mont-
serraty, «Maragall comenca a treure vels».*® Aixi és com Moreta es carrega —i també és d’agrair— la
famosa «crisi espiritual» del 1907, quan, segons Gabriel Maragall i Eugenio Trias al darrere (encara
que en publicacions aparegudes a l'inrevés d’aquest ordre), a Maragall tot se li capgiraria i deixaria de
funcionar com un home mediterrani (segons la cabodria d’'Unamuno), sempre pendent de la recepcio
dels estimuls externs. També quedaria en entredit el volca interior de I'escriptor, que només entraria
en erupcié en moments puntuals (tesi de Gaziel). No, per a Moreta tot és dins des del principi, perd ha
hagut de suavitzar-ne la sortida, esperant el moment propici perqué el seu missatge intim («credo») es
pogués fer public.

3. La intimitat: els amics postals

Encara que no sigui exactament un «credo», el que li bull dins el cap, i que només d’'una manera laboriosa
pot treure fora —fer public—, Maragall no deixa de compartir-ho amb els seus intims, i sovint ho fa per escrit,
com més o menys tothom, ben mirat. Seria molt interessant fer una fenomenologia de la intimitat maragalli-
ana, a partir del seu epistolari. Distingir els diferents tipus d’amistat, o examinar 'acte declaratiu de 'amistat
mateixa, o el seu pressentiment abans de conéixer l'altre, o els diferents matisos de la retdrica de la frater-
nitat. | tot sovint, la consciéncia subratllada de la intimitat compartida, I'accés a la veritat interior de 'amic, a
més de la conviccio dialdgica segons la qual és a través del contacte amb I'altre que es fa possible el pen-
sament (una idea també molt orsiana que Maragall articula clarament en la privacitat de les seves cartes,
mentre que Ors ho fa en molts dels seus textos teorics, publics). Per fer aixd cal buscar tot un altre corpus
textual respecte al que he seguit sobre I'«escriptor public». Cal anar ara al corpus que configura I'epistolari,
on I'escriptor privat s’estén minuciosament —i ja des de les primeres cartes als amics— a unes descripcions i

46 I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 25.
47 Ibid, p. 285 i 286.
48 Ibid, p. 286.

Dossier 25



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

a un vocabulari de vegades molt matisats sobre els diferents significats de la intimitat. Algunes coses tot just
s’han anat insinuant, a mesura que s’han editat seriosament diferents grups de cartes, com les adregades
als seus amics Josep Pijoan i Josep M. Lloret. Una fenomenologia com la que dic destriaria bé diferents tipus
d’amistats —i, per tant, d’intimitats—, comencant pels dos noms que acabo d’esmentar.

Lloret pertany, com Antoni Roura, a un cercle més intim, la intimitat dels iguals, els que es tracten de tu (quan
aixo és un distintiu important), i que entre ells es manifesten amb una franquesa i una rotunditat irrepetible
en altres tipus de relacions personals. Amb Pijoan, Maragall hi t¢ una amistat intima, perd revestida, donada
la diferéncia d’edat i els respectius moments en qué es troben en conéixer-se, d’un to de mestre/deixeble
que determina un altre tipus de relacio. | un altre nivell és el dels coneguts que s’atansen a la patum per
demanar-li consell, o un proleg, en el pitjor dels casos. L'eminent maragallia Joan Lluis Marfany ha mostrat
el seu disgust lector davant tota aquesta colla de pidolaires de paraules d’acceptaci6é i d’alé del mestre.
Dins d’aquest grup caldria assenyalar subgrups i caldria establir quan una amistat traspassa el «llindar de
la intimitat» (aixd és de Pierre Klossowski, quan se les veu amb una relacio epistolar que no passa d’aquest
llindar).

La relacié epistolar amb Victor Catala és tot un altre cas, molt peculiar. Lescriptor se li adreca per protestar
amb una mal continguda impertinéncia per la critica que li ha fet Maragall en un article. Aquest, sempre tan
sensible, mira com disculpar-se’n, perd quan I'escriptor agreujat es presenta tal com és, sense la mascara
sexual amb que signa els seus escrits, Maragall li ve a dir que prefereix que mantingui la careta de mascle,
que el fa sentir més comode, i aixi segueixen la relacio epistolar, d’home a home.

Les cartes a Pere Coromines denoten tota una transformacio: passa de la primera carta que li escriu, tot
tancat en si mateix, dins d’una dialéctica amb l'interlocutor d’«<home d’accié/home de contemplacié» que al
final acaba per ser una mica discutible (22 de gener de 1902), fins a la darrera, on es mostra tan extravertit
i politic que li arriba a donar permis perqué publiqui I'epistola, si ho creu convenient (23 d’abril de 1910).

| encara hi ha les cartes dels amics poderosos, si és que se’ls pot considerar realment amics (amistat i po-
der?): a Prat de la Riba li dona sempre aquest tractament en I'encapcalament de cada missatge, pero en cap
cas es pot parlar d’'una relacié amistosa de veritat, com tampoc amb Torras i Bages. Sobre aquesta relacio,
el secretari del bisbe va escriure un text ditirambic.*°

49 Josep DACHS, «L’esperit del poeta, article del 1923, recollit com a proleg a Torras i Bages/Joan Maragall. Un dialeg
comencat abans de coneixer-se i que transcendi a la mort, ed. de Joan Antoni Maragall, Barcelona, Ariel, 1961. Aquest text és
tot un compendi d’una retorica pomposa de I'amistat amb forcats models classics, encara que nomeés sigui per I'abus de la sen-
sibleria en I'is, per exemple, de la «dolgor» i la «dolcesa» de les relacions entre els suposats amics (en un sol paragraf, entre
p. 121 13, aconsegueix encabir onze vegades els termes). Moreta, per la seva banda, i amb rad, modera molt la percepcio de la
relacié d’amistat i admiracio entre Maragall i Torras i Bages, «que —jdesenganyem-nos d’una vegada!— no va existir mai»; vg. I.
MORETA, op. cit., p. 19, i novament, p. 210.

26



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

G~
N =

—

El tall public/privat, a les cartes, semblaria que es decanta cap al segon terme, pero aixd no deixa de
tenir el seu punt dubtés. No només perqué una carta té una estranya condicié d’exterioritat, d’alguna
manera ja publica, sind perqué el mateix escriptor juga tot sovint amb la viabilitat de dotar d’efectiva
publicitat una determinada missiva. Aix0, a part d’haver considerat que escriure un article a la premsa
li sembla una manera d’adregar una carta a un destinatari desconegut («escribo una carta sin saber a
quiény, i ho diu en un article per al diari).5° O, en un altre cas al que ja m’he referit més amunt, quan es
posa a imaginar la vivor originaria d’'un text determinat, parlant d’assaborir només amb la imaginacié
I'oralitat primigénia del seu autor, no troba un millor exemple que el de les epistoles paulines.®'

Una cosa similar també es pot trobar en comentaris privats. Per exemple, en una carta a Carles Rahola
assegura que li plauen tots els seus «treballs pel public», perd que prefereix les seves cartes pel que
tenen de més directe i vibrant; i aqui es veu que les paraules en la intimitat, malgrat que escrites, no
sempre estan condicionades per la suposada superioritat de la paraula pronunciada: també vibren per
carta. | passa a argumentar coses similars a les ja assenyalades dels articles del corpus textual sobre
la influéncia que suposa el public lector en I'escriptor.5?

Amb un sentit més directe, diguem-ne més material, en altres ocasions Maragall empra el format com
una manera de fer public un text: de vegades es tracta d’un recurs estilistic, com ara I'article «Carta a
una sefiora» (1911), perd en altres arriben a ser cartes de veritat. Ja m’he referit a I'Gltima adregada a
Pere Coromines, per tenir un contingut tan netament politic (publicable, doncs) que li déna permis per-
qué la lliuri a la premsa. Tota una altra cosa és la lletra amb qué contesta al jove poeta que li ha demanat
un proleg per al seu primer llibre de versos, i que Maragall contesta que, com a molt, pot escapcar-lo
amb la mateixa carta que li envia, on explica que no considera els poemes prou madurs per fer-los pu-
blics, i menys encara en forma de llibre. | el poeta novell la incorpora com a proleg, perque es veu que
val més un proleg desautoritzador de la patum que el no-res.*

lll. L’obra publica privada
1. Retorn a I’espai public: la «soledat exterior»

Un cop retirat torna, perd no de la mateixa manera. No es retira del tot i tampoc no acaba de tornar ben
bé —d’aixd es tracta. Es com si a partir d’'un cert moment portés el silenci dins, malgrat no deixar d’es-

50 J. MARAGALL,«Evocaciony», dins OC, Il, p. 235.
51 ID., «El libro ideal», dins OC I, p. 207.
52 «En tot lo que es fa pel public expressament, hi ha sempre, encara que un no vulgui, la preocupacio del public, una

mena de suggestio que ens fa canviar el to de la veu, és a dir, el to de I'expressio, i per accio reflexa fins el to del pensament. Jo
ho dic per lo que he patit aixd, i de I'esfor¢ que havia de fer per a ésser natural, personal, sincer»; ID., carta a Carles Rahola, 26
de desembre de 1904, dins OC I, p. 1067-1068.

53 ID., «Carta proleg a Vora els estanys, d’l. Soler i Escofet», 1904, dins OC |, p. 839-841.

Dossier 27



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

criure. Ell mateix podria al-legar que el seu «credo» (em quedo amb el terme) ja I'havia deixat enunciat
en la banda negativa de I'article clau de tot plegat, «El derecho de hablar»:

Yo dudo; luego me callo. — Yo desespero; luego me callo. — Yo no tengo que decir mas que lo que los otros han

dicho ya; pues me callo también.**

En privat, no gaire dies més tard d’haver publicat aquestes paraules, repeteix la mateixa idea en una
carta a Coromines: «no em sento amb el dret a parlar sin6 en els moments d’equilibri i serenitat». El
motiu és insistit després en altres cartes, quan ja ha passat a una retirada, un silenci més tangible, i
modula aixo del dret/deure de parlar/callar: «Déu mv’il-lumini per parlar o per callar» .5 O aquella sentén-
cia de to biblic que ja he citat, que hi ha un temps per parlar i un temps per callar. El context d’aquesta
ultima afirmacié pertany a una d’aquelles vegades en qué Maragall s’absté de respondre a un reque-
riment d’intervencié que li fa algu, amb I'argument de no voler encendre les passions i no dir en public
coses que presumiblement no serien enteses: «Ara no podria [parlar]: és massa tard 0 massa aviat.
Perdoneu, doncs, que no us contesti publicament... per ara. Hi ha temps de callar i temps de parlar».%”

Es la situacié viscuda arran la Setmana Tragica i les seves conseqiiéncies que el sorprenen no ja
sense tribuna publica, sind capbussat en el silenci —o en un transit en qué, «en lo poc que escric per
al public», ho fa a base de xiuxiueigs contemplatius i no gens politics. | és llavors, quan es veu empes
pels esdeveniments a parlar, que tem posar-se a cridar. La modulacié callar-parlar-cridar no resulta
facil. Sén aquelles reflexions adrecades a Torras i Bages, escrites al seu secretari: «em fa |'efecte com
si parlés amb sords, i instintivament crido, encara que comprenc que resulti de mala educacio pels que
hi senten». | aqui és on segueix la citada espera de la llum divina «per parlar o per callar».%

Després torna a manifestar al bisbe el seu temor de si fa bé o malament «en dir tot lo que dic», o de
dir-ho d’'una manera massa abrupta. De fet, li demana una aprovacio.%® A gent més propera, com ara a
Carles Rahola, els expressa el mateix en uns termes menys justificatius. Precisament a Rahola, quan li
reconeix I'aspecte poc raonat i el to més aviat liric dels seus Ultims articles —els de la «darrera campa-
nya»—, li diu que tot plegat necessita d’'uns aclariments o matisacions que més o menys li fa a la carta i
que «potser algun dia que vingui a tomb ho faré publicament».®® O sigui que la prevencié d’expressar-
se, barrejada amb el temor a desentonar (i cridar), va acompanyada d’una continua retencié del que
diu, a la vegada que anuncia una possible matisacié posterior. El vaivé public/privat no resulta unidi-
reccional, de manera que «la intimitat a resguard del poder» no és una cosa que hagi obtingut d’'una

54 ID., «El derecho de hablary, dins OC, Il, p. 178.

55 ID., carta a Pere Coromines, 22 de gener de 1902, dins OC |, p. 957.

56 ID., carta a Josep Dachs, 26 de desembre de 1909, dins OC |, p. 966.

57 ID., carta a Josep Rogent Pedrosa, 3 de maig de 1910, dins OC I, p. 1087.

58 ID., carta a Josep Dachs, 26 de desembre de 1909, op. cit., p. 966. En una altra banda he explorat amb un diferent

enfocament —-més metafisic— aquest parlar/callar; vg. A. MORA, Mite i ra6 politica en Joan Maragall, Quaderns Fundacié Joan Ma-
ragall, num. 47, 2000.

59 ID., carta a Josep Torras i Bages, 14 de setembre de 1911, dins OC |, p. 1157.

60 ID., carta a Carles Rahola, 19 de setembre de 1911, dins OC I, p. 1086.

28



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

manera tan segura, només pel fet d’haver-s’ho proposat. En realitat, és un resguard improbable. Potser
hauria d’haver posat jo un senyal d’interrogant en el titol amb qué encapgalo aquest assaig, i corregir
aixi la férmula de Lukacs —perd ella mateixa ja és una critica de la pretesa simplicitat del moviment de
retirada de la vida publica; i al final he forgat la traduccid per aconseguir una ambigiitat en I'expressio
que convé a la critica en qiestio.®

També és cert que Maragall no acaba d’abonar la simple contraposicio de les esferes publica/privada, i
cada vegada menys, a mesura que passa el temps i experimenta les tensions a les quals es veu expo-
sat, tant quan surt com quan intenta resguardar-se del defora, i el cap i a la fi aquest no és I'inic ambit
del poder. A la vegada, es malfia del mer discurs contra el poder, en un convenciment que no és només
de I'tltim Maragall, de I'escriptor que s’ha retirat sense fer-ho del tot, i que ha tornat a la palestra publica
tot tensat cap endins. Molt abans —com a lector de Nietzsche que és— ja s’ha manifestat contra la pre-
tensio d’anar contra el poder pel sol fet de ser poder, i no admet la facil pretensio que hi ha un constant
assetjament colonitzador del poder envers I'ambit intim.%2

Realment, no es podria precisar en quin moment Maragall sent eixamplar-se-li la «soledat exteriory,
perqué no és una cosa que li passi de cop i volta.®® La constatacié que alla fora estaria indefugiblement

61 Li'n dic férmula a I'expressié que Gyodrgy Lukacs manlleva de Thomas Mann i que aqui obté una ressonancia peculiar
(com a minim, complementa i desencaixa alhora el referent habermasia que he assenyalat al principi). Lukacs cita admirativa-
ment unes paraules de Mann amb les quals retratava el procés de retirada de I'intel-lectual burgés de la vida publica (de les seves
«responsabilitats»), vers una insegura intimitat, pretesament resguardada del poder. En la seva maduresa, Mann considerava
que «la burgesia» havia emprés aquesta retirada arran les fracassades revolucions de 1848, amb Richard Wagner com un cas
exemplar. Lukacs, que sentia una simpatia prou coneguda per Mann, es queda amb I'expressié per convertir-la gairebé en un
lema. Aquestes son les paraules de Mann: «Recorregué [Wagner] el cami de la burgesia alemanya: de la revolucié al desengany,
al pessimisme i a una intimitat resignada, resguardada del poder exterior» («einer resignierten, machtgeschutzten Innerlichkeit»);
cito de Gyérgy LUCKACS, Deutsche Literatur in zwei Jahrhunderten, Berlin, Luchterhand, 1964, p. 518. El de Lukacs és un
assaig de 1945 sobre Mann que tot just té trenta pagines —i el lema retallat «intimitat a resguard del poder» és repetit fins a una
desena de cops. També el repeteix en un altre assaig de 1948, igualment dedicat a Mann, on la formula apareix sis vegades (i
encara cita la frase manniana, perd aqui un sol cop, en el seu gran llibre grinyol La destruccié de la raé-Die Zerstérung der Ve-
munft [1954], vol I, Darmstadt, Luchterhand, 1973, p. 180). Aquest lema té una petita historia espanyola, que consisteix a referir-lo
directament escurgat, indicant la paternitat de Mann i no sempre la intermediacié de Lukacs, malgrat ser obvi que la citaci6 es fa a
partir d’ell. Aixi, Jacobo Mufoz, que és el traductor del text al castella (en una traduccié que s’embala tant amb el lema que alguna
vegada l'ofereix sense que estigui a l'original: G. LUKACS, Thomas Mann, Barcelona, Grijalbo, 1969), en un assaig seu, sense
referir-se en aquest punt a Lukacs, al-ludeix a I'«apreciacion positiva [per part de Mann] del sereno ejercicio de una intimidad al
resguardo del poder, de la mesura y del “justo medio”»; vg. Jacobo MUNOZ, «Thomas Mann: crénica de una decadencia», Revis-
ta de Occidente, nim. 17, marg de 1977, p. 13. No cal precisar que per a Mann, amb o sense Lukacs pel mig, aquesta apreciacio
no és gens positiva ni senyal de cap mesura, tot el contrari: més aviat correspondria a una visié de Serenus Zeitblom, a qui cal
no confondre amb Mann. Eugenio Trias fa una cosa semblant en el seu llibre sobre Mann, on emparenta Maragall amb I'escriptor
alemany i que, no cal dir-ho, aqui no resulta gens inoportuna. Al marge de la manera inversa d’on senten que els ve la llum (del
nord o del sud), Trias indica una série de coincidéncies entre els dos autors, una de les quals és haver arribat a ser escriptors
«oficials» (jo evito aquest qualificatiu, que em sembla inadequat), sense per aixo «hipotecar, antes al contrario, una intimidad al
resguardo de esa vida publica en la que, por imperativo ético, se hallan inmersos»; vg. Eugenio TRIAS, Conocer Thomas Mann y
su obra, Barcelona, Dopesa, 1978, p. 26. Es I'autor qui subratlla el mot «intimitat», perd sense anotar-hi cap referéncia a Lukacs,
de qui em sembla evident que procedeix la referéncia.

62 Queda expressat en un dels ultims escrits de la primera tongada de col-laboracié al Brusi, un que ja he comptat més
amunt entre el corpus textual maragallia sobre el dret i els drets, i que mereixeria una lectura minuciosa que anés més enlla dels,
d'altra banda innegables, tics profundament conservadors que hi mostra. Es tracta de «Justicia social», de 1903. Pel que aqui
interessa, cito: «Lo que no comprendo ni me siento dispuesto a fomentar siquiera con mi silencio [vet aqui el deure de no callar],
es el espiritu de rebeldia y el espiritu de odio contra todo poder sélo porque es poder, contra todo gobernante sélo porque es
gobernante, contra todo instituto armado sélo porque cohibe o castiga mis malas pasiones»; vg. J. MARAGALL, «Justicia social»,
dins OC Il, p. 679. El topic poder/intimitat que dic ha estat recentment plantejat de la manera més barroera possible per Eustaquio
BARJAU, Musica, sentimiento, poder, Valéncia, Pre-Textos, 2017, p. 44: «El gran ideal del poder: la aboliciéon del espacio intimo».
63 L'expressié «soledat exterior» li ve inspirada a Maragall en saber que Rahola s’ha posat a estudiar alemany: «Aixi
vosté va poblant la seva soledat exterior»; ID., carta a Carles Rahola, 24 d’octubre de 1905, dins OC |, p. 1072.

Dossier 29



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

tot sol no hauria de permetre laments somiadors del tipus de Josep Benet («si no s’hagués trobat tan
sol...»), que pertanyen a un conjunt de beatifiques lectures catoliques dels anys seixanta, que sembla-
ven afirmar que Maragall s’avanca en cinc décades a I'esperit del Vatica 11.* A aquestes lectures no els
quadrava que el «Cant espiritual» fos el resultat de la «soledat exterior» del poeta —també se’n podria
dir soledat politica— o que fos el senyal, segons la visié de Valenti Fiol, discutida per alguns d’aquells
catolics, d'«una noble i serena afirmacié d’'independéncia».5®

Si no és per aquesta inextricable solitud exterior, o politica, no s’entén I'estranya capacitat del Maragall
madur d’encarar-se moralment a la «ingovernable» Barcelona del moment (versio de Gabriel Ferrater),
o de condensar les pulsions psicoldgiques d’aquella burgesia, en expressié de Joan-Lluis Marfany. |
el poeta n’'és perfectament conscient. Per exemple, quan rememora el moment en qué, efectivament
«isolat enmig de la faria repressiva», havia intentat fer canviar I'opinié publica per evitar I'aplicacio d’'una
sentencia de mort.®

Aixi no es «malentén» tant el «Cant espiritual» quan se’n fa una lectura politica (aixd que amoinava tant
a Tomas Garcés), sobretot si se segueix la logica especulacié de Gloria Casals, quan ha assenyalat la
possibilitat que aquest poema s’hagués originat com unes paraules del comte Arnau a Adelaisa, con-
vertint-se-li, pel gruix que anava prenent com a poema, «en confidéncia intima».%

La intimitat queda tan exterioritzada, llegides les coses aixi, i tan polititzats els neguits (i els goigs), que
no sona tan estranya aquella afirmacié de Pere Coromines, per a qui la influeéncia de Maragall arriba
a ser tot un model per a les formes amoroses d'una certa generacio, la seva, fins al punt de sostenir
que influi en una crescuda demografica del pais.®® Vist aixd, sona com una contundent confirmacié la
recomanacio feta al jove Carles Rahola: «Oh!, sia pare!».%° Seria dificil d’'imaginar una major exterioritat
de la intimitat entre un escriptor i el seu public.

64 Moreta fa seva la tesi de Benet; vg. I. MORETA, «Joan Maragall, articulista i intel-lectual», op. cit., p. 291, i Josep
BENET, Maragall i la Setmana Tragica, Eds. 62, 1992, p. 219.
65 Pere Maragall ha recollit la critica de Josep M. Calsamiglia i Jordi Maragall a la lectura —no sé si aqui és on se n’ha de

dir «canonica»— del «Cant espiritual» per part d’Eduard Valenti Fiol; vg. Pere MARAGALL MIRA, «Una noble i serena afirmacio
d’'independéncia? Correspondéncia a I'entorn del comentari filologic d’Eduard Valenti Fiol sobre la génesi del “Cant espiritual”
de Joan Maragall», Haidé, nim. 4, 2015, p. 65-90. Vaig anomenar «soledat politica» una variant de la «soledat exterior», en un
assaig que tenia com a referent tot un altre escriptor, de la mateixa época; vg. A. MORA, «De la soledad politica. Incursiones en
la selva oscura de Pio Baroja», dins Clarines de pluma. Homenaje a Antonio Regalado, ed. de Vincent Martin, Madrid, Sintesis,
2004, p. 233-252.

66 Es tracta novament d’'una confidéncia adregada a Carles Rahola, el 3 de juliol de 1911, on recorda I'intent de publicar
«La ciutat del perdo», «isolat enmig de la furia repressiva, intentava una girada en I'opinio del public i, conseglientment, en la
conducta del govern»; vg. OC I, p. 1083.

67 Gloria CASALS, «Cant espiritual», dins J. MARAGALL, Poesia. Edicio critica, ed. de G. Casals, Barcelona, La Magra-
na, 1998, p. 813.
68 Pere COROMINES, Del meu comerg amb Joan Maragall [1935], dins ID., Obres completes, Barcelona, Selecta, 1972,

p. 1138: «No sé que s’hagi fet cap estudi seriés d’aqueixa accié d’En Maragall damunt dels homes del seu temps. Pero jo us dic
que no fou per una coincidéncia casual que abundaren en un pais com el nostre, de natalitat restringida, els pares de molts fills
entre els que foren joves a les darreries del segle dinové».

69 J. MARAGALL, carta a Carles Rahola, 24 de gener de 1905, dins OC I, p. 1069.

30



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

e,

W

\ (// 77 ;{"

2. Obra privada publica

He reiterat I'expressio «escriptor public» entre les maneres com Maragall esmenta la figura del «publi-
cista» o de I'«intel-lectual». | he indicat el lloc on 'empra, I'article «<Examen de conciencia», de 1905.
També em podria haver referit a I'is de la mateixa expressié almenys en una carta privada, adregada
a Unamuno, el 1907.7° No es tracta d’'una quiestié d’erudicié (res, en aquest article meu, ho és), sin6
de l'interés per ser precis amb el text i amb el context: en el primer Us em referia a la condicié publica
de I'escriptor i les objeccions a aquesta mateixa condicio per part de Maragall; en el segon Us, ara, he
passat a I'altra banda, a la de la intimitat, per veure qué en diu, qué en pensa I'escriptor davant i entre
els amics i coneguts. Amb el temps, amb les successives capes de lectures que inevitablement s’acu-
mulen i se sobreposen, la percepcio i la importancia donada a la frontera entre textos publics i privats
es desdibuixen. Es el desti dels textos que perduren en el temps.

No hi ha hermenéutica que s’hi resisteixi. L'interpret assenyala els diferents ambits de I'escriptor, quan
és public, quan privat i quan intim, perd els franqueja tot sovint. Es part del seu ofici: els distingeix i
alhora els barreja. De vegades empra els textos personals per explicar els textos publics —I'obra publi-
cada en vida—, pero sovint s'inverteixen les coses i sembla com si aquests fossin I'objecte d’interés de
I'escriptor del qual es tracta.

Maragall no se n’escapa. Quintana Trias, per exemple, fa una reconstruccié molt detallada de la ideacié
i la composicié de I'«Elogi de la paraula», un text eminentment public, ja que va ser pronunciat com a
conferéncia i imprés tot seguit, més d’un cop. Es una analisi minuciosa del text, perd inevitablement
també se serveix —seria absurd que no ho fes— de documents privats, com ara les cartes adregcades a
Pijoan, i que revelen I'elaboraci6 interior del text. L'intérpret va continuament del text public als rerefons
privats i intims. El fet és encara més interessant si tenim en compte que es tracta d’un text clau de la
«paraula viva», i que el mateix Quintana vol posar els punts sobre les is perqué considera que seria
més exacte circumscriure aquesta expressio cabdal de la poética maragalliana a un Us més exacte i
decididament restrictiu, «primitiu», arriba a dir.”

Un altre exemple és el de Moreta, quan llegeix conjuntament, en una via oberta per Josep Benet, 'ar-
ticle «L’església cremada» i I'epistolari d’aquell moment, complementant coses dites en public —per al
public—amb coses dites en privat —a persones concretes—, de manera que a l'article en questio parla del
comportament de «les turbes» en la crema de les esglésies, mentre que per carta, a Cambd, diu que,
de fet, de turbes n’hi ha dues: la popular ('esquerrana, la revoltosa, la dels «negres», segons una ex-
pressio de I'época) i I'oficial (la dretana, la dels benestants, «la burgesia», els «blancs»). Cal reconéixer
qgue no és el mateix, i no seria exacte, dir que Maragall parla de dues turbes si no s’especifica que en

70 En aquests termes: «en realidad yo no soy un escritor, es decir, escritor publico: y cada dia siento mas repugnancia
a hablar en publico como no sea que las palabras me salten por si solas por plenitud de vibracion»; vg. la carta a Unamuno de
7 de marg de 1907, dins Miguel de UNAMUNO, J. MARAGALL, Epistolario y escritos complementarios, Madrid, Seminarios y
Ediciones, 1971, p. 62-63.

71 L. QUINTANATRIAS, op. cit., p. 126 i sg.

Dossier 31



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

el text public (publicat) només titlla de turba a la gent revoltada, de manera que I'agosarada i profunda
matisacio feta en privat és d’una incidéncia politica molt menor.”

L’edici6 dels papers privats de Maragall és una historia prou coneguda. Va ser el resultat de la perspicag
accio de la familia (vidua i fills), endegada molt poc després de la mort de I'escriptor, per aplegar tots els
papers postums haguts i per haver: la recaptacié de I'epistolari, amb alguna reticéncia inicial (per part
de Josep Pijoan, per exemple); la lenta creacié d’un arxiu; les edicions de les diferents obres completes,
jael 1912, i després les dels Fills, la de Selecta i les que han de venir. Tot aixd suposa, en bona mesura,
una reconstruccié de la privacitat de I'escriptor, que queda convertida en una obra publica. Una obra
que, com passa amb tot gran escriptor, no acaba mai de completar-se: sempre hi ha una carta que apa-
reix per afegir, sempre hi ha un nou criteri —filologic, historiografic— que millora I'edicié d’un text. Per aixd
avui seria inimaginable no incloure I'epistolari en unes noves obres completes —suposaria confegir unes
obres incompletes, I'existéncia de les quals obligaria a dependre de les edicions anteriors. Més aviat
el que sera digne d’esperar és que s’hi afegeixin més cartes (les adregades a I'esposa, per exemple), i
que s’editin totes amb uns criteris més fiables.

L’edicio dels diferents papers privats —com a minim des que Miquel d’Esplugues publica les notes auto-
biografiques, encara que a la seva manera— suposa que aquests es reuneixin amb els papers publics.
Llavors es pot parlar propiament de I'obra o del pensament de I'escriptor, dues coses que no son exac-
tament el mateix i que pressuposen sempre una reconstruccié de materials textuals. Els papers privats
que es fan publics després de la mort de I'autor (amb les excepcions que sigui: les cartes publicades en
el seu moment per decisié 0 amb el permis de Maragall en persona) atorguen la condicié de postum a
la mateixa obra o pensament al qual s’incorporen.

Tanmateix, ni la mort tanca I'obra. Que una obra no és una cosa feta d’'una vegada per totes, siné que
es va fent, ho afirma el mateix Maragall en vida, per exemple quan parla de les tres parts del poema del
comte Arnau com una unitat assolida sense una previsié inicial: el temps i les penes de la seva elabora-
ci6 —del personatge, perd també de I'autor— equivalen al «purgatori populary; i «fer de la vida humana,
terrena i ultraterrena, una sola cosa» pot ser entés no només com el sentit «de la meva viday, sin6 tam-
bé de I'obra, és a dir, que I'obra uneix elements de diferents mons.” Pel que fa el pensament, I'escriptor
tenia la idea que —ho he assenyalat— tan sols es pot parlar del que s’expressa en un moment donat, en

72 I. MORETA, «Joan Maragall, articulista i intel-lectual», op. cit., p. 291-293.

73 Son paraules de la coneguda carta a Joan Pérez Jorba, de 14 d’abril de 1911, dins OC |, p. 1012. En termes semblants, a
Carles Rahola, 6 de juliol de 1911, dins OC I, p. 1084. Amb les cartes, ara que parlo de franqueigs que van del public/privat al public
vivent/postum, hi ha un efecte de parusia —inevitable en les comunicacions a distancia, sense cos present— que un corresponsal de
Maragall va saber reflectir per carta a un tercer, en vida del poeta. Es tracta d’'un escriptor que havia conegut Maragall en una estada
a Barcelona i que més tard, en rebre una carta del poeta, explicava a Carles Rahola: «En mi casa esta Maragall, mejor dicho, esta
su espiritu grande, luminoso, que el correo trajo metido en una carta [...] Su llegada de esta manera brusca en una mafana azul
[...], sin esperarle —porque era demasiada honra para mi— me ha llenado de estupor... y perdone usted que me marche, porque él
espera... y esos hombres no pueden hacer antesala»; vg. carta de José Pérez Andreu a Carles Rahola, recollida dins Els epistolaris
de Carles Rahola, ed. de Narcis-Jordi Arago i Josep Clara, Barcelona, Publicacions de I'Abadia de Montserrat, 1998, p. 168. Tampoc
no és sobrer pensar que aquest escriptor avui només sigui conegut, es publiqui alguna obra seva, encara que només alguna carta
com aquesta —i aixi sobrevisqui— per la seva condicié de corresponsal ocasional de Maragall.

32



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

O =

—

cada text. Unamuno ho percep aixi, ho amplia i alhora ho expressa d’'una manera que no sona gaire
maragalliana, perd que a mi em sembla que li convé: considera que Maragall és un d’aquests escriptors
gue pensen tot escrivint, «que escriben acaso para pensar y no piensan para escribiry».”

| travessant d’una vida a I'altra, els escrits publics («vivents», com la paraula, perqué s’han llegit en el
moment de ser publicats) i els privats («postumsy, apareguts després de la mort de I'autor) componen
una obra a la que es van afegint nous lectors, alguns que no havien nascut ni en temps de Maragall,
i d’altres que no han nascut encara ara, si ens posem aixi d’optimistes (la comunitat lectora, segons
Bataille). Res d’estrany, en un escriptor que s’adrecava en un article de diari als vius i als morts.

Rebut el 15 de novembre de 2017
Acceptat el 4 de desembre de 2017

74 M. de UNAMUNO, «Leyendo a Maragall» [1915], dins M. de UNAMUNO-J. MARAGALL, Epistolario y escritos com-
plementarios, op. cit., p. 153. Es exactament el que deia Michel Foucault: escric per veure qué penso. Una altra cosa —de fet, la
contraria— és quan es parla del «pensament» de Maragall (Trias, o Moreta). Cal considerar que es tracta del confegiment d’'un
ens ideal que sembla donar per constituit aquest pensament abans que I'escriptor es posi efectivamente a escriure (i d’aqui el
«credo» de Moreta).

Dossier 33






Haidé, num. 6, 2017, p. 35-45

JORDI MIR GARCIA

Universitat Pompeu Fabra
jordi.mir@upf.edu

JOANMARAGALL:UNARISTOCRATICPLATONICPREOCUPATPERLA
DEMOCRACIA

Resum:

El creixement de les idees i les reivindicacions democratiques preocupen Joan Maragall. Entén que han arribat per quedar-se
i cal pensar les limitacions que té aquest pensament politic per les condicions del poble que hauria de governar. L'article vol
aproximar-se a les reflexions de Maragall sobre la democracia, i també sobre I'aristocracia, que hauria de tenir, al seu parer, totes
les virtuts per exercir el govern. Unes reflexions que connecten Maragall amb destacats pensadors de I'época que escriuen des
de la mateixa preocupacié. Unes reflexions que avui ens poden ajudar a pensar unes societats que es volen democratiques.

Paraules clau: Joan Maragall — politica — democracia — aristocracia — John Stuart Mill — sufragi electoral

Abstract:

The growth of ideas and the democratic demands concerned Joan Maragall. He understands that they have arrived to stay and
that it is necessary to think about the limitations that this political current has in terms of the conditions of the people it must govern.
This article interrogates Maragall’s reflections on democracy, and also on the aristocracy, that must have, according to him, all the
virtues needed in order to govern. These reflections link Maragall to outstanding thinkers of the period who wrote from the same
sense of concern. Today, these reflections can help us think about the democratic societies we want.

Key words: Joan Maragall — politics — democracy — aristocracy — John Stuart Mill — electoral suffrage

0. Introduccidé

El advenimiento de la democracia a la politica y hasta a lo que no es politica de los pueblos, es hoy un he-
cho cuya legitimidad, cuyas consecuencias, cuya relativa oportunidad puede discutirse, y da verdaderamente
grandes motivos de duda y de discusion; pero es una realidad innegable, es un hecho. Y como hechos de tal
magnitud y tal universalidad no se presentan nunca en la historia casualmente, como nunca resultan efimeros
e ineficaces, ni pueden borrarse y tomar otra vez las cosas desde antes de su apariciéon; como la Historia no
se equivoca nunca ni hay camino perdido en ella, sino que los hechos historicos llevan su razén de ser en si
mismos, en su mera aparicion y existencia, de ahi que el hecho democratico merezca ser considerado con
atencion y serenidad, para poder ver lo que hay en él de circunstancial, de pasajero, de aparente, de injusto, y

separarlo de lo real, de lo sustantivo, de lo Iégico que el mismo aporta al caudal humano.’

1 J. MARAGALL, «La democracia», Diario de Barcelona, 18 de mar¢ de 1893. Totes les citacions sén extretes de: J.
MARAGALL, Obres completes, vol. | i ll, Barcelona, Selecta, 1960-1961. Les referéncies a aquesta edicio es faran emprant els
acronims OC 11 OC 1l (en aquest cas, OC I, p. 352).

Dossier 35



Jordi Mir Garcia. Joan Maragall: un aristocratic platonic preocupat per la democracia

Aixi comencava I’article titulat «La democracia» que Joan Maragall va publicar al Diario de Barcelona
el 18 de marg de 1893. Som a finals del segle XIX i l'autor esta pendent d’alguns dels principals debats
que van marcant I'evolucié del pensament politic. Els seus articles publicats a la premsa de I'época
ens poden ajudar a analitzar i a estudiar la seva vessant de pensador politic amb voluntat d’intervencié
publica. Amb qui dialoga? Quines posicions defensa? Qué seria una societat justa per ell? Quée ens
pot aportar als nostres plantejaments actuals, siguin els que siguin? Aquest article vol partir d’aquestes
preguntes per reflexionar al voltant d'un Maragall preocupat per les transformacions socials que esta
observant a la seva societat i a d’altres que considera properes. Un Maragall internacional, lector de
publicacions estrangeres on trobar referents per pensar present i futur.

1. La democracia que neix

La democracia, com ens diu Maragall, esta arribant a societats que no han merescut aquest nom anteri-
orment. Convindria definir qué és democracia per ell i també per aquelles persones amb qui ell dialoga.
Sabem que és un concepte que no sempre s’interpreta de la mateixa manera, ni al llarg de la historia
ni en un moment historic concret. D’entrada, ens diu que l'adveniment de la democracia és innegable.
Es un fet. Una societat democratica, al seu parer, consistiria en «un pueblo democratico [que] tiene de-
rechos individuales, sufragio universal, jurado, libertad de imprenta, de reunion, de cultos, etc., etc.».?
La democracia no I'acaba de convencer, vol discutir-ne la legitimitat i les consequéncies.

Aquesta voluntat inicial ja ens hauria de fer destacar la seva rellevancia en el nostre present. Avui no
es discuteix obertament sobre la legitimitat i les consequéncies de la democracia. Tinguem present que
Maragall esta questionant la democracia com a model, no pas com un cas o0 una aplicacié concreta.
Avui existeix un questionament com segurament mai abans havia existit de la democracia en la qual,
suposadament, vivim. Questionem una societat, un pais que es presenta com a democratic, perd que a
molts no els ho sembla. Cal assenyalar I'evolucié que, a Catalunya, ha arrossegat critiques i objeccions
al procés de democratitzacié —que s'esmergava per deixar enrere el franquisme— i als seus resultats,
en un moment historic com és I'actual, principi del XXI, en el qual han anat creixent les veus dissidents.
Uns discursos, que eren minoritaris, que es movien en els marges, en els nostres dies estan ocupant la
centralitat de I'espai del debat public.

Ara bé, Maragall assumeix I'adveniment de la democracia i ho fa criticament. D’entrada ens planteja un
glestionament a partir del que considera el fonament necessari perque pugui existir la democracia, el
demos. Si la democracia descansa en el poder pel poble, necessitem un poble capag d’exercir alldo que
el poder demana. Disposem d’un poble capag per fer-ho?

Para constituir una democracia viable, lo primero que se necesita es un pueblo democratico. Y es muy extrafio
que una verdad tan sencilla haya escapado a la penetracién o a la buena fe de algunos que en ciertos Estados

actuan de grandes demdcratas.®

2 Ibid., p. 353.
3 Ibid.

36



Haidé, num. 6, 2017, p. 35-45

Entén que un poble democratic ha de tenir unes minimes caracteristiques, perd com arribar a elles?
Ens dira:

Un pueblo democratico tiene derechos individuales, sufragio universal, jurado, libertad de imprenta, de re-
unién, de cultos, etc., etc.; pues démosle a nuestro pueblo sufragio, jurado y todas las libertades imaginables
y catate un pueblo democratico hecho y derecho. Este raciocinio equivale al siguiente: un hombre formado
y robusto bebe, fuma, se afeita, levanta arrobas de peso, sube cuestas escarpadas, usa armas, etc.; pues
cojamos un ser humano, aunque sea un sietemesino imberbe y escrofuloso, démosle licores, que fume, que
se afeite, que se fatigue, que use armas, y héte aqui convertido en hombre. El muchacho resultara enteco,

atrofiado, maton, vicioso... pero se habran salvado los principios.*

Maragall es mostra clarament preocupat pel procés que ha de portar una societat a esdevenir de-
mocratica, per les caracteristiques de la poblacié que li haurien de donar vida. Sembla tenir clar que
el conjunt de les persones no tenen la capacitacié necessaria per poder fer-ho. | no accepta que no
es treballi per formar i capacitar la ciutadania. No apunta a continguts concrets, aixo seria més aviat
adoctrinar. Assenyala la responsabilitat de qui pot i fer-ho i no ho fa:

¢Creen Vds. que en la catedra, en el libro, en el periddico, en la conferencia, han procurado hacer pueblo, ex-
plicando a éste sus deberes antes de hablarle de derechos que todavia no tiene; que han procurado ilustrarle,
elevarle, hacerle digno de aquellas doctrinas? Nada de eso. Los grandes demdcratas han dejado la catedra
vacia dias y dias, el libro no ha parecido, el periédico sélo ha servido para alimentar odios personales y dis-
putas de pandilla, la conferencia se ha convertido en meeting populachero; los grandes demécratas lo han
abandonado todo para correr al colegio electoral y alli preguntar al muchacho que ya ha empezado a olvidar
sus sufrimientos, pero que esta tan raquitico, tan imberbe y tan poco hombre como antes: «¢Quieres volver a
fumar, a beber y a calaverear?». Y los bajos instintos del enfermizo le han obligado a gritar: «Sil», haciéndo-
sele la boca agua. Y los grandes demdcratas han levantado la cabeza y han dicho: «¢ Lo ven ustedes? Ya le

tenemos hecho un hombre. El pueblo quiere la republica: hay que darsela».®

| conclou amb claredat i contundéncia:

Para hacer de nuestro pueblo un pueblo democratico (después de examinar atenta y desinteresadamente si,
dadas sus condiciones de raza y de temperamento, podra llegar a serlo algun dia) es necesario vulgarizar,

hacer penetrar en él ideas y teorias como las expuestas en Los Héroes, de Carlyle, por ejemplo.®

Ibid.
Ibid.
Ibid.

[o)JNé; IF N

Dossier 37



Jordi Mir Garcia. Joan Maragall: un aristocratic platonic preocupat per la democracia

Qué li interessa a Maragall de Carlyle?” En ell troba una critica a la democracia, com en altres autors
que llegeix. La mateixa emergéncia de la democracia esta generant moltes respostes que s’hi enfron-
ten. Hi ha qui la veu com un desafiament. Maragall esta al costat d’aquestes reaccions critiques que
anuncien greus riscos pel que pot suposar la democracia, perd vol aportar uns matisos personals al
discurs. Aixo I'apropa a Carlyle. Aquests autors no s'esmercen per evitar la democracia, tornant enrere
o creant alternatives que no han existit fins ara. Busquen la manera en qué, dins I'espai democratic, la
majoria no vagi en contra d’alld que és millor:

Carlyle, lejos de tales suefios inutiles, aunque es claro que sin salir del reino de la esperanza, imagina un triunfo
racional de los mejores dentro de la democracia misma, no anulandose ésta, sino elevandose hasta el punto
ideal de entregar su poder, suyo, sin duda, en manos de los que mas saben, esto es, de los virtuosos y exper-

tos, de los que tienen un ideal de realidad, de los que saben lo que pide la vida social en tal instante.®

En la seva concepcié, la democracia s'haura d'identificar amb un canvi d’equilibri entre una societat
que havia d’estar regida per criteris de mérit, I'aristocratica, a una altra on ara alld que comptara és la
majoria. Passem de la qualitat a la quantitat. | a Maragall i a Carlyle el que els interessa és la qualitat de
la virtut, 'expertesa, el coneixement, la intuicio... Aquestes qualitats no s’escullen per majoria, tenen a
veure amb altres caracteristiques. | tanmateix, consideren que no poden donar I'esquena a la democra-
cia, perque saben que ha arribat per quedar-se. Hi ha motius que ho justifiquen. Ara es tracta d’acon-
seguir que la quantitat sigui de qualitat o que la quantitat sigui capag de reconéixer la qualitat i triar-la.
Com passar de l'aristocracia, que aspira al fet que la qualitat governi per ella mateixa, a la democracia,
que hauria d'aconseguir que la poblacio esculli la qualitat?

Maragall té dubtes que aixd pugui passar. A Carlyle, hi afegeix un altre autor de qui es sent proper en
aquesta qliestié i que li ofereix una formuacié tedrica que voldria que esdevingués real. Es Ernest Lavis-
se —un historiador francés que Maragall presenta com a savi— qui planteja que tota veritable democracia
no pot viure sense una aristocracia i fa la comparacié amb un animal vertebrat que no pot viure sense
sistema nervids. No obstant aixd, Maragall es pregunta on és el poble que tingui prou enteniment i que
estigui disposat a lliurar el seu poder a mans de qui és realment millor. | també apunta al que pot ser
una critica a les aristocracies existents: on trobarem les aristocracies aptes pel sistema nervios de les
democracies? Aixi, doncs, uneix en la seva critica poble i aristocracia. | dira que a Espanya no hi ha
soluci6 ni cap a una banda ni cap a l'altra. Ens trobem amb un Maragall molt clar: «con igual entusiasmo
vota a Salmeroén que votaria al Bobo de Coria si se presentara como candidato republicano». No hi ha
ni poble ni aristocracia: «aqui no hay mas clase directora que la respetable clase de los caciques; los
demas todos somos dirigibles: falta vigor y falta cultura».® Falta qui senti veritablement I'ideal democra-
tic i tingui prou autoritat per comunicar-lo al poble de dalt i al de baix; falta qui prescindeixi de la idea de
votar i anar a les urnes, i treballi i defensi treballar; i entén que, mentre no es puguin assolir aquestes

7 Pel que fa a la influéncia de Thomas Carlyle en Maragall, vg. Ignasi MORETA, No et facis posar cendra, Barcelona,
Fragmenta, 2010, p. 110-112 i passim.

8 J. MARAGALL, «La democracia», op. cit., OC Il, p. 354.

9 Ibid.

38



Haidé, num. 6, 2017, p. 35-45

circumstancies exposades, la democracia no té sentit. Per aixd conclou l'article amb la contundéncia
que ja li hem conegut:

Entretanto jfuera los mecanismos democraticos! Que ya tenemos, mecanismos vacios, muertos, que hoy no
sirven mas que de estorbo y confusién, traidos por politicos escépticos e inconsecuentes. Ya estamos hasta
la coronilla de parlamentarismo, y de sufragio universal, y de jurado y de palabreria. Hay que arrinconar todo
esto hasta que podamos llenarlo decentemente. Solo cuando llegue este caso (y francamente, para una gran

parte del pueblo espariol dudamos de que llegue nunca) podremos hablar con algun sentido de democracia.

2. Limitar la democracia

La democracia és possible 0 no? Les seves exigencies poden semblar més o menys adequades, pero
ell mateix sembla considerar-la inviable si opina que una gran part del poble espanyol mai no les asso-
lira. Maragall comenca I'article «La reforma electoral en Bélgica» citant John Stuart Mill:™

Estamos tan poco familiarizados con el voto plural para las elecciones parlamentarias, que no es probable se
adopte en mucho tiempo ni con buena voluntad; pero como «seguramente vendra un dia en que no habra otro
remedio que elegir entre esta manera de votar y el sufragio universal puro y simple», bueno sera que los que

no gusten de éste, empiecen desde ahora a reconciliarse con aquella otra manera.?

Aquestes paraules les pren en consideracié perque s’acaben de complir en tota la seva dimensio: la
reforma electoral a Bélgica serveix a Maragall per intervenir sobre el sufragi. El sufragi universal és
una pega clau en una societat que es vol democrata: és el canvi que pot fer assolir el poder a les clas-
ses que n’han estat excloses al llarg de la historia. Si la democracia decideix a partir de majories, els
resultats de les eleccions que es realitzen amb sufragi universal haurien de suposar un capgirament
radical. Aquesta va ser una idea molt estesa per defensors i detractors del sufragi universal: si tothom
pot decidir, els amplis sectors populars exclosos fins a aquell moment de I'ambit de la decisié actuarien
en contra de qui ha governat imposant la seva posicié. | aixi Maragall, tornant a citar Mill, dira:

En caso de concederse el derecho electoral a todos, en cada localidad la mayoria estaria compuesta por tra-
bajadores manuales, y al presentarse una cuestion en que dicha clase estuviera en desacuerdo con el resto de

sus conciudadanos, ninguna otra clase conseguiria tener representacion.'

10 Ibid.

11 Es curiés perd el nom de I'utilitarista individualista per antonomasia no sol citar-se gaire —si no és de passada— en les
analisis sobre Maragall.

12 J. MARAGALL, «La reforma electoral en Bélgica», Diario de Barcelona, 29 d’abril de 1893, dins OC Il, p. 364.

13 Ibid., p. 365.

Dossier 39



Jordi Mir Garcia. Joan Maragall: un aristocratic platonic preocupat per la democracia

Maragall defensa un vot ponderat per qualitat de la persona votant. No té dubtes que aixd és indispen-
sable:

Nadie, como no sea un tonto, y aun tonto de una clase muy especial, puede ofenderse de que se reconozca que
hay otras personas cuya opinion y cuyas aspiraciones son mas dignas de ser consideradas que su parecer y su

deseo propios.™

D'altra banda, Bélgica esdevé un referent. Una reforma del sistema electoral, la llei Nyssens de 1893, va
portar a una ampliacié del dret a vot, perd no tots els vots tenien el mateix valor. Determinats col-lectius
de la societat podien tenir fins a tres vots per persona, i tenir-ne més o menys, ens explica Maragall, de-
penia de la intel-ligéncia, la instruccid, I'autoritat dins de la familia, els impostos... Ho presenta com una
concessié davant del reclam del sufragi universal. Es la manera d’intentar aturar alld que esta arribant:
obrir-se a la democracia, perd de manera limitada.

El liberalisme, vinculat a sectors de la societat que estan emergint econdmicament, sorgeix defensant la
individualitat, reivindicant drets individuals que no poden ser atacats per un monarca absolutista o per
una hipotética democracia de majories. Segurament per aix0, recorda Maragall una coneguda cita de
Herbert Spencer: «el deber de los amigos de la libertad en lo porvenir consistira en buscar los medios de
limitar el poder de los Parlamentos, como antes consistié en limitar el de los reyes».'®

Liberalisme i democracia tenen una historia de diferéncies i enfrontaments llarga, encara que avui hi ha
qui presenta els dos plantejaments com dues cares de la mateixa moneda. Per Maragall, seguint La-
veleye (és a dir, I'economista i historiador belga Emile Louis Victor, baré de Laveleye), les democracies
suposen la tirania de les majories organitzades en partits politics. La defensa de les minories estaria
en el text constitucional; perd, en la mesura que pot ser canviat per les majories, no acaba havent-hi
defensa possible.

3. L’aristocracia necessaria

En un article titulat «Justicia social»,'® Maragall recull algunes reflexions sobre el fonament d'una societat
modelica. Ho fa comengant amb la Republica de Platé quan tracta de I'educacio de les diferents classes
de ciutadans. Socrates explica que les persones destinades a governar tenen or en la seva composicio,
i per aixd sé6n més preuades. La plata la trobem en els homes de guerra, i el ferro i el coure en treballa-

14 Ibid., p. 366.
15 J. MARAGALL, «Las formas de gobierno I», Diario de Barcelona, 10 de maig de 1893, dins OC Il, p. 367.
16 ID., «Justicia social», Diario de Barcelona, 16 d’abril de 1903, dins OC I, p. 677-680.

40



Haidé, num. 6, 2017, p. 35-45

Dossier

dors i artesans: un oracle avisa que la republica morira si governa ferro i coure. Tanmateix, més enlla
d’aquestes diferéncies que han de ser ateses, un element comu en totes les persones fa que les matei-
xes diferéncies no suposin comportaments estancs. Hi pot haver canvis, i la societat del nou segle ho
possibilita més del que ho va fer la Grécia classica, on I'esclavitud era una barrera infranquejable. Per
aixd Maragall manifesta els ascensos socials que, al seu entendre, solen passar:

Cada dia vemos hombres que, por la fuerza de sus cualidades y el favor de la fortuna, han pasado de los mas
humildes empleos a las mas elevadas posiciones sociales; obreros enriquecidos hasta llegar a millonarios;
pobres maestros de escuela alzarse por sus méritos a las primeras magistraturas del Estado; soldados rasos
que suben a generales; hijos de pobres labriegos que son obispos, y gentes salidas de la mas confusa plebe
brillar a lo mejor de su vida con el esplendor de un titulo nobiliario. Y al lado de esto, grandes nombres que se
derrumban por los vicios o debilidades de los que los llevan; ex-millonarios que piden limosna; hombres nacidos
en el lujo, tirando de un carretén por esas calles; tal vez se anuncia la muerte en un hospital de aquél que fue
nifio mimado de la fortuna; hijos de magnates arruinados que sientan plaza de soldado; nombres un tiempo
gloriosos inscritos en el registro de un hospicio o de una carcel. No parece sino que cada hombre o cada familia
tenga un peso especifico que, a la corta o a la larga, segun los vaivenes del azar, acaba por situarle, a él 0 a

sus hijos, en el lugar que por la justicia le corresponde."

Presenta, doncs, una aristocracia com a classe no estancada. Té interés a assenyalar-la com a model
abastable de qui treballa per aconseguir-la. També tindra interés a destacar que hi ha aristocracia,
poder, que no esta a l'altura de la seva condici6. | pot acceptar fins i tot una mobilitzacié en contra
d’aquests sectors per la seves males practiques:

Yo comprendo la lucha y hasta el odio contra un patrono, contra diez, contra ciento, que abusan de las ventajas
de su posicion para engafar o para oprimir a sus obreros, y me siento dispuesto a ponerme del lado de éstos
en justicia; comprendo la lucha y el odio contra un gobernante inepto o tiranico que viola las leyes o no sabe
hacerlas cumplir; contra el agente armado que atropella derechos y personas que debiera amparar o respetar, y
me siento dispuesto a rebelarme contra aquél, y a defenderme contra éste, devolviendo injusticia por injusticia,

herida por herida."®

El que no pot acceptar és el quiestionament de I'ordre, un ordre que considera natural des de les formu-
lacions platoniques. Uns anys abans ja havia dedicat un article a 'aristocracia on ens explicava d’'una
manera gairebé biblica I'origen de la condicié social:

Los primeros pobladores de un territorio estan completamente absorbidos en la preocupacion econémica, en
asegurarse el necesario sustento y demas condiciones de la vida material. Al cabo de cierto tiempo, algunos de

ellos han adquirido riquezas suficientes para no tener que trabajar; y de este ocio nace la vida mas puramente

17 Ibid., p. 678.
18 Ibid., p. 679.

41



Jordi Mir Garcia. Joan Maragall: un aristocratic platonic preocupat per la democracia

intelectual: los placeres, las artes bellas, la filosofia, la politica. De aquel grupo de hombres que al principio
formaban una sola clase que trabajaba para vivir, van sobresaliendo por seleccion los pequefios grupos de los
ricos, de los artistas y poetas, que soélo subsisten donde hay ricos y ociosos; de los politicos, que solo entre
éstos pueden reclutarse. Asi aparecen la aristocracia y las clases intelectuales que a su lado viven, sobre las
clases intermedias que, aun trabajando, no se ven tan apremiadas por la necesidad que no puedan participar
mas o menos de las funciones mas elevadas del espiritu, y unos y otros sobre la gran masa que la seleccién ha

dejado sumida todavia en la exclusiva y aspera lucha del trabajo por la vida material.'

Aquest relat s'allunya de les mirades centrades en la conflictivitat que sorgeix de les condicions mate-
rials de vida, de les relacions de possessio i de les causes d’aquestes possessions. Alguns d’aquests
plantejaments ens poden fer pensar en el naixement de la burgesia i el liberalisme, i en autors com
Benjamin Constant que també defensen I'oci d’aquesta classe com el que li permet desenvolupar les
capacitats i els coneixements que la fan mereixedora d’uns drets i uns reconeixements que no estan
a l'abast del conjunt de la societat.?° Constant, per exemple, defensa un sufragi censatari reservat als
propietaris: tothom pot arribar a ser propietari, aixd si, perd només quan ho siguis disposaras de I'oci
necessari.

L'aristocracia, segons Maragall, té una clara finalitat de guia de la societat. Per aixd, seguint el socidleg
rus Novicow,?' escriura que:

Las grandes familias de un pais son como poderosas columnas que lo sustentan. Los gobiernos no se atreven
a atropellar el derecho, si lo defienden los grandes que estan a la vista de todo el mundo; porque atropellar a
éstos es mucho mas dificil que hacerlo con un cualquiera de la turba democratica, por cargado de razén que
esté. Cuando no hay aristocracia, la sociedad es un ente amorfo sin osamenta ni organizacién. Una sociedad
sin aristocracia, como un animal sin cerebro, siempre estara en los ultimos peldafios de la escala de los seres:

su vida no puede ser ni muy brillante ni muy larga...??

| en destacara una caracteristica en particular:

Pero la aristocracia, para ser verdaderamente tal, necesita, ademas de la riqueza, del ocio y de la superioridad
intelectual, la notoriedad: es decir, que su existencia llame la atencion de todos, que afecte la conciencia social

por sus hechos, por los servicios prestados a la comunidad, por el brillo de sus méritos.?®

19 ID., «La aristocracia», Diario de Barcelona, 3 de juny de 1896, dins OC Il, p. 484.
20 Vg. Benjamin CONSTANT, Principes de politiques, Paris, Alexis Eymery, Imprimerie de Hocquet, 1815.
21 Els escrits de Jacques Novicow, del qual Maragall llegeix el primer capitol del llibre Conscience et volunté sociale, van

tenir una important rebuda dins el grup de L'Aveng, que va traduir el seu text «El lliure agrupament dels pobles», L'Avens, nim. 4,
22 de febrer de 1893, p. 52-57. Reproduim sense intervencions la nota que acompanyava l'article: «La trascendencia que per al
nacionalisme catala tenen les doctrines exposades en aquest article ens mou a traduir-lo de la Nouvelle Revue del | Febrér ultim, ont
ha sigut publicat, com extret del llibre de M. Novicow Les luttes entre societé humaines et leur phases successives. -(N.de la R.)».
22 J. MARAGALL, «La aristocracia», op. cit., p. 485.

23 Ibid., p. 484.

42



Haidé, num. 6, 2017, p. 35-45

La notorietat és la seva respectabilitat, el seu ambit d’'influéncia, el seu mestratge, la possibilitat de
generar obediéncia consentida. En cas que l'aristocracia sigui capag de fer possible aquesta notorietat,
completa el seu caracter i esdevé apta per desenvolupar la seva funcio, la seva missié a la societat
—que és establir corrents de solidaritat i simpatia amb el poble per inspirar-li abnegacio i confianga. Si
arriba a actuar d’aquesta manera, es converteix en un organ politic amb unes funcions que ningu altre
és capag d’exercir.

Maragall, com altres pensadors de la seva epoca (o d'anteriors), esta convencut que l'aristocracia ha
de governar a condicio que tingui el talent per fer-ho. Res de mediocritats ni de nepotismes. Maragall
sembla partir de I'aristocratisme de Platé per defensar el govern dels millors, per sobre del govern de
I'u —la monarquia— i del govern dels molts —la democracia.?* També podriem trobar en el seu pensament
la influéncia de pensadors com Polibi o Cicerd que van defensar la necessitat de sistemes de govern, o
constitucions, de caracter mixt. Es a dir, sistemes socials en els quals hi ha una unié entre I'aristocracia
i el poble. Es un model que es presenta com una solucio a la teoria de la degeneracié dels models purs
ja siguin monarquia, aristocracia o democracia. Tot model podria degenerar a partir de la tendéncia a
l'autoritarisme de qui governa. El govern dels pocs juntament amb els molts, de I'aristocracia i la demo-
cracia pot ser la solucié. Sempre que l'aristocracia no esdevingui oligarquia i la democracia imposicio
de la majoria. Aquestes idees van circular per ambits conservadors, liberals, republicans no radicals...

4. La democracia com a comprensié i raé compartida

L'aristocracia ha emmalaltit, per a Maragall, potser d’'una manera que podem comparar amb qui avui o
des de fa decades considera que la nostra democracia també ha emmalaltit. Segons ell, la solucié era
disposar d’aristocracies poderoses:

Si las modernas sociedades quieren progresar de veras, procuren hacerse con aristocracias poderosas. Si en
este siglo las corrientes politicas han sido hasta ahora diametralmente opuestas a tal aspiracion, culpese a
las aristocracias mismas que han desconocido su mision y su fuerza. No es que el 6rgano aristocratico haya
desaparecido o haya dejado de ser necesario; es Unicamente que esta enfermo. Es que las aristocracias han
sido exclusivistas; que se han convertido en una corporacién cerrada, lo cual es contradictorio con su misma
naturaleza, que consiste en ser el receptaculo de toda seleccidon que en las sociedades se va realizando cons-

tantemente.?

Diu que l'aristocracia és fonament imprescindible d’'una bona societat, perd també entén a la vegada
que, si pot representar-ne la solucio, també pot ser-ne el problema. Si I'aristocracia no compleix es
perd. Les aristocracies no han complert amb el que hauria de ser el seu paper a les societats i per aixd
ara es van imposant les idees democratiques. Qué han fet malament les aristocracies? Aixi ho explica:

24 Per a una lectura centrada en I'oposicié monarquia/republica dins l'ideari del poeta catala, vg. Anna PUNSODA, «La
Republica i la Monarquia en la filosofia politica de Joan Maragall», dins Joan Maragall, Paraula i Pensament, ed. de Josep-Maria
Terricabras, Documenta Universitaria, Girona, 2010, p. 187-201.

25 J. MARAGALL, «La aristocracia», op. cit., p. 484.

Dossier 43



Jordi Mir Garcia. Joan Maragall: un aristocratic platonic preocupat per la democracia

«la generalidad de las antiguas aristocracias han sido refractarias a los progresos cientificos y a las ide-
as nuevas, y encastilladas en sus viejas tradiciones y en sus aisladores privilegios, se han apartado de
la vida politica nueva, afectando por ella un supremo desdén que también podria llamarse impotencia
o cobardia». Al contrari, el que haurien de fer, i que ell t&¢ molt clar, és aixo:

Abandonen esta actitud, lancense a la vida social presente, y rianse de todas las corrientes democraticas. ¢ Qué
valen los cargos que los demdcratas hacen al principio aristocratico? Es que la aristocracia —dicen— esta en
parte basada en la herencia; y el principio hereditario es un principio de injusticia. jVaya por la injusticia! ;Qué
hay de deplorable en que un hombre, al llegar a la mayor edad, se encuentre con una gran fortuna, con una
vasta y sélida instruccién, y con el sentimiento perfectamente educado? ; No es mas bien cosa de alegrarse de
que haya muchos hombres asi? ;No es un beneficio para la sociedad el poseer esos érganos perfeccionados
para sus mas altas funciones? Aqui lo Unico lamentable es que el joven aristocrata en tales condiciones viva
apartado de la vida politica y social, y en vez de poner al servicio de su pais sus grandes ventajas, las derroche

todas en frivolidades y en inutiles ocios.?

L'article «Fantasia sobre motivos», publicat el 28 de novembre de 1905 acaba d’aquesta manera:

Porque hay que considerar antes la victoria definitiva que la inmediata; y jay! si un dia nos encontramos con
que, derrotada la razén de los adversarios, hemos perdido también la nuestra en la victoria. Mejor sera luchar
de modo que sea salva la de todos y perezca solo aquella apariencia de la de cada uno que fue causa del

encono en la lucha.?”

Aquestes paraules sén d’'una gran profunditat i de gran valor &tic i politic. Paraules poc compartides
en el debat public de la seva época i de la nostra. Paraules que poden ser molt actuals. Paraules
d’'una gran radicalitat i que van a I'arrel d’alld essencial perqué una societat diversa i plural —com ho
sén totes, en menor o major mesura— pugui conviure. Una societat on no hi hagi imposici6é de les
diverses posicions.

Maragall, en aquest article, ens explica les seves limitacions a I'hora de tenir determinats compor-
taments habituals a la seva societat. Fixant-se en els parlaments democratics de I'época dira que
«ni podria ser tampoco un politico de partido cuyo principal oficio se basa en colocarse en un punto
de vista opuesto al del partido contrario, y desde aquel punto de vista exterior combatir actos cuya
inspiracion no puede ni quiere comprender, como nacidos en hombres a quienes no debe amar».®
| aixi ens parla de comportaments de I'esfera privada i de la publica —i d’ética i de politica. No de-
fensa la democracia i no farem que la defensi ara. Perd defensa uns valors que avui es podrien
considerar democratics. Maragall ens ajuda a pensar en les limitacions de la democracia i, doncs,
en la democracia que necessitem en el moment que ens enfrontem amb les limitacions dels nostres

comportaments.

26 Ibid., p. 485.

27 ID., «Fantasia sobre motivos», Diario de Barcelona, 28 de novembre de 1905, dins OC Il, p. 710.
28 Ibid.

44



Haidé, num. 6, 2017, p. 35-45

Bona part de les objeccions que representa Maragall als sistemes politics tenen a veure amb el com-
portament dels col-lectius que n’haurien de ser responsables. Podem pensar en un poble, avui, que
tingui els coneixements i les capacitats per exercir la democracia? L’aristocracia en la qual pensava
Maragall no sembla que hi sigui ni que se I'esperi, ni podem imaginar quina seria la seva resposta
davant d'aquesta pregunta, perd si nosaltres podem decidir si volem aprofitar les seves reflexions
per millorar el nostre sistema politic en un moment, en una cruilla, nacional i internacional, on cal triar
si intentar generar més democracia per a més gent o reduir-ne la forma i I'abast.

Rebut el 30 de novembre de 2017
Acceptat el 13 de desembre de 2017

Dossier 45






Haidé, num. 6, 2017, p. 47-63

. CAMY
oAl

BLANCA RIPOLL SINTES

Universitat de Barcelona
blancaripoll@ub.edu

MARAGALL, PARE DE LA LLENGUA POETICA CATALANA DE LA
MODERNITAT (DESTINO, ANYS 50 | 60)

Resum:

El proposit fonamental d’aquest article és estudiar de forma sistematica la presencia, directa i indirecta, de Joan Maragall al set-
manari Destino des de 1950 fins a 1960. S’analitzara com, després de la lectura ideologitzada del poeta catala durant els anys
40, la revista Destino I'erigeix en autoritat moral i literaria tant pel que fa a la vida ciutadana com pel que fa a la renovacioé del
llenguatge poétic catala de la Modernitat.

Paraules clau: Joan Maragall — Destino — Periodisme — Critica literaria — Poesia catalana

Abstract:

This article’s main aim is to study systematically the direct or indirect presence of Joan Maragall through the weekly magazine
Destino from 1950 to 1960. We will analyze how, after the ideological views from the fourties, Destino deffended Maragall as a
moral and literary authority, through several considerations about citizen duties but also about the renewal of Catalan poetic lan-
guage during Modernism.

Key words: Joan Maragall — Destino — Journalism — Literaty criticism — Catalan poetry

1. Destino i ’4ge d’or de la critica literaria

Aquest article continua un treball encetat fa dos anys,' que perseguia d’analitzar la preséncia de Joan
Maragall al setmanari barceloni Destino, estudiar-ne la recepcid, la relectura i també, com ja avisava
Adolfo Sotelo, la seva «invencio» durant la dictadura franquista.? Després de recollir, catalogar i estudiar
textos volanders de I'any 1941 i el nucli d’articles i ressenyes que van precedir i acompanyar a posteriori
la publicacié de I'antologia maragalliana Los vivos y los muertos a Ediciones Destino el 1946 (d’entre
els quals destaquen els articles d’Estelrich), vam poder concloure que la figura i I'obra de Maragall
s’havia emprat a la revista que ens ocupa com a estratégia ideologica i cultural, per tal de provar una
suposada naturalesa auténtica d’'una Catalunya disfressada durant I'época republicana: una Catalunya
catolica i espanyola, sense eliminar-ne les arrels locals. En aquest sentit, els redactors i col-laboradors
de Destino hipostitzaran el bilinglisme, el catolicisme i I'atenci6 a les formes populars de Maragall per
sobretot conferir solidesa al seu discurs.

1 B. RIPOLL SINTES, «Reivindicacié de Maragall. La relectura de Destino a la primera postguerra», Haidé, nim. 4,
2015, p. 155-166.
2 Adolfo SOTELO VAZQUEZ, «Joan Maragall y las letras espafiolas (1944-1971)», dins ID., De Catalufia y Espafia.

Relaciones culturales y literarias, Publicacions de la Universitat de Barcelona, 2014, p. 579-602 (cit., p. 581).

Dossier 47



Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poética catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

Ja en aquest estudi anterior esmentavem com a fita dltima la publicacié del monografic que, com a nu-
mero extraordinari, va dedicar Destino al poeta catala amb motiu del centenari del seu naixement; nu-
mero, el 1179, que reservavem, per questions d’extensid, per a una altra ocasio que, afortunadament,
ara se’ns presenta. No obstant aix0, els onze anys que disten del marc cronologic del primer article
(1939-1949) fins al centenari del naixement maragallia, el 1960, ens van fer plantejar la necessitat de
resseguir, sistematitzar i estudiar si el tractament de I'autor de I'«Oda a Espanya» havia canviat en una
década on el to i la fisonomia del setmanari barceloni experimenta notables viratges. Aixi doncs, el marc
historic que dibuixem ara comprendra des del gener de 1950 fins al marg de 1960.

Després d’'una primera década complexa, en la qual la revista havia buscat un registre que li permetés
de sortir al carrer tot havent passat censura i alhora connectar amb el seu public més directe (la classe
mitjana catalana, o més aviat barcelonina), Destino va fixar la seva estructura caracteristica els anys
cinquanta. El setmanari comengava amb un sumari dels continguts més importants i un o dos articles
de fons (reportatges, textos d’opinid, editorials), que normalment paraven atencié a novetats historiques
i politiques, bé nacionals, bé internacionals. La informacié politica i econdmica ocupava les sis primeres
pagines i seguia a continuacio la seccio «De Mediodia a Medianochey, en origen dedicada a la cronica
d’espectacles i que progressivament es va decantar per un batibull de noticies de to lleuger, que abas-
tava sis pagines més.

Tot seguit, trobem un dels apartats més reconeguts i prestigiosos de la revista, «Panorama de Arte y
Letras», que combinava matéries pertanyents a les belles arts i al mon literari i editorial. En 'esmen-
tada seccié es van alternar diferents subsapartats com «Escaparate» (ressenyes breus de novetats
editorials); «Las Exposiciones y los Artistas» (cronica de les galeries d’art del moment); la reivindicable
«En el Taller de los Artistas» (breus retrats i entrevistes als creatius en els seus espais de treball); o
«Al Pie de las Letras» (noticies fugisseres sobre escriptors, obres, premis literaris, etc.). A més a més,
«Panorama de Arte y Letras» contenia dos o tres articles critics setmanals, d’extensio considerable, de-
dicats a escriptors nacionals i estrangers, que podien haver publicat o haver estat traduits recentment
o que formaven part del canon de la literatura universal. Entre els critics literaris més notables que van
apareixer a Destino durant els anys cinquanta, hem de destacar les signatures ja presents de Joan
Teixidor, Guillermo Diaz-Plaja, Antonio Espina o Rafael Vazquez-Zamora, i les noves incorporacions
d’Antoni Vilanova o Josep Maria Espinas. Les dues primeres espases, Vilanova i Vazquez-Zamora,
faran que Carles Geli i Josep Maria Huertas Claveria bategin aquesta decada com «el tiempo de los
criticos literarios».’

Vers la pagina 24 comengava l'exitosa seccié «La alegria que pasa...»,* titol que va encapgalar la cro-
nica d’espectacles des de 1944 i que homenatjava I'obra homonima del dramaturg i pintor modernista

3 Carles GELI, Josep Maria HUERTAS CLAVERIA, Las tres vidas de Destino, Barcelona, Anagrama, 1991, p. 106-109.
4 Apunta Isabel de Cabo: «De todas las secciones de Destino quiza sea “La alegria que pasa” la que ha quedado graba-
da en los veteranos lectores de la revista como la mas arquetipica. El motivo pudiera ser su propio enunciado ligado al mundo del
espectaculo, el de esa alegria pasajera, y por ese trasfondo nostalgico que emanay; vg. Isabel de CABO, La resistencia cultural
bajo el franquismo, Barcelona, Altera, 2001, p. 74.

48



Haidé, num. 6, 2017, p. 47-63

catala Santiago Rusifol. Obres teatrals, Operes, musica simfonica o de cambra, i novetats cinemato-
grafiques desfilaven per aquest apartat, de la ma de Josep Palau, Xavier Montsalvatge, Albert Mallofre,
Celesti Marti Farreras o Sebastia Gasch.

Tancaven el setmanari les seccions «Aire Libre», protagonitzada per la informacié esportiva, i la dina-
mica «Cartas al Director» que Josep Vergés havia importat de la seva formacio periodistica a Londres
durant la guerra civil espanyola —i que arribaria a tenir tal volum d’epistoles que va traslladar-se a les
primeres planes. Amb una adjudicaci6 més o menys estable de pagina, marcaven el compas de la re-
vista columnes d’opinié tan iconiques per als lectors barcelonins com «Antepalco» de Josep Maria de
Sagarra, l'orteguiana «La Saeta en el Aire» de Guillermo Diaz-Plaja (com a «Sagitario»), «Al Doblar
la Esquina» d’'un Néstor Lujan cada cop més present a la revista com a ma dreta de Vergés, o la més
longeva de la historia de Destino, «Calendario Sin Fechas» de Josep Pla.

Després dels grans descobriments dels Premis Nadals dels quaranta —Carmen Laforet, Miguel Delibes
o la finalista Ana Maria Matute—, el guardé creat per Agusti, Vergés i Teixidor, seguint 'exemple del
Premi Crexells d’abans de la guerra, es consolidaria i brindaria al canon de la narrativa espanyola de
postguerra noms com Rafael Sanchez Ferlosio o Carmen Martin Gaite. L'atencio a la literatura catalana
s’incrementara des de 1946 gracies a la tasca de Joan Teixidor i als consells que Pla donava a Vergés,
si bé haurem d’esperar la decada dels seixanta per veure’n una recepcio veritablement acurada i repre-
sentativa, amb Joan Fuster al carrec de la seccio «Libros catalanes».

El Destino dels anys cinquanta era una nau dirigida a 'ombra per Josep Vergés, sota 'omnipresent
influéncia de Josep Pla, que cada cop s’allunyava més de les directrius ideoldgiques de qui encara figu-
rava com el seu director oficial, Ignasi Agusti. L’autor de Mariona Rebull havia esdevingut un periodista
reaccionari fins a extrems insospitats, cosa que dificultava, aixi ho devia veure Vergés, la complicitat
amb el public catala; i el gerent de Palafrugell va aconseguir de diluir la seva empremta.

2. Joan Maragall, pare de la literatura catalana del segle XX

D’un primer cop d'ull i sense cap voluntat de rigor estadistic, sorprén que dels cinquanta-dos nimeros
anuals no arriben a deu els volums en qué hi trobem, almenys una vegada, el nom de Joan Maragall. La
casuistica és multiple, perd no és una dada intranscendent. Maragall ha esdevingut un nom indefugible,
un referent a la memoria cultural i intel-lectual dels redactors de Destino, que empraran la seva figura,
amb citacions més o menys contextualitzades, com a argument d’auctoritas incontestable. Maragall és
historia viva de Barcelona, és historia viva de nombrosos llocs de la geografia catalana; és pensament
filosofic, politic, religios; és el creador, el poeta.

Vegem quatre exemples representatius d’aquesta observacio. Andreu Avel-li Artis, sota la seva eterna
mascara de «Sempronio», publica I'article «Paralelo 50» on, en un moment de la historia de la transi-

Dossier 49



Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poética catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

tada avinguda, apunta: «Don Juan Maragall lo llamé un dia “la Rambla de los pobres”».5 La referéncia
va als versos de I'«Oda nova a Barcelona» (1909): «l alli, a quatre passes, febrosa de sobres, / més
ampla que l'altra, la Rambla dels pobres / tremola en la fosca ses llums infernals».® Habil com per poder
parlar de tot el divi i 'huma, Josep Pla se serveix d’una citacié maragalliana en un «Calendario sin fec-
has» del 1950, on tot parlant dels barrets de copa, assenyala: «Don Juan Maragall nos ha dejado unos
versos contra esta clase de sombreros. Poesia satirica. Maragall nos dice que el sombrero de copa es
una creacion destinada a aumentar la altura y la importancia de determinadas cabezas de una manera
ficticia».” Es gairebé segur que Pla faci referéncia a una de les primeres composicions del poeta, «Lo
barret de copa», que Casals i Quintana daten del 9 de febrer de 1879, i on figuren els versos seguents,
que veiem reflectits a les paraules de 'empordanés: «Del cos huma contrapés, / invent d’algun home
roi, / que de tu es volgué servir / per pujar sobre els demés».?

D’original singularitat és I'is lliure que es fa de la figura de Maragall a I'article «Historia ciudadana.
Los tranvias sin pasajeros», que hem d’emmarcar necessariament en la important vaga de Barcelona,
convocada I'1 de marg del 1951 i protagonitzada per la ciutadania treballadora de la ciutat contra la
companyia de tramvies. El text andnim publicat a Destino apunta directament a Néstor Lujan com es
deriva de la lectura d'un recull seu de recent publicacié® atés que el jove periodista dirigi durissims ar-
ticles responsabilitzant I'’Ajuntament de la capital catalana de les péssimes condicions dels transports.
En aquest cas fa la cronica de la sortida dels espectadors dels teatres del Paral-lel un dissabte a la nit,
sota la pluja. El redactor exposa la responsabilitat ciutadana i I'heroicitat de la gent, que no va voler
emprar els tramvies per respectar la vaga general. Enmig d’aquesta cronica, diu sorprenentment el text:

Maragall, «el poeta ciudadano», como alguien le llamo, hubiera comentado con un cefido y magnifico articulo
la actitud de los que bajo el inhdspito tiempo de principios de marzo, con su almuerzo bajo el brazo, volvian la
espalda al facil y desierto tranvia para emprender un largo camino a través de la capital. Maragall lo hubiera
elogiado con cierto entusiasmo y estupor, él que ya escribié en materia de vehiculos uno de los mejores frag-

mentos de nuestra literatura con su «Niobe en tranvia».'

Lujan —ens arrisquem— empra habilment el subtitol que Juan Chabas va posar a la biografia publicada
a l'orteguiana col-lecci¢ dirigida per Melchor Fernandez Almagro, «Vidas Espafiolas e Hispanoameri-
canas del Siglo XIX»," per situar la figura de Maragall a I'esfera publica i recordar els lectors la seva

5 Andreu Avel-li ARTIS («Sempronio»), «Paralelo 50», Destino, nim. 679, 12 d'agost de 1950, p. 20.

6 Inclosa dins J. MARAGALL, Seqiiéncies, Barcelona, Tip. L'Aveng, 1911.

7 Josep PLA, «Calendario sin fechas. Consideraciones sobre lo que se ha llevado en la cabeza», Destino, 18 novembre
1950, p. 5.

8 J. MARAGALL, Poesia completa (ed. Gloria Casals i Lluis Quintana), Barcelona, Eds. 62, 2010, p. 183-184 (cit. p.
183).

9 Néstor LUJAN, La Barcelona dels tramvies i altres textos, ed. de Jordi Amat i Agusti Pons, Barcelona, Meteora-Ajun-
tament de Barcelona, 2015.

10 REDACCIO, «Historia ciudadana. Los tranvias sin pasajeros», Destino, nim. 709, 10 de marg de 1951, p. 13.

11 Juan CHABAS, Juan Maragall. Poeta y ciudadano, Madrid, Espasa-Calpe, 1935. Jessica Caliz Montes s’ha ocupat

d’aquesta col-leccié en diversos estudis, d’entre els quals destaquem el segiient: Jessica CALIZ MONTES, «La coleccién “Vidas
espafiolas e hispanoamericanas del siglo XIX” en el marco de la pedagogia social orteguiana», dins Jorge URRUTIA GOMEZ
(coord.), De esclavo a servidor: Literatura y sociedad (1825-1930), Madrid, Biblioteca Nueva, 2014, p. 33-44.

50



Haidé, num. 6, 2017, p. 47-63

G~
N =

—

voluntat intel-lectual d’incidir civicament en la vida de la seva comunitat. D’alguna manera, el periodista
imagina un Maragall viu i dibuixa les possibles reaccions que I'escriptor tindria davant la vaga de tram-
vies de 1951, per la familiaritat de la seva figura, el seu pes com a intel-lectual i com a col-laborador en
premsa periodica, a més de la seva posicié valenta i consequent fins i tot amb el seu catolicisme —com
es prova a «La Iglésia cremada»— davant els fets de la Setmana Tragica des de la seva talaia de La
Veu de Catalunya.’? L’autoritat moral de Maragall es projecta més enlla de la seva vida mortal i sembla
beneir la conducta dels barcelonins de principis dels cinquanta.

A tall de breu exemple de la preséncia de Maragall arreu de la geografia catalana —Destino parara es-
pecial atencio a esglésies, convents i monestirs—, podem assenyalar I'article del pare Joan Bta. Bertran
on, a més de la cronica del territori, argumenta que el poeta barceloni s’havia inspirat en Sant Joan de
les Abadesses per escriure «La vaca cega»,' en un documentat article que mereixeria el Premi Mara-
gall fundat per '’Agrupacié d’Amics de Joan Maragall.™

Fet aquest concis tast, cal aprofundir en la qlestié auténticament reivindicable de les referéncies so-
bre el poeta al Destino dels anys cinquanta. | és que, lluny de la hipdstasi i de la lectura contrafactual,
Maragall s’erigeix, junt amb Verdaguer i Guimera, en el principal dels manes de la poesia catalana
contemporania.

En aquest sentit, cal dir que la majoria d’articles critics deixen d’assimilar el poeta a tots els clixés d’arrel
romantica amb qué se I'havia revestit durant els anys quaranta, de la mateixa manera que passara a
ser inclos en la ndomina d’escriptors del Modernisme —o de la Modernitat catalana—, d’abast europeu i
intencié cosmopolita, en lloc d’assimilar-lo a la circumstancia espanyola de la generacié del 98, com
si s’havia fet a la immediata postguerra.' Es del tot simptomatic que I'Unica veu dissonant d’aquesta
tendéncia sigui la d’Ignasi Agusti, ancorat encara en la tdnica de la década anterior. El director del set-
manari insistira en els topics que vinculen el poeta i la terra i en la seva inclusioé entre la nobmina d’homes
del 98. Aixi, aprofitant la publicacié de la correspondéncia entre Maragall i Miguel de Unamuno,® un
document que jutja «indispensable no sélo para conocer la intima amistad que uni6 a los dos hombres,
sino para comprender del todo la preocupacion que ambos sintieron sobre ciertos aspectos de la reali-
dad espariola aun hoy actuales», Agusti fa pivotar el seu article sobre dues idees: el vincle entre 'home
i la terra («Unamuno decia que admiraba a Maragall porque era tierra. Por la misma razén sospecha-
mos que Maragall se sintié atraido por don Miguel») i 'espanyolisme plural de Maragall: «Baste decir
que Maragall concebia a una Espafia fundida poéticamente en sus lenguas, en sus paisajes, en la que

12 Vg. Josep BENET, Maragall i la Setmana Tragica, Barcelona, Eds. 62, 2009.

13 P. Juan Baptista BERTRAN, «La vaca cega de Maragall y San Juan de las Abadesas», Destino, nim. 750, 22 de de-
sembre de 1951, p. 36.

14 Tomas ROIG i LLOP, El meu viatge per la vida (1939-1975), Barcelona, Publicacions de I’Abadia de Montserrat, 2005, p. 94.
15 Jordi CASTELLANOS, «Postguerra: del “1900” al Modernisme», dins Postguerra. Reinventant la tradicio literaria cata-
lana, ed. d'Olivia Gassol Bellet, Lleida, Punctum, p. 27-49 (cit., p. 29 i 45).

16 Miguel de UNAMUNO i J. MARAGALL, Epistolario entre Miguel de Unamuno y Juan Maragall y escritos complemen-

tarios, Barcelona, Edimar, 1951.

Dossier 51



Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poética catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

todos sus elementos tuvieron en la fronda como tienen en su raiz, el impetu equilibrado».' El mateix
pensament es reproduira en un text que apareix a la revista el 1955 arran de la publicacié del volum
XXV de I'Edicié dels Fills de les Obres Completes.'®

La dissonancia evident entre Ignasi Agusti i la resta del nucli de la revista es faria del tot manifesta
en la publicacio a les premses d’Ediciones Destino del llibre de Josep Francesc Rafols Modernismo y
modernistas I'any 1949. A més de nombrosos anuncis publicitaris del volum en els primers anys de la
década dels cinquanta (amb imatges que ocupaven un ter¢ de pagina), podem imaginar que Vergés va
demanar a Carmen Laforet que en parlés en una de les seves columnes intitulades «Puntos de vista
de una mujer»: I'escriptora d’origen canari descriu la nOmina d’artistes inclosos en el llibre de Rafols,
on, entre noms com Casas, Rusifiol, Nonell, Mir, Llimona, Verdaguer, Picasso o Gaudi, s’hi inclou el de
Maragall. Personatges que «un barcelonés, sin ir mas lejos, los siente palpitar hondamente sélo con
dar un paseo por las calles de su gran ciudad [...] en la que fui forastera algunos afios...»." El llibre és
talment un pretext que permet a Laforet de recordar els seus anys a Barcelona, una ciutat que, lluny de
la grisor i la decadéncia que la novel-lista descriu a Nada (1945). esdevé, com per art de magia, una
urbs brillant, esplendorosa i plena d’art. Més enlla de I'dptica personal de Laforet, ens interessa recalcar
el canvi de pla de la figura de Maragall i el seu desplagcament del 98 al Modernisme. | del Modernisme,
a la triada de autoritats literaries, de pares i fundadors de la literatura catalana moderna, junt amb Angel
Guimera i Santiago Rusifiol. Aixi 'imagina Carles Soldevila:

En cuanto a Maragall, ya admirado y venerado por una minoria, no era conocido por el gran publico y entre
sus lectores del Diario de Barcelona, donde di6 lo mejor de su prosa, y los de sus poesias catalanas, hubo
una especie de divorcio o de desacuerdo que no se resolvio hasta después de su muerte, ocurrida en 1911.
Entonces, si, vino la glorificacion. La modesta figura fisica, apenas notada a su paso por la tierra, cobro en el
firmamento fulgores de lucero. Y la nueva generacién contrajo el vicio de no escribir un ensayo ni pronunciar

el discurso sin citarlo.?

A continuacid, podriem enumerar una llarga llista d’articles critics, columnes i textos d’opinié sobre
poetes catalans, que inclouen Maragall com a iniciador de la gran poesia catalana del segle XX i el
situen, en conseqliéncia, com a primera fita d’'una linia de tradicié poética en qué s’inscriuen els poetes
posteriors. N’'hem triat una mostra que creiem també representativa, tant per la diversitat d’autors que
signen les critiques literaries com per la varietat de poetes que romandran vinculats a Maragall a les
pagines de Destino.

El 1950, Josep Pla celebrava I'edicié que, el 1948, Josep M. Cruzet havia fet a la col-leccié Excelsa
de I'Editorial Selecta de I'Obra poética completa de Jaume Bofill i Mates, «Guerau de Liost». Al cor-

17 Ignasi AGUSTI, «El dialogo en la tierra», Destino, nim. 733, 25 d'agost de 1951, p. 1.

18 ID., «Una Obra Completa», Destino, num. 955, 26 de novembre de 1955, p. 7 i 45.

19 Carmen LAFORET, «Puntos de vista de una mujer. Un libro sobre Barcelona modernista», Destino, num. 651, 28 de
gener de 1950, p. 9.

20 Carles SOLDEVILA, «1900-1950. Pequefa historia de medio siglo. Firmamento literario de los primeros 50 afios»,

Destino, num. 687, 7 d'octubre de 1950, p. 12.

52



Haidé, num. 6, 2017, p. 47-63

responent «Calendario sin fechas» Pla recorda la seva lectura juvenil de Bofill i Mates, que uneix a les
lectures de Maragall i Carner.?!

Anys més endavant, Josep Maria de Sagarra s’inscriuria també a la tradicio literaria catalana del XX
que comengava, irremeiablement, amb Maragall. Destaquen una columna «Antepalco» de 1952 i una
altra de 1954. Al primer article, Sagarra recorda I'emocionada lectura que féu, durant la seva joventut, de
la traduccié maragalliana de Fisonomias de Santos, d’Ernest Hello.?? L’autor d'E/ cafe de la Marina rei-
vindica una obra poc coneguda i reflexiona sobre I'atraccié que Hello podia provocar en Joan Maragall:

Hay que confesar que la manera de comprender y explicar la santidad propia de Ernesto Hello tenia que apa-
sionar profundamente a una mentalidad como la de don Juan. En la prosa de Hello, Maragall se encontraba
a si mismo. Porque lo que caracteriza esta prosa es un ansia de naturalidad, de ternura, de simplicidad y de

modestia que al autor le sirven para aplicarlas al hecho refulgente de la santidad.?®

Lectura de capgalera, Maragall s’'uneix a Joan Alcover al seglient text de Sagarra: «Cuando, en 1910,
empece a entrar yo en el mundo de las letras, los que entonces iniciabamos una labor literaria teniamos
dos devociones, que a las dos llamabamos “don Juan”. Una de esas devociones era Maragall; la otra
era Alcovery.?*

Tanmateix, de cara a la cultura espanyola, superant les memories personals, I'auténtica canonitzacié lite-
raria de Maragall com a referent indiscutible de la poesia catalana del XX vindra de la ma de nombrosos
articles del critic i professor Antoni Vilanova. No és objecte d’aquest article recopilar-los tots —esperem
poder escometre aquesta tasca en un futur i reivindicar aixi I'esforg de Vilanova per prestigiar la literatura
catalana anivellant-la a la gran literatura universal en els encara dificils anys cinquanta—, perd esperem
que els exemples siguin suficients per la profunditat i la quantitat dels textos critics sobre poesia catalana,
en els quals apareix sempre el nom de Joan Maragall. No obstant aixd, comengarem amb I'analisi d’'un
article dedicat a I'obra de 'alacanti Gabriel Mird, que prova de forma suficient la visié plural i comparatista
del fildleg barceloni. A partir de la glossa del llibre Vida y obra de Gabriel Mir6é de Vicente Ramos de 1955,
Vilanova marca les relacions que Mird va establir durant la seva estada a Barcelona amb escriptors com
Maragall, Ruyra, Carner, Ors o Montoliu; reivindica una major atencié académica i critica al gran prosista
llevanti; i culmina el text amb l'autoritat de Maragall:

Por eso mismo seria muy deseable que adentrandose por unos caminos que someramente podemos apuntar,

se intentase una determinacion clara de las verdaderas raices de su arte de escritor que a mi entender son,

21 Josep PLA, «Calendario sin fechas. Bofill y Matas (recuerdos)», Destino, num. 695, 2 de desembre de 1950, p. 4.

22 Heidi Griinewald I'esmenta com a unica traduccio al castella de Maragall, en un conjunt de traduccions al catala que
cal comprendre com un programa d’internacionalitzacié de la cultura i la literatura catalanes portat a terme de forma conscient
per l'escriptor; vg. Heidi GRUNEWALD, «Joan Maragall», Visat. La revista digital de literatura i traduccié del PEN Catala, nim. 2,
octubre de 2006); http://www.visat.cat/espai-traductors/cat/traductor/203/joan-maragall.html

23 Josep Maria de SAGARRA, «Antepalco. El rostro de los santos», Destino, num. 762, 15 de marg de 1952, p. 15.

24 ID., «Antepalco. Don Juan», Destino, num. 873, 1 de maig de 1954, p. 7.

Dossier 53


http://www.visat.cat/espai-traductors/cat/traductor/203/joan-maragall.html

Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poética catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

ante todo, las de un gran poeta en prosa, de un prodigioso estilista que inici6 nuestra moderna prosa poética
afos antes que Juan Ramon Jiménez publicase Platero y yo y ante lo cual no en vano dijo nuestro gran don

Juan Maragall que habia leido una prosa que parecia a cada momento que iba a prorrumpir en cantico.?®

En la mateixa linia, el critic assenyala la «deslumbradora revelacion de la poesia de Maragall» en la for-
macio literaria juvenil de Sagarra;?® 'antecedent maragallia que continuaria Josep Maria Lépez-Pico;?” i
especialment 'empremta del poeta en I'obra de Carles Riba, en un conjunt d’articles dels quals ens hem
ocupat en un altre ocasi6.? El text de Vilanova parteix de I'edicio bilinglie catala-castella de I'Obra poéti-
ca de Riba,?® que no es pot entendre sense I'apropament entre intel-lectuals castellans i catalans que es
va teixir entorn dels Congressos de Poesia, el primer dels quals es celebrava a Segovia el 1952.3° Pero
va molt més enlla i dibuixa un estudi general de I'aportacio ribiana a la poesia catalana contemporania:

La primera dificultad de este intento es que, desentrafiar desde sus mas remotas fuentes los origenes de la
creacion lirica de Carlos Riba, representa plantear en toda su amplitud y trascendencia la génesis y la evoluciéon
de toda la poesia catalana postmaragalliana. Génesis y evoluciéon que, preciso es decirlo, tiene sus antece-
dentes mas proximos en la propia obra del gran don Juan Maragall, cuyo genio lirico contiene, esbozadas o
en germen, implicitas o claramente expresas, las dos grandes tendencias que a la larga habran de presidir la

marcha de toda la poesia catalana contemporanea.®'

D’alguna forma, Vilanova creu que de Maragall a Riba es traga el cercle perfecte, configurador de les
linies mestres de la poesia catalana del moment. Aixi, en un article dedicat a la mort de Riba el 1959,
conclou:

Con Carlos Riba desaparece, sin duda, no solo la mas alta figura de las letras catalanas desde la muerte de
Maragall, no s6lo el mas grande de los poetas catalanes de nuestra época, sino el creador puro que ambicioné
toda su vida dar a su obra una dimension universal y un contenido trascendente que situase la poesia catalana

al mismo nivel de la produccion lirica europea.*

De menys a més presencia, atendrem ara a les noticies i textos que afecten de forma molt més directa
la figura de Joan Maragall. A finals de marg de 1951, un article anonim anunciava el naixement d’una
nova tertulia literaria, exclusivament dedicada a Joan Maragall i que es reuniria cada dissabte per llegir

25 Antonio VILANOVA, «La letra y el espiritu. Vida y obra de Gabriel Miré», Destino, nim. 945, 17 de setembre de 1955, p. 28.
26 ID., «La letra y el espiritu. La poesia de José Maria de Sagarra», Destino, num. 982, 2 de juny de 1956, p. 37.

27 ID., «La letra y el espiritu. La poesia de José M? Lépez-Pico», Destino, num. 1004, 3 de novembre de 1956, p. 37.

28 B. RIPOLL SINTES, «Carles Riba des de I'esguard critic d’Antoni Vilanova. Un primer reflex», Revista de Catalunya,
nam. 275-276, 2011, p. 148-159.

29 Carles RIBA, Obra poética. Antologia, Madrid, insula, 1956.

30 Vg. Jordi AMAT, Las voces del dialogo: poesia y politica en el medio siglo, Barcelona, Peninsula, 2007.

31 A. VILANOVA,, «La letray el espiritu. Obra poética de Carles Riba», Destino, num. 1012, 29 de desembre de 1956, p. 33.
32 ID., «La letra y el espiritu. En la muerte del poeta», Destino, nim. 1145, 18 de juliol de 1959, p. 36.

54



Haidé, num. 6, 2017, p. 47-63

G~
N =

—

a I'atzar un vers del poeta i comentar-lo. La nomina d’integrants que apareix a la nota és la seguent: To-
mas Roig i Llop, Josep Maria Rovira i Artigues, Joaquim Gay, Octavi Saltor i Soler, Doménec Juncadella
i Ballbé, [Josep] Tarin Iglesias (a la nota no especifica quin germa, perd intuim que per la seva conversié
radical al catolicisme després de la Guerra Civil és probable que sigui Josep i no Manuel), Teresa Bra-
nyas i Pilar Tous de Cirera. Al seu llibre de memories El meu viatge per la vida, 'escriptor i periodista
Tomas Roig dedica un capitol sencer a la creacid i activitats de I'’Agrupacié d’Amics de Joan Maragall, i
ens n'ofereix informacié molt més especifica que contradiu algunes dades del text publicat al setmanari:

Aquesta Agrupacio fou constituida el dia 3 de marg de 1948 pels escriptors Josep M. Rovira Artigas, Octavi
Saltor, Pilar Tous de Cirera, Lluis Jorda, Maria Perpinya, la il-lustradora Teresa Branyas i la miniaturista Elisa
Lagoma, Josep Roch i Llorens i jo, partint del suggeriment dels dos darrers. Primer fou adscrita a la Seccio de
Literatura del FAD, i darrerament als Amics de la Ciutat. Celebrava les seves reunions, a la manera habitual
de les penyes barcelonines, al Restaurant Boliche del Passeig de Gracia primer, i al Café Condal, situat a la
Gran Via i al susdit passeig, després. Comptava amb I'adhesié emocionada i agraida dels familiars del poeta,

singularment de Joan Antoni Maragall i del doctor Jeroni de Moragues.®

Ala llista inicial de fundadors, explica Roig que s’hi afegiren J. Gimeno Navarro, Angel Marsa, Rossend
Perelld, Joaquim Gay, Josep M. Dalmau i Massa, el pintor Josep Rovira, Manuel Bertran i Oriola, Joan
Baptista Solervicens, Joan Arus i Colomer, Josep M. Ribas i Monfar, Ramon Cirera Volta, Domeénec
Juncadella, Maria de los Llanos, Llucieta Canya, Esteve Molist i Pol o Frederic Alfonso i Orfila, entre
d’altres. Assenyala també les visites que, quan parava a Barcelona, els feia Melchor Fernandez Alma-
gro, «el qual tenia el retrat de Maragall damunt la seva taula de treball».** Si coincideix amb I'objectiu de
la penya que s’esmentava a la nota de Destino, que assegurava que els seus membres «aportaran toda
cuanta documentacién sea posible sobre la obra de Maragall, para llegar a la formacién de un archivo
que sirva de consulta y de punto de partida para ensayos sobre su personalidad y de difusion de sus
diversos aspectos idearicos, poéticos y educativos».®

El 1954 la revista es faria ress0 de les polémiques sorgides arran de la publicacié de I'’Antologia poética
que Carles Riba prepara de Joan Maragall. El setmanari publica una breu nota que recull la conferencia
de Riba sobre l'autor del «Cant espiritual» a la Casa del Llibre a finals de maig,*® pero sera el 19 de
juny quan publiqui una carta de les moltes que apareixerien després de la publicacié del recull liric. En
aquest cas, no es tracta de les cartes publiques que els descendents de Maragall van enviar a Carles
Riba (la de Jordi Maragall i Noble a Revista, del 27 de maig i del 2 de juny; o I'article de Manuel de
Montoliu a Diario de Barcelona del 16, 20 i 21 de juny),* siné la del gendre de Francesc Cambd, Ra-
mon Guardans, que dirigia en aquells moments la Fundacié Bernat Metge on treballava Riba. Al segon

33 T. ROIG i LLOP, op. cit., p. 91.

34 Ibid., p. 92.

35 REDACCIO, «Ha nacido otra pefia literaria», Destino, nim. 712, 31 de marg de 1951, p. 10-11 (cit., p. 11).

36 EAD., «Carlos Riba en la Casa del Libro», Destino, nim. 877, 29 de maig de 1954, p. 28.

37 Vg. C. RIBA, Cartes de Carles Riba, vol Ill (1953-1959), ed. de Carles-Jordi Guardiola, Barcelona, Institut d’Estudis

Catalans, 1993, p. 116-117.

Dossier 55



Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poética catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

proleg que Riba avantposa a I'Antologia, «Maragall, catala representatiu», el poeta i hel-lenista recorda
'anécdota descrita per Cambé al proleg del recull d’articles El sentiment de patria de Joan Maragall:
com ell i Enric Prat de la Riba havien intentat de convéncer el poeta perqué entrés a la llista de la Lliga
per a les eleccions a diputats a Corts. Riba reprén la frase camboiana «En Maragall era un sentimental;
era un feble, i ens estimava molt, a en Prat i a mil», per tal de defensar I'auténtica fortalesa moral de
Maragall, present a la seva negativa a obrir-se un espai en la vida politica. Ramon Guardans va sentir
el bon nom del seu sogre malparat i va sortir a la palestra per tal de restaurar-lo:

La version que usted ha dado en su prélogo a la Antologia poética de Juan Maragall, de un determinado juicio
de don Francisco Cambo sobre el poeta es, a nuestro modo de ver, tan apartada de una légica y justa interpre-
tacién de las palabras de nuestro padre, que nos coloca en la posicion de tener que precisar los términos y el

sentido de lo que él dijo.®

Guardans centra la seva argumentacio en I'estreta relacio d’amistat auténtica que existia entre Maragall
i Cambo, per assegurar que I'adjectiu «débil» no era siné una paraula elogiosa i afectuosa per part del
dirigent de la Lliga Regionalista.

Una setmana més tard, Destino publicaria la lapidaria resposta de Carles Riba. Tot i comeng¢ar amb una
captatio («Con tono amable y comprensivo me demuestra usted que me equivoqué al interpretar las
palabras de Cambd referentes a la proposicion que él y Prat de la Riba hicieron en determinada coyun-
tura a Maragall»), Riba es consolida en la seva argumentacié i insisteix que, pel que feia a Cambo,
«lo que le llevé con Prat a la ya famosa visita fue la conviccidon de que el poeta cederia, o accederia,
porque era un sentimental y un débil». Riba celebra la polémica suscitada per I'’Antologia («prefiero los
inconvenientes de ser fiel a mi mismo a las dulzuras de una consideracién mas general ganada con
faciles procedimientos demagdgicos») i recalca el seu principal proposit:

Lo que me importaba (y creo importa a todos) en mi ensayo sobre «Maragall, catala representatiu», era que la
reciedumbre moral del gran poeta quedase limpia de toda sombra, aun contra su propia tan cristiana opinioén; y
evitar la desorientacion que podian producir acerca de ella las palabras en cuestion de Cambo, justamente por
ser de Cambd [...] Sostengo que la negativa de Maragall a ser diputado revela una auténtica fuerza moral: una
fuerza que necesariamente tenia que ser distinta y no menos digna que la del politico, abstenerse de la accion

exterior en vez de lanzarse a ella.*®®

La polémica restaria, amb aquest intercanvi a Destino, conclosa.

38 Ramon GUARDANS, «Carta abierta a Carlos Riba», Destino, num. 880, 19 de juny de 1954, p. 25.
39 C. RIBA, «Carta abierta a D. Ramon Guardans», Destino, num. 881, 26 de juny de 1954, p. 25.

56



Haidé, num. 6, 2017, p. 47-63

G~
N =

—

Dos anys després, un dels membres fundadors de I'Agrupacié d’Amics de Joan Maragall, I'escriptor i
jurista Octavi Saltor, publica un extens article integrament dedicat al poeta. Autor de Les idees litera-
ries en la Renaixenga catalana de 1934, Saltor reivindica la vigencia de I'obra de Maragall («¢Puede
hablarse de un retorno de Juan Maragall? El retorno supone ausencia. Y Maragall ha estado siempre
presente en su pais») i la seva influéncia en els pensadors i poetes que el van succeir, a partir dels
seguents valors:

Un mensaje que, tanto como espiritualidad y ciudadania, tanto como europeismo y catalanidad; tanto como in-
tegracion hispanica y renovacion organica del pais; tanto como estimulo y comprensién; tanto como inteligencia
progresiva y aleccionamiento burgués, a veces saludablemente encrespado, fue, estéticamente, un mensaje

de palabra y de poesia.*°

Saltor descriu el volum XXV de I'Edicio dels Fills i en destaca les principals novetats, a més d’incidir en
la renovacio del llenguatge poétic que pregonava Maragall —en busca d’'una major naturalitat i contra
l'artificiositat lirica. El jurista emmarca la posicié de Maragall en una epoca concreta («todo un periodo
postromantico, en el renacimiento literario de Catalufia») i el relaciona amb altres escriptors també par-
ticips de postulats similars, com Santiago Rusifiol. Saltor glossa els Jocs Florals de 1910, concedits a
Maragall, i tanca l'article, de plana sencera, amb un breu apunt biografic per descriure la fotografia del
poeta amb el seu pare que acompanya el text a Destino.

El recorregut per la presencia més o menys directa de Joan Maragall al Destino dels anys cinquanta
finalitza amb la noticia que refereix Artur Lloreng i Opisso, sempre signant com a «Arturo Llopis», sobre
la concessioé del Premi Lluis Millet de composicié per a la creacié d’'una peca simfonicocoral. En la seva
primera convocatoria, el 1958, aquest guardo creat per I'Orfed Catala va recaure en I'obra de Xavier
Montsalvatge, que va musicar el «Cant espiritual».*' No és en va recordar que Montsalvatge era un dels
redactors fonamentals de la seccié musical de Destino.

3. El centenari de Maragall a Destino

Destino va dedicar a Joan Maragall un numero extraordinari amb motiu del centenari del seu naixe-
ment. Concretament, es tracta del num. 1179, publicat el 12 de marg de 1960, en el qual col-laboraren
noms de primera linia com Azorin, Vicente Aleixandre, Josep Maria de Sagarra, Camilo José Cela,

40 Octavi SALTOR, «Un nuevo retorno de Maragall», Destino, num. 964, 28 de gener de 1956, p. 28.
41 Arturo LLOPIS [Artur LLORENS | OPISSOQ], «El "Cant espiritual” ya tiene su musica. Un premio para Xavier Montsal-
vatge», Destino, num. 1112, 29 de novembre de 1958, p. 37.

Dossier 57



Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poética catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

JUAN MARAGALL.

| |

Portada del nim. extraordinari de Destino dedicat a Joan Maragall, 12 de marg de 1960

58



Haidé, num. 6, 2017, p. 47-63

G~
N =

—

Pedro Lain Entralgo, Carles Soldevila, Josep Pla, Melchor Fernandez Almagro, Manuel de Montoliu,
Néstor Lujan, Joan Teixidor, Joan Fuster, Ramon Otero Pedrayo, Aquilino Iglesias Alvarifio, Josep Maria
Espinas, Arturo Llopis, Francesc Pujols, Jaume Vicens Vives, Pedro Catala Roca, Josep Maria Corre-
dor, Lloreng Gomis, Joan Perucho, Tomas Roig i Llop... Sobre les col-laboracions de fora de Catalunya,
comenta Adolfo Sotelo:

La participacion de las letras espariolas en el numero es amplia. Néstor Lujan, director del semanario, escribe
que «la literatura castellana esta representada en sus personalidades mas significativas». Y es cierto, las firmas
de Azorin, Vicente Aleixandre, Camilo José Cela, Pedro Lain Entralgo o Melchor Fernandez Almagro avalan el
juicio de Lujan. Pero, conviene subrayar la ausencia de quien se anunciaba prologuista de la obra castellana de
Maragall [Gregorio Marafién], o las mas significativas de Dionisio Ridruejo o Damaso Alonso, que frecuentaba
por aquellas fechas en sus conferencias la poesia maragalliana. No cabe duda de que desde un punto de vista

ideoldgico el articulo de Lain Entralgo era el de mayor envergadura.*?

El nimero doblaria el volum de pagines habituals, hi col-laborarien importants noms de la cultura galle-
ga, i defensaria la vigencia del poeta i del seu llegat en la vida cultural catalana. «Sabemos que Mara-
gall esta tan vivo como esta viva nuestra lengua, y lo esta también gracias a él, merced al ejercicio de
su maravillosa felicidad de crear poesia con un idioma simple y palpitante»,*® dira Lujan. El fill del poeta,
Jordi Maragall, ocupa set pagines gairebé completes —esquitxades amb altres col-laboracions més
breus— amb el record biografic «Maragall, en casa».* Continuem amb el text de Camilo José Cela, qui
contraposa a la riquesa léxica de la poesia verdagueriana la modernitat i el cosmopolitisme dels versos
de I'nomenatjat: «Con Maragall cobran su sentido palabras que —como “futuro” y “porvenir’— careceri-
an hasta entonces de prestigio intelectual».*® A «Maragall y las Euménides» José Martinez Ruiz (scil.,
Azorin) recordava el poeta catala i la seva serenitat fins i tot «en los dias mas criticos para Catalufia».*
| Vicente Aleixandre oferiria una experiéncia jovenivola i entendridora: com, d’adolescent, va descobrir
els poemes maragallians en un quadern manuscrit, il-lustrat amb una imatge del poeta catala, que una
estudiant de doctorat arribada a Madrid des de Barcelona portava a sobre cada cop que feia les classes
a domicili a la seva germana, Conchita Aleixandre.

Jaume Vicens Vives participa en el monografic amb «Maragall entre la incertidumbre y la esperanzay,
que inicia situant a la mateixa algada intel-lectual i al mateix abast col-lectiu les figures de Maragall i de
Jovellanos. | es pregunta per la intrahistoria del protagonista, per la vida intima del poeta: «¢Cuantas
capas de exteriorizacién del protagonista de la Historia? La capa intima, auténtica, s dénde se halla?
Debajo de qué repliegue: el académico, el oficial, el social, el familiar o el privado».*” Aventurara linies
més endavant: «Maragall ha quedado demasiado erecto en la plataforma espiritual del pais, para que

42 A. SOTELO, op. cit., p. 597.

43 Néstor LUJAN, «El homenaje a un poeta», Destino, nim. 1179, 12 de marg de 1960, p. 12.

44 Jordi MARAGALL, «Maragall, en casa», Destino, op. cit., p. 12-18.

45 Camilo José CELA, «Recuerdo de un poeta que nacié hace cien afios», Destino, op. cit., p. 14. Hem estudiat la

col-laboracié de Cela al setmanari durant la década dels seixanta, i en especial, la relacié del novel-lista gallec amb Josep Pla
a B. RIPOLL SINTES, «Camilo José Cela y el grupo Destino en los afios 50 y 60: las Cartas de Pla desde Mallorcay, dins Cela,
cien afios mas, Sevilla, Renacimiento, s.d. [2017].

46 AZORIN, «Maragall y las Euménides», Destino, nim. 1179, op. cit., p. 15.

47 Jaume VICENS VIVES, «Maragall entre la incertidumbre y la esperanza», Destino, op. cit., p. 17.

Dossier 59



Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poética catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

podemos pensar en un deshielo de su figura hasta dentro de dos o tres generaciones». En el mateix
sentit, unes pagines després, diria Joan Teixidor: «la figura del gran poeta llega a estas fechas demasi-
ado viva e hiriente para que pueda ser comodamente manipulada en las mesas de diseccion de nuestra
critica». Tot i que, afegira, en Maragall la vida publica i la privada no van mostrar esquerdes.*®

Als paragrafs restants de I'article, I'historiador contextualitza el pensament de Maragall en els dificils
compassos que van des del conflicte colonial del 98 fins als primers anys del XX. Com faria Riba en la
polémica amb els hereus de Cambd, Vicens Vives enarbora el dubte intel-lectual maragallia, 'abséncia
de fanatisme, fets que, als seus ulls, en reduplicava el coratge moral: «Valentia que se apoya en la pro-
pia incertidumbre, y que es, por tanto, mil veces mas ejemplar y heroica que la del hombre fanatizado
en pleno combate».

En el seu extens article, Josep Maria de Sagarra recorda una conversa amb el comte de Keyserling
vers els anys trenta sobre la funcio i la incidéncia del poeta en la seva societat. Desencisat per Oc-
cident, Keyserling considerava que només a Orient el poeta era encara una autoritat social, politica,
religiosa, ética. | proposava com a exemple el cas de Tagore a I'india. | aposta Sagarra:

Ahora bien, este pesimismo occidental que sentia Keyserling sobre la posibilidad del hombre poeta, tal como él
lo concebia, hubiera sufrido una favorable rectificacion si el desconcertante y estupendo conde hubiese vivido
el fendmeno politico y social de Catalufia en el periodo que va de 1895 a 1915, y se hubiese dado cuenta de lo
que fue entre nosotros, y en este periodo, la presencia de Juan Maragall [...] Hombre poeta, llenando integra-
mente todo su ser y apagando todas las otras especies de hombre que podian latir en su realidad de carne y
hueso. Hombre poeta entre nosotros y para nosotros, y, relativamente, a nuestra medida, con la misma eficacia

que el Conde de Keyserling atribuia a la figura de Tagore.*®

Aixi, Sagarra analitza 'empremta civica i la tasca de vivificacio poética que va emprendre Maragall des
d’'un bon comengament, i que va redundar en la modernitzaci6 i actualitzacié dels mites del seu pais,
«fundiéndose con su esencia y recreando con su propia intimidad la oscura intimidad de las leyendas».
Segueix el monografic amb una entrevista realitzada per Lujan a Francesc Pujols;* I'analisi de Lloreng
Gomis a «Tiempo de pensar» dels Ultims articles publicats en vida per Maragall;>' o la cronica per la
geografia catalana dels camins estiuencs de Maragall signada per Josep Maria Espinas.5?

Al també extens text de Josep Pla «Maragall: el hombre, el poeta y el inconformista», 'autor d’El carrer
estret comenga exposant la singularitat que, en un pais sovint molt cainita, I'admiracié per Maragall
sigui amplia i molt estesa:

48 Joan TEIXIDOR, «Del poeta al hombre», Destino, op. cit., p. 27-29.

49 Josep Maria de SAGARRA, «El hombre poeta», Destino, op. cit., p. 19.

50 Francesc PUJOLS - Néstor LUJAN, «Sobre Maragall. Palabras de Francesc Pujols», Destino, op. cit., p. 20.
51 Lloreng GOMIS, «Tiempo de pensar. Tres articulos ultimos», Destino, op. cit. p. 21.

52 Josep Maria ESPINAS, «Siguiendo los caminos estivales de Maragall», Destino, op. cit., p. 22-23.

60



Haidé, num. 6, 2017, p. 47-63

Ahora bien, lo sensacional es esto: en este pais donde es tan dificil que dos personas se pongan de acuerdo
incluso sobre una trivialidad cualquiera, la unanimidad sober Maragall surge siempre de una manera natural y
espontanea. Personas incluso que conocieron vagamente sus escritos, que leyeron algunas de sus poesias sin
poner una mayor atencion en ellas, que tienen de su obra una idea de segunda mano, pero que le conocieron
personalmente, tuvieron de Maragall hombre una tal idea admirativa, que basta que salte en la conversacion el

nombre del poeta, para que la palpitacién cordial aparezca con singularisima espontaneidad.5?

L’admiracio de Pla encara s’amplia quan observa que, en una comunitat donada a la demagogia sen-
timental, la seriositat de Maragall i la seva exemplaritat sén estimades per un col-lectiu tan gran. De la
mateixa manera, defineix la seva poesia com a reflex de la seva forma de veure i d’estar en el mén:

Es una poesia tocada de algo sin duda parecido al estado de gracia, una poesia que aspira a ser inefable.
Situada marginalmente a la que se elaboré en su tiempo, desvalorizada por obsesiones de caracter accidental,

la poesia de Maragall esta en un plano mucho mas durable; es una poesia esencialmente humana.

Manuel de Montoliu parlaria de la defensa maragalliana de la paraula viva;* Otero Pedrayo el definiria
com a «puro maestro catalan en la esperanza actual del mundo, no cansado ni desengafiado, tampoco
satisfecho»;% Aquilino Iglesias glosa I'emotiva relacio entre poetes gallecs i Maragall;*¢ i amb evidents
vincles amb la seva col-laboracié abans comentada, mossén Joan Baptista Bertran publica 'homenat-
ge «Maragall, poeta de la montafia»,’” on descriu I'aficié a I'excursionisme muntanyenc i les relacions
amb la natura catalana de 'escriptor barceloni. El text de Pedro Lain Entralgo consistira en una reflexio
entusiasta que passa de I'esperanca en el dogma de la resurreccio de la carn per part de Maragall, fins
a 'esperanga —no sabem si de Maragall o de Lain Entralgo mateix— de la comprensié entre Castella i
Catalunya:

No sé lo que los tiempos traeran. Sé en cambio que la poesia catalana contintia con sensibilidad actual, en el
nivel en que la pusieron Verdaguer i Maragall. Sé también que, cuando quieren, sus autores siguen conociendo
el gozo sobreafadido de expresar su alma en limpio y vigoroso castellano; y como ellos, tantos excelentes
prosistas. Sé, ademas, que algunos escritores de aquende el Ebro hemos aprendido —o no hemos olvidado, si
pensais en Menéndez Pelayo y Unamuno—- a estimar desde dentro la alta calidad poética de quienes orientan
las letras catalanas. Sé, en fin, que Maragall, gran esperanzado, tuvo en su esperanza el esquema de una gran

leccion para Espafia entera.®

53 J. PLA, «Maragall: el hombre, el poeta y el inconformista», Destino, op. cit., p. 25 27, (cit. p. 25).

54 Manuel de MONTOLIU, «La palabra viva. Tesis genial de Juan Maragall», Destino, op. cit., p. 29.

55 Ramén OTERO PEDRAYO, «En el borde de la actualidad del poeta. “Sia’m la mort una major naixenga”», Destino, op.
cit., p. 30.

56 Aquilino IGLESIAS ALVARINO, «Unos pasos sin huellas», Destino, op. cit., p. 37-39.

57 P. Joan Baptista BERTRAN, «Maragall, poeta de la montafia», Destino, op. cit., p. 30-31.

58 Pedro LAIN ENTRALGO, «Maragall y la esperanza», Destino, op. cit., p. 32-33.

Dossier 61



Blanca Ripoll Sintes. Maragall, pare de la llengua poética catalana de la Modernitat (Destino, anys 50 i 60)

Josep Maria Corredor publica «Maragall, critico literario». Corredor havia guanyat aquell mateix any
el Premi de Biografia AEDOS amb una obra sobre Joan Maragall, que era la traduccié de la seva tesi
doctoral (1944) desenvolupada en francés a la Universitat de Montpeller, dirigida per Jean Amade i
intitulada Joan Maragall. Un esprit mediterranéen.*® La biografia de Corredor va apareixer amb proleg
de Gaziel. Es, per tant, una interessant col-laboracié d’una veu de I'exili catala en una revista que era
una de les bésties negres per a aquesta comunitat, atesa la seva connivéncia amb el franquisme. En
el seu article, Corredor marca com a parametres critics generals de la tasca maragalliana la condemna
del materialisme i del pessimisme; la devocio per la poesia pura i per la poesia popular; i 'admiracioé per
escriptors com Balzac, Nietzsche, D’Annunzio, Kipling, Ibsen, Tolstoi, Emerson o Maeterlinck, si bé al
capdavant de tots ells hi situava Goethe.®°

Compartint pagina en singular tandem, hi trobem els articles de Joan Fuster i el de Melchor Fernandez
Almagro.®' Fuster observa, licidament, com «la tendencia mas viva del pensamiento maragalliano, la
decision profunda que lo anima, consiste en un ver en “todo” —hombres, ideas, acontecimientos, paisa-
jes, por contradictorios que fueran— la fecunda posibilidad de una fuerza creadora».®? A la breu recorda-
ci6 personal que en fa Carles Soldevila,®® s’hi afegeix un text que recull i emmarca les traduccions que
del «Cant espiritual» havien fet a l'italia Eugenio Montale i, al francés, Albert Camus.®

Blai Bonet dedica I'extens «Maragall y las nuevas generaciones», que comenga amb una reflexio sobre
I'esséncia de Catalunya: «Catalufia es, a nuestro entender y en su vida cotidiana, el “precursor” de Es-
pafa, el que prepara los caminos, al que no le ha de importar disminuir, con tal de que la masa ibérica
crezca». | afegeix: «Puede que Cataluiia no haya sido hasta ahora, y debido a muchas circunstanci-
as, esta presencia clara, popular y caminante. Pero hay un hecho que la diferencia por completo de
cualquier caduco regionalismo y que permite esa continuidad reservada a las estructuras firmes. Este
hecho es su “revelacion” escrita».®® En aquesta revelacié escrita, que Bonet estén des de I'Edat Mitjana
fins a l'actualitat, «Maragall no es un componente, una pieza, en el aparato expresivo de su pais. En
su obra viven toda la realidad y las posibilidades de Catalufia, no expresadas de una manera definitiva,
sino de un modo transparente, atropellado, errante, alguna vez ingenuo, recio de cuando en cuando».
L’escriptor mallorqui comenta el pont bidireccional que entre l'ideal i la realitat, entre el cos i I'esperit, es
teixeix a la poesia maragalliana, i que la fa, com en el cas d’Antonio Machado, «la mas realista, defini-
dora y popular de cuantas ha recibido en este siglo la comunidad ibérica».

Seguidament, Pere Catala i Roca participa amb un article sobre la petjada lingliistica de Maragall;¢ Ar-
tur Llorens Opisso porta a terme el relat biografic i historic del poeta, en un complet reportatge trufat de

59 Vg. Francesc MONTERO AULET, «Presentacio», dins J. M. CORREDOR, Contra la valoracié de la mediocritat. Ar-
ticles i assaig d’exili, Barcelona, A Contravent, 2012, p. 13-71.

60 Josep Maria CORREDOR, «Maragall, critico literario», Destino, nim. 1179, op. cit., p. 35.

61 Melchor FERNANDEZ ALMAGRO, «Maragall o la amistad imaginada», Destino, op. cit., p. 36-37.

62 Joan FUSTER, «Maragall, hombre de buena fe», Destino, op. cit., p. 36.

63 Carles SOLDEVILA, «Nuestro don Juan Maragall», Destino, op. cit., p. 40.

64 REDACCIO, «Eugenio Montale y Albert Camus, traductores del Cant espiritual», op. cit., p. 40-41.

65 Blai BONET, «Maragall y las nuevas generaciones», Destino, op. cit., p. 43-45 (cit., p. 43).

66 Pere CATALA i ROCA, «Elogio de la palabra», Destino, op. cit., p. 45.

62



Haidé, num. 6, 2017, p. 47-63

G~
N =

—

fotografies aportades pels descendents;®” Tomas Roig descriu la historia, ja comentada, de I'Agrupacio
d’Amics de Joan Maragall;®® Joan Perucho recrea literariament la visita de Maragall a la festa femenina
d’un balneari catala;® i un altre membre de I’Agrupacié, Joaquim Maria de Nadal, explica les vivéncies
del poeta en el seu espai d’estiueig, Caldetes.”

4. Conclusio

Hem dedicat les pagines d’aquest article a descriure, catalogar i analitzar les referéncies directes o
indirectes que sobre Joan Maragall s’observen al setmanari barceloni Destino des de 1950 fins al mes
de mar¢ de 1960, quan es va publicar el nuUmero monografic d’homenatge amb motiu del centenari
del naixement del poeta. Lluny de la metamorfosi que, dins els parametres dels discursos oficials del
franquisme, havia experimentat Maragall durant els anys quaranta, els redactors i col-laboradors de la
revista van emprar-lo com a autoritat moral i cultural, com a referéncia emocional compartida amb la
comunitat de lectors i, aixo és el més important, van entronitzar-lo com a gran renovador de la poesia
catalana contemporania. Amb tota certesa, els critics literaris de Destino —amb Antoni Vilanova al cap-
davant-— van erigir-lo en el principal forjador de la llengua poética catalana de la Modernitat.

Rebut el 15 d'octubre de 2017
Acceptat el 21 de novembre de 2017

67 Arturo LLOPIS, «1860-1960. Maragall entre dos fechas», Destino, op. cit., p. 46-55.

68 Tomas ROIG i LLOP, «La Agrupacion de Amigos de Juan Maragall», Destino, op. cit., p. 55.

69 Joan PERUCHO, «Juan Maragall: un vago murmullo sobre el agua, alla donde empieza o acaba la poesia», Destino,
op. cit., p. 57.

70 Joaquim Maria de NADAL, «Maragall, el “poeta” de Caldetas», Destino, op. cit., p. 58-59.

Dossier 63






TESTIMONIS

Rellotge d'or del poeta






Haidé, num. 6, 2017, p. 67-69

LLUISA JULIA

Universitat Oberta de Catalunya
ljuliac@uoc.edu

UN PORTIC PER A MARIA-MERCE MARCAL

Potser sempre escriure té

alguna cosa a veure amb la revolta.

Coincidint amb I'edicié de la novel'la La passié segons Renée Vivien (premi Carlemany 1994), que
I'havia ocupada insistentment els ultims deu anys, i el reconeixement general de qué va ser objecte,
Maria-Mercé Margal va tornar a les aules de la Universitat de Barcelona, on havia estudiat Filologia
Classica. Després de molts anys dedicada a I'ensenyament de la llengua i literatura catalanes a I'lns-
titut Bosca de Barcelona, Margal volia fer un gir professional. Malauradament la malaltia va estroncar
les expectatives, perd va poder seguir els cursos de doctorat durant el bienni 1993-1995 i va realitzar
alguns treballs sobre autors i obres que demostren la lectora sagag i extremadament culta que era. En
concret, en el treball que ara publiquem, es fa evident 'ampli coneixement de I'obra de Joan Maragall,
un poeta que considerava proxim: fins i tot I'havia qualificat de «femeniy, i alguns versos d’«El comte
Arnau» ressonen en la seva poesia.! D’altra banda, havia participat en 'adaptacié de I'hexametre grec
dels Himnes homeérics —traduits per Manuel Balasch, a Edicions del Mall—, sobre els quals tornara amb
un altre treball.

De fet, I'estudi sobre Les Notes autobiografiques que presentem és un treball fallit. Feia poc que s’havia
donat a conéixer un dels textos autobiografics tal com I’havia escrit Maragall, sense les manipulacions
amb que ambdéds s’havien publicat el 1912.2 Maragall els havia escrits en dos moments molt contras-
tats i significatius de la seva vida: als vint-i-cinc anys (1885-86) i en celebrar el cinquanté aniversari,
és a dir, cinc lustres més tard, quan es trobava en ple reconeixement public. Cal recordar que I'edicio
d’aquests breus textos no es va completar fins al 2007 en el volum a carrec de Gloria Casals que era,
precisament, la professora d’aquell curs de doctorat.®

1 «Jo soc sols dels meus bragos i els meus passos», vers inicial d’un sonet desestimat conservat al Fons Maria-Mercé
Margal de la Biblioteca Nacional de Catalunya; vg. Lluisa JULIA, «Set autdgrafs. Imatges, poemes, versions de Maria- Merce
Margal», Reduccions, num. 89-90, 2008, p. 19.

2 Després del volum de Gabriel MARAGALL, Joan Maragall: esbos biografic, a cura de Gloria Casals, Barcelona, Eds.
62, 1988, on hi ha el text complet de la primera nota autobiografica, va apareixer I'edicié completa de la segona a G. CASALS,
«Joan Maragall: Notes autobiografiques dels cinquanta anys», Els Marges, num. 64, 1999, p. 83-94.

3 J . MARAGALL, «Com si entrés en una patria», edicié i proleg de G. Casals, Barcelona, Publicacions de I'’Abadia de
Montserrat, 2007.

67

Testimonis



Lluisa Julia. Portic a Maria Merce Margal

Margal pretenia avangar en un primer esbos de la biografia intel-lectual del poeta, que encara esta per
fer, com reclama Casals, i establir un dialeg entre Maragall i Goethe. Perd I'escassesa del material
biografic del poeta catala ho va fer inviable i se'n va adonar: «Som molt lluny, doncs, d’altres obres de
caracter autobiografic més extenses, sistematiques i destinades a la publicacio, com per exemple les
memories del seu admirat Goethe amb les quals, en un primer moment d’ingenuitat, se m’havia acudit
intentar comparar-les».

Tot i aixi, Margal en treu el maxim rendiment: n’extreu els motius sobre I'escriptura, «la voluntat d’au-
toanalisi, de diagnosi», «la voluntat moral de construir-se». Li interessa aquell jove poeta de vint-i-cinc
anys, amarat de pessimisme i malestar davant la realitat, la familia; aquell Maragall inconformista, es-
perit critic amb les convencions, i que fa de la seva dedicacié a la poesia «I'estendard de la rebel-lio»
davant el futur utilitari que tenia marcat a 'empresa familiar, tot i les «llagrimas de tendre remordiment»
i el sentiment de culpa per «haver tirat a terra tot lo castell d’esperansas y projectes que mon pare devia
haver anat formant desde mon naixement», segons diu a I'apartat XI de les Notes. Margal s’hi podia
sentir reflectida. Tampoc ella no va seguir el cami familiar tragat —i va fer de la revolta la seva divisa.

Tornem al treball. L'escriptora no es deté en l'analisi factual de les Notes autobiografiques, ni en la
contextualitzacié amb la correspondéncia de qué disposava en aquell moment (les cartes a Josep Llo-
ret, les més significatives, han restat inédites fins a I'edicié de 2007). El més rellevant de I'estudi és la
relacio que estableix amb I'autor de Werther i Faust, per demostrar la importancia que té en l'univers
referencial del poeta catala des de l'inici, tal com indica en el darrer paragraf del treball.

També indaga, ni que sigui parcialment, en la trajectdria de Maragall. Relaciona les Notes amb altres
obres seves de les quals en sén (o poden ser) I'embrié —poemes, traduccions o la posicié del poeta
davant I'art i la poesia, la Bellesa, que desenvolupa a I'«L’Elogi de la paraula»— i que tenen Goethe en
«I'horitzéx». | es refereix a altres aspectes de la concepcié poética maragalliana: I'art com a «professio
de fe» irrenunciable, o a I'oposicié entre espontaneitat i sinceritat amb qué es pot relacionar la poética
de la mateixa Margal.

ATaltre pol, el comentari molt més breu, pero significatiu, que Margal dedica a les Notes de 1910. Escri-
tes en relacioé al jove Maragall de vint-i-cinc anys enrere, Marcgal lamenta que no traspuin fets rellevants
com la Setmana Tragica o la mort de I'amic Antoni Roura que havia d’'afectar-lo. Les compara, pero,
amb el «Cant espiritual», un poema «memorabley, i sobretot insisteix en «l'efecte d'algu que es troba
al final d'un cicle culminat, com si hagués tocat sostre». | immediatament estableix una connexio entre
plenitud i mort que pot donar peu a tot un altre ordre de reflexions, sobre Maragall, sobre la mateixa
Marcal: el poeta ha de morir? Escriu: «la plenitud que denota o que vol deixar fixada a través de les
paraules, en la realitat només pot ésser convertida en definitiva per la mort».

68



Haidé, num. 6, 2017, p. 67-69

Un altre gest 'acosta a Maragall. El gener de 1995 Margal escriu el text «Qui séc i per que escric» per
al programa L’escriptor del mes de la ILC. Com Maragall a les Notes de 1910, també ella reprén 'antiga
divisa —«Una dona. De classe baixa i nacié oprimida»— de Cau de llunes (1977). «Qui séc i per qué
escric» és un dels pocs escrits autobiografics de la poeta i sens dubte el més madur. La seva posicio ha
canviat, es troba en el ple de la seva maduresa i éxit, perd es reconeix també ara en la revolta. | anota:
«Potser sempre escriure té alguna cosa a veure amb la revolta».

69

Testimonis






Haidé, num. 6, 2017, p. 71-91

MARIA-MERCE MARCAL
LES NOTES AUTOBIOGRAFIQUES DE JOAN MARAGALL'

Edicié de Meritxell Matas
Universitat de Barcelona
meritxellmatas@gmail.com

1. Presentacio

Les Notes autobiografiques sén dos textos relativament breus, sobretot el segon, tots dos de caracter
«impressionistay, per dir-ho d'alguna manera, i escrits sense que Maragall tingués cap intencié que fos-
sin publicats. En aquest sentit, el titol de Maragall. Notes intimes que ostenta en I'edicio del pare Miquel
d'Esplugues (M. d'Esplugues 1912) no deixa d'ésser adient. Som molt lluny, doncs, d'altres obres de
caracter autobiografic més extenses, sistematiques i destinades a la publicacio, com per exemple les
memories del seu admirat Goethe, amb les quals, en un primer moment d'ingenuitat, se m'havia acudit
d'intentar comparar-les. Aquests dos textos foren escrits a vint-i-cinc anys de distancia I'un de l'altre: el
primer, iniciat el 1885, gairebé exactament en la meitat del cami de la vida de Maragall: als vint-i-cinc
anys d'un home que <@> havia de viure'n cinquanta-u; el segon escrit I'any 1910, un any abans de la
seva mort. Entre un i altre text hi ha diferéncies no sols d'horitzé temporal i, per tant, de circumstancies
personals, sind també de dimensions, d'estil i de to, d'estat animic, d'ideologia, etc.

Si els analitzem conjuntament és perqué, a part de ser, com el seu nom indica, dos papers directament
autobiografics —els Unics d'aquest tipus que coneixem de l'autor—, tots dos tenen com a desencadenant
un aniversari i, pel que sembla, les Notes de 1910 foren provocades per una relectura de les de 1885.
D'altra banda, veure-les conjuntament permet d'avaluar d'un sol cop d'ull la distancia que existeix entre
el Maragall gairebé «pre-literari» de 1885 i el Maragall poeta consagrat i figura publica de primera mag-
nitud del final de la seva vida. Una distancia que tal vegada ens apareixera menor de la que sembla
a primera vista, si no ens limitem a comparar estrictament aquests textos i intentem calar en més pro-

1 El text de Maria-Mercé Margal és format per trenta-vuit pagines escrites a maquina amb molt poques errates. He
intervingut en el text de manera minima en algun cas esporadic de puntuacié i, més en general, hi he aplicat les normes ortoti-
pografiques de la revista (per ex., convertint «Haydé» en «Haidé») sempre que no es tractés de citacions explicites; he reduit a
la mateixa forma tots els llistats, convertint en algun cas els nimeros en lletres; he assenyalat les meves insercions posant-les
entre signes angulars (<...>) aixi com les supressions, que he remarcat amb I'Gs del simbol &. He eliminat I'index, atés que el
numero de les pagines originals només provocaria dificultats a la lectura, i dues indicacions més al frontispici del mecanoscrit:
«Maria-Merce Marsal i Serra» [sic] i «Curs academic 1993-94». Finalment, he normalitzat la bibliografia final segons els criteris
de la revista [NdE].

71

Testimonis



Maria Merce Margal. Les Notes autobiografiques de Joan Maragall

funditat en el Maragall de 1910 a través d'altres escrits coetanis (poétics o periodistics) que connecten
de forma evident amb aspectes centrals de les Notes de 1885: per exemple, la vivencia religiosa de
la natura, tota la visio platonica de I'amor («Nodreix I'amor», «Represa d'Haidé», l'article «Beatriz»,
etc., o bé Nausica) i el tema de la redempcio per I'art desenvolupat magistralment en la darrera obra
esmentada. Hi ha també, en els darrers temps de Joan Maragall, un retorn a l'individualisme exacerbat
i a la desconfianga en el social, propers a aquells de que fan gala les Notes de 1885 (Marfany, 1975).
En aquest sentit, en al-ludir a aquests ultims anys de vida del poeta, s'ha parlat repetidament de crisi,
independentment del valor i de la interpretacié que es doni a aquesta paraula (Marfany 1975; Gabriel
Maragall 1988; Valenti 1972; Romeu Figueras 1955). | aquest concepte ens duu a una situacié en
certa manera paral-lela a la de 1885. Aixi mateix, tal com analitzaré en la darrera part d'aquest treball,
I'empremta goethiana —o Goethe com a estimul- sera tan present en el jove de vint-i-cinc anys lector
apassionat del Werther com en el Maragall que repren, amb Nausica, un projecte abandonat pel mestre
alemany, per posar només un exemple il-lustratiu.

Tanmateix, entre els dos escrits, com he dit, les diferéncies son paleses. Comengant per les dimensi-
ons: en I'edicié de G. Maragall el primer text ocupa vint-i-dues pagines i és dividit en quinze apartats
o seccions. El segon, sense divisié de cap mena n'ocupa <a> penes una i mitja. També el to divergeix
significativament: les Notes de 1885 tenen el registre espontani i alhora sincer —per dir-ho en termes
ribians (Riba 1938)- d'un jove que s'interroga en plena crisi i que s'adrega adesiara a un «vosaltres»
genéric, com si tingués la sensacié de trobar-se encarat a un public o a una mena de tribunal davant
del qual ha de donar comptes, explicar-se, justificar-se, o, si s'escau, épater. <A> les de 1910, el to és
més solemne, com si parlés sub specie aeternitatis, i el personatge se'ns manifesta aparentment sense
cap fissura, en una plenitud autosatisfeta, humil alhora, que ja només ha de comparéixer, en una accié
de gracies sense cap clivella, davant de Déu: molt lluny, tanmateix, de I'actitud més quiestionadora que
es fara present en el «Cant espiritual», on Déu és també Il'interlocutor.

El cert és que les Notes de 1885 em semblen molt més valuoses, tant per les seves caracteristiques
especifiques com perqué aporten més informacié no només sobre Maragall en general, sind sobretot
sobre el Maragall «pre-literari», per dir-ho d'alguna manera: el d'abans de la seva obra poética impor-
tant. Son un dels pocs testimonis, juntament amb alguns epistolaris que més avall esmentaré, dels seus
anys de formacié. En canvi, almenys en l'estat en que les podem llegir, les Notes de 1910 no aporten
res de substancial per al coneixement d'un autor que durant aquells anys va donar a la llum escrits
infinitament més preciosos —des de tots els punts de vista. Aquesta diferéncia de valoracio, aixi com el
fet que el darrer Maragall és en general forga millor conegut que no pas el primer, es traduira, al llarg
d'aquest treball, en una menor atencio a les segones Notes i al seu context, per fixar la mirada sobretot
en les de 1885 i les seves circumstancies. Abans d'entrar-hi, perd, m'aturaré breument en un problema
previ, de consequéncies importants per un coneixement no adulterat de la trajectdria maragalliana: el
de I'edici6 de les Notes autobiografiques.

72



Haidé, num. 6, 2017, p. 71-91

2. Les edicions de les Notes Autobiografiques

Fonamentalment hi ha hagut dues edicions de les Notes autobiografiques de Maragall: una, la de 1912
del pare Miquel d'Esplugues, represa en les diferents edicions de les Obres completes (p. ex., Maragall
1970); i la segona, dins de I'esbds biografic de Gabriel Maragall i Noble (G. Maragall 1988). La diferen-
cia entre totes dues se centra en les Notes de 1885, sensiblement alterades i incompletes en I'edicio
del P. d'Esplugues, tal com analitzaré més endavant, i completes i restituides al seu ordre inicial en la
de G. Maragall. Pel que fa a les Notes de 1910, les dues edicions coincideixen punt per punt, fins i tot
en la seva incompletesa (segons informacié de la Dra. Casals).

Analitzar les discrepancies entre les dues edicions poca informacié ens ha d'aportar sobre el mateix
Maragall, i, per tant, podria ser considerada una tasca supérflua. No ho crec pas aixi: d'una banda,
no em sembla gens inutil d'establir i de recordar les diferéncies entre l'original auténtic i les Notes au-
tobiografiques que han llegit tots els autors que n'han parlat abans de 1988 (Riba 1938, Terry 1963 o
Marfany 1975) i de tenir-ho en compte a I'hora d'avaluar les seves respectives opinions. Per exemple,
la restitucio de l'apartat VI a les Notes situa la visio de I'art com a redempcié en un moment molt anterior
al <de> la influencia novaliana, a la qual generalment s'ha atribuit. O la incorporacié dels passatges
més desencisats, irdnics i épatants quliestiona de forma evident el contrast que Riba estableix entre el
to de les Notes i el de I'epistolari amb Roura. D'altra banda, la confrontacié dels dos textos ens dona
també una altra informacio: quins aspectes del Maragall de 1885 resultaven incomodes per a la imatge
publica de Maragall que interessava donar poc després de la seva mort. |, per tant, de la recepci6 es-
biaixada de qué fou objecte: del mite que no es vol deixar enterbolir ni tan sols per uns fragments que
en darrer terme s'haurien pogut presentar com una mena de «pecat» de joventut i fer, per tant, encara
més exemplar I'evolucio posterior... No fou aixi: calia, sembla, un Maragall ortodoxament exemplar des
del primer moment.

2. 1 Alteracions en la primera edicioé de les Notes de 1985

En conjunt, trobem tres tipus d'alteracions en el text maragallia en I'edicié del P. d'Esplugues: supressi-
ons, particié dels apartats i canvis en I'ordre d'aquests i modificacions en el text.

2.1.1 Supressions

Aquest és el capitol més important de les alteracions. Només es donen integres els apartats: |, VIII i
XII. Alguns apartats han estat suprimits totalment. En concret, el VI, el VIl i el X. Perd la major part de
supressions s6n més parcials i escampades al llarg del text: En concret, desapareix quasi la totalitat de
la secci6 Il -només se'n déna la primera frase enganxada a la secci6 | (de tema amorés). S'elimina el
paragraf final del capitol Il («la sensibilitat em fa de religid, la indoléncia de filosofia...», etc. Se supri-
meix, en l'apartat IV, el fragment del Faust que Maragall déna com a credo propi («Religié de la Natu-
ra»). De la seccid V suprimeix els paragrafs desdenyosos que dedica als metges i al Dret, la seva critica
visceral de la societat i la «cura radical». De I'apartat X, se'n suprimeix només una frase, aprofitant que

73

Testimonis



Maria Merce Margal. Les Notes autobiografiques de Joan Maragall

se'ns dona dividit en dues parts no contigles. En 'apartat XI desapareixen diversos paragrafs referits
al tema amords. S'opera també la supressio d'un paragraf on es queixa de les restriccions familiars i
de la manca de diversi6 i on testifica del seu esperit de revolta i dels seus desigs de fugida. De I'apartat
XIlll, només <en> conserva el paragraf final. Elimina totes les al-lusions concretes als amics del «circol»,
que Maragall descriu breument un per un. De la secci6 XIV fa fora tots els paragrafs més desencisats i
desmoralitzats i que traeixen més desconcert i malestar. Fet i fet, la major part de I'apartat. I, finalment,
en el XV, s'eliminen alguns paragrafs de to escéptic i burleta sobre el matrimoni. Aquestes supressions
modifiquen substancialment el sentit de la resta, fins al punt que es pot parlar sense exagerar de ma-
nipulacio.

2.1.2 Particioé de les seccions i alteracions en el seu ordre

Només la seccioé X apareix partida. Si prenem com <a> base l'ordre de I'edicié de 1988, la disposicid

dels apartats del P. d'Esplugues és la seguent: I, X (primera part); XIlI, 1ll, IV, X (segona part); XI, XIl,
XIlIl, XIV i XV. En alguns casos, les alteracions de l'ordre semblen determinades per dissimular les su-
pressions.

2.1.3 Modificacions en el text

A part d'alguns canvis minims per facilitar la transicio entre els fragments, he detectat dos canvis impor-
tants, un d'ells maximament significatiu:

a. Al principi de l'apartat XIV diu que el «circol» s'ha desfet. Com que de l'apartat anterior s'havia eli-
minat tota referéncia al «circol» i als qui el formaven, s'hi ha afegit el complement «d'amics», perquée
s'entengui de qué s'esta parlant. Pero aixi «circol» passa a ser un mot genéric i no el nom concret amb
qué ells mateixos designaven el grup;

b. L'altre canvi és molt més important i, al meu entendre, constitueix una flagrant manipulacié. Maragall
diu: «l a mi qué em fa? La Naturalesa és Déu pare, L'Art Déu Fill, ’Amor és Déu Esperit Sant: que son
un sol Déu, la Bellesa». El P. Esplugues ho substitueix per: «Naturalesa, Art, Amor, reduits a superior
unitat; la Bellesay.

2.2 Sentit de les alteracions

Els canvis d'ordre semblen derivar de la voluntat de dotar d'una certa coheréncia el text, un cop expur-
gat dels passatges incomodes. També, com he dit, un dels canvis obeeix a aquesta rad. Les supressi-
ons s'efectuen en la direccio seglent:

a. Referéncies a persones concretes (els sis amics del circol: Lluis, Freixas, Lloret ... etc.);

b. Al-lusions critiques de Maragall cap a la seva familia sobre les restriccions imposades a la seva lli-

74



Haidé, nim. 6, 2017, p. 71-91

=

bertat i referencies al seu propi esperit de rebel-li6;

c. Concrecions (mai tanmateix gaire precises) sobre les seves vivéncies amoroses;

d. Escepticisme i actitud critica, sardonica o desencisada sobre diferents aspectes (societat, matrimoni,
ell mateix i el seu caracter, creences...);

e. Fragments que s'allunyessin ostensiblement de I'ortodoxia cristiana (capitol VI sobre la religié de la
Natura). En aquesta mateixa direccié funciona la manipulacié del text del capitol IV.

En resum, fora dels canvis en els dos primers apartats que podrien ésser comprensibles pel fet de viure
bona part de les persones afectades —tot i que, pel que fa als amics, el text de Maragall és elogiés i ple
de simpatia i d'afecte— la resta d'alteracions tendeix a llimar el personatge, fer-lo entrar en una exem-
plaritat sense tara, dotar-lo d'una ortodoxia, des del punt de vista religiés sense cap mena de macula...!
Convertir un ésser viu i contradictori en una figura d'estampa.

Notes manuscrites per al treball. Biblioteca de Catalunya.Top. Fons Maria Mercé Margal, caixa 14 (Assaig i investigacio)

Testimonis 75



Maria Merce Margal. Les Notes autobiografiques de Joan Maragall

3. Context biografic de les Notes

3.1 Les Notes de 1885: els elements d'una crisi

Com he dit abans, totes dues parts de I'obra que ens ocupa sén provocades per un aniversari. Les de
1885 tenen, al principi, una datacié un xic imprecisa (octubre de 1885), perd son suscitades, de forma
explicita, pel compliment dels vint-i-cinc anys, fet que s'havia escaigut el dia 10 d'octubre. S'acaben el
13 de maig de I'any seglient amb un afegité del 30 de juny, també de 1886. Alguns apartats tenen data
concreta: per exemple el Xlll és datat el 3 de desembre de 1885 i el XIV el 31 del mateix mes. Aixo fa
pensar que les seccions I-XIl sén anteriors a aquestes dates.

Un any abans de l'inici de les Notes, Maragall ha acabat la carrera de Dret, que no havia pas emprés
precisament motivat pel mén de les lleis —un dels moéns objecte d'irdnic escepticisme en l'apartat V de
les Notes. Tal com ell mateix hi escriu, ni tan sols coneixia I'existéncia de la carrera de Filosofia i Lletres,
a part de la dificultat que una tria d'aquesta mena hauria tingut per a ser acceptada per la familia. Fos
com fos, els anys passats a la Universitat havien estat per a ell molt satisfactoris, en especial per les
amistats que hi nua i que formen el que ell anomena el «circol», els integrants del qual reportaré més
avall. El final dels estudis aixi com la seva majoria d'edat legal I'enfronten a la necessitat d'encarar I'edat
adulta: deixar enrere «les flors» i iniciar I'etapa «dels fruits», per dir-ho en els seus termes. Maragall
sembla experimentar una viva repugnancia cap a aquesta alternativa, tot i que té consciéncia que no la
pot defugir. A la incertesa professional, a la poca predisposicio per a qualsevol de les vies «realistes»
que se li ofereixen, al rebuig que li inspira I'utilitarisme que s'imposa arreu, a una inexperiéncia amorosa
que acompanya la seva condicié d'enamoradis hipersensible, cal sumar-hi el sentiment de la propia
diferéncia —els altres amics semblen més disposats que no pas ell a obrir-se cami en la societat- i la
solitud que en resulta. |, sobretot, la seva situacié problematica amb la literatura que, de fet, ja pressent
com la seva veritable vocacidé: els dubtes sobre la seva propia valua, sobre si de debd «és» artista, la
insatisfaccio que li han reportat els seus migrats reeiximents literaris, fins i tot el seu escepticisme da-
vant el seu modest tastet de la «gloria»: uns versos en el diari, un premi als Jocs Florals de Badalona
per «Dins sa cambray, I'any 1881. Tots aquests son, comptat i debatut, els elements de la crisi que va
des de I'any 1884 fins a 1888, i que es pot rastrejar en la seva correspondéncia d'aquesta epoca. Al final
d'aquesta part de les Notes hi ha una al-lusié a un daltabaix economic familiar que obligara Maragall
a ficar-se de ple en el negoci, fet que, de moment, més aviat agreujara la crisi, perd que, a la llarga,
tindra uns efectes del tot positius per a Maragall —en I'ordre econdmic com a minim, pero potser també
en l'ordre psicologic i animic. Un altre sotrac és el trencament del seu prometatge a causa del mal mo-
ment de I'empresa (informaci6 deguda a la Dra. Casals). A la sortida del tunel hi haura: la coneixenga
de Clara Noble (1888), «I'Oda infinita» (1888) i I'obra poética que segueix, i la feina com a secretari de
Manié i Flaquer (1890). Sembla que tot aixo li facilitara una visié més «total» de la vida, per dir-ho amb
les seves paraules.

3.2 Les Notes de 1910: la complexa plenitud d'una vida

Les Notes de 1910, datades el mateix dia de |'aniversari, tenen, com ja he insinuat abans, un context
ben diferent. Maragall, com ell mateix ens diu, ha arribat a una «vida plena», tant des del punt de vista

76



Haidé, num. 6, 2017, p. 71-91

afectiu i familiar —la seva muller i els seus 12 fills...— com per la seva obra literaria i pel seu paper so-
cial. Tot i les reticéncies orsianes i I'«<imperi noucentista», és un personatge indiscutible. Al capdavall, i
gracies, diu, al «pare de la terra» —que li va solventar definitivament les necessitats economiques, des-
prés que ell ajudés a remuntar I'empresa- i al «Pare del cel», ha pogut unificar, i en un grau eminent,
vocacio personal i insercié social, aquells dos aspectes que a les Notes de 1885 se li apareixien com
a irreconciliables. Des d'aquest lloc, que el fa sentir, amb rad, privilegiat, atalaia la seva llunyana crisi i
mesura la distancia abismal que el separa d'aquell «jove tan decaigut moralment». Tot i aix0, és recent
un fet dolorés que no apareix a les Notes: la mort del seu amic Antoni Roura. Un altre amic important,
Pijoan, se n'ha anat del pais. Els fets de la «Setmana tragica» i les seves sequeles, I'any anterior, no
han passat tampoc sense afectar-lo. Marfany no dubta, seguint Benet, de qualificar-les de traumatiques
(Marfany 1975; Benet 1964). D'altra banda, és notable I'escassesa de les seves col-laboracions a la
premsa, potser motivada per la seva complexa relacié amb el noucentisme triomfant i la divisié del mo-
viment catalanista unitari (Solidaritat Catalana). En una carta a Rucabado (16 de novembre de 1910)
confessa: «Des de fa algun temps em trobo en un estat d'espiritual desinteres envers tot alld que se'n
sol dir la cosa publica». Aquest mateix any, encara, ha conclds Nausica, i poc després iniciara la «Re-
presa d'Haidéx: tots dos textos plens de recanga cap a un amor inassolible o al qual ha calgut renunciar.
També és I'época dels questionaments i dels dubtes del «Cant Espiritual». Abans ja he esmentat el mot
«crisi» en referéncia a tots aquests elements. De fet, les Notes de 1910 i el seu to ens fan I'efecte d'algu
que es troba al final d'un cicle culminat, com si hagués tocat sostre. Tot i que vull insistir que aquest text
ens mostra només parcialment el Maragall d'aquestes dates i la plenitud que denota, o que vol deixar
fixada a través de les paraules, en la realitat només pot ésser convertida en definitiva per la mort.

En un altre sentit, aquest és el moment també en qué Maragall s'encarara als autors grecs: enllestira
les seves versificacions de I'«Olimpica I» de Pindar i es comprometra a fer el mateix amb els Himnes
homeérics, en els quals assajara una personal adaptacié de I'hexametre; més tard, seguira encara la
versié d'un poema de Callistrat. Es ben curiosa aquesta evolucié: Maragall havia dit en una carta a
Freixas (15 abril de 1881) que se sentia més a prop dels autors alemanys, que no pas de «las sutilida-
des, la pulcritud y la mesura» dels classics —classics o neo-classics?, ens podem preguntar amb Valenti
(1972). Paradoxalment, a traves sobretot de Goethe, acabara la seva carrera literaria en estret veinatge
amb Homer, el classic entre els classics....

4. Els textos contemporanis
4.1 Notes de 1885
4.1.1 Obra poética

Pel que fa a les Notes de 1885, no pararem esment a la seva incipient obra poética escassament sig-
nificativa: «A l'oreneta» (1 febrer de 1880); «Angel no volis» (1880); «Quan és que més gran delicia i
«Tenir-la al davant meu» (4 de novembre de 1881 ); «La Roser» (1883), «Jugant» (15 d'octubre de 1884 );
«Diumenge» (21 de marg del 1886) i potser alguna cosa, no gaire, més... Només destacaré el precog in-
terés cap al Faust de Goethe de que testifica el poema «Dins sa cambra», de 1881, ja esmentat abans.
Es possible que el contacte amb el gran classic alemany en aquest moment encara sigui indirecte, a

77

Testimonis



Maria Merce Margal. Les Notes autobiografiques de Joan Maragall

través de la famosissima opera de Gounod, tot i que la hipdtesi sembla topar amb un problema: un
cop consultats els Annals de I'Opera, no he sabut trobar cap estrena d'aquesta peca a Barcelona que
correspongui aproximadament a aquestes dates, ni en els anys d'adolescéncia de Maragall. Potser la
coneixia a través del llibret? O bé la va veure durant el seu viatge a Paris, no datat, que refereix en les
Notes? Sigui com sigui, directament o indirecta, Goethe és ja a I'horitzé.

4.1.2 La correspondéncia

Tanmateix, més que no pas l'obra poética, els textos contemporanis fonamentals que ens permeten
anar seguint I'evolucio de la crisi d'aquesta «etapa geolodgica», com I'anomena G. Maragall (1988), son
els seglents epistolaris:

4.1.2.1 Cartes a Joaquim Freixas

Son en total nou cartes escrites entre el 15 d'abril de 1881 i el 3 d'agost de 1884, és a dir, immediata-
ment anteriors a la crisi i a les Notes de 1885. Vegem com Joan Maragall hi descriu aquest amic, que
formava part del «circol» universitari, a la seccio Xlll: «Freixas, pal-lid, aristocrata, vestit a I'Gltima moda,
home de mén, sistematic en politica i literatura, pero franc i expansiu i traient-se la careta després d'ha-
ver-nos increpat sériament durant una hora sobre la politica d'en Canovas, o sobre catalanisme». Ga-
briel Maragall qualifica les cartes que li son adrecades de «wertherianesy, i ho sén, més que no pas pel
to, per la tematica que tracten: el descobriment de Goethe i l'inici de I'obsessié per aquest autor que en
principi se centrara en el Werther. La correspondéncia a qué em refereixo correspon als anys de la car-
rera i al moment just d'acabar-la. La literatura, com he insinuat abans, hi té un paper important: aquest
epistolari és una font insubstituible per seguir les lectures i les opinions literaries del jove Maragall, i, en
aquest sentit, complementa les Notes. Com correspon a la personalitat de I'amic, hi ha també al-lusions
al tema politic, al catalanisme —implicitament present en les Notes, pel fet d'estar redactades en catala
i explicitament, de forma molt breu, quan a l'apartat VII parla de celebrar «les festes tradicionals cata-
lanes» i del sentiment de patria. A la primera carta, per exemple, afirma la seva preferéncia pels autors
alemanys —en concret parla de Heine i Goethe— en contraposicié als classics. Esmenta, en particular,
el Werther. | s'acomiada: «Adios, anti-catalanista; un catalanista entusiasta te abraza con efusion». En
la segona (5 de juliol de 1881) afirma:

Participo de tu entusiasmo por la literatura castellana, si bien mis aficiones me llevan con preferencia al estudio
de otra a la cual debo y profeso mayor carifio por ser la lengua en que balbuceé mis primeras oraciones y en las

que expresaré sin duda mi amor a la primera Carlota o Margarita que algun angel bueno ponga en mi camino.

| prossegueix:

En esta misma lengua me daria a entender sin que nadie lo extrafiara, si esta carta la escribiera cuatro siglos

atras; o si cuatro siglos atras no hubiese tenido lugar lo que los catalanes recordaremos siempre con cierta

78



Haidé, num. 6, 2017, p. 71-91

amargura, y ahora que vuelvo a leer tu apreciable, observo que en un pasaje dices «nuestra literatura (la caste-
llana)» de cuyo paréntesis no sé si entristecerme o alegrarme, pues al par que nos transformas en castellanos

sin merecerlo, muestra ya el temor que por «nuestra literatura» pueda entenderse otra que la castellana.

En les cartes seglients segueix desgranant elogis a l'autor alemany i fa assistir <@> I'amic a la seva
descoberta d'obres successives. Comentaré perd, més detalladament, les freqlients al-lusions a Goet-
he en el darrer apartat del treball. Altres esments a la literatura: Heine <i> les seves obres Intermedio,
Regreso y Nueva Primavera amb les quals diu que ha passat «ratos deliciosos» (carta del 15 d'abril);
a la mateixa carta esmenta E/ gran Galeoto d'Echegaray. A les cartes segiients parla de Galdos (La
desheredada: que col-leccionen en fascicles o «cuadernos» (cartes 5-VII, 8-VII, 15-VII, 22-VIl i 27-VII
de 1881) i els Episodios Nacionales; (carta 5-VII). Ales cartes del 8 i 15 de juliol fa el proposit i desisteix,
respectivament, de llegir les tragedies de Shakespeare. El 22 del VII diu que ha llegit Bernabé Rudge
«larga novela» de Dickens, alguns cants de la Divina Comeédia, «obra sublime pero incapaz por ahora
de hacer mis delicias»; René de Chateaubriand «magnificos pensamientos, protagonista simpatico,
pero Chateaubriand nunca llenara mi corazény; i finalment, «unos recuerdos de viaje» de Victor Ba-
laguer. El 5-VII del 1884 esmenta Mistral, del qual acaba de comprar Nerto i confessa haver assaborit
amb plaer Mireia. També hi fa referéncia a lectures de Freixas —Voltaire, Diderot, «talentos perniciosos,
sofistas rematados que siempre crei chocarian con tu criterio recto y ortodoxa» i Sant Agusti. El 3-VIII
del mateix any compara el flamenc Conscience i Walter Scott, del qual esmenta Quintin Duward i Lucia
de Lam<m=>ermoor. Diu que un i altre els ha llegit poc.

Altres referéncies relacionades amb la literatura: cita de passada Madame de Staél, s'entristeix amb la
mort de Mila i Fontanals (3 d'agost de 1884) i, en la mateixa carta, al-ludint a unes opinions de Renan
segons les quals el futur és de la fisica, la quimica, I'astronomia, etc. i no de la critica, de la historia o
de la literatura, es plany: «De modo que si los adoradores de la Belleza en todas sus manifestaciones
venimos al mundo tres siglos mas tarde, nos divertimos. jPobres sabios!». Hi veiem, doncs, una mane-
ra de pensar i de sentir molt similar a la que es manifesta a les Notes, en especial als apartats IV-V-VI.
A través d'aquestes cartes a Freixas, també podem seguir el procés d'escriptura del poema «Dins sa
cambray, i la seva intencié d'enviar-lo a un certamen (22-VII-81); el resultat d'aquest, al teatre Zorrilla
de Badalona, i la seva confessada inspiracié goethiana (27-VIII-81). Altres passatges, referits al tema
amords, artistic o de sentiment de la Natura, o fins i tot d'una certa critica a la societat, concorden ple-
nament amb les Notes, tot i que és ben clar que la crisi encara no s'ha fet present.

4.1.2.2 Cartes a Lluis Lluis

Aquest amic és descrit aixi a les Notes: «Lluis, el de la barba roja, el del caracter melancolic, intel-
ligéncia cultivadissima, de gust i disposicié notables per a les belles arts, talent de claredat asombrosa;
modest dins lo inverossimil, agudissim en sos ratos de bon humor, discret sempre, reservat potser en
excés, representava el bon sentit dins del "circol", i fora d'ell, I'estudiant modelo en talent i aplicacio».

79

Testimonis



Maria Merce Margal. Les Notes autobiografiques de Joan Maragall

D'aquesta época sén dues cartes datades el 10 de setembre de 1886 i el 7 de marg de 1888, respecti-
vament. La primera, datada a Cornella, ens informa d'un moment absolutament pessimista, completa-
ment d'acord amb el to de les Notes, concloses pocs mesos abans. Hi podem llegir, per exemple:

Estos ataques de spleen de que me hablas los experimento también a menudo, pero con la particularidad que
me complazco en ellos; nunca me hallo tan bien y tan contento de mi mismo como cuando todo me hastia y me

parece mezquino y deleznable.

Descriu també la vida d'inactivitat «sin tapujos ni disimulos» que duu, sense moure's de casa, «vestido
con la camisa de dormir y un ancho, viejisimo y comodo traje de tela [...] escribo, leo, duermo o fumo
contemplando medio embrutecido un paisaje para mi nada nuevo. [...] Dentro de ocho o diez dias vol-
veré a Barcelona a renovar la parodia de una vida activa». La segona carta, ja del 1888, sembla iniciar
la sortida de la crisi. Hi escriu: «Creo que una concepcion total (y no mutilada como hasta ahora la
hemos tenido) de la vida, llevara consigo la calma y despojandonos entonces del endeble pesimismo
romantico nos hundiremos con beatitud en su sano materialismo».

4.1.2.4 Cartes a Josep Lloret

Inédit fins a aquest moment, I'epistolari a Lloret, for¢ca extens, només ens és conegut fragmentariament
a través de les citacions que en fa G. Maragall en el seu «Esbds biografic», tot qualificant-lo d’«esponta-
ni i primitiuy, i que corresponen als anys 1883-87. Es dificil, donades les circumstancies, de fer-se'n una
idea de conjunt. Sembla que corrobora alguns aspectes de la crisi i de I'evolucié que podem resseguir
en les altres cartes. De fet, per les dates, féra la correspondéncia més adient per estudiar el context de
les Notes de 1885. D'altra banda, Lloret hi és qualificat de «mon amic predilecte» i descrit de la segient
manera: «potser el més semblant a mi en el fons, amb son caracter indolent, son entusiasme envers tot
el que diu Bellesa, sa vocacié especial per la pintura i la musica aixis com la meva era envers la poesia,
sa aficié a la filosofia que va acabar amb la gran riallada a duo amb qué ens burlarem de tot lo que no
fos Bellesa, enamoradis, incert, desmemoriat, poc exacte en tot...».

Dels extrets de Gabriel Maragall destacaré, només, en el sentit que son estrictament contemporanis de
les Notes, els de juliol de 1886, que donen fe de les trifulgues econdmiques familiars i de I'estat d'anim
amb qué Maragall les va encarar:

«Reniego de la sociedad, del progreso, del dinero, de la educacion, de la moral y del que invent6 todas esas
porquerias» (13-VII-86. Notes, ap. V i XIV); «Lo que he hecho y hago ha sido y es tan sélo por consideracion a
mi familia pues me hace dario verla sufrir» (13 -VII-86); «Mi primera impresién fue como si algo glacial y repug-
nante me viniera encima. Esa frialdad suprema que se tradujo en todo mi exterior hizo el efecto de serenidad

ante el peligro y cuando contesté que yo me encargaba [...] inspiré confianza» (17-VII-86).

80



Haidé, num. 6, 2017, p. 71-91

4.1.2.3 Cartes a Antoni Roura

Com, en major o menor mesura, succeeix en els altres casos, la correspondéncia amb Roura —no in-
clos en el «circol» i, per tant, no descrit a les Notes— és forca més extensa, ja que aquesta amistat va
prosseguir fins al final de la vida de I'amic. Només quatre cartes corresponen a I'€poca entre 1886-87.
Cartes realment «wertherianes» per I'esperit, estan absolutament amarades de malestar i pessimisme.
Maragall hi parla de la seva dificultat d'adaptacio a la realitat industrial amb tons molt agres i violents:

A una sociedad que al verme bajar a una region inmunda, por el peso de las circunstancias, parecia que me
arrojaba al rostro aquellas palabras del Evangelio: Et verbum caro factum est, et habitavit in nobis, esto es:
aquel que nos despreciaba y alardeaba de vivir en una atmosfera superior a la nuestra ya lo tenemos en nuestro
terreno, ya esta entre nosotros. jMiserables! Reniego de vuestras convenciones, de vuestras hipocresias..., de
todos esos pingajos y palabras huecas con que pretendeis cubrir vuestras repugnantes vanidades, y cuando
me creéis tenerme por completo en medio de vosotros, tenéis sélo mi sombra, tenéis solo a esta agrupacion
de moléculas que se renuevan constantemente sobre el molde de mi cuerpo y con las cuales bien poco tiene
que ver el yo intimo, el yo libre, que cerniéndose sobre las espesas sombras de vuestra morada, goza de la luz
eterna y aspira a los suaves efluvios del gran Todo, en el cual vais vosotros comprendidos, como Negativo, a

causa de ser El infinito (1886).

He citat aquest llarg fragment perqué em sembla estrafer amb to sarcastic idees presents de forma
seriosa a les Notes, ap. VII: la idea de redempci6 associada a l'art i a I'artista; la idea del Mal i la Lletjor
com a integrants de la Bellesa, només existents en «lo relatiu» ja que el «Déu Bellesa, com immens
que és, s'ha d'estendre en tots sentits infinitament». En una carta (10-Ill de 1887) es declara panteista:

He recibido tu ultima carta como refutando el panteismo; dices que partiendo de él hombres y mujeres seriamos
tan soélo 6rganos del hermafrodita universal, y Unico. Y bien, ¢y qué? Antes dices todo aquello de que el yo
se reconoce en si y para si contraponiéndose al Universo entero. Dices que Ahrens afirmé esto, yo lo niego y

estamos en paz.

En una altra li retreu que li parli positivament del progrés, que ell critica en diversos passatges (cf.
també Notes). Dos cops al-ludeix, de forma parddica, per0, a la idea del suicidi. Com he dit abans, el
pessimisme traspua arreu: «Me he tumbado a la bartola, y no pienso en el porvenir, porque creo que no
existe [...] asi pienso aguardar entre lo agradable y lo desagradable que me sobrevenga aquello que se
llama muerte, y después veremos... 0 no veremos. ¢ Por qué luchar?» (14-1-87).

Després del 10 de marg de 1887 hi ha un buit a la correspondéncia, que es reprén, en catala, el 8 de
gener de 1890. En aquesta carta parla de «the fairy», Clara Noble, amb qui es casara I'any seglent.
Com he dit abans, aquest és un dels elements que contribuiran decisivament a clausurar la crisi.

81

Testimonis



Maria Merce Margal. Les Notes autobiografiques de Joan Maragall

Notes manuscrites per al treball. Biblioteca de Catalunya. Top. Fons Maria Merce Margal, caixa 14 (Assaig i investigacio)

82



Haidé, num. 6, 2017, p. 71-91

4.2 Notes 1910

Només passaré revista molt per sobre, a alguns dels textos escrits i/o publicats en 1910-1911, ja que el
Maragall d'aquesta época és conegut a bastament.

L'1 de maig de 1910 publica a La Veu de Catalunya <@> I'«Oda Nova a Barcelonay, escrita I'any abans,
arran de la «Setmana tragica», i que recull I'impacte de la ciutat real, alhora «ciutat mala» i «la gran
encisera».

El 9 de juliol sabem per una carta a Lluis que ha acabat la traduccié dels Pensaments de Goethe i de
I'«Olimpica I» de Pindar, que déna fe de la seva continuitat «goethiana» i alhora del seu acostament als
classics grecs. El 3 d'agost acaba Nausica. Escriu també «El pi d'Estracy, al setembre. En un moment
indeterminat acaba el «Cant espiritual», comencat I'any abans. Aquest poema memorable, adrecat a
la divinitat, com les Notes de 1910, planteja, a diferéncia d'aquestes, una problematica profunda: el
dubte i la recanga davant de la mort. | es mou, abans de l'estrofa final, a la corda fluixa entre I'ortodoxia
i 'neterodoxia (Valenti 1972).

A principis de tardor es decideix a fer la versié dels Himnes Homerics. S'edita la seva traduccié de
I'«Olimpica |I» de Pindar. Pel que fa a la premsa només hi col-labora les clares vegades que el tempta
una forta actualitat o un moviment d'opinié. Alguns articles sén: «Elogio del vivir», «De la gracia», etc.

L'any 1911, el darrer de la vida de Maragall, veu la publicacio, pel febrer, de I'obra poetica aplegada
a Seqtiencies, que correspon als darrers cinc anys. A part d'alguns poemes ja esmentats, hi podem
trobar, per exemple, «La fi del comte Arnau». Aquest mateix any escriu encara «Dimecres de Cendray,
«Represa d'Haidé» i «Altres fragments d'Haidé». Em sembla destacable I'article «Beatriz» —on teoritza
una mena de platonisme amords, ja antic en ell-, escrit a Cauterets al juliol, on també compon «Nodreix
I'amor», que sembla complementar-lo i «La cascada de Lutour», on trobem el seu intens sentiment de
la Natura. Des del maig torna a col-laborar al Brusi.

Altres articles a la premsa: «La vuelta al caos», «La espaciosa y triste Espana», «Campanas», «Ca-
talufa i avant», «Los vivos y los muertos», «Carta a una sefiora», «La panacea», «Bien catalany, etc.
Cap indici de la problematica que traspuen aquests textos, insisteixo, no es reflecteix a les Notes auto-
biografiques de 1910.

83

Testimonis



Maria Merce Margal. Les Notes autobiografiques de Joan Maragall

5. Elements integrants de les Notes autobiografiques de 1885

5.1 Informacio6 biografica «externa»

La trobem sobretot en els capitols X-XIIIl. De fet ens déna poques dades concretes. En un moment ens
diu que canvien de casa, perd no aclareix quina era la casa vella (Jaume Giralt, 4, on va néixer? Diu
exactament: «la casa vella fou abandonada per una altra més petita perd més modernay). Parla, sobretot,
de tot alld que ha tingut repercussié animica: els jocs religiosos d'infantesa, I'impacte de les celebracions
liturgiques en el nen que va ser, la fe conservada fins a la primera comuni6. La seva infantesa, qualificada
de feli¢ fins als quinze anys. Els dos viatges que en un moment donat fa, el primer a Valéncia - Grana-
da - Cordova — Madrid — Saragossa i el segon a Marsella i Paris. Les seves passejades pels volts de
Barcelona que testifiquen d'un gust precog per la natura. Sobretot parla: del que ell anomena «aquests
anys ingrats» (1874-78) a la industria familiar, afectat per una manca de recursos i de llibertat notables
a causa de la desconfianca de la familia, en contrast amb I'etapa dels 19 als 24 anys en que se sent
molt feli¢; s'esplaia parlant dels primers dies a la Universitat (fins i tot, excepcionalment en un text tan
poc precis, dona la data del 7 d'octubre de 1879 com a dia en qué fa els primers passos per matricu-
lar-s'hi); parla dels amics del «circol», ens diu els seus noms —alguns d'ells com Lluis, Freixas i Lloret
destinataris d'algunes de les cartes comentades; els altres son Buxareu, Mullol i Rocamora; Roura no
hi apareix—; comenta la personalitat de cadascun; s'atarda en detalls dels anys de carrera i d'amistat, i
de «gosar de la flor de la vida». Informa, per exemple, de tertulies al Colén, al Café Nou i al Continental,
o «en el despatx de casa, 0 en mon quartet».

Des del punt de vista literari, explica la seva emocié davant el primer poema publicat en un diari, la seva
flor natural de 1881 a Badalona amb «Dins sa cambra». Per arribar al moment present en que, ens diu,
no és «ni feli¢ ni malaurat». De fet, com hem vist, es troba en un<a> impasse.

5.2 Informacié psicologica, moral...: animica

Hi és palesa una voluntat d'autoanalisi, de diagnosi, d'esbrinar per qué es troba on es troba: segura-
ment, aquest és el mobil de les Notes. Es pregunta, per exemple, per que, a ell, '«camor propi» li ha
fet desitjar una gloria literaria i no, com potser hauria estat més logic, una carrera politica o cientifica.
Ho atribueix, amb una barreja de modéstia i d'orgull dificils de destriar, al seu «caracter indolent que
repugna tot lo practic», a la sensibilitat exagerada, a I'amor propi que no es manifesta, que viu per dins.
| aixi, diu: «la sensibilitat em fa de religid, la indoléncia de filosofia i I'amor propi de caracter». En un
altre lloc es qualifica, mig en broma, de «bon partit», «incapa¢ de donar mala vida a ningu», «a part d'un
ente indtil s6¢c un bon noi, etc.». Com ja he apuntat més amunt, parla també de la seva inexperiéncia
amorosa real en contrast amb el que anomena el seu «donjoanisme» platonic. En aquest platonisme
rau una faceta de la seva vivéncia de I'amor que I'acompanyara tota la seva vida.

Hi ha també, implicita en les Notes, la voluntat moral de construir-se. Carles Riba diu que Maragall
«sembla cercar-se en una figura que, amb tot el seu malcontentament i escepticisme, pugui ell, en

84



Haidé, num. 6, 2017, p. 71-91

primer lloc, estimar: fa, en altres molts, com un esboés del seu propi mite» (Riba 1938). Arthur Terry
considera que és un «primer examen de consciéncia abans d'emprendre el llarg cami cap a la madu-
resa. Si hi admet les propies febleses és tot pensant en les condicions morals que hauria de complir».
| prossegueix:

L'amor propi que es retreu, juntament amb la seva sensibilitat exagerada, no sera, en realitat, la font de I'energia
salvadora? La veu de la consciencia, traduint-se en un desig de persistir en la seva vocacio literaria, malgrat

adonar-se que els seus primers assaigs no hi corresponien?

| afegeix encara: «Sap que es troba en l'edat critica en qué el desig juvenil de fama ha de donar lloc
a una actitud més responsable: més concretament, reconeix que es tracta d'una questio ética: fer-se
home» (Terry 1963).

5.3 Informacio ideologica

A través de les Notes podem veure quins eren els eixos ideologics de Maragall en aquesta época i
quines les seves contradiccions. Més que idees sén «creencesy, en el sentit que son formulades amb
passio i a través d'una reelaboracio dels mites religiosos.

5.3.1 La Bellesa

Entre els temes desenvolupats, segurament el de.la Bellesa és dels més significatius, per a algu que té
aspiracions literaries. De fet les Notes s'inicien amb una afirmacié de caire estétic, molt «finisecular» i
d'origen romantic: la bellesa és la flor, la joventut, la no-utilitat, en contraposicié amb el fruit, amb tot allo
que és util i practic, que, com hem vist abans, el repugna i que és no-bell. (No és estrany que Maragall,
a les Notes de 1910 exultés: havia aconseguit la quadratura del cercle: dedicaria vida a la bellesa i ser
atil!).

Al'apartat IV fa una abrandada professié de fe en la religioé de la Bellesa, a la qual aplica el misteri de la
Trinitat: «La Natura és Déu Pare, I'Art Déu fill i I'Amor Déu Esperit Sant». En aquest moment, Maragall
es podria situar en sintonia amb el que sera el corrent esteticista del Modernisme.

Aquesta Bellesa és contraposada a «lo demés»: progrés, ciéncia, ambicio, civilitzacié... Aquesta religid
té un credo concret: un fragment de Faust on s'exalta el caracter sagrat del sentiment de la natura.

Més endavant, encara, en I'apartat VI, estableix una mena de paral-lelisme entre el mite biblic del Pa-
radis i el pecat original, que suscita la necessitat de la redempcio, amb el procés del naixement i de la
funcio social de I'art: En un principi, hi havia una fusié amb la Natura, un sentiment originari de la Be-
llesa. El pensament, la rad, la voluntat de comprendre el misteri, engendra la societat: la caiguda. Cal,

85

Testimonis



Maria Merce Margal. Les Notes autobiografiques de Joan Maragall

llavors que I'Art dugui a terme la redempcié. «La Bellesa és Déu que esta en tot i en cada infima part,
que és lo immens, lo etern, lo infinity. EI gran misteri del mal, és a dir, de la lletjor, és irresoluble. Ara
bé, segons diu, «lo lleig esta inclos en la Bellesa concebuda com a totalitat. Lo lleig només existeix en
lo relatiu». Una visio total, concep «la bondat essencial del moén i de la vida»: no hi ha aqui prefigurat el
punt de partida del «Cant espiritual»?

Aquesta religio de la Bellesa té, com és logic els seus sacerdots, que son els artistes. |, com es despren
de la Trinitat enunciada més amunt, és un tema intimament relacionat, no només amb el de I'Art, sind
també amb els altres dos: Natura i Amor.

5.3.2 La natura

Hi ha dues maneres d'al-ludir a la natura que en el fons van a parar al mateix lloc: la natura concreta,
contraposada a la ciutat (quan parla dels seus passeigs pels afores de Barcelona... ) i la Natura com a
entitat «metafisica»: ja hem vist que era «Déu pare». La Natura es contraposa per a Maragall a societat
i a civilitzacio. Constitueix un «primitiu estat de perfeccio». A I'apartat V fa, en aquest sentit, una forta
critica al progrés, les ciéncies, el dret, la medicina, «la societat, com esta avui, és un mal general», con-
tra el qual proposa, en pla boutade, la seva supressio. Hi ha en Maragall un esperit critic, una rebel-lié
cap a la situacié de la societat, les seves convencions, etc.; es tracta d'un sentiment més aviat visceral,
intuitiu, que ell intenta lligar amb tot un conglomerat més o menys boirds d'idees procedents del roman-
ticisme, perd sense que responguin punt per punt a cap sistema filosofic.

Al'apartat XIV fa una caricatura de la societat. De tota manera, en l'apartat VIl es confessa «viciat» —«el
mal és massa vell»—, reconeix el caracter utdpic de la seva proposta, que topa amb les seves propies
aspiracions personals —familia, propietat, patria—, en contraposicié amb els preceptes de la Naturalesa:
cosmopolitisme, amor lliure, comunisme.

5.3.3 L'Art

L'art és anomenat Déu fill, és a dir, la Bellesa feta carn. Aquesta idea es pot posar en relacié amb un
poema posterior com «Soleiada» (13-1-1900) que la desenvolupara de forma suggerent. L'art ha de
redimir la societat i tornar-la a encaminar cap a la Bellesa. L'art parteix del sentiment: en 'apartat IV es
pregunta si és artista no pas per la qualitat del que hagi pogut escriure, sin6 per si el seu és un senti-
ment auténtic. La gloria va molt lligada a l'art, perqué el desig de gloria li ha pervingut per I'admiracio i
el desig d'emulacié dels artistes.

L'art té a veure, també, amb la rebel-li¢, tal com diu a I'apartat XI. Es coherent, des del moment que ha
contraposat la divina Natura i la societat: «D'aquell desballestament d'aspiracions contrariades (la seva
infelic immersié en el medi no-bell del moén industrial) s'alga, portant I'estendard de la rebel-lio, el meu
amor per la poesia».

86



Haidé, num. 6, 2017, p. 71-91

5.3.4 L'Amor

En la seva peculiar professio de fe, si els artistes son els sacerdots de la Bellesa, els enamorats sén
els seus mistics. (No trobem aqui en germen algunes idees de I'«Elogi de la paraula»?). Expressa la
dificultat de conciliar els dos aspectes —espiritual i carnal— de I'amor, tot i que afirma: «no soén sind graus
d'una mateixa tendéncia».

Ja he comentat més amunt que Maragall tendeix a un cert platonisme amords. L'amor suposa una
connexio amb la Bellesa, i, en aquest sentit, esta intimament relacionat també amb la creacié artistica
(cf. article «Preliminar»). Encara I'any 1911 escriura: «Nodreix I'amor de pensaments i abséncia / i aixi
treura meravellosa flor». Enmig, perd, sembla que aconseguira una certa sintesi entre I'aspecte espiri-
tual i carnal de I'amor, a través del matrimoni, que aqui només és al-ludit de forma irbnica. Sembla que
a partir de 1888 (carta a Lluis) hi veura una possibilitat de «completar-se», d'accedir a una visié més
total de la vida.

5.3.5 Sentiments i Radé

Segons la seva transposicié del mite del Paradis, la ra6 és el que ha provocat I'escissiéo amb la Natura-
Bellesa (idea procedent del romanticisme). Com hem vist més amunt, hi ha una absoluta desconfianga
en la ciéncia i el progrés. Es a través del sentiment —estétic, amordés— que entrem en contacte amb la
Bellesa i amb la profunda unitat de la Natura.

5.3.6 Espiritualisme i Materialisme

Aquests temes estan barrejats amb els anteriors. Es de destacar la dificultat de Maragall de conciliar
aquestes dues tendéncies que sent presents en ell. El seu espiritualisme no el deslliga de les aspiraci-
ons de la terra, no és desencarnat, hi estableix una tensio que el fa exclamar (ap. IX): «Ai d'aquell que
per travessar aquesta terra agafa el cami de dalt per veure el cel de més a prop. L'estar prop del cel
no el deslliura de sentir els anhels que ddna la terra per on esta condemnat a transitar». Aquest lligam
-a voltes harmonic i exultant («El nostre cel és la terra» del comte Arnau), a voltes conflictiu, com en
aquest passatge o, en certa manera, en el «Cant espiritual»— entre espiritualitat i matéria sera una
constant en la seva obra i informa el seu tan discutit «panteisme» o «franciscanisme». De fet, aquest
ésser que descriu aqui, atent alhora al cel i a la terra, és contraposat als que només viuen a la vall, a
la terra: a part d'estar en companyia, poden oblidar-se que tenen un cel al capdamunt i «s'han ingeniat
de tal manera que casi no el necessiten per a res». No trobem aqui una prefiguracié del «despert entre
adormits»?

En resum m'atreviria a dir que les Notes autobiografiques de 1885 constitueixen el gresol dels temes
potser més significatius que apareixeran elaborats en I'obra posterior maragalliana.

87

Testimonis



Maria Merce Margal. Les Notes autobiografiques de Joan Maragall

6. Lempremta goethiana: els inicis d’una «afinitat electiva»

Ales Notes autobiografiques de 1885, I'obra de Goethe hi és al-ludida en tres ocasions, en dues d'elles
explicitament. Aixo ens permet d'adonar-nos que la influéncia de I'autor alemany, tants cops retreta, és
ben antiga. Les cartes a Freixas, com hem vist, corroboren aquest extrem.

Les referéncies son:

a. Un fragment del Faust corresponent a I'episodi famos de «La Margarideta» que J. M. havia de tra-
duir nou anys després, el 1904. Es troba en 'apartat IV, en el qual fa 'esmentada professio de fe: «La
naturalesa és Déu Pare, I'art Déu Fill, I'amor, Déu esperit, que son un sol Déu, la Bellesa». El fragment
goethia li serveix de Credo. En I'episodi, Margarideta li pregunta a Enric-Faust si és creient i ell li respon
amb aquesta professio de fe en el sentiment religids de la Natura. El misteri, «visible i invisible», que
es despreén d'aquesta natura en contemplar-la és la divinitat: «Omple-te'n el cor, d'aquest misteri / i, al
negar-s'hi de goig el sentit teu / anomena'l com vulgues: / anomena'l amor, delicia, Déu. / Aixd de nom
no en te, tot és sentir-ho».

No cal dir com aquesta mena de «panteisme» —utilitzo I'expressié d'una forma aproximada i caldria ma-
tisar-ho- és present en molts moments de I'obra maragalliana: en I'«Oda infinita», en els «Elogis» o0 en
el «Cant espiritual». | el sentiment de qué parla té molt a veure amb el famoés «estat de gracia» necessa-
ri, segons ell, per a la creacié poética i del qual brollaran les «paraules vives». De fet, la lectura d'aquest
fragment, ens confessa, I'ha portat a preguntar-se sobre 'autenticitat de la seva vocacié artistica;

b. En l'apartat VIl de les Notes, Maragall parafraseja en part, i sense explicitar-ho, un passatge del
Werther corresponent al 21 de juny (Goethe, trad. Valverde, 1981). N'agafa el simil d'un home que des
d'un lloc elevat veu quelcom que, en la distancia, sembla poder apaivagar el desig i que, en la proximitat
sembla demostrar-se inaccessible. En el cas de Maragall és I'amor, que quan el viu en els seus deliris
—«mon paradis de deliris»—, les altures, per dir-ho aixi, li sembla una font que apaivagara la seva set,
i <@> quan «baixa» al mén practic, la font li fuig de la vista i no la troba. En Werther, el passatge i el
simil corresponen a una meditacié més general sobre la distancia que hi ha entre el desig immens i
il-limitat i la realitat, les aspiracions pel futur, grans i infinites, i la concrecié que ens retorna sempre als
limits: «quan I'alli es fa aqui» tot és com abans i seguim en la mateixa pobresa, perd el desig segueix.
Com en el text maragallia el caminant continua assedegat (cf. «Excelsior», «Comte Arnau», «Nodreix
I'amor»...);

c. Al final de tot de les Notes de 1881, Maragall esmenta el Werther de forma directa: diu exactament
que la seva lectura I'ha convertit de noi en jove. Per una carta a Freixas del 15 d'abril de 1881 sabem
que ja en aquesta data Maragall havia llegit aquesta obra. Diu que «es el libro que me ha llegado mas
al corazon desde que vivoy. En una del 5 de juliol del mateix any, diu, com he retret més amunt, que
el catala és la llengua «en la que balbuceé mis primeras oraciones y en la que expresaré sin duda mi

88



Haidé, num. 6, 2017, p. 71-91

amor a la primera Carlota o Margarita que algun angel bueno ponga en mi camino»: notem que aqui
incorpora ja el Faust, tot i que encara no I'havia llegit i que possiblement el coneixia a través de Gounod
o de Berlioz. Al final d'aquesta mateixa carta diu que ha llegit, en francés, Herman i Dorotea. En la se-
glent, del 8 de juliol, afirma que llegeix el Faust, i conclou «Goethe es mi poeta». Com a facécia, fins i
tot signa: «Juan Goethe (digo) Maragall Gorina». El 15 de juliol escriu al mateix destinatari:

He desistido de leer las tragedias de Shakespeare, pero me vuelvo a entregar en cuerpo y alma al Werther. He
formado el propdsito de leer eternamente esta obra, volviendo a empezar siempre que acabo y siendo para mi
esta lectura un habito como el de la comida diaria, y no dudes que, no menos aquél que ésta tienen por base

una necesidad de fuerza a la menos igual, si bien de distinta naturaleza.

En la carta seguent recrimina a Freixas perqué ha gosat dir que I'estudi de la Historia, la Filosofia, el
Dret, eren més seriosos que «el analisis que forma el asunto de mi obra favorita». Hi ha també una
parafrasi d'un fragment del Werther: «En este mundo, al fin y al cabo, todo viene a parar en bagatelas;
siendo asi, pues, que mas da contar guisantes que lentejas». El 23 de juliol diu que I'ha llegit quatre
cops. El final I'ha seguit emocionant:

¢ Opinas que es peligroso? ;Quién te ha dicho que el final del héroe sea un mal y que el sentirse inclinado a él
un peligro?: Ah, si mi alma se hallase atada algun dia con el nudo estrecho y fatal que unia Carlota a Werther,
no vacilaria en darle el mismo desenlace, convencido de encontrar a mi adorada en otro mundo en que a la

tendencia de dos espiritus no se opusiera una ficcion social.

El 27 comenta que li agradaria saber I'efecte que el Werther produiria en un noia: «[...] querria saber si
acierto al creer que Goethe ha de impresionar profundamente a cualquier mujer por poco que esta se
salga de lo vulgar». Aquest mateix any 1881 correspon a la data de composicié del poema «Dins sa
cambray, ja esmentat, que té com a punt de partida també un fragment del Faust.

En les cartes més properes a la data de redaccié de les Notes, en concret les de 1884, diu (5 de juliol)
que s'ha comprat les obres completes de Goethe en alemany i que ha comengat «con gran paciencia
a poner en claro algunos lieder que me entusiasman de verasy». | en la seglent diu que llegeix Les
afinitats electives. Es a dir, si bé no hi ha referéncies al Werther, podem constatar ben viva la seva
obsessi6 goethiana, que, de fet, seguira tota la seva vida. Pero el Werther i tot el que suposa, aixi com
el Goethe més «romantic» del primer Faust, traspua al llarg de les Notes: la introspeccio i I'analisi de
sentiments, la identificacié amor — natura — art en una mena de religio, el sentiment d'inadaptacio social,
I'afany d'absolut, etc. poden haver funcionat com una mena de mirall. No és estrany, doncs, que en un
lloc, potser no del tot conscientment, el parafrasegi i al final el citi. Perd el Werther fou només una etapa
en el cami de Goethe qui, al capdavall, a través d'aquesta obra, fara una mena de catarsi d'un episodi
de la seva vida de joventut, tal com deixen traslluir les seves memories. Maragall sap que qui ha escrit
Werther, si bé és capag de fer una analisi i una descripcié insuperable d'uns sentiments com aquests,
a diferéncia del seu protagonista, no hi ha sucumbit, sin6 que ha estat capac¢ d'evolucionar cap a una

89

Testimonis



Maria Merce Margal. Les Notes autobiografiques de Joan Maragall

visio, en paraules maragallianes, més «total» de la vida. Tal com diu Carles Riba, sembla que Maragall
s'aferri a Goethe com a algu que «ha vencut en una lluita similar» i que, per tant, pot servir-li de model.
Riba veu, en un i altre, un mateix conflicte entre espontaneitat i sinceritat. Goethe, perd, mai no traslla-
dara aquest conflicte al seu art, mentre Maragall «més goethia en aixo que el mateix Goethe, potser [...]
per la seva tan poc goethiana desconfianga en la rad i en I'art, va fer servir la seva poesia de preciosa
valvula ... i en ella cregué conciliar l'inconciliable —espontaneitat sinceritat...» (Riba 1938). Aquest és un
tema, tanmateix, que excedeix els proposits d'aquest treball.

Sigui com sigui, és evident que I'empremta goethiana o Goethe com a estimul —tal com diu Riba- va
acompanyar Maragall al llarg de la seva vida. Si bé no hi he detectat cap referéncia en les Notes de
1910, el mateix any de la seva redaccio traduia, com he referit abans, els Pensaments de Goethe i en-
llestia el «Cant espiritual» en el qual E. Valenti i Arthur Terry han posat de relleu les al-lusions a Faust,
encara que sigui per distanciar-se'n: «Aquell que a cap moment li digué: Atura't, si no al mateix que li
dugué la mort jo no I'entenc, Senyor» (Terry 1955, Valenti 1972). També Nausica, del mateix any, prové
d'un projecte abandonat de Goethe sobre el mateix tema, tot i que amb un final sensiblement diferent
(Riba, 1983). De fet, la tragedia de la noia és convertida d'alguna manera en «tragédia» de I'heroi (cf.
«Haidé», «Nodreix I'amor...»). També, segons Riba, aquesta obra és influida per la /figénia goethiana
(Riba 1983). En I'endemig, no és superflu de recordar que Maragall havia traduit tot un seguit d'obres
de l'autor alemany, algunes de les quals, com les Elegies romanes (trad. 1889), exerceixen una forta
influéncia en els poemes amorosos de «Claror». Les altres versions no esmentades fins ara sén: Alexis
i Dora (1891), Mignon (1891), Ifigénia a Taurida (1898), Eridon i Amina (1903), «La copa del rei <de>
Thule» (1904), més algunes altres traduccions no datades, entre les quals esmentaré El nou Pausias i
la florista, «Epigrames veneciansy», «La roseta de bardissa», «Dedicatoria», «Nit nuvial», etc. Fins i tot
és possible que Goethe hagi estat un bon pont cap a altres influencies —en el fons menys essencials
i més episodiques— com la de Nietzsche: sense anar més lluny, el concepte de «superhome» apareix
en el Faust en boca de I'Esperit de la terra, en un dels fragments traduits per Maragall. | I'esperit faustic
és consubstancial amb personatges com el comte Arnau, que I'acompanyaran durant bastants anys. |,
encara, el darrer any de la seva vida traduira una goethiana «Canc¢o de taverna». Amb tot aixd he volgut
posar de relleu que les referéncies a Goethe en les Notes autobiografiques de 1885, contra el que es
podria pensar, no sén simplement circumstancials —és a dir, «kespontanies»— sind també «sinceres», en
el sentit que corresponen a una veritat més essencial, una afinitat electiva, per dir-ho goethianament,
auténtica i duradora.

Bibliografia

Gabriel MARAGALL I NOBLE, Joan Maragall, esboés biografic, a cura de Gloria Casals, Barcelona, Eds.
62, 1988.

Joan MARAGALL, Obres completes, 2 vol, Barcelona, Selecta, 1970.

Miquel d'ESPLUGUES, Maragall. Notes intimes, Barcelona, L. Gili, 1912.

90



Haidé, num. 6, 2017, p. 71-91

Carles RIBA, «Les cartes de Joan Maragall a Rouray, dins ID., Per comprendre, Barcelona, Institucio
de les Lletres Catalanes, 1938.

Carles RIBA: «Nausica de Joan Maragall», dins J. Maragall, Nausica, Barcelona, Ariel, 1983.
Arthur TERRY, La poesia de Joan Maragall, Barcelona, Barcino, 1963.

Joan-Lluis MARFANY, Aspectes del modernisme, Barcelona, Curial, 1965.

Eduard VALENTI, Els classics i la literatura catalana moderna, Barcelona, Curial, 1973.
Josep BENET, Maragall davant la Setmana Tragica, Barcelona, Eds. 62, 1964.

Josep Romeu FIGUERAS, «Una interpretacion de Juan Maragall», dins ID., Tres ensayos sobre litera-
tura catalana contemporanea, Madrid, 1955.

Johann Wolfgang von GOETHE, Los sufrimientos del joven Werther, traduccio de José Maria Valverde,
Barcelona, Planeta, 1981.

91

Testimonis






Haidé, num. 6, 2017, p. 93-98

HELENA BADELL GIRALT

Traductora i neohel-lenista
helenabadell@gmail.com

ALARECERCAD UNATRADUCCIO INEDITADE JOAN MARAGALL

Des de fa anys Francesco Ardolino, Argyré Lavva i jo ens preguntavem per I'existéncia de traduccions
de Maragall en grec o per possibles connexions dels poetes grecs moderns amb el poeta catala. D’una
banda, son clares algunes influéncies comunes, com la de Nietzsche, en tots els poetes europeus de
finals del segle XIX. De l'altra, en I'época que va viure Maragall ja s’estaven establint ligams entre poe-
tes grecs i catalans, sobretot a través de la figura de Rubio i Lluch. Tanmateix, no sembla que Maragall
tingués cap tipus de preséncia al pais hel-1&. En els catalegs actuals no apareix tampoc cap obra seva
traduida al grec. El cert és que, amb algunes excepcions, la presencia dels poetes catalans en el moén
editorial grec és escassa. | aixi ho és, també, la de Maragall.

Aixi doncs, buscant ja no obres sin6 tan sols versos seus publicats dins d’altres obres, vaig trobar publi-
cats tres versos de I'obra Nausica. Francesc Morfulleda els va incloure en el seu article «“Oh vosaltres
que un jorn entreu al temple...” El Partend d’Atenes: esclats i fulgors», escrit per al cataleg de I'exposi-
ci6 Fascinaci6 per Grecia. L’art a Catalunya als segles XIX i XX, que va tenir lloc a Girona el 2009. Com
totes les contribucions del volum, comptava amb traduccio al castella, a 'anglés i al grec. En la grega,
de Fili6 Eythymiou, apareixen aquests tres versos:

Ax, AigavTia, (ouue TTOAU Rouxa,
ZoUpe TTOAU adIdpopa: eyw AAKTApW
H wuxn pou va TagIdéwel GTOV KOOUO.

Sén una versié d’aquests versos maragallians:

Ah! Diamantia, vivim massa quietes,
Vivim massa ignorantes: jo em deleixo,
L’anima se me’n va pel mon.

Amb ells, Morfulleda il-lustra I'interés progressiu de Maragall pels classics grecs i els passos decisius que,
en consequencia, va fer per a la creacio de 'hexametre catala, amb un recorregut que havia de reprendre i
perfeccionar Carles Riba. El fragment estava destinat a fer conéixer sobretot I'interés dels artistes i escrip-
tors catalans per la cultura grega. Tanmateix, per petita que sigui, és també una porta d’entrada d’aquest
classic catala a Grecia: un viatge «pel mén» de I'anhel romantic de I'«anima» de Nausica.

93

Testimonis



Helena Badell Giralt. A la recerca d’una traduccié inedita de Joan Maragall

Al cap d’'un temps d’aquesta troballa, Francesco Ardolino em va assenyalar una breu noticia a la revista
Visat, en que s’esmenta una antologia de poetes catalans traduits al grec per Bartomeu Garcés i Antoni
Avella, mallorquins filhel-lens i metges de professio, autors d’una edicié completa en catala de 'obra
canonica de Kavafis. Gracies a Caterina Calafat i a Joan Manuel Pérez i Pinya, finalment em vaig posar
en contacte amb Antoni Avella, el qual em va explicar, amb molta amabilitat, com ell i Bartomeu Garcés
van traduir al grec una petita antologia de poesia catalana del segle XX. Hi van incloure seixanta-un po-
etes, de cadascun dels quals van triar «el poema més grec». Totes les traduccions son inédites, excepte
una: la de «Sunion» de Carles Riba, inclosa en la dedicatoria de la traduccié de Kavafis. De Maragall,
van incloure el poema «Réverie», del qual Avella —amb una amabilitat i confianga que no puc deixar
d’agrair— m’envia la traduccio, que reproduim aqui per primera vegada.

«Réverie» presenta una feli¢ coincidéncia amb els versos de Nausica triats per Morfulleda: és I'evoca-
cio d’'un somieig en qué pren una forma concreta el desig de marxar, de viatjar, de veure mén. Maragall
sembla projectar-se com un nou Odisseu, coincidint fins i tot, amb I'anhel de coneixenga del famds poe-
ma «itaca» de Kavafis, lleugerament posterior. En el poeta catala, perd, el somni d’adolescent pres pel
delit de viure obert a totes les possibilitats es fa des de casa. En els ultims versos, el poema esdevé un
elogi de la calma que permet deixar-se endur per la imaginacié i, des de la distancia reposada, reviure
dolgament el desig d’aventura. La traduccio, molt propera al text original, transmet perfectament tant
aquest estat de réverie projectat en els «avarrauTikd atroyeupdra» («tardes de repos») que proporciona
I'«oikaknA TUxN» («sort casolanax») com els detalls fisics del viatge, del plaer de conéixer noves ciutats a
la sensualitat del mar i del sol.

Com que I'obra maragalliana en grec va resultar tan breu, em vaig aventurar a fer-ne jo mateixa una
traduccio. El poema triat, el «Cant espiritual», constitueix, com els que m’havien precedit, una intensa
evocacio de I'aventura de viure, pero confrontada ara a la seva temuda companya, la mort. Per fer-ho,
vaig demanar la col-laboracié a lorguis latromanolakis, que va acceptar de seguida. latromanolakis,
traductor al grec modern d’una llarga llista de classics grecs i llatins, és, a més, I'autor d’'una obra lite-
raria altament innovadora, en qué, transgredint els limits dels géneres, modula el llenguatge literari per
transportar el lector a temps i paisatges diversos alhora que aconsegueix efectes extraordinaris per re-
crear els discursos que sostenen les creences populars a Historia, o donar consells d’amor, a la manera
d’Ovidi, tot recuperant i adaptant, a Erotikon, el dialecte cretenc del segle XVII per al lector modern.
latromanolakis és un escriptor amant de les paraules. Altrament, en algunes converses mantingudes
sobre traduccio, ja haviem parlat dels mitjans per a la recerca de 'emocié que transmeten aquestes
paraules, davant la necessitat de reproduir-ne la forga i el sentiment que provoquen en el lector.

Vam iniciar doncs una traduccié a quatre mans plena de desafiaments, per la senzillesa aparent de la
llengua, per 'ambigtitat d’alguns versos i per la seva gran popularitat, que provoca en nosaltres, els
catalans, una infinitud d’associacions. La col-laboracié havia d’ajudar, evidentment, a dirigir el text a un
possible public grec, per als quals les paraules i les seves sonoritats portarien a altres combinacions
associatives. D'antuvi, jo vaig fer una traduccio literal sobre la qual vam tornar a treballar gradualment
—primer latromanolakis sol, després polint els detalls entre tots dos—, per arribar a una versié que donés
compte d’aquests parametres. Vam desistir de reproduir la rima de I'original, pero si que vam voler crear

94



Haidé, num. 6, 2017, p. 93-98

un ritme en qué els conceptes metafisics maragallians s’entrellacessin també amb aparent senzillesa
amb la sensualitat terrena del poema, d’amor per la vida.

Aquest sentiment ens va fer evocar Solomés, que, com Maragall, reunia la influeéncia del romanticisme
germanic amb el sentiment de la natura mediterrania, aixi com els famosos versos de Viziinds, contem-
porani de Maragall, en que davant la mort, canvia el ritme del mon en la subjectivitat: «ueTeBARON evTdg
Mou / kal 0 puBpoG Tou KOapou» («es modifica en mi / fins el ritme del mén»). Aquest cultisme «evtdg
pouy («dins meu» / «en mi»), el reprenem en el vers 39 de la traduccio:

‘OAa 10U avTIKPidw £dw £VTOG Jou polddouve [ 0éva...

Tot lo que veig se vos assembla en mi...

La intencio és reproduir la for¢a del contrast i, amb ella, 'emotivitat de les relacions entre l'alteritat de
Déu, el mon i la subjectivitat. En la traduccidé ens guiava un afany de literalitat, perd no en el sentit es-
tricte del «mot a mot», siné com un intent de reproduir les qlestions que ens obria el pensament poétic
maragallia en una llengua poética grega.

Algunes adequacions eren indispensables, com passar del «vos» catala per dirigir-se a Déu al «tu»
amb qué s’hi adrecen els grecs, mentre que altres vegades la fidelitat absoluta permetia mantenir les
suggeridores ambiguitats del poema original. Aixi, vam traduir «ésser-hi homy (v. 33) al més literalment
possible per «va gival kdtology», que tant significa «trobar-se algu [alla]» com també «ser algu [alla]»,
en el sentit existencial. | amb el mateix afany de respecte textual, vam enfrontar la traduccio dels versos
36-37—que han estat fins ara subjectes a multiples interpretacions, tal com testimonien, d’altra banda,
les diverses traduccions que se n’han fet—, que ens crearen especials dificultats. En no disposar en
grec d’un sol mot que inclogui els multiples significats de «com», la nostra intencié va ser reproduir les
preguntes que s’hi concentren aixi com conservar la trama linguistica que fa d’aquest text una obra
poetica. Vam desglossar, doncs, el «kcom» en «TrwG» per a la seva primera aparicié (v. 36) i en «6TTwG»
per a la segona (v. 37), en assonancia amb I'anterior, i, com potser també és el cas de Maragall, amb
un significat diferent:

Per que acluca’ls cercant un altre com?
Si per mi com aquest no n’hi haura cap!

Mati va kAgioouv avadnTwvTag £va GAAo TTWG;
A@ou yia péva aAAo 6TTwg £ToUTO dev Ba uTTapEer!

Finalment, vam voler treballar també la tria i la disposicié de les paraules per crear un ritme que reforcés
I'expressivitat del text. A través d’aquesta disposicio, vam intentar, per exemple, un final expressiu per
al poema. Aixi és com en el v. 41 —en qué s’obren els versos més coneguts popularment del poema,

Testimonis 95



Helena Badell Giralt. A la recerca d’una traduccié inedita de Joan Maragall

els que porten a la mort com a «major naixenga»— vam buscar una manera d’intensificar la forga de
«@opou» («de temengay), que sacralitza el text. Atés que no podiem comptar amb la rima, vam forgar
I'ordre natural de la frase grega, col-locant aquest mateix terme davant del verb:

| quan vinga aquella hora de temenga

en qué s’acluquin aquests ulls humans,
obriu-me’n, Senyor, uns altres de més grans
per contemplar la vostra fag immensa.
Sia’m la mort una major naixenca!

Kai 6tav Tou @opou €ABeI ekeivn N wpa

Otav kAgloTOUV Ta PATIA QUTA T' avOPWTTIVG pou,

Q Kipig, o€ péva avoie dAAa o peydha pdtia

To dtreipo va ayvavtelw TPOoWTTO GOU

Ag eival 0 BavaTtdg pou pia yévvnon akoun o peydain!

96



Traduccions

Mveupatiké Gopa

KUpig, a@ou o k6opog eival Adn 1600 wpaiog
Qg Tov KOITAUE £XOVTag TN BIKA OOU €IPrVN PEG OTA PATIA PAG,
Ti Tapamm@vw o€ GAAn Ba pag €81veg (wn;

[’ autd Ta pama pou ¢nAelw, T0 TTPOCWTTS PoU,
To owpa TTou pou £xeig dwoaoel, Kupig, kal TRV Kapdid
Tn ouvexwg TTaAAGEVN. .. kKal T6GO Tov BdavaTo goBoupail

Me 1r01EG Q1I0BATEIG AANEG Ba e KAPEIG va KOITAGW

AuTov Tov yahavoé Tov oupavod Tavw atéd Ta opn,

Tnv axavr Tn 8dAacoa kai Tov Aautrpd o€ 6An TN yn Tov AAIO;
>€ QuTEG PoU TIG aIoBroEIg SWAOE TNV QIWVIA EIPHVN

Ki &A\ov atré autév Tov yahavo Tov oupavo dev Ba BeAow.

Ekeivov TTou o€ kapid oTiyun dev €itre « ZTAo0oU»
Mapd o€ auTrv TTou £@epe Tov BAVATO TOU

Eyw d¢v Tov kataAaBaivw, Kupie. Eyw 1Tou Ba ABeAa
Na oTapatiow T60€G OTIYUEG TNG KABE NUEPAG

Ma va TIg Kavw alwvieg péoa aTnv Kapdid poul...

H pATTWG auTod TO «KAVW QIWVIO» BV gival KIGAag Bavarog;
Ma 161€ T B ATV, aARBeIa, n {wr;

Na Atav povaya n okid Tou xpdvou Trou diapaivel

Kai n weudaiobnon Tou pakpivou Kai KovTivou,

Tou Aiyou A Tou TTOAU TO pETPNMA padi kal Tou uTTePBOoAIKOU,
MapatrAavnTiké a@ou 1o 6Aov gival AdN 6Aov;

Q dev meipddel! Autdg 0 KOGHOG ag gival OTTWG gival,
Téoo ToIKIAOG, TOOO EKTEVNG, TOGO TTPOCWPIVOGS:

AuTA n yn pe 6Aa 6oa TTavw O’ EKEiVN PHEYAAWVOUV

Eiv’ n marpida pou, Kupie- dev Ba ptropouoe 16TE

Na gival kal pia TTaTpida oupdvia;

AvBpwTTOG gipal Kail gival avBpwTTIvVO TO PETPO UOU

[Na 6Aa 6oa pTropouca va mMOTeUw Kal va EATTICW.

H 1ioTn ka1 n eATTida pou av edw atropeivouv

Ekei oTo emmékeiva Ba 10 Aoydpialeg autd audpTnud Jou;
270 €TTEKEIVA €KET BAETTW TOV oUPaVO Kal T doTpa

Ki ekei akéun Ba rBeAe va gival KETToI0G:

Av £TTAa0EG Ta TTPAYUOTA TOCO WPAIa yia Ta JATIO Jou
Av €kaveg T JATIO JOU Kal TIG AIOBAOEIG Jou yI auTd
Mari va kAgioouv avalnTwvTag éva GAAO TTWG;

A@ou yia péva Ao 6TTwG £T0UTO dev Ba uTTaPEE!!
IMvwpidw TTwg uttdpyxelg, Kupie. AANG TToU gioal, TTo10G TO §EPEI;
‘OAa 10U avTIKPidw £dw £VTOG Pou polddouve [ 0éva...
Noirév, TTwg gical edW ETTITPEWE POU va TToOTEUW.

Kai 6Tav Tou @opou €ABeI ekeivn n wpa

Ortav kAeioTOUV Ta paTIa QUTA T' AvOPWTTIVA Jou,

0 Kupig, og péva avoige GAAa TTIo peyaAa pdTia

To arreipo va ayvavrelw TPOoWTTO GOU

Ag gival 0 BavaTtdg pou pia yévvnaon akdun o peyain!

Traduccio: MNwpyng MNarpopavwAdakng — Helena Badell

Testimonis

Haidé, num. 6, 2017, p. 93-98

97



Helena Badell Giralt. A la recerca d’una traduccié inedita de Joan Maragall

Réverie

O duwv AAIOG TToU BV PaIvoTav TTIa
Aavafe Toug TTUPYOUG TwV PaUpWV OUVVEQWY
TTou ATav TTavw oTn BdAacoa...

Mg, Tn oTIyun auTth,
Jou B¢ ekeivn n oTravia €mouyia va dlaoiow
N BdAaooa, apnuévog
OTOU KalpoU Ta yupiopara: va euyw, Jovo,
va dw GAAa TTpaypaTa Kal va oAAGEW KAipa
Kal va TTAw TTPOG TO KAIVOUPYIO...

O1 vUxTeg OTO KATAOTPWUA

akoUyovTag KUPaTa Kal TTapaTnPwVTag acTépida,
Kal n AUTTN TNG povagidg.
“Yotepa n xapd va Ancidow otn Enpd
Kal va Bpw évav oAokaivoupylo kOGO, kKol GAAa BAEuuaTa
og GA\a uaTIa, Kai pia kaivoupyla eutuxia
Kal pia dia@opeTikA Kivnon... Na dw TToAAd TTAoia
0’ éva peydAo Aipdvi, TTANUUUPIoPEVO aTTO QWG Kal paoapia,
Kl TOV KOOUO VTUPEVO OTA XPWUATIOTA,
KIVOUHEVO OQV JUPHNYKOPWAIG.
Ki eyw va gipal duvatog: va gipal évag kapaBokipng
TTou KuBepvdel EeKoUPAOTOG KATW ATTO TOV KAUTS HAIO
Kal 6Aog 0 KOOUOG TOV ayaTrdel yiaTi Tov ofdral...
Ax! méoeg (wég Ba RBeAa va {now
QUTA TA AVATTOUTIKG aTToyeUpaTa TTou Pou OiVEIg,
OIKIOKK TUXN... Zavaeipal déka £E1 xpOvwy;

Traduccio: Antoni Avella Mestre - Bartomeu Garcés

98



Haidé, num. 6, 2017, p. 99-103

JOSEP M. JAUMA

Traductor i autor teatral
josepmjauma@gmail.com

7E ANY DE MARAGALL A CASA

Tot comenga en una de les tradicionals i multitudinaries trobades nadalenques de la familia Maragall a
la casa de l'avi, a Sant Gervasi. Era I'any 2009, i algu, segurament Pere Maragall, pregunta de quina
manera podria contribuir la familia en la commemoracio del centenari del poeta que s’estava preparant
per a I'any 2011.

Jo havia llegit en alguna banda el suggeriment de Gloria Casals —la gran experta en Maragall- sobre la
conveniéncia de rescatar la figura de 'home que havia quedat com soterrada sota la del seu «personat-
ge», i vaig proposar alguna mena de record biografic. No pas una biografia en tota la linia (que encara
no existeix, i que requeriria bastant més que uns pocs mesos). No: simplement presentar alguns dels
trets més rellevants de la persona, tant de la seva vida privada com de la seva participacié en la publica
a través dels poemes, articles, discursos, cartes, etc. Va semblar bé.

Vaig passar-me I'any seguent llegint i rellegint tot el que em queia a les mans sobre Maragall. Alld que
més buscava ho vaig trobar a la seva rica correspondéncia. Se m’acudi que alldo que escrivia al seu
corresponsal podria ser transformat, mitjangant un canvi minim (canviant el «tu» per un «vosaltres»),
en quelcom adregat a un public més general. D’aqui en sorti la idea de fer-ne una representacié. La
primera intencio va ser fer-la al Palau Moja, on hi hauria I'exposicié del centenari (que després aniria a
la Biblioteca Nacional, a Madrid), pero no fou possible. Aleshores se’ns acudi fer-ho al menjador de la
casa Maragall mateixa, a I'espai on cada dia, a les 5 de la tarda, prenien el te. Per qué no imaginar que
la funcié representava aquesta trobada diaria amb els parents i amics que s’hi reunien a passar una
estona? (En algunes funcions del primer any vam, efectivament, servir un te, pero I'enrenou de plats,
tasses, culleres i el soroll consegient van fer que ho deixéssim correr).

A la «maragallada» nadalenca de I'any seguent vaig repartir un guié provisional amb els textos que
havia recollit. Pero resultava massa llarg: hauria durat unes tres hores; calia retallar-lo, per dolorés que
fos. Un monoleg no hauria de passar d’'una hora i quart.

Donava la casualitat que jo col-laborava, des de feia deu anys, amb I'excel-lent directora de teatre
Dolors Vilarasau, en una obra que encara representem cada any a Sant Cugat. Ella va ser decisiva

99

Testimonis



Josep M. Jauma. 7¢ any de Maragall a casa

per donar al text la tercera dimensié escénica: cada escena (infancia, joventut, casament, etc.) havia
de tenir un to, un color particular; crec que s’aconsegui. Pero... i els passos d’una escena a I'altra? Em
semblava més dificil. En els assaigs, la Dolors i i el bon amic i millor actor Jep Barcel6 (que feia de
protagonista en una altra obra meva, que també es representa cada any) van saber trobar la manera
de com introduir unes pauses senzilles i eficaces.

Jep Barcel6 caracteritzat com a Joan Maragall.
Fotografia de Mané Espinosa

100



Haidé, num. 6, 2017, p. 99-103

Quedava un punt per resoldre; al text, hi apareixien altres personatges: el pare, 'esposa, Unamuno, etc.
També fou la Dolors qui troba la solucié encertada: només apareixerien les seves veus. Aixd suposava,
pero, la presencia d’'un técnic de so. Millor: aixi podriem afegir-hi també sons i musica de fons. Joan
Alavedra, gran especialista en aquest tema, aporta musiques de I'época i belles partitures originals.

L'estrena va ser per als assistents al Congrés Internacional sobre Maragall que se celebra a la Univer-
sitat de Barcelona a finals de setembre del 2011. Amb la directora de la Biblioteca de Catalunya, Dolors
Lamarca, que ens encomana el seu entusiasme i dona totes les facilitats, vam decidir que fariem un
parell de funcions setmanals, pensades sobretot per a la familia i amics, fins al 20 de desembre, ani-
versari de la mort del poeta.

Jep Barcel6 caracteritzat com a Joan Maragall.
Fotografia de Mané Espinosa

La sorpresa fou majuscula quan, a les primeres funcions, sense haver-ne fet cap mena de propaganda,
ompliem a vessar cada dia. Al menjador hi caben quaranta persones, pero alguns dies n’encabiem
—com a sardines— fins a quaranta-cinc. Vam haver d’ampliar el nombre de funcions a tres per setmana,
per a les quals calia haver reservat amb antelacio, perod encara aixi sovint teniem overbooking, i més
d’una vegada vam haver de deixar gent al carrer. Un drama.

101

Testimonis



Josep M. Jauma. 7¢ any de Maragall a casa

L’exit inesperat continua tot el primer any i bona part del segiient. Amb el pas del temps, I'afluéncia de
public, naturalment, ha anat minvant, cosa gens estranya tenint en compte que les arques no ens han
permeés de pagar mai cap anunci a la premsa. Ara, en el 7¢ any, fem una funcié fixa cada primer dilluns
de mes (el segons, si aquell és festiu), i tantes altres com ens demanen (que solen ser dos o tres per
mes) per a grups, en els dies i hores que els convé, sempre que aixo sigui possible. Hi ha grups que
ens visiten regularment: 'Escola de la Dona, universitaris, Gent Gran de la Universitat, Centres Civics,
grups de lectura, corals, alguna escola...Crec poder manifestar honestament que després de la funcio
tothom ens diu (sovint emfaticament) que els ha agradat molt i que n’estan molt agraits.

s U EECU LR R

-

Jep Barcel6 caracteritzat com a Joan Maragall.
Fotografia de Mané Espinosa

102



Haidé, num. 6, 2017, p. 99-103

Creiem que no només es tracta d'un homenatge merescut al poeta, siné que és una contribucié al conei-
xement de la nostra historia social, politica i cultural. Per aixd ens sap tant de greu no haver aconseguit
arribar als estudiants de batxillerat d’instituts i col-legis. No seria, per a aquests nois i noies de 16-18 anys,
una manera de rebre de primera ma una classe de literatura i historia de la ciutat i del pais? La resposta
que hem rebut d’alguns professors és que ja van massa enfeinats. Malament, si tanta feinada no els déna
el temps per reflexionar una mica sobre el propi passat cultural. Si aconseguissim que vinguessin, fariem
un col-loqui al final de I'obra i els passariem un questionari per treballar-lo després a casa o a classe.
Encara hi confiem.

Hem rebut suports externs: la Biblioteca de Catalunya i I'Arxiu Joan Maragall anuncien I'obra a les se-
ves pagines web. També ho fan la Institucié de les Lletres Catalanes, la Conselleria d’Ensenyament, el
Consorci Educatiu de Barcelona, el Consorci de I'Escola Cristiana, I'Associacié d’Escriptors, I’Associ-
acié «Espais Escrits», etc. LAjuntament de Barcelona ens concedi unes subvencions que van ajudar
a eixugar una part dels deutes contrets, i ara, la responsable del Projecte de la UNESCO «Barcelona
Ciutat Literaria», Marina Espasa, ens ha promés que el donaran a conéixer com un dels actes literaris
de la ciutat —el record d’un dels seus escriptors més il-lustres.

No sé si ens adonem prou que, amb aquest donar vida a la casa d’un escriptor, som pioners a tota
Europa. Existeixen moltissimes cases d’escriptors arreu: la casa de Goethe a Frankfurt, la de Dickens
a Londres, la de Victor Hugo a Paris... Pero, en elles, s’hi ofereix poc més que un espai, uns mobles,
unes fotografies, quadres i objectes personals; com a maxim, un guia disfressat d’epoca! Qui sap si
algun dia optaran per explicar la casa a partir, com ho fem nosaltres, dels escrits i les vivéncies de I'es-
criptor que hi va viure, i que és el que dona sentit a tot plegat.

No podria Maragall a casa ser ofert als turistes cultes que ens visiten i que existeixen, persones inte-
ressades en descobrir, ni que sigui una mica, la llengua, la literatura, la historia d’una ciutat i un pais
on passen els dies de vacances? Amb una senzilla cinta electronica que subtitulés el text en anglés
(per exemple), i amb la imprescindible difusié pel Consorci de Turisme, no ajudariem a fer més present
I'obra d’un dels nostres escriptors i a refor¢ar el valor del nostre pais i de la seva cultura?

Per acabar, no puc deixar d'agrair la col-laboracié que —a banda de les persones ja mencionades— hem
rebut i rebem d'Eugénia Serra, directora de la Biblioteca de Catalunya; d’Esther Vilar, responsable de
I'Arxiu Joan Maragall; de Francisco Bellido, técnic de so i llum sempre al peu del cand; de Nani Valls
que ajuda amb la il-luminacié; i de Monica Batlle, gestora de I'espectacle i guia d’aquella casa on havia
jugat de petita perqué era la casa dels seus avis.

Si voleu més informacid, consulteu la nostra pagina web:
www.maragallacasa.cat

103

Testimonis


www.maragallacasa.cat




VARIA

Segell de lacre de
Joan Maragall, amb
la inscripcié «J.M.»






Haidé, num. 6, 2017, p. 107-115

e

FRANCESC FONTBONA DE VALLESCAR

Institut d'Estudis Catalans
francesc@francescfontbona.cat

MARAGALL | LA CASA VALLESCAR

Resum:

Aquest article presenta una série d'informacions sobre la casa en qué va néixer Joan Maragall i ressegueix, amb I'aportacié d'una
documentacié historica i fotografica, el canvi que s'hi va produir fins al seu enderrocament.

Paraules clau: Joan Maragall — casa natal — Anton Vallescar — carrer Jaume Giralt de Barcelona

Abstract:

This article presents a series of information about the house where Joan Maragall was born and follows, with the contribution of
historical and photographic documentation, the changes that occurred in it until its demolition.

Key words: Joan Maragall — birthplace — Anton Vallescar — Jaume Giralt street of Barcelona

Malgrat algunes notes a peu de pagina, aquest article se centra en I'exposicié endregada d’informaci-
ons que procedeixen de la historia oral familiar, noticies sentides en la meva infantesa, de boca del meu
avi Pere de Vallescar, i després corroborades en bona part per dades comprovables.

Deia el meu avi que Joan Maragall havia nascut a la sala i alcova de la primera planta de la casa del car-
rer Jaume Giralt numero 4, de Barcelona, precisament sota un blasé set-centista, de talla policromada,
de la familia Vallescar. Era la casa la ubicacié de la qual, com és prou sabut, fou evocada pel poeta en
el seu conegut poema «Sol solet», que aparegué a la revista Pél & Ploma', i que seria poc més enda-
vant inclos al recull Visions & Cants? i que forgca més tard el mateix poeta seleccionaria per formar part
del recull per a joves Tria,® una edicié antoldgica, modestament editada, perod acuradament il-lustrada:

Quan jo era petit
vivia arraulit
en un carrer negre.

1 J. MARAGALL, «Sol solet», Pél & Ploma, num. 33, 13 de gener de 1900, p. [2]. Ramon Casas —el gran pintor moder-
nista i co-propietari de la revista— es basa en aquest poema per il-lustrar la portada del mateix nimero, dibuix original que figura
a I'Arxiu Joan Maragall, ja que queda propietat de la familia, com diu ja Josep Maria CORREDOR, Joan Maragall, Barcelona,
Aedos, 1960, p. 33 ilam. 1V, fora text.

2 ID., Visions & Cants, Barcelona, L’Aveng, 1900.

3 ID., Tria, Girona, Dalmau-Carles & Cia., 1909, p. 73, amb una il-lustracié de Joaquim Renart.

Varia 107



Francesc Fontbona de Vallescar. Maragall i la casa Vallescar

El mur hi era humit,
pro el sol hi era alegre.

Per lla a Sant Josep
el bon sol solet
liscava i lluia

pel carreré estret.

| en mon cos neulit
llavors jo sentia
una esgarrifancga
de goig i alegria.

Aquest episodi de la biografia de Maragall és prou conegut, perd ha estat analitzat amb molt poc
detall, ja que el mateix poeta no va ser gaire diligent en recordar la seva infantesa. Alfons Maseras
descriu el pis on va néixer I'escriptor com «gran, espaids, perd sense gaire llum»*. Miquel Arimany,
al seu llibre sobre el poeta, inclou una foto del pati d’'ingrés de la casa a la coberta,® i Maurici Ser-
rahima, que no dona cap dada nova entorn d'aixo, reprodueix pero, al seu llibre, una fotografia del
carrer Jaume Giralt® i una altra del pati d’ingrés, que de fet és la mateixa que reprodueix Arimany.

El cas és que la casa en questio havia estat, des de la seva construccio, d’'una branca de la familia Va-
llescar, bé que en I'época en qué Maragall va néixer ja no pertanyia al llinatge dels seus constructors.”

Veritablement, un Vallescar d’aquells havia de ser no sols el propietari, sind el mateix constructor de la
casa, ja que ben bé setze membres d’aquella branca de la familia eren mestres de cases, en exercici
durant el segle XVIII i part del segle anterior. El primer d’aquests mestres va ser Doménec Vallescar
Camps (c. 1646 — c. 1697), de Vilamajor (Vallés Oriental), que havia aprés I'ofici amb el mestre de cases
barceloni Francesc Noguera, també de familia originaria de Vilamajor,® com ho era igualment tota la
familia Vallescar, documentada des de les acaballes del segle XII.

Tanmateix, qui seria el primer propietari, i segurament també I'autor, de la casa en questié fou el seu
fill Anton Vallescar Marti (c.1688 — 1740), el constructor més actiu d’aquest llinatge, que alhora va fer
nombrosos negocis d’envergadura en proveiments militars i arrendaments diversos. Un altre fill de
Domeénec, el gran, i hereu seu, Francesc Vallescar Marti (1 c. 1724), va exercir diferents carrecs a la

4 Alfons MASERAS, Joan Maragall, Barcelona, Barcino, 1936, p. 7.

5 Miquel ARIMANY, Maragall 1860-1911-1961, Barcelona, Miquel Arimany, 1963. La foto, presa I'any 1932, procedeix de
I’Arxiu Mas (num. registre 69696).

6 Maurici SERRAHIMA, Joan Maragall, Barcelona, Eds. 62, 1990, p. 17, 129 i 25. La foto prové de I'Arxiu Mas, on el clixé
havia tingut el nUmero de registre 69595, que posteriorment li fou canviat pel de CB 6634, i fou realitzada el 1932.

7 La casa va ser venuda en época de Bartomeu Vallesca Bataller, el 1814, segons Eugenio SARRABLO AGUARELES,

«El linaje de los Vallescar», Hidalguia, num. 22, maig-juny de 1957, p. 399, data que ja donava Pedro de VALLESCAR Y PALLI,
La casa de Vallescar de Vallserena, Barcelona, Graficas Casulleras, 1947, p. [s/n].

8 Aquesta familia de mestres de cases ha estat estudiada amb forga detall per Manuel ARRANZ, Mestres d’obres i
fusters. La construccié a Barcelona en el segle XVIII, Col-legi d’Aparelladors i Arquitectes Técnics de Barcelona, 1991, p. 490-
503. D’alla en trec les dades. Els segons cognoms dels Vallescar esmentats aqui no els déna Arranz sin6 que els trec de I'arbre
genealodgic que acompanya el llibre esmentat de Pedro de Vallescar.

108



Haidé, num. 6, 2017, p. 107-115

Confraria de Mestres de Cases i Molers, i fou membre del darrer Consell de Cent (1713-1714), motiu
pel qual prengué part en la defensa del setge de Barcelona.®

Formava part del patrimoni d’Anton Vallescar Marti una casa de planta baixa i dos pisos, ocupats per
la seva familia, del carrer Jaume Giralt de Barcelona, aixi com la casa del costat, al mateix carrer, que
en el moment de la mort d’Anton Vallescar encara no estava acabada.' Bé que no conec la dada do-
cumental del fet que la casa on vivien Anton i els seus hagués estat projectada efectivament per ell, em
semblaria poc ldgic que un mestre de cases barceloni que va fer moltes obres publiques entre 1709 i
1738, entre les quals un cos de guardia per a la Coronela, al port de Barcelona, el 1712, o el remode-
latge general de les fortaleses de Castellciutat, el 1725, hagués declinat en un col-lega la construccié
del propi habitatge.

L'hereu d’aquest Anton Vallescar, Francesc Vallescar Tor-
res (T c. 1757), ja no exerci de mestre de cases sin6 que
fou militar d’artilleria. Compra dues cases més al carrer
Jaume Giralt (el 1747 i el 1750),"? perd m’encaixa més
que fos la primera la que anys a venir seria casa natal de
Maragall, al numero 4 d'aquell carrer, ja que portava els
blasons amb les armes de la familia Vallescar, i un d’ells,
en pedra, porta esculpit I'any 1729 a sota.

Desconec a qui pertanyia I'immoble el 1860, quan va
néixer Maragall, pero ja entrat el segle XX, a la primera
planta de la casa del carrer Jaume Giralt hi havia alguna
societat recreativa modesta que hi organitzava represen-
tacions de teatre d’aficionats, i aviat Pere de Vallescar
es proposa rescatar els blasons de la seva familia, cosa
que va fer el 4 d’Abril del 1931, dies abans, doncs, de
la proclamacio de la Republica. Al vestibul de la casa hi
havia I'al-ludit escut d’armes de pedra, sota del qual hi ha
esculpit el cognom «Vallescay i 'any 1729;'* mentre que
el de talla era a la planta noble, damunt la divisoria en-
L'ara gairebé desaparegut Carrer Jaume Giralt, de Barcelona, en una tre sala i alcova, que feia d’'embocadura del teatret quan
foto antiga de I'Arxiu Mas. Arxiu Joan Maragall, mrgll-ftgr 18,1
Pere de Vallescar el va veure per primer cop.

9 M. ARRANZ, op. cit., p. 502.

10 Ibid., p. 497.

11 Ibid., p. 496.

12 Ibid., p. 499.

13 P. de VALLESCAR, op. cit., p. [30].

14 El reprodueix P. de VALLESCAR, op. cit., frontis.

Varia 109



Francesc Fontbona de Vallescar. Maragall i la casa Vallescar

Pati d’ingrés de la desapareguda casa on va néixer Joan Maragall, al carrer Jaume Giralt,
de Barcelona, en una foto antiga de I'Arxiu Mas, de 1932. Arxiu Joan Maragall, mrgll-ftgr 18,2

110



Haidé, num. 6, 2017, p. 107-115

Sala i alcova de la casa on va néixer Joan Maragall, en una foto antiga de I'’Arxiu Mas, de 1932, quan I'escut de talla dels Vallescar
ja havia estat substituit per les caratules al-lusives a I'art escénic. Arxiu Joan Maragall, mrgll-ftgr 18,3

Varia M



Francesc Fontbona de Vallescar. Maragall i la casa Vallescar

Escut de pedra de la familia Vallescar que hi havia al vestibul de la desapareguda casa del carrer Jaume Giralt,
en una foto antiga de I'Arxiu Mas, de 1930-1931. Arxiu Joan Maragall, mrgll-ftgr 18,4

112



Haidé, num. 6, 2017, p. 107-115

=

Escut barroc de talla policromada, de la familia Vallescar que hi havia damunt del marc entre la sala i alcova de la desapareguda
casa del carrer Jaume Giralt, en una foto antiga de I'Arxiu Mas, de 1930-1931. Arxiu Joan Maragall, mrgll-ftgr 18,5

Varia 113



Francesc Fontbona de Vallescar. Maragall i la casa Vallescar

Aquests blasons apareixen fotografiats encara in situ els primers anys trenta, en el repertori iconografic
de I'Arxiu Mas, de Barcelona, que ara forma part dels fons de I'Institut Amatller d’Art Hispanic,'® i en el
cas de I'escut d’armes de talla encara es pot veure, a una de les fotografies esmentades, com estava
situat just a sobre de la motllura de fusta que separava sala i alcova. Un cop extrets els dos blasons,
adquirits per Pere de Vallescar, aquest va fer posar, al lloc de I'escut d’armes de talla, una parella de
caratules al-lusives a la Tragédia i la Comédia, adequades a la modesta activitat escénica que s’hi feia
aleshores. Hi ha una altra fotografia de la sala, buida, feta quan el blasé de talla ja no hi era i ja s'hi havia
posat I'emblema teatral que el va substituir.'®

Els blasons procedents de la casa del carrer de Jaume Giralt els conserva Pere de Vallescar i Palli fins
a la seva mort, el 1976, i un d’ells, el de pedra, estigué des de la seva adquisicié encastat al mur del
vestibul d’una casa familiar de dues plantes que tenia al carrer d’Angel Guimera, al barri de les Tres
Torres de Barcelona. Enderrocada aquella casa a la segona meitat del segle XX, el blasé fou novament
retirat i es mantingué exempt, com si es tractés d’una escultura de col-leccid, fins que, ja al segle XX,
va ser encastat al costat de la porta d’entrada d’una altra residéencia de la familia, a 'Ametlla del Vallés,
a l'interior de la qual s’hi instal-la també l'altre escut d’armes, el de talla.

La casa Vallescar del carrer Jaume Giralt va ser tirada a terra I'estiu de 'any 2000 per I’Ajuntament de
Barcelona després d’haver-se fet publica la possible reconsideracio de la decisio, que ja feia temps que
preocupava. El novembre de 1999 encara es parlava d’un possible salvament de la casa.' L'enderroc
va provocar molta polémica ciutadana, especialment entre els veins del barri, que no volien perdre
aquell monument.® El fet és, pero, que l'alcalde de la ciutat, aleshores Pasqual Maragall Mira, preci-
sament un dels molts néts del poeta, comenta en el parlament per a un acte de I’Arxiu Joan Maragall
adrecat al public, que la vida era aixi: un dia s’inaugurava I'arxiu del seu avi i 'endema —com si es trac-
tés d’una fatalitat implacable— s’hauria d’abatre la casa on havia nascut.

Cal dir que I'enderroc es produi amb totes les garanties, certament, després d’haver estat estudiat a
fons I'edifici des del punt de vista historic —per Francesc Cavallé i Reinald Gonzalez— i des del punt de
vista arquitectonic, per J. Emili Hernandez Cros."® L’aparellador Enrique Gonzalez, en nom de I'empre-
sa Enderrocs S.L., demana el permis d’enderrocament el 29 de febrer de 2000, i el cap del projecte
de Revisio del Cataleg Arquitectonic, de I’Ajuntament de Barcelona, Jordi Rogent, en va fer un informe

15 Son els clixés C-60634, el de pedra, i C-60635, el de talla, fotografies preses el 1930-1931, segons les fitxes de I'Arxiu
Mas. Una copia d’aquests clixés de I'’Arxiu Mas, i dels altres tres esmentats més endavant en aquest article, figuren a I’Arxiu Joan
Maragall (on porten el topografic mrgll-ftgr. 18, 1/5), la qual cosa vol dir que no és d’ara que hi ha consciéncia, a I'entorn dels
Maragall, que la casa on va néixer el poeta era la casa Vallescar del carrer Jaume Giralt de Barcelona.

16 Aquesta foto, presa en 1932, que també prové de I'Arxiu Mas (num. de registre 69597), la reprodueix el fill del poeta;
vg. Joan A. MARAGALL, Gent Nostra. Maragall, Barcelona, Edicions de Nou Art Thor, 1982, p. 7, que també reprodueix les fotos
del carrer i el pati, ja esmentades, p. 3.

17 Marta RICART, «Ciutat Vella indulta un edificio y estudia salvar otro del derribo», La Vanguardia («Vivir en Barcelona»),
14 de novembre de 1999, (p. 3).
18 La premsa es va fer ressd d’aquesta actuacié urbanistica. Només donaré un exemple, la nota il-lustrada «Ultimas

horas de la casa donde nacié el poeta Joan Maragall», La Vanguardia, 4 de juliol de 2000, que inclou una foto de I'enderroc, per
Patricio Simon.
19 Expedient 01.2000 LO2243. Arxiu Municipal del Districte de Ciutat Vella, Barcelona.

114



Haidé, num. 6, 2017, p. 107-115

positiu el 26 d’abril de 2000, ja que I'edifici formava part aleshores del Cataleg d’Edificis i Monuments
d’Interés Artistic, Historic, etc. de Barcelona, des del 30 d’octubre de 1962.2° S’autoritza I'enderroc, per
estar d’'acord amb el PERI del Sector Oriental del Barri Antic, i no figurar al Pla Especial de Proteccio
del Patrimoni Arquitectonic i Cataleg del Districte de Ciutat Vella, i perqué la seva exclusio del cataleg
del 1979 l'autoritza la Comissié Territorial de Patrimoni Cultural de Barcelona.

El 27 d’abril de 2000 la Cap de Llicencies de Ciutat Vella, Pilar Boguia, eleva a la superioritat la questié
perque la resolgués; i la regidora del Districte, Katy Carreras, autoritza la concessié el 19 de maig. S’ad-
juntava I'estudi de la finca, signat per Hernandez Cros el febrer de 1999, que utilitzava un aixecament
de planols fet per Procivesa S.A. i 'esmentat estudi historic de Cavallé & Gonzalez.

D’aquests antecedents es desprenia que del segle XVII hi havia a la casa molt pocs vestigis, i que es
tractava d’un edifici tipic del segle XVIII, perd molt retocat. A conseqiéncia de la Guerra de Successio
la finca hauria quedat en estat ruinds, i Anton Vallescar, que ja tenia, des de 1717, les cases en runes
dels carrers Carders 41 i Montanyans 3 i 5, 'adquiri en subhasta i hi actua de promotor, perd alhora hi
instal-la la seva residéncia familiar, d’aqui la preséncia dels blasons. L’engrandiment de la propietat el
faria Francesc Vallesca (1747), i després el continuaria amb el nimero 6 del mateix carrer de Jaume
Giralt (c. 1750). Es dedueix de I'estudi que les obres foren executades per Francesc Puig —o Puigmitja—,
sense descartar que hi participés el mateix Anton Vallescar.

Ales conclusions d’Hernandez Cros es deia que I'edifici estava «mancat de suficients valors» i en descartava
I'«interés tipologic», i a més considerava que en el seu estat d’aleshores era «tipoldgicament irrecuperable».

Ala vista de I'informe i dels seus planols i algats, és veritat que la casa del carrer de Jaume Giralt 4 era
aleshores un conjunt molt barrejat i retocat, i mancat d’elements singulars. Els més significatius —els
dos blasons— hi mancaven des de 1931. En aquella ocasi6 vaig oferir la meva mediacioé familiar perqué
els hereus de Pere de Vallescar fessin donacié d’aquells elements a la casa si aquesta es rehabilitava,
perd la meva proposta no va rebre resposta, bé que els materials grafics que vaig facilitar acompa-
nyant-la, foren incorporats, sense tanmateix contextualitzar-los al text, a I'informe d’Hernandez Cros.

El cert és que la conseqliéncia urbanistica resultant d’aquell enderroc i d’altres de propers, batejada
popularment com el Forat de la Vergonya, dins un pla d’actuacié municipal de remodelacié del barri,
ha quedat molt lluny de justificar el sacrifici d’'un digne casal d’época barroca que alhora tenia el gens
negligible valor afegit de ser la casa natal d’un dels poetes i intel-lectuals més grans de Catalunya.

Rebut el 30 de juny de 2017
Acceptat el 15 de setembre de 2017

20 Esta recollit a Josep Emili HERNANDEZ-CROS (dir.), Cataleg del Patrimoni Arquitectonic Historico-Artistic de la Ciutat
de Barcelona, Ajuntament de Barcelona, 1987, p. 234-235, fitxa 394, que inclou dues fotografies noves de la casa, una exterior i
I'altra del pati.

Varia 115






Haidé, num. 6, 2017, p. 117-128

e

FERRAN CARBO

Universitat de Valéncia
ferran.carbo@uv.es

ESTELLESIMARAGALL:DEL«SILENCIESTRICTE» ALAKPARAULA
VIVA»

Resum:

Aquest treball analitza la relacié intertextual que es va produir, des de la segona meitat dels anys cinquanta, entre el poeta valen-
cia Vicent Andrés Estellés i el seu predecessor Joan Maragall. L'edicid, el 1954, d’'una antologia del poeta modernista preparada
per Carles Riba en possibilita la seua coneixenca i primera lectura. L'estudi revisa la presencia de referéncies com el nom i cog-
nom, 'esment de versos de poemes com «Cant espiritual» o de la paraula viva, entre d’altres, mitjangant diverses formulacions i
en textos de diferents obres com ara Llibre de meravelles. També s’hi aporten provatures inedites que tracten d’'una vaca cega, i
que reprenen la protagonista maragalliana.

Paraules clau: intertextualitat — Vicent Andrés Estellés — Joan Maragall

Abstract:

This paper analyzes the intertextual relationship that took place in the late fifties between the Valencian poet Vicent Andrés Es-
tellés and his predecessor Joan Maragall. The 1954 edition of an anthology made by the Modernist poet, Carles Riba made it
possible his knowledge and first reading. The study reviews the presence of references such as his name, the mentioning of lines
like "Cant espiritual" or living word among others, through diverse formulations and in different texts like, for example, Llibre de
meravelles. There are also unpublished attempts about a blind cow, reminding Maragall's character.

Key words: intertextuality — Vicent Andrés Estellés — Joan Maragall

Entre el 4 i el 7 d’abril de 1957, Carles Riba va conéixer Valéncia, després d’alguns intents anteriors
frustrats, en un viatge gestionat sobretot per Joan Fuster. En aquesta ciutat fou acompanyat, entre d’al-
tres, pel poeta Vicent Andrés Estellés, el qual aleshores admirava la poesia de I'autor barceloni mentre
llegia intensament literatura escrita en llengua catalana, tant contemporania com classica.” L'autor de
Burjassot es va donar a coneixer com a escriptor de formacié en llengua castellana, des que el 1944
havia comencat a publicar poemes solts en revistes literaries, com Garcilaso, La estafeta literaria o Fan-
tasia; tanmateix, a partir de I'inici dels anys cinquanta va descobrir en els versos de Riba una poesia en
llengua catalana radicalment diferent d’aquella que abans havia llegit en els versos de Teodor Llorente
(en tenia I'edicio de Poesies Valencianes, de 1936), el patriarca de la poesia valenciana de la fi del se-
gle XIXi l'inici del XX, el qual havia servit de primer model per a aquells que aprenien a escriure poesia
en valencia. Fuster ho recordava amb aquests mots: «La revinculacio a I'idioma —el catala— vam haver

1 Vg. Ferran CARBO, Paraules invictes. Cinc estudis de poesia catalana del segle XX, Valéncia, Publicacions de la
Universitat de Valéncia, 2016, p. 67-80.

Varia 117


mailto:ferran.carbo%40uv.es?subject=

Ferran Carbo. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»

de proposar-nos-la a través de textos anacronics o subalterns: jo, personalment, amb les englantines
marcides de don Teodor».2

Fou durant aquells anys cinquanta quan Estellés descobri, a més de Riba (autoritat del seu primer
epigraf: «T’ha enquimerat la gracia fugitiva / d’'un desig i ara ets deserta, oh ment», incorporat prévia-
ment al poema «Memoria tristissima», de Ciutat a cau d’orella de 1953), altres grans poetes en llengua
catalana, com fou el cas de Joan Maragall. Tant Riba com Fuster ja havien llegit amb deteniment i amb
admiracio la poesia de I'autor de Visions & cants; en canvi, Estellés hi accedi a mitjan anys cinquanta.
Per les referéncies tractades, per I'actitud vitalista i pel llenguatge proper, senzill i entenedor, Estellés i
Maragall s’havien de trobar i s’hi havien de produir connexions.

La intertextualitat remet a una relacié de copreséncia d’un text en un altre.®* Aquesta connexié pot ser
mitjangant la citacié, que respon a la reproduccié exacta i explicita; el plagi o reproduccio literal i no ex-
plicita; I'al-lusié o reproduccié no explicita ni literal; i la referéncia o préstec explicit, perd no literal, que
fa I'enllag amb I'esment, la referéncia del nom de I'autor o del titol de I'obra.* Tot plegat possibilita un joc
de relacions que la lectura ha d’esbrinar, sobretot en els casos no explicits, per completar o ampliar els
sentits del nou text. Pere Ballart ha subratllat la diversitat intertextual estellesiana pel que fa a Maragall:

[...] la incorporacio en els propis versos d’'un terme encunyat per l'altre autor (la paraula viva), la cita (quasi)
literal d’'un dels seus versos, 'esment ras i curt del seu nom, i finalment, un apunt critic, de caracter gairebé me-
tapoetic, sobre la seva recepcié. Una bona mostra de la riquesa i el joc que proporcionava a Estellés el recurs

a alld que des de Genette podem considerar el segon grau literari.?

A la biblioteca d’Estellés hi havia el volum de 1954, Antologia poética, de Joan Maragall,® amb tria de
textos i proleg fets per Carles Riba. El prologuista hi destacava I'originalitat extraordinaria del poeta i
la seua modernitat, «el més just elogi que es podria fer d’'aquest home de personalitat genial, tota ella
irradiacio i influx, és que tot d’ell fou paraula viva: els poemes i les proses, els actes i fins els gestos i
fins les inhibicions i els silencis».” Aquest llibre va ser llegit atentament pel poeta de Burjassot en algun
moment d’aquells anys, abans de la fi de 1956. Curiosament, Maragall (autor), Riba (curador) i Estellés

2 Joan FUSTER, «Nota provisional i improvisada sobre la poesia de Vicent Andrés Estellés», dins V. ANDRES ESTE-
LLES, Recomane tenebres. Obra completa 1, Valéncia, Eds. 3i4, 2014, p. 23.

3 Vg. Gérard GENETTE, Palimpsestes. La littératures au second degré, Paris, Seuil, 1982, p. 7-17.

4 Nathalie PIEGAY-GROS, Introdution a I'intertextualité, Paris, Dunod, 1996, p. 45-55.

5 Pere BALLART, «Vicent Andrés Estellés i els poetes catalans contemporanis», dins V. SALVADOR, i M. PEREZ-
SALDANYA (eds.), L'obra literaria de Vicent Andrés Estellés, Valéencia, Académia Valenciana de la Llengua, 2013, p. 55.

6 J. MARAGALL, Antologia poetica, Barcelona, Selecta, 1954.

7 Carles RIBA, «Nota preliminar», dins J. MARAGALL, Antologia poetica, op. cit., 1954, p. 13-24. També dins C. RIBA,

Obres completes, vol. I, Barcelona, Eds. 62, 1986, p. 224.

118



Haidé, num. 6, 2017, p. 117-128

e

(lector) convergien en la comunicacio literaria dels textos d’aquella antologia. La constatacié d’aquesta
lectura la trobem explicita en els seus versos del poema Il de Sonets mallorquins, dins Vaixell de vidre,
quan tot i referir-se a Riba diu als dos tercets:

Riba. Pensem en Riba poques voltes.
Riba, segons els homosexuals,
no acceptava la vida plenament:

feia I'antologia de la vida.
En la de Maragall, exclogué alld
de la sardana; i la de Kavafis...%

La referencia d’Estellés a I'antologia que Riba va fer el 1954 sobre Maragall és clara perqué n’havia
fet una seleccio i no hi inclogué el poema «La sardana», de Visions & Cants. El darrer tercet, a més a
més, indueix a pensar que tant 'agrupacié de poemes de Maragall com la de Kavafis no sén sén sols
antologies de textos, sin6 antologies de la vida: perqué els seus poemes mostren fragments de vida, en
sintonia, doncs, amb la poética seguida per Estellés.

Sonets mallorquins, segons I'autor, I'havia escrit el 1968 o el 1969, en un moment d’intensa relacié amb
Mallorca no sols per les visites familiars (hi vivia el germa de la seua esposa Isabel, Marcel-li Lorente)
o per 'amistat amb Josep Maria Llompart, amb qui es veia sovint quan hi anava, siné perquée també a
Mallorca es preparava I'edicié de la seua obra Lletres de canvi (1970) i, poc després, de L’ofici de dema
(1972), com una represa en les seues edicions després del silenci de la llarga postguerra, sobretot du-
rant els anys seixanta. Pels comentaris dels versos dels tercets anteriors, podem pensar que si Estellés
aleshores trobava que mancava el poema referit, de Visions & Cants, era perqué segurament coneixia
aquesta obra sencera. En qualsevol cas ens interessa subratllar la datacié d’escriptura dels tercets an-
teriors ja que ens situa en els anys en qué es va complementar i donar per acabat Llibre de meravelles,
com veurem més endavant.

Tanmateix, Maragall ja hi havia estat incorporat prou abans, des de 1956. De fet, havia estat esmentat
per primera vegada en la seua produccio a la tardor de 1956, quan es va escriure L’Hotel Paris, ja que
al vers catorze del poema XIX refereix el poeta barceloni. Reproduim el poema complet:

XIX

Els tramvies que duen les gents amunt i avall
i els tramvies que duen el tait de I'albat

i els tramvies que duen gents alegres i tristes

i els tramvies que duen un nen entre les rodes
i els tramvies que duen la xicona de verd

i els tramvies que duen una dona plorant

i els tramvies que duen les gents a l'oficina

i els tramvies que duen les corones de flors

8 Vicent ANDRES ESTELLES, Vaixell de vidre. Obra completa, vol. 8, Valéncia, Eds. 3i4, 1983, p. 22.

Varia 119



Ferran Carbo. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»

i els tramvies que duen els homosexuals

i els tramvies que duen una dona prenyada

i els tramvies que duen la puta amb ulls de son
i els tramvies que duen un home sense feina

i els tramvies que duen un condemnat a mort

i els tramvies que duen en Joan Maragall

i els tramvies que duen el manya del canté

i els tramvies que duen el rector de les monges
i els tramvies que vénen i els tramvies que van
i un nen entre les rodes i uns bolquers plens de sang
i aquell orb que venia «lguales para hoy...».°

Aquest poema acumula un conjunt de dénou versos alexandrins, encavalcats i alhora de ritme acce-
lerat, com precipitat, sense signes de puntuacid, que generen pauses, i enllagats insistentment per la
coordinacié copulativa. Els hemistiquis de cada vers creen com dos eixos (un per cada hemistiqui) ba-
sats, el primer, en la repeticié (excepte a la fi), i, el segon, en la variacid i diferenciacié. La combinatoria
de repeticio i de variacio fa progressar el text. La part comuna insistent és «i els tramvies que duen»:
crea repeticio, insisténcia, monotonia, i també sensacié de caos, tot en sintonia —i com preparant— el
desenllag final. La variacio, en canvi, inclou tota una série d'elements de la vida quotidiana i propera
(«antologia de la vida», com la que feia Riba de Maragall o com la que feia Maragall quan escrivia) com
ara la gent, la dona prenyada, la puta o el manya, entre els quals, com un cas més, hi ha I'esment del
poeta Joan Maragall, per proper, senzill, quotidia: per proxim i nostre. En aquesta antologia de la vida
Joan Maragall és com si fos un detall més de la descripcié enumerativa, un entre tants. No cal dir que el
poeta valencia crea aixi, dins el moviment homogeneitzador de I'enumeracio, un contrast clar en posar
al mateix nivell elements que no ho sén: aquesta juxtaposicié no sols no sintonitza sind que es potencia
intensament i adquireix un relleu. De totes les referéncies enumerades, Maragall n’és una de desta-
cada, per I'estrategia del contrast, a més a més, situat entre els esments del condemnat a mort i del
manya. La fi del poema busca I'impacte per la referéncia a la sang de 'accident del nen entre les rodes
del tramvia, la qual n’és una altra, tot i haver estat anunciada abans al vers quart. En canvi, en la imatge
del cec, que ven els iguales i que no veu l'accident, al capdavall la realitat, irobnicament, crea un nou
contrast, mitjancant la rutina. En les enumeracions estellesianes que acumulen referéncies i esments,
de sobte hi ha contrastos i sensacions d’impacte, que es potencien més mitjangant la combinatoria amb
allo que és quotidia i, de vegades, rutinari.

Cal observar que, en la primera edicié de 1973 de L’Hotel Paris, feta a Barcelona en la col-leccié de
poesia Els llibres de I'Escorpi, aquest poema no hi era, ja que n’hi havia un menys que en la segona
edicié de 1981 dins Les homilies d’Organya (Obra completa, vol. 6) realitzada a Valéncia. L'Unic poe-
ma no coincident entre edicions era aquest, no inclds en la primera publicacio, perd si recuperat en la
segona. Val a dir que el text existia en la documentaci6 del Fons Estellés dels originals manuscrits o
dels mecanoscrits de I'obra, que eren de 1956; per tant, no fou escrit per tal d’afegir-se posteriorment,
en la reedicio.

9 ID., Obra completa I, Valéncia, Eds. 3i4, 2014, p. 244.

120



Haidé, num. 6, 2017, p. 117-128

Coetani era també el poema «Podria ésser un nocturn», el segon text de la subpart 2 de la part | de
La clau que obri tots els panys. Curiosament, el poema primer i, per tant, el que precedeix el que refe-
rim, és «El procés», una composicié dedicada a Carles Riba, sobre la poesia del qual, a més, tracten
una part dels versos. El poema que el segueix, el que ens ocupa, introdueix un hemistiqui plagiat de
Maragall. Ambdds textos, tant el que refereix Riba com el que porta el vers maragallia, van poder ser
escrits aquell 1956, perqué a la tardor Estellés viatjava a Barcelona per haver obtingut el premi de Can-
tonigros per Donzell amarg. En aquell viatge va visitar i conéixer Salvador Espriu, va poder coneixer
Carles Riba, que havia format part del jurat, va recorrer la ciutat amb tramvies i va poder pensar, llegir o
recordar, en Maragall. O potser fou llavors quan adquiri aquella antologia de 1954 del poeta modernista,
preparada per Riba, la qual tenia a la seua biblioteca. Tota la part | de La clau que obri tots els panys
esta datada entre els anys 1954 i 1956, i aquests textos son de la fi del periode.

«Podria ésser un nocturn» és un text de setze versos alexandrins, el qual es fonamenta, també, en una
estructura d’enumeracié, d’'inventari. Amb la férmula de presentacié descriptiva i, per les repeticions
«hi ha» acumulativa, tan present també a L'Hotel Paris, es fa una enumeracio de la tipologia de ferros
existents. No podem obviar que ferros i tramvies tenen molt en comu. L’autor ara defensa que els ferros
son l'estructura amagada de qualsevol cosa, ésser o element, i durant la nit escolta sorolls de ferros
que indiquen moviment: aixi els ferros dels tramvies, de les cuines o dels llits, que representen la soci-
etat actual i que no sols son fonament de construccio siné també de moments de destruccid. El poema
acaba amb els versos seguents:

i més ferros encara, destruint, destruint,

destruint els cadavers que ja ho s6n massa temps,

mentre els cauen damunt uns olis espessissims.

(Contra els ferros i els versos, ¢qué més ens podeu da?)."

El 1959 Estellés va datar un document del Fons Estellés que conté una primera versié d’alguns textos
del seu llibre Els ferros del poema, ampliat posteriorment, el qual aleshores s'’intitulava Materials d’'un
poema. El substantiu del titol definitu (ferros) es repeteix fins vint-i-dues vegades al llarg dels versos del
poema que referim, veritable motiu organitzador del conjunt per la repeticio léxica que alhora introdueix
l'alternanga d’enumeracions. En el primer hemistiqui del darrer vers els dos mots s’ajunten i s’homolo-
guen com a equivalents: els ferros o els versos son estructura, sén fonament, tot i que els ferros sén
alhora destruccié.

Evidentment, el darrer hemistiqui de I'Gltim vers prové del tercer vers del «Cant espiritual» de Joan
Maragall. Estellés, ben intertextualment, com un plagi per la reproduccid literal sense explicitacio de
l'autoria (que, per massa coneguda, passa a ser-ne una al-lusid), pren Maragall quan demana a Déu
que poca cosa pot esperar millor que aquesta vida en la terra, ara quan li arriba el moment de la mort
i del pas a laltra. El poeta de Burjassot, dins la sensacié de caos i destruccié que aporten en el seu

10 Ibid., p. 319.

Varia 121



Ferran Carbo. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»

poema els ferros acumulats, tanmateix, ha defensat com a essencial per a la vida present «els ferros i
els versos», dos substantius ben proxims fonicament i sil-labicament, perqué esdevenen 'essénciai el
fonament de I'ésser: al capdavall, dos mots que s’identifiquen creen la imatge d’arrelament en la vida
terrenal. Aixi, els dos mots van ser clarament relligats en aquell titol posterior Els ferros del poema."
Els versos del poema son ferros de la vida i en la vida. Efectivament, seleccionar poemes pot ser fer
una «antologia de la viday».

No podem deixar de vincular aquesta connexié dels ferros als tramvies, i, per tant, la proximitat de les
referencies del poema de L’Hotel Paris i d’aquest de La clau que obri tots els panys: la diferéncia rau en
el fet que, si bé en tots dos casos hi ha referéncia o al-lusié a Maragall, en el primer cas es fa mitjangant
el nom i cognom, i en I'altre amb I'hemistiqui apropiat. Tot plegat fa palés que tant la personalitat del
modernista com la seua poesia eren sota la mirada atenta del poeta de Burjassot.

El coneixement i I'interés per Maragall sembla innegable a partir de —sobretot durant- la segona meitat
dels anys cinquanta, en uns anys d’aparent silenci estricte, en qué, tanmateix, I'autor valencia s’aboca
intensament a I'escriptura de poemes i altres textos, la major part dels quals llavors romangueren iné-
dits, ja que des dels inicis fins a 1970 només va publicar quatre poemaris —Ciutat a cau d’orella (1953),
La nit (1956), Donzell amarg (1958) i L'amant de tota la vida (1965)—, malgrat haver escrit, amb paraula
ben viva, materials poétics per a prop d’una trentena.'?

Durant el 1958 el poeta valencia elaborava diversos poemes del seu futur Llibre de meravelles, obra
que complementa el 1968, en preparar-ne I'edicio. L'obra s’estructura com un triptic, amb dos cossos
laterals més breus i un cos central extens i dividit en set seccions. El primer lateral presenta el poeta
com «un entre tants». El cos central escriu la cronica de la Valéncia de postguerra durant la dictadura
franquista a partir d’episodis que testimonien els records i les vivéncies personals i compartides. El
darrer lateral introdueix en la «pena» salms d’esperanca per al futur immediat.

Dins aquesta obra emblematica hi ha dues clares al-lusions a Maragall, com ha estat assenyalat per
Pere Ballart.” L'una, al poema intitulat «Silenci», del cos central, que prové i remet, de nou, al «Cant
espiritualy maragallia; i I'altra, del lateral darrer, al poema que comenga amb el vers «Assumiras la
veu d’un pobley, la qual enllaga amb la denominacié de la proposta poética del poeta barceloni i, més
tangencialment, d’alguns dels seus elogis. Tots dos textos, pero, ens porten a cronologies diferents. El
primer d’aquests dos poemes va poder ser escrit entorn de 1958; i el segon fou incorporat al conjunt del

11 Vg. F. CARBO, Com un vers mai no escrit. La poesia de Vicent Andrés Estellés en els anys cinquanta, Barcelona-
Valéncia, Publicacions de I’Abadia de Montserrat - Institut Interuniversitari de Filologia Valenciana, 2009, p.107.
12 Vg. ID., «La poesia de Vicent Andrés Estellés entre el 1952 i el 1958: de les homilies a les tenebres», estudi introductori

dins V. ANDRES ESTELLES, Obra completa I, op. cit., 2014, p.11-63; i F. CARBO, «La poesia de Vicent Andrés Estellés entre la
fi dels anys cinquanta i l'inici dels seixanta: de les tenebres a les meravelles», estudi introductori dins V. ANDRES ESTELLES,
Obra completa Il, Valéncia, Eds. 3i4, 2015, p. 9-54.

13 P. BALLART, op.cit., p. 55.

122



Haidé, num. 6, 2017, p. 117-128

e

llibre al voltant de 1968, quan es complementa Llibre de meravelles per editar-se a L’Estel. La pervivén-
cia de Maragall sembla projectar-se, doncs, des d’aquella antologia feta per Riba el 1954, almenys de
moment, fins a 'acabament de la década seixantina.

La primera connexié a «Silenci», formulada a priori quasi des del plagi, prové de la meditacioé sobre
la vida i la mort, la vida entesa com un saber aprofitar els detalls i els instants de les vivéncies de la
quotidianitat, percebuts amb la sensaci6 de ser meravellosos i no superables en una altra vida. Aquest
tercer poema de la seccio Il del cos central de Llibre de meravelles diu aixi:

SILENCI
E no us penseu que parle gens en somnis...

Rois de Corella
Ens demanen silenci, quan ens queden encara
tantes coses per dir —«a dormir, a callar»—,
cara als dies futurs, una amarga memoria
de sang pels escalons, de vidres en la boca,
una musica sola que ningu no escoltava
arrossegant-se, trista, per damunt les estores,
un animal de musica, allargassant-se, prim,
des del comengament de la mort en la terra
i creuant, un per un, tots els tunels dels segles
amb una bruta fam de claredat, només.
Ens demanen silenci. Els prohdomens mediten.
Creuaven piament les mans sobre el melic,
ofegaven un rot, aclucaven els ulls.
Oh, les eternitats de J. R. J.!
El mén esta ben fet. A callar tot el mén.
A dormir tot el mén. El mon esta ben fet.
Qué més ens podeu da en altra vida? Ameén.
Els versets eucaristics de Bertran Oriola.™

El poema té divuit alexandrins blancs. Hi tracta la repressidé, com clarament apuntava ja el titol: el silenci
imposat i vigilat («a dormir, a callar»), amb un discurs oficial que proclama que el mén esta ben feti la
vida és bella. Els primers deu alexandrins descriuen aquest silenci demanat i imposat malgrat haver-hi
el record de la guerra («la sang pels escalons»), la prohibicié o censura («vidres en la boca»), la memo-
ria amarga que com una musica permanent perviu al pas del temps («els tinels dels segles») i busca
la claredat, i que es metaforitza amb la imatge de I'animal. Hi ha un silenci resultant de la repressio en
I'expressié de la memoria, la qual roman encara amb voluntat de claredat.

Els altres vuit versos, com una segona part del contingut, comencen amb el mateix hemistiqui que s’en-
cetava la primera. Ara, pero, es tracta, amb ironia i ridiculitzacio, el comportament dels vigilants i cen-
sors (v. 11-13) i com imposen una doctrina oficial que instaura com a veritat que el moén esta ben feti en
ordre (v. 15-16): el missatge de la dictadura, del franquisme. S’hi ha introduit una referéncia intertextual,
al vers catorze, amb «J.R.J.» que remet a Juan Ramén Jiménez, el poeta espanyol, coetani de Mara-

14 V. ANDRES ESTELLES, Obra completa Il, op. cit., 2015, p. 266.

Varia 123



Ferran Carbo. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»

gall, i vinculable al modernismo (Estellés en tenia a la seua biblioteca poemaris com Belleza i Poesia,
editats cadascun a Buenos Aires el 1946). El poema estellesia refereix les «eternitats», amb clara al-
lusio al recull Eternidades (1918) o també al poema amb el mateix titol, de I'etapa intel-lectual del poeta
espanyol. Als v. 15-16, com ha assenyalat Pere Ballart,' hi ha, per dues vegades, una traduccio literal
de la coneguda expressié de Jorge Guillén «El mundo esta bién / hecho», del poema «Beato sillon».

Els dos versos finals (v. 17-18) introdueixen la poesia de Maragall, mitjangant el quasi plagi que ben mi-
rat és una al-lusié manipulada: la del tercer vers «qué més ens podeu da en una altra vida?», del «Cant
espiritual» i, a més a més, el complement, per convertir el decasil-lab maragallia en alexandri estellesia,
de '«kAmény, la qual cosa no sols apunta ironicament I'obediéncia i 'assentiment al que s’ha dit, sind
que també connecta amb «La fi d’en Serrallonga», amb la férmula reiterativa del penediment de pecat:

—Te'n penedeixes?

—Si, me’n penedeixo.
—Doncs sia’t perdonat.

—Amén, amén..."

Per tant, sobre el fonament clarissim del tercer vers del «Cant espiritual», s’afegeix ara la ressonancia
d’un altre poema de Maragall, «La fi d’en Serrallonga».

A 'acabament del poema, hi ha la referéncia al poeta religiés Manuel Bertran Oriola, com si fos com
una resposta amb to humoristic al vers maragallia: com si a I'altra vida, després d’aconseguir el perdd
o la benediccié amb 'kamény, el que es pot oferir al protagonista sén versos de poemes eucaristics.

Juan Ramén Jiménez ha estat reduit en referir-lo amb inicials (que poden ser captades o no per alguns
lectors), Guillén no ha estat explicitat pero si suggerit, Maragall ha estat amagat i alhora evocat, i, pel
context historic, el seu cant espiritual és substituit i contestat per un referent secundari de poesia reli-
giosa, com era Bertran Oriola, invocat al complet, pels dos cognoms, des d’un to certament humoristic.

Aquestes son les respostes al silenci, al fet d’escriure sense claredat: referéncia, al-lusio i plagi son formes
d’intertextualitat que Estellés condensa a la fi d’aquest poema i que permeten de recuperar la veu d’altres.
Es ara quan I'epigraf de Corella que precedeix el poema pren un nou sentit. No es parla en somnis,
perqué el que es diu és clar malgrat 'aparencga distinta: d’'una banda, la denuncia de la repressio de
postguerra i la censura de la dictadura; de l'altra I'estratégia de les formes de pervivéncia i d’expressid
interferint-se amb les veus dels altres predecessors perque la poesia superés el control i la imposicié

15 P. BALLART, op.cit., p. 53-55.
16 J. MARAGALL, Poesia completa, Barcelona, Eds. 62, 2010, p. 78-84.

124



Haidé, num. 6, 2017, p. 117-128

e

del silenci estricte: aixi, travessant un per un tots «els tunels dels segles / amb una bruta fam de clare-
dat», s’intenta eixir de la foscor i aconseguir la llum.

Cal assenyalar que a la biblioteca d’Estellés també hi havia el volum Torras i Bages / Joan Maragall, que
I'any 1961 va publicar I'editorial Ariel. Amb motiu del centenari del naixement de Maragall (1860-1911),
hi ha un document manuscrit conservat al Fons Estellés, «En el umbral de un centenario», que només
conté algunes anotacions sobre Maragall que provenen totes del Glossari d’Eugeni d’Ors i de Miguel
de Unamuno, potser preparades per a algun tipus d’intervencié o d’article commemoratiu al diari Las
Provincias, on era periodista.

El 23 de mar¢ de 1961 Estellés data un poema mecanoscrit conservat al Fons Estellés, de tematica
religiosa, que tracta sobre la mare davant del Sepulcre, i que fou preparat i presentat a Lo Rat Penat en
la Vetlada dels Set Dolors de la Verge del 24 de marg del mateix any. L'epigraf que I'encapcala és del
poema «La fi d’en Serrallonga», de Maragall, quan diu al seu darrer vers: «crec en la resurreccio de la
carny. La citacid, de fet, ja havia aparegut, prou abans, integrada i sense vincular-la a I'autor barceloni,
el desembre de 1956, dins un vers del poema VI d’El mondleg. |, només parcialment, havia estat també
incorporada a «Cant de Vicent», un text de 1958 fet a imatge del «Cant de Ramony lul-lia, que formaria
part de Llibre de meravelles, titol no sols estellesia sind també del beat mallorqui; una obra en la qual,
a més de Llull, March o Riba, torna a estar present el poeta de Seqdiiencies.

Estellés va complementar el seu Llibre de meravelles, com hem assenyalat, el 1968, assumint la veu
d’un poble i cercant de dir la paraula viva. El poeta barceloni havia proclamat, més de mig segle abans,
els seus «Elogi del poble», «Elogi de la paraula» i «Elogi de la poesia».'” Les convergéncies nominals
son clares; el poble i la paraula i, a més a més, paraula viva. El lateral final del llibre, intitulat «Propietats
de la penay, conté poemes posteriors a I'escriptura del cos central. Cal recordar els mots d’Estellés
a la nota preliminar de Llibre de meravelles, nota escrita i publicada a I'edicié de 1971: «ara, en fer la
revisid, hi he afegit sis o vuit composicions, a banda d’alguna estrofa». Sén, com apunta la citacio de
Leodn Felipe del darrer poema «vientos de salmos...», com una mena de salms finals. El conegudissim
segon poema sense titol, és el seguent:

Assumiras la veu d’un poble,

i sera la veu del teu poble,

i seras, per a sempre, poble,

i patiras, i esperaras,

i aniras sempre entre la pols,
et seguira una polseguera.

| tindras fam i tindras set,

no podras escriure els poemes
i callaras tota la nit

17 Cf. Lluis QUINTANA I TRIAS, La veu misteriosa. La teoria literaria de Joan Maragall, Barcelona, Publicacions de I'Aba-
dia de Montserrat, 1996.
18 V. ANDRES ESTELLES, Llibre de meravelles, Valéncia, L'Estel, 1971.

125

Varia



Ferran Carbo. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»

mentre dormen les teues gents,
i tu sols estaras despert,

i tu estaras despert per tots.

No t’han parit per a dormir:

et pariren per a vetlar

en la llarga nit del teu poble.

Tu seras la paraula viva,

la paraula viva i amarga.

Ja no existiran les paraules,
sind I’home assumint la pena
del seu poble, i és un silenci.
Deixaras de comptar les sil-labes,
de fer-te el nus de la corbata:
seras un poble, caminant

entre una amarga polseguera,
vida amunt i nacions amunt,
una enaltida condicio.

No tot sera, pero, silenci.

Car diras la paraula justa,

la diras en el moment just.
No diras la teua paraula

amb voluntat d’antologia,

car la diras honestament,
iradament, sense pensar

en ninguna posteritat,

com no siga la del teu poble.
Potser et maten o potser

se’n riguen, potser et delaten;
tot aixo soén banalitats.

Allo que val és la consciéncia
de no ser res si no s'és poble.
| tu, greument, has escollit.
Després del teu silenci estricte,
camines decididament.®

Aquest segon poema, de trenta-cinc versos octosil-labs, presenta 'assumpcié de la veu col-lectiva del
poble a partir de la pena compartida. El fu pren la responsabilitat de tenir la veu del seu poble, de con-
vertir-se en el poeta de la col-lectivitat, de la comunitat, amb el compromis de vetlar per la seua gent,
de fer seua la pena, de ser, civicament i durant el silenci compartit, el representant del poble mitjangant
I'escriptura. Aquesta ha de ser la paraula viva i amarga, senzilla i humil, perd justa i compromesa, per
damunt del silenci. Estellés fa un elogi de la paraula viva, com ha de ser aquella que tendeix a repre-
sentar tothom. L’al-lusié a la denominacié de Maragall és evident, i alguns principis compartits com
'espontaneitat, la senzillesa, la sinceritat o el poeta com un mitjancer (ara representant), també. Tan-
mateix, la doctrina que proposta Estellés no es basa en la inspiracio interior o en la puresa siné en el
compromis amb I'exterior: la paraula (al capdavall, la poesia) ha de vincular-se a la realitat que la motiva
i comprometre’s amb el poble, del qual el poeta forma part, mitjangant un sentit civic i patriotic, per tal de
contribuir a superar el silenci estricte anterior (de la dictadura franquista) i afrontar el futur immediat. La
paraula viva «no la diras amb voluntat d’antologia» (el rebuig a la perfeccié formal), perqué ella mateixa
ja és vida (testimoni, mostra i expressio de la realitat).

19 ID., Obra completa Il, op.cit,. p. 317-318.

126



Varia

Haidé, num. 6, 2017, p. 117-128

La doctrina de la paraula viva de Maragall va tenir una mostra en el seu conegut poema «La vaca
cegav, del llibre Poesies. Estellés s’hi refereix en dos esborranys de poemes, inedits, sense titol, con-
servats al Fons Estellés: d’'una banda, un esborrany manuscrit, com una provatura, tipus endevinalla,
de versos tetrasil-labs, d’art menor, sense data; i de I'altra, un document amb versos decasil-labs meca-
noscrits acompanyat d’altres de manuscrits afegits. Aportem la transcripcioé d’aquests dos documents,
que comparteixen vaca cega:

Fang o tarquim,
com llums d’un crim,
molt elegant,

no sense espant
arriba i creix

nom que coneix

des de petit

i amb llet de pit
sense ensucrar

el va alletar
penosament.

Passa la gent;

no sap on ve.

El sagrista

mai no sap res.

¢ Per que esta pres?
Trau al balcé

el pit rodo.

Qui el reconega,

la vaca cega.

L'altre text és el seguent:

Vaig comprar-me a Viena aquesta esquella.

Suscita, si ho demane, pastorals,

cases de fusta, avets prestigiosos,

les vaques i la prada, el foc encés,

i enlla el Danubi, violins i barquers,
celebraments dels vals i I'opereta.
També suscita el vent, el vent que ve
des del Tirol i entra als carrers com brau.

Pot fer altres serveis, si li ho demane.
Perod, amb aix0, pot ser tindré bastant.

També, si és de deb0, suscita I'égloga
i facilita les donzelles féertils

per tal de fer 'amor tal com Déu mana,
gotes d’esperma, peétals rapidissims.

Es una esquella providencial.
Jo li tinc molt d’amor i no i ho dic.

Es una esquella d’'una vaca cega

que es va perdre un migdia al Perelld.
El senyor Maragall, vestit de dol,

la busca, esmaperdut, i no la troba.

127



Ferran Carbo. Estellés i Maragall: del «silenci estricte» a la «paraula viva»

La vinculacio d’Estellés a El Perell6 és ja dels anys setanta, quan hi va estiuejar i fins i tot hi va viure, la
qual cosa pot situar el darrer document a mitjan anys setanta —i com segurament era proper, també el
que el precedia. Tampoc no es pot oblidar que, pel to humoristic i ironic, Estellés va poder tenir present,
de Pere Quart, Bestiari (1937), amb el poema «Vaca suissa», o Bestiari de Josep Granyer (1962), amb
el poema «Una vaca amb un vedellet als bragos». El poeta de Burjassot a la seua biblioteca tenia la
primera edicié del volum Obra poeética de I'amic Pere Quart, editat el 1975 a Barcelona per Proa; i tam-
bé Poesia. Les decapitacions. Bestiari. Altres poemes, que Ayma havia publicat a Barcelona el 1949.

Fet i fet, a mitjan anys setanta el poeta va comengar Mural del Pais Valencia. Entre els esborranys dels
primers documents dels Fons Estellés pertanyents als materials d’aquesta magna obra, hi ha el petit
manuscrit seglent:

Com la neu a les muntanyes
constantment.
Passen dies, calendaris;
com la neu.
Per Morella caminava
lentament
per Morella retornava,
greu, el vent.

L’anotacié manuscrita al marge, que acompanya entre paréntesis aquest breu poema, diu: «imitacié de
Maragall, en tornar-lo a llegir». El poeta valencia també tenia a casa I'edicié de 1974 d’El comte Arnau,
de la col-leccié Antologia Catalana d’Edicions 62. Sens dubte, enmig d’aquesta década setantina, llegia
un altre cop Maragall.

Estellés va descobrir Maragall a mitjan anys cinquanta i en fou lector atent. S’hi va apropar de nou en el
moment del centenari del naixement del poeta barceloni. El va tenir present a la fi dels seixanta, en un
moment que continuava la seua trajectoria personal i poética, minvada o silenciada arran del conflicte
i la campanya de José Ombuena i Las Provincias contra a Joan Fuster des de 1963. |, finalment, el va
rellegir a mitjan anys setanta. El poeta del «Cant espiritual» 'acompanya, per tant, amb intermitencies,
des que el descobri en aquella antologia de 1954, preparada per Carles Riba, un any després que
Estellés agafés al poeta de les Estances aquells versos que servirien com a epigraf per encapgalar un
poema del que seria el seu primer poemari publicat.

Rebut el 23 de marg de 2017
Acceptat el 6 de juny de 2017

128



Haidé, num. 6, 2017, p. 129-140

E=

FRANCESCO ARDOLINO

Universitat de Barcelona
ardolino@ub.edu

GLORIA CASALS

Universitat de Barcelona
gcasals@ub.edu

IGNASI MORETA

Universitat Pompeu Fabra
ignasi.moreta@upf.edu

LLUIS QUINTANA TRIAS

Universitat Autbonoma de Barcelona
lluis.quintana@uab.cat

CRITERISDETRANSCRIPCIOPERALESOBRESMARAGALLIANES

Resum:

Una de les qliestions candents de I'ecdotica catalana és I'acceptacié d’uns criteris compartits per al tractament dels textos escrits
en el periode prefabria. En aquest article es formula una proposta articulada aplicada a I'obra completa de Joan Maragall, tant en
catala com en castella, i extensible a la produccio d’altres autors coetanis. Les normes que aqui s’exposen pretenen establir un
model valid per a la reproduccié de documents de I'época en les futures publicacions de la revista Haidé.

Paraules clau: Edicio critica — Joan Maragall — criteris d’edicié — tractament de textos — ecddtica

Abstract:

One of the burning issues of the Catalan ecdotic is the acceptance of shared criteria for the treatment of texts written in the pre-
fabrian period. This text formulates an articulated proposal applied to the complete work of Joan Maragall, both in Catalan and in
Spanish, and extensible to the production of other contemporary authors. The rules set forth here aim to establish a valid model
for the reproduction of documents of the period in the future publications of the magazine Haidé.

Key words: Critical edition — Joan Maragall — editorial method — editorial intervention — textual criticism

0. Introduccié’

L’edicio de textos publicats abans de la normativitzacio fabriana de 1913 i adaptats a la normativa actual
compta a hores d’ara amb diversos estudis que han anat fent propostes per resoldre els nombrosos

1 Agraim, per a la redacci6 d'aquests criteris, els suggeriments que ens van fer arribar els professors Esteve Clua, Rosa
M. Lloret, Joan Sola i Albert Rico: evidentment, els Unics responsables de les posicions que s’expressen en aquest article son les
persones que el signen.

Varia 129



Francesco Ardolino, Gloria Casals, Ignasi Moreta, Lluis Quintana Trias. Criteris de transcripcio per a les obres maragallianes

problemes que representa.? En general, se sol considerar que una edicié d’aquesta mena ha de preser-
var la llengua de 'autor, amb la reconstrucci6 de la seva fonética, morfosintaxi i I&éxic, en una escriptura
que en reculli els trets fonamentals (el que s’anomena les llicons substancials), sense que aixo signi-
fiqui allunyar aquesta transcripcié de la normativa actual (és a dir, modificant només les anomenades
licons formals). Aixd és especialment rellevant en el cas de la poesia; tal com proposava Riba en la
seva edicié de Nausica, a fi que el vers pugui «ésser tret amb el so més acostat al que tingué per al seu
mateix autor».® De fet, Riba va ser, amb la seva edicié de 1938, el primer a donar criteris per a I'edicié
d’aquesta mena de textos amb l'ortografia actualitzada, i esdevé per tant, especialment en el nostre
cas, una referéncia fonamental.

Una altra adverténcia: les solucions que proposem aqui afecten majoritariament el tractament de la
llengua en I'obra poetica de Maragall, perd també hem de tenir-les en compte per a la prosa. Perqué
es tracta d’apropar com més possible millor la seva obra a l'ortografia d’avui, tot respectant els trets
que caracteritzen la seva llengua, i en part la seva pronuncia, tal com podem induir per la seva forma
de grafiar, per la metrica, pel coneixement dels habits de I'época, pel que aporten les obres especialit-
zades... Aquest criteri obliga a un seguit d’ajustaments que esmentarem aqui dessota i que serveixen
de cara a l'edicié de I'obra completa. Emprem, a part de la bibliografia assenyalada a les notes, un
ampli ventall d'indicacions que, des de les observacions de Fabra, passen per les Propostes per a un
estandard oral (www.iec.cat), els diversos manuals d’estil que recullen les decisions preses sobre la
transcripcio del llenguatge col-loquial, fins a la darrera (i polemica) Gramatica de I'Institut.* Pel que fa a
majuscules i puntuacid, també ens basem en el volum de Josep M. Pujol i Joan Sola, a més dels altres
manuals d'estil.5

D'aqui endavant, en els exemples extrets dels textos de Maragall, ens limitem a indicar entre paréntesis
el titol del text d’on provenen.

2 Vg. Victor MARTINEZ-GIL, «Algunes consideracions sobre I'edicié de textos pre-fabrians», Els Marges, nim. 50, juny
de 1994, p. 41-63; Albert ROSSICH, «Criteris d’edicié», dins A. ROSSICH i Pep VALSALOBRE, Poesia catalana del Barroc,
Bellcaire d’Emporda, Vitella, 2006, p. 25-36; Marcel ORTIN, «Criteris i limits de I'ortografia en I'edicié filoldgica (amb exemples de
la prosa de Carner anteriors a les Normes de 1913)», Anuari Verdaguer, num. 16, 2008, p. 399-419; Ramon PINYOL | TORRENT,
«L’edicio de textos vuitcentistes. Les edicions impreses», Anuari Verdaguer, nim. 16, 2008, p. 385-398.

3 J. MARAGALL, Nausica. Text establert sobre el manuscrit de I'autor amb taula de variants i de les diverses redacci-
ons, per Carles Riba, ed. d'Enric Sulla, Barcelona, Ariel, 1983, p. 64.
4 Pompeu FABRA, Obres completes, a cura de Jordi Miri Joan Sola, Barcelona-Valéncia-Palma de Mallorca, ECSA-Eds.

62-Eds.3i4-Moll; Eusebi COROMINAS | POU; Manual de redaccié i estil, Vic, EUMO, 1993; Joan COSTA, Josep M. MESTRES
i SERRA, Mireia OLIVA, Ricard FITE, Manual d'estil: la redaccié i I'edicié de textos, Vic-Barcelona, EUMO-Universitat Pompeu
Fabra-Associacié de Mestres Rosa Sensat-Universitat de Barcelona, 2009; INSTITUT D’ESTUDIS CATALANS, Gramatica de la
llengua catalana, Barcelona, IEC, 2016.

5 Josep M. PUJOL, Joan SOLA, Ortotipografia: manual de I'autor, I'autoeditor i el dissenyador grafic, Barcelona, Colum-
na, 2000. Pel que fa a la descripcié dels fenomens fonétics, vg. J. SOLA, Gemma RIGAU, Gramatica del catala contemporani,
vol. 1, Barcelona, Empuries, 2008.

130


http://www.iec.cat

Varia

E=

Haidé, num. 6, 2017, p. 129-140

l. Textos en catala

1. Vocals i consonants

1.1 Elisions

En el catala central, que és la variant emprada per Maragall, es produeixen nombroses elisions (cai-
guda de vocals, emmudiment de r final...) que quedaven de vegades reflectides en 'ortografia que ell
o els seus editors feien servir. Nosaltres transcrivim aquests textos respectant la normativa, a condicio
que aquesta transcripcié no afecti el recompte sil-labic, i amb les excepcions que anirem assenyalant.
Certament, amb el text davant, un desconeixedor de la «llengua de 'autor» no sempre sap quan cal em-
mudir i, en una lectura espontania, pot fer determinades combinacions que allarguin innecessariament
el recompte sil-labic i alterin aixi el ritme.

1.2 Consonant r

A la Catalunya central, la consonant r s’elideix en posici6 final de paraula en la majoria de casos. Mara-
gall ho remarca sovint, especialment en els seglents casos:

a. Consonant r final en paraula acabada en sil-laba tonica. Maragall sol representar-la amb un
accent circumflex sobre la vocal anterior (and, quefé, potsé...), per tal que es respectin les
combinacions fonétiques que aixd genera i perqué es mantingui un adequat recompte sil-labic
del vers. Nosaltres regularitzem sistematicament l'ortografia d’aquests mots (anar, quefer,
potser...).

b. Consonant rfinal en els infinitius seguits de forma pronominal feble.

1. En aquestes combinacions (p. ex., comprendre + te), determinats pronoms passen
de formes plenes a formes elidides. S’indiquen mitjangant apostrof o guionet, i s’or-
tografien en consequiéncia (especialment pel que fa a 'accentuacid): «com compren-
dre't, Natura» (monoleg de Faust, trad.); «miravem escorre's lo riu avall» («A l'aima-
dav, trad.).

1. Aquesta combinacié en infinitius acabats en sil-laba tonica no és tan usual en la
llengua col-loquial, perd apareix en Maragall. Els reproduim també amb I'apostrof, i
amb un accent sobre la darerra sil-laba tonica: descobri’t, teni’ls, da’ls, desvetlla’s:
«el diumenge, al desvetlla’s» («Diumenge»).

ut. En uns pocs casos, I'ortografia maragalliana podria fer discutible aquesta opcié; com
ara, quan escriu dirm (per dir-me) i nosaltres transcrivim di’m: «vingués hipocritament
a di'my» («Elegies romanes Xlll», trad.). Encara que es tracti de la solucioé grafica més
coherent i econdmica, no tenim prou testimonis per afirmar amb seguretat que Mara-
gall no volgués que la r fos pronunciada.

c. Consonant rde la primera sil-laba de les formes d'infinitiu, futur i condicional del verb prendre
i derivats. La restituim tot i que reflecteix una pronuncia especifica que 'emmudeix, tal com
passa encara avui dia (pendre).

131



Francesco Ardolino, Gloria Casals, Ignasi Moreta, Lluis Quintana Trias. Criteris de transcripcio per a les obres maragallianes

1.3 Consonant s

La consonant s final de les formes d’imperatiu terminades en —es (p. ex., digues) se sol elidir davant
dels pronoms febles. S’indica aquesta elisi6 amb apostrof o guid: digue’m, digue-ho: «digue’m de com
les dones» («Escoliumy»). En pocs casos, I'autor manté la s: «Digues-ho, digues-ho» (Nausica).

1.4 Vocals dintre de mot

Caiguda de vocals a o e per contacte (p. ex., en pro per pero, vritat per veritat). En algunes ocasions
i per necessitats métriques, Maragall alterna aquests usos amb les formes no elidides. La nostra pro-
posta manté aquesta alternanca tot descartant I'is de I'accent circumflex: «pro cada any que el temps
s’emporta» («Oda infinita») i «Pero torna» («La vaca cega»); «no és vritat?» (Nausica) i «Es veritat aixd
que conta» (Nausica).

1.5 Vocals en contacte de mots diferents

La coincidéncia de la vocal final de mot amb la vocal inicial del mot seglient provoca elisions que, al-
gunes vegades, Maragall reflecteix amb un apostrof, o bé ajuntant paraules, cosa que el porta a crear
mots nous, com bonhora (< bona hora). L'autor no usa I'apostrofacié de manera sistematica: en un
mateix vers pot escriure «lI’tltima libacid, mes sia la Ultima» (Nausica) sense que aquesta variacio afecti
el recompte del decasil-lab. D’aquesta manera, se'ns fa dificil esbrinar si pretén que fem el diftong, com
quan escriu «la olor de la marina» (Nausica) o no, com quan escriu «l'lfigenia» (/figénia a Taurida).

Per tal de regularitzar I's de I'apostrof i donar compte de les elisions:

a. Regularitzem I'is de I'apostrof seguint la normativa: I'amiga i no pas la amiga; que ella i no
qu’ella; i recordem que la normativa no reflecteix I'aparicio i desaparicié de diftongs: /a Ifige-
nia, 'olor.

b. No seguim la normativa quan hem de respectar aquells casos en qué I'autor, per necessitats
de recompte sil-labic, elideix o afegeix un so: «perd també cad’'una»; «l tu, tendra princesa,
tu, la ultima» (Nausica).

1.6 Vocal atona inicial

Les elisions de la vocal atona inicial, com en per [ai]x0, per [a]lla, solen ser habituals en el llenguat-
ge col-loquial dins de la varietat de I'autor. Nosaltres les transcrivim fidelment en poesia perqué son
imprescindibles per al recompte sil-labic: «per ‘x0, ajegut a terra» («El Comte Arnau»). En prosa, és
aconsellable restituir les formes plenes, i aixi ho farem.

132



Haidé, num. 6, 2017, p. 129-140

e

Altres elisions no semblen entrar dins de I'ambit del llenguatge col-loquial i semblen forgades per ne-
cessitats del recompte sil-labic, com en el cas d’un (e)nemic. | s’indiquen de la mateixa manera: «veure
un ‘nemic als peus ben manillat» («La fi d’en Serrallonga»).

Les combinacions d’elisions inicials de verb amb pronoms en posicio proclitica obliguen alguns cops a
emprar I'apostrof per indicar I'elisio; si bé sovint I'ortografia de I'€poca no ho reflectia, aixd imposa, de
retruc, canviar la forma del pronom (de forma elidida a forma refor¢ada): també I’[aJnava es transcriu
«també el 'nava» («Ella parlay).

1.7 Insercié de vocals

La insercio (epéntesi) de determinats sons no presents en la forma inicial del mot es troba tant en les
vocals com en les consonants. L’epéntesi amb vocal neutra es representa amb la lletra e, i se separa
del mot on va inserida amb un guionet: «Per qué alla us-e I'han donada, — comte I'Arnau?» («La cango
del Comte I’Arnau»). Respecte a l'epéntesi amb consonant (an-e), vg. § 1.8.

En les formes d'imperatiu de determinats verbs, la segona persona, quan va seguida de pronom, pot
dur una vocal final, i en comptes d’escomet, trobem escomete-les (Nausica). Ho transcriu aixi Fabra en
la gramatica de 1956,° i també és la proposta de Riba, que nosaltres seguirem.

Per a les epéntesis combinades amb reduccions dels pronoms —nos i —vos, vg. més endavant § 4.2.

1.8 Insercié de consonants

Sovint combinada amb la preposicié a apareix la consonant efelcistica n: més que una epéntesi, aques-
ta combinacio es considera una variant al-lomorfica de la preposicié a. | aixi transcrivim an aquell, an els
deus. Quan hi ha, a més, una epéntesi vocalica, la férmula que adoptarem sera an-e mi: «Més costés
an-e mi» («Elegies romanes XX», trad.); «i d’aquest an-e mi» (Nausica). Es la mateixa solucié que va
proposar Riba.

1.9 Accentuacidé

Maragall sembla usar I'accent, en la majoria de casos, per indicar la sil-laba tonica i no el tipus de vocal
(és un Us exclusivament suprasegmental) i sovint no distingeix entre vocals obertes o tancades. Per
tant, regularitzem I'accentuacié d'acord amb la normativa, excepte en aquells casos en qué, de manera
consistent, accentui una vocal de manera alternativa a la norma.

6 P. FABRA, Obres completes, vol. 6. Gramatiques de 1918/1933, 1956, 1946. Traduccions de teatre, dirs. Jordi Mir i
Joan Sola, Barcelona, Empuries (vg. la Gramatica de 1956, § 65).

Varia 133



Francesco Ardolino, Gloria Casals, Ignasi Moreta, Lluis Quintana Trias. Criteris de transcripcio per a les obres maragallianes

Ara bé, en algunes paraules, determinades proves aportades per les recurréncies, el recompte sil-labic
i també el coneixement de les interferéncies, ens permeten reconstruir amb certa fidelitat la seva pro-
nunciacio. Transcrivim doncs injdria (3a persona del present indicatiu del verb injuriar), esser, interés,
atmosfera, traidor: «el cord6 que injuria ta cintura» («EI Comte Arnau»).

1.10 Grups consonantics

En l'ortografia d'alguns grups consonantics, I'autor no sembla tenir un criteri Unic. En d’altres, es mostra
més consistent en les seves propostes. Com en el cas de I'accentuacio grafica, tenim en compte la
recurréncia de casos en els seus textos per decidir les solucions, després d’haver establert si sén lli-
cons substancials (és a dir, si reflecteixen canvis de pronunciacio) o formals, especialment en els casos
seguents:

a. l/I-l. En regularitzem I'ortografia: /a il-lusié del lluny («Cant espiritual»). El mateix fem amb els
noms propis, com ara Aquil-les (per la questié d’Apel-les / Apeles, pero, vg. § 5.2).

b. gn/nn. En determinats casos, el grup gn és, per a Maragall, la representacio de la n geminada
i no de la pronunciacié [kn]: ignoscent, en que I'escriptura, probablement per ultracorreccio, es
contagia de formes com ignorant. Per a aquests casos, escrivim —nn-: «pro l'infant innocent»
(«Paternal»).

c. nm / mm / ms. Regularitzem immens, circumstancia: «la immensa escala va acostant-se»
(«Festeig vora la mar cantabrica»).

d. nc/mpc; nt/mpt. Regularitzem formes com redencié o tentadora en redempcioé, temptadora.
e. tz /z. Respectem usos com horizé.

f. s/ ss. Respectem usos com deesa quan son constantment documentats. Altres vegades, I'al-
ternancga entre les dues formes, o I'escassa freqiiéncia del mot (frissar) deixa indeterminada
I'eleccié de l'autor, i ens decantem cap a la forma normativitzada.

g. sc/ c¢. Regularitzem usos com plascent en placent. «nos sien més placents» (Notes autobio-
grafiques).

h. ig / ix. Regularitzem formes com panteig, puig en panteix o puix: «un panteix seguit i sord»
(«Seguit de les vistes al mar VII»).

i. x /' s. Regularitzem formes com extes en estes: «t'has estés i reposat» («Conjugal»).

2. Altres aspectes ortografics

2.1 Puntuacidé

Partim de la puntuacié de l'original, perd 'esmenem en aquells aspectes en qué, entre el temps de
Maragall i el nostre, els usos han canviat; aixo si: procurem, en tot cas, no afectar I'entonacié. D’altra
banda, tota puntuacié és, al capdavall, interpretativa —i som conscients de la nostra intervencio.

134



Varia

—

Haidé, num. 6, 2017, p. 129-140

Pel que fa als signes interrogatius i exclamatius inicials, Maragall els usa, pero no sistematicament. En
les citacions per a la revista Haidé, s’eliminaran sempre.

2.2 Majuscules i minuscules

Normativitzem d’acord amb els usos actuals, molt més restrictius amb les majuscules que en temps de
Maragall.

2.3 Cursiva

S’empra en la transcripcié de manuscrits per representar els mots subratllats per I'autor. En els textos
publicats, respectem els usos de I'editor (o del tipograf) del diari, llibre, etc., que solen indicar manlleus
avui incorporats, perd que per a Maragall i els seus coetanis eren termes estrangers: en respectem
també la grafia (bibelot, aria, foot-ball). En el cas de citacions de titols o de fragments d’obres literari-
es, usem cometes i cursiva d’acord amb els criteris de la revista Haidé. No farem servir la cursiva per

destacar castellanismes o altres interferéncies, excepte quan tinguem proves fefaents de la voluntat de
'autor (o de I'editor): «i farem a les xisteres una guerra» («Lo barret de copa»).

3. Morfologia

3.1 Adjectius
Maragall fa concordar els adjectius en —ant amb el nom (p. ex., escumejanta): mantindrem aquests

usos.

Pel que fa als adjectius d’una sola terminacié (com alegre), Maragall fa la distincio ortografica entre
femeni i masculi: «la mar estava alegra» («Seguit de les vista al mar lI»). Com que aixo no implica cap
canvi de pronuncia, restituim la forma normativa: «la mar estava alegre».

3.2 Pronoms personals

Maragall usa les formes plenes (me, te, se i ne) en posicid proclitica: «com me plau...» («Pirinenques,
[ll»). Tanmateix, en els versos, quan hi ha necessitat de recompte sil-labic, les alterna amb les formes
atones, més habituals actualment: em, et, es i en. Transcrivim respectuosament les formes escollides.

3.3 Preposicions

L'autor usa preferentment la forma ab: la regularitzem amb la grafia amb.

135



Francesco Ardolino, Gloria Casals, Ignasi Moreta, Lluis Quintana Trias. Criteris de transcripcio per a les obres maragallianes

Maragall usa en dos casos una construccié oral forga estesa perd no recollida per la normativa, que
tradicionalment s'ha transcrit com en sense; aixi trobem «en sense resposta» («Cant del retorn») i «en
sense l'alegria» («La sirena»). Mantenim aquesta grafia.

3.4 Relatius

Trobem, sovint en un mateix escrit, i fins i tot en linies consecutives, hon, ont i hont per indicar el relatiu
on: «d'hon vé y ahont va» (Nausica). No sembla, doncs, que reflecteixi generalment un Us oral de la t
epentética. Ho regularitzem en on i a on: «d'on ve i a on va». Ens allunyem, amb aquesta soluci6, de
les propostes de Riba.

4. Sintaxi

4.1 Canvi i caiguda de preposicions

Mantenim la sintaxi usada per I'autor, perqué normativitzar-la suposaria alterar-ne substancialment la
llenguai, en el cas de la poesia, significaria variar el recompte sil-labic i/o el ritme del vers, com en el cas
de I's de la preposicié davant el complement directe: «veient al fill que plora, a la mare que sospira»
(«Paternal»). D'altra banda, la Gramatica de 2016 ja ha obert la porta per normativitzar formules sem-
blant a la que acabem de citar, si bé sembla limitar-les a les «construccions en qué el complement direc-
te designa a una o més persones per mitja d'un element pronominal o bé construccions en qué s'altera
I'ordre basic dels constituents oracionals, especialment si el canvi d'ordre pot provocar ambiguitats».”

El «dequeismey, consistent a fer precedir una conjuncié que (o la seva forma tonica que) per la prepo-
sicio de, és un fenomen tipic del catala parlat, i la normativa, fins fa poc, el proscrivia categoricament.
Quan el trobem en Maragall, és sempre en la forma atona: «planyent-se de que per aquella desobe-
diéncia s'hagués de perdre tan bon soldat» (Biografia de D. Joan Mané). Nosaltres ho transcriurem
fidelment.

4.2 Combinacions postverbals de pronoms febles

Els pronoms -nos i -vos poden reduir-se a s quan van seguits d’un altre pronom. La reduccié es repre-
senta amb un apostrof: anem’s-en, mireu’s-el: «Deixem-les estar, anem’s-en» («Unes flors que s’esfu-
llen»). En construccions com acosteuse, es combina una reduccid, acosteu-(vo)s, i una epéntesi (que
transcrivim e); per a aquests casos, s’ha proposat tradicionalment la solucié acosteu-se, que Fabra
qualifica de «grafia absurdax:® aixi, Riba escriu acosteu-se (p. ex., Nausica, acte 1, v. 389) tot i que uns

7 INSTITUT D’ESTUDIS CATALANS, op. cit., §19.3.2 (cit., p. 731).
8 Vg. P. FABRA, Converses filologiques, ed. critica a cura de Joaquim Rafel i Fontanals, Barcelona, EDHASA, 1983, p. 82.

136



Haidé, num. 6, 2017, p. 129-140

e

versos abans proposa anem’s-en (Nausica, acte |, v. 263). Nosaltres considerem que solucions com
acosteu’s-e o enceneu’s-e («Or de llei») sdbn més coherents i trobaran un lector més avesat a aquestes
férmules que I'hipotétic lector en qué pensava Riba.

Pel que fa a les construccions heus i vet, seguim la gramatica de I'Institut,® i transcriurem «I heus aqui
que I'tltim home» («La parella eterna»). Quan una d’aquestes formules duu un pronom i una epéntesi,
ho reproduirem de manera consequent: «heus-e-la aqui, nostra senyera» («Himne a la senyera de
I'Orfeé Catalunya, de Cassa de Selva»).

5. Léxic
5.1 Aspectes generals

Mantenim neologismes creats per aglutinacid, com I'habilitacié de I'adverbi a prop en el substantiu
I'aprop: «la il-lusi6 del lluny i de I'aprop» («Cant espiritual»).

Es normativitzen les unions o separacions de paraules, quan no alteren essencialment la llengua de
l'autor. Amb la qual cosa, separarem desde en des de, i unificarem en mitj en enmig o tant meteix en
tanmateix.

Maragall fa un us abundant del grup mig-riure, que escriu aixi, amb un guié al mig: no sabem si volia
indicar una lexicalitzacio (i crear aixi un verb o un substantiu nous) o era un mera variant ortografica.®
Considerem aquesta férmula com una unié adjectiu + substantiu, o adverbi + verb —i per tant ho es-
crivim sense guio: «fent un mig riure» («Dins sa cambray), «Va mig riure; va dir [...]» («Dedicatoria»).

Les interferéncies del castella —p. ex., «kasombrosament» (Biografia de Don Joan Mafié)— es transcriuen
tal com les presenta I'autor i en cap cas s’indiquen (ni en cursiva, ni en nota).

Mantenim I'alternanga de formes diferents per a una mateixa paraula, encara que aparegui en el mateix
text: «Potser us mirava» («Ala Mare de Déu de Montserrat») vs. «Poder és el seu promes» (Nausica);
«Els somnis dels infantons» («Els Reis») vs. «en els somits dels pastors» («Nadal»); «Iclésia» vs. «lglé-
sia» (Biografia de Don Joan Marié). En casos d'homofonies com llengar / llangar, que per a Maragall no
constitueixen cap variacio léxica, sistematitzem totes les aparicions de la paraula en la forma que té un
index de frequéncia més alt (en aquest cas llengar).

9 INSTITUT D’ESTUDIS CATALANS, Gramatica de la llengua catalana, op. cit., § 8.5.2; vg. també J. SOLA, «Les gra-
matiques de Pompeu Fabra de 1954 i 1946, dins P. FABRA, Obres completes, vol. 6, op. cit., p. 273-458 (esp., p. 367-369).
10 Vg. F. ARDOLINO, «Maragall i la tongue-in-cheek», dins Ironies de la Modernitat, ed. de Vicent Simbor, Barcelona,

Publicacions de I’Abadia de Montserrat, 2015, p. 9-31 (esp., p. 19-20).

Varia 137



Francesco Ardolino, Gloria Casals, Ignasi Moreta, Lluis Quintana Trias. Criteris de transcripcio per a les obres maragallianes

Insistim en el fet que determinades formes no normatives es transcriuen mantenint I'aspecte fonétic que
pretenia donar-li 'autor, com ara la vocal oberta de la sil-laba tonica a héroe.

5.2 Noms propis i toponims

Distingim entre noms del domini linguistic catala i els altres. Pel que fa als primers, fem una separacié
entre toponims, d’'una banda i, de l'altra, els noms propis de persones i entitats.

Pel que fa als toponims, se sol diferenciar entre endonims (que corresponen a la forma linguistica pro-
pia del lloc) i exonims (que respecten la llengua del text, no pas la del lloc). La practica generalitzada
i les autoritats aconsellen I'is d’exdnims, i aixi escrivim Londres o Nova York, i posem accent a Paris.
Ara bé, la normativa tant del castella com del catala ha canviat des que Maragall escrivia. La toponimia
catalana esta regulada actualment en un Nomenclator oficial."

Maragall usa la transcripcio castellanitzada, que és l'cficial de la seva época (Llanas, Set Casas, Pana-
dés, Vich...), i que reflecteix la digldssia entre llengua de 'administracio (castellana i castellanitzadora)
i lengua d’Us (catala o castella). El respecte d’aquesta diglossia (que implicaria deixar Llanas en comp-
tes de Llanars) pot fer particip el lector actual de la situacio linguistica del moment, perd crearia dificul-
tats a I'hora d’identificar la poblacié designada (cap dels toponims que acabem d’esmentar existeix a la
base de dades de I'INE amb la grafia usada per Maragall). En no reflectir la disparitat i transcriure tots
els noms segons el nomenclator oficial actual, ocultem la realitat digldssica de I'época; pero recuperar
la toponimia de Maragall faria que el lector no avesat no sabés de que li estan parlant. Per aixo, ens
decantem per seguir la normativa. Només fem excepcié amb toponimia diferenciada que no és mera
transcripcio del catala sin6 que té una tradicié propia (Gerona, Lérida...).

Pel que fa als noms propis d’autors, ens remetem a CANTIC, el cataleg d’autoritats de la Biblioteca
Nacional de Catalunya (http://cantic.bnc.cat), sempre que es tracti de lligons no substancials sin6 for-
mals. Tanmateix, hi ha excepcions. La més important és la que atany a Apeles Mestres: tot i que ha
estat normalitzada la grafia del nom en la tradicié amb ela geminada, no podem menystenir la voluntat
de l'autor, tants cops reivindicada, i acceptarem la forma Apeles com a nom de plume. La situacié del
prenom de Maragall és del tot diferent: ell mateix signava Juan en uns casos i Joan en uns altres, pero
sempre el designarem com a Joan. La desaparicio del Juan oculta, en part, la digldssia de I'época perd
la informacié que podria aportar I'Us alternatiu de Juan/Joan Maragall seria menor que el desconcert
causat en el lector.

11 http://www20.gencat.cat/portal/site/ptop. La toponimia castellana es regeix per les directives donades pel Nomenclator
geogréfico oficial, i concretament en el document Nomenclator geografico conciso de Esparia; els noms es poden consultar al
cercador de I'Instituto Nacional de Estadistica (INE): http://www.ine.es/nomen2/index.do. En I'esmentat Nomenclator conciso,
s’estableix que «los topdnimos bilinglies pertenecientes a una sola Comunidad Auténoma se han incluido en el campo "nombre"
con ambas denominaciones separadas por una barray», cosa que vol dir que se n’accepten les dues denominacions.

138


http://cantic.bnc.cat
http://www20.gencat.cat/portal/site/ptop
http://www.ine.es/nomen2/index.do

Haidé, num. 6, 2017, p. 129-140

=

Ara bé, una questido més delicada es presenta amb aquells autors que, tot i ser catalans, van escriure
majoritariament en castella, com poden ser Soler i Miquel o Mafié y Flaquer. L'esmentat CANTIC esta-
bleix que els seus noms son respectivament Josep i Juan. Pero quan Maragall parla del primer al Brusi
o en el proleg al seu llibre postum, s’hi refereix com a José; mentre que quan escriu la biografia del
segon, en catala, s’hi refereix com a Joan. En aquests casos mantindrem la distincié per dues raons: a)
perquée per a Maragall era una distincio real, lligada al context de I'escriptura; b) perqué la recuperacié
és molt facil i intuitiva. Un cas limit el trobem en les referéncies a autors com Pijoan, que publica en
catala el Cangoner amb el nom Josep, perd Maragall, a la ressenya per al Diario de Barcelona del 24
d’octubre de 1905, empra el nom castella: «José Pijoan y su Cangoner». Aixi, doncs, per les mateixes
raons, mantenim la distincio.

Els noms estrangers corresponents a llenglies no romaniques sovint apareixen en els escrits de Ma-
ragall amb la transcripcié francesa: Rhin, Kropotkine... Els transcrivim respectant la normativa actual,
catalana o castellana, segons correspongui, seguint el criteri de la transcripcio i no el de la translitera-
cio. Pel que fa als noms grecs o russos, hem reconduit les formes emprades en els manuscrits a les
transcripcio usuals, tret dels casos en qué la grafia maragalliana imposava una pronuncia diferent i
incompatible amb la normativa.

Il. Textos d’altres autors

Maragall reprodueix textos d’autors catalans, coetanis o anteriors, que, des del punt de vista de 'edicid,
es troben dins d'una situacio semblant: els editem amb els mateixos criteris que indiquem aqui. Aquesta
€s una questio lligada directament als corresponsals de Maragall, perd també toca altres escriptors, ara
caiguts dins I'oblit, qui publicaren en diaris o revistes contemporanies, autors de llibres escadussers que
no han estat mai reeditats, etc. Pel que fa als autors més coneguts (Jacint Verdaguer, Victor Catala...),
tenim en compte, en primer lloc, les edicions critiques que se n'hagin fet.

Quan Maragall cita textos d’'una altra llengua, els reproduim segons la normativa corresponent; en
casos de textos literaris, seguim les edicions més recents. Alguns cops, perod, l'autor s’aparta for¢a de
I'original, com en alguns fragments de la Commedia de Dante: aleshores s’indicara en el cos del text el
que escriu Maragall i, en nota, el text original.

Per als titols de les publicacions periddiques, com ara La llustracioé catalana. Periodich desenal, artis-
tich, literari i cientifich, ens atenem a I'esmentat cataleg d’autoritats. Per als titols dels llibres, en canuvi,
tot mantenint les convencions catalografiques per a la descripcié bibliografica, emprem els criteris de
transcripcié quan Maragall s’hi refereix. Aixi, doncs, quan el 14 de novembre de 1905 cita, al Diario
de Barcelona, la conferéncia de Torras i Bages, transcriurem, segons els nostres criteris: «La noche
aquella en que el Obispo Torras ley6 su conferencia sobre la Llei de I'art...» («Dulce ley»). Ara bé, quan

Varia 139



Francesco Ardolino, Gloria Casals, Ignasi Moreta, Lluis Quintana Trias. Criteris de transcripcio per a les obres maragallianes

en donem la referéncia, seguirem el cataleg d’autoritats: Josep TORRAS | BAGES, Josep, Lley d’art:
conferencia feta al Circol d’Art de Sant Lluch de Barcelona, novembre de 1905, Estampa de la Viuda
R. Anglada, Vic, 1905."

lll. Textos en castella

La normativa del castella s’ha mantingut forca estable des de I'época en qué Maragall publicava els
seus articles. Tenim en compte, pero, que ell, com els altres modernistes, feia servir mots de propia cre-
acio: ho feia sovint en poesia, i també en prosa, tant catalana com castellana: ultracismo, aligeracion,
autopoetizacion... No els indiquem en cursiva ni els anotem. Tampoc no indiquem els catalanismes,
com ara fachendera.

Mantenim formes que son considerades actualment arcaismes: substituir, eligir, Sud... En alguns ca-
sos, perd, no sembla haver-hi una opcié fonetica o morfologica clara; és especialment evident en els
grups —xp-, -xt-, etc. que sovint Maragall escrivia, en els manuscrits amb -sp-, -st-: espresivo, estenso...
Els seus editors sovint ho reproduien, perd ni l'un ni els altres semblen seguir un criteri fix: regularitzem,
doncs, segons la normativa actual.™

Rebut el 25 de setembre de 2017
Acceptat el 20 de novembre de 2017

12 Transcrivim les variants de manera purament diplomatica, és a dir, mantenint tots els trets de I'original, tant formals
com substancials.
13 Vg. José MARTINEZ DE SOUSA, Ortografia y ortotipografia del espafiol actual, Gijén, Trea, 2008. Per I'is de les

majuscules, remetem a: ID., Diccionario de uso de las mayusculas y minusculas, Gijon, Trea, 2007.

140



CASA MUSEU

Englantina d'Or.
Premi a la poesia «La sardanay,
guanyat als Jocs Florals de 1894






Haidé, num. 6, 2017, p. 143-154

I

DOLCA TORMO | BALLESTER

Biblioteca de Catalunya
dtormo@hotmail.com

FRANCIS JAMMES, EL NOBLE PATRIARCA GASCO

Association Francis Jammes

7 Avenue Francis Jammes
64300 Orthez, France
0559691124
http://www.francis-jammes.com/

Forma part de la xarxa de «Maisons des lllustres».
Posa a disposicio dels estudiosos 4000 cartes, una col-
leccid de retalls de premsa des de 1895 mantinguda
al dia sobre Francis Jammes. Iconografia en imatges
digitals, 3000 items. Fons musicals, 200 melodies mu-
sicades sobre lletra de Francis Jammes.

Es fan visites guiades de grups, durada 45 minuts.
S'hi pot arribar amb cotxe, amb tren o0 amb avié des de
Pau o Biarritz. Es recomana incloure a I'excursié una
visita al Chateaux de Gaston Febus.

Francis Jammes a Orthez el 1917. Association Francis Jammes

Francis Jammes va ser un poeta, novel-lista, dramaturg i critic frances, recordat com «Le Cygne d’Ort-
hez». Va passar la major part de la seva vida en els territoris sota administracio francesa del Bearn i
Iparralde. Aquests llocs, caracteritzats per la seva ancestral cultura basca, van ser la principal font d’ins-
piracié del nostre autor, I'obra del qual destaca sempre pel seu lirisme melangios en lloar la vida rural i
els costums d’una gent fortament marcada per la naturalesa exuberant que I'envoltava. Els poemes de
Jammes esdevenen sovint manifestacions d’aquella anima col-lectiva fosa amb la fauna i la flora de la
terra, i expressen la profunda religiositat d’un escriptor que en els darrers anys de la seva vida va deri-
var aquella primera devocio6 franciscana cap a la més estricta ortodoxia catolica impregnada d’ideologia
politica conservadora.

Casa Museu 143


http://www.francis-jammes.com/

Dolga Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gasco

D’origen nobiliari provengal per part de mare (descendent dels nobles de de Chateau Neuf de Mi-
ravail), el pare d’aquest escriptor era un gasco de soca-rel, funcionari de I'administracio centralista
gal-la, en qui s'agermanaven paradoxalment el rigorisme hugonot dels seus avantpassats amb el
sensualisme d’un pais que no havia deixat mai de ser catolic. Amb aquest rerefons benestant, Fran-
cis Jammes fou un home agombolat per les dones de casa: primer la mare, i després esposa i filles.
Totes elles —sense comptar I'al-licient afegit dels indrets idil-lics que I'’envoltaven— van permetre a
'autor desplegar una activitat plenament dedicada a la literatura que Jammes compaginava amb
sortides habituals a punta d’alba per anar a cagar guatlles o amb la cura dels jardins de les cases
de qué la familia disposava. Es tractava de vells casalots pirinencs (chaumiéres) on normalment
I’escriptor, a més dels amics i veins de la contrada, reunia periddicament altres artistes importants
que se sentien atrets pel resso creixent de la seva obra. | és que Jammes, sense abandonar mai el
seu raconet de mon, va arribar a obtenir els guardons més prestigiosos; entre ells, el 1917, el Gran
Prix de Littérature de I’Académie Frangaise amb tota la projecci6 internacional que un éxit a Paris
podia significar per a un escriptor de provincies mai del tot preocupat per fer-se un nom a la capital
francesa. No debades, per haver vist autenticitat en el seu recolliment, autors com Thomas Mann,
Marcel Proust o Rainer Maria Rilke s'afanyaren a homenatjar-lo.

-~

Francis Jammes al seu despatx, Maison Chrestia, a Orthez, el 1900. Association Francis Jammes

144



Haidé, num. 6, 2017, p. 143-154

I

AN Koy Ak
IR NN AL

4

{ LINCS MUNDALS %

4  FRANCIS JAMMES |

SLES CEORGIQUES
1 CRISTIANES M
‘. TRADUCCIO DE MARIA ANTONIA SALVA "
" PREFACI DE JOSEP M. DE SAGARRA Jb 4
; 2
: @F 3
\ ~ ’
M PUBLICACIONS DE LAREVISTA

&
3 BARCELONA A

MCMXVIII

VO @O Nt * G
AN /AN

Edici6 en catala de Les Géorgiques chrétiennes

No obstant aix0, res feia pressentir en el Jammes adolescent la seva futura carrera en el camp de les
lletres: mal estudiant a I'escola, les esperances frustrades del pare per veure’l reeixir en la mateixa
esfera professional en qué ell mateix havia sobresortit van sumir el jove en un estat d’incertesa i per-
plexitat vitals que es va agreujar com a consequencia d’'un seguit de fracassos amorosos dels quals
nomeés es rescabalaria amb la dedicacié autodidacta a I'estudi de les ciéncies naturals i de I'etnografia
complementades amb l'aficidé vorag per la lectura de les obres dels grans autors classics. L'aficio per
recollir llegendes, balades i cangons populars del seu pais, aixi com l'interés mostrat des de ben aviat
per la figura de Gaston Febus i per d’altres trobadors occitans, fou la guspira que va encendre la seva
trajectoria literaria, sufragada en els seus inicis per la mare. Els seus primers textos van veure la llum
en revistes locals a través d’una série de lliuraments que van concitar I'atencié immediata de noms com
els de Gide, Baudelaire, Mallarmé, Claudel, Anna de Noailles, Mauriac, Colette 0 Gourmont, els matei-
xos que li havien d’obrir tot seguit les portes del Paris culte i cosmopolita i que li permeteren publicar a
revistes prestigioses com Le Mercure de France o La Revue Blanche.

Casa Museu 145



Dolga Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gasco

Aquest suport va motivar que, malgrat la resisténcia de Jammes a abandonar el camp, I'escriptor es
desplacés de jove a Paris, Brussel-les o Anvers per pronunciar conferéncies en cenacles escollits i
també perquée es decidis a viatjar a Algéria amb André Gide, amb I'objectiu de conéixer de primera ma
les fonts de I'exotisme orientalitzant tant de voga a Europa d’'una cultura secular diferent a la nostra,
i ben diversa també a I'experiéncia imaginaria atresorada per un infant extasiat pels records narrats
per un oncle mexica o pel mateix pare durant el seu breu sojorn a la Guaiana francesa. Sud-Ameérica i
Africa esdevenen paradisos allunyats que el lector de Pau i Virginia o d’Atala poblara amb les propies
idealitzacions de personatges femenins a Clara d’Ellébeuse, a Almaid d’Etremont, o a Pomme d’Anis.

A banda de l'estilitzada innocéncia de I'anima femenina, un dels centres d’interés —enfocat sota una
perspectiva més realista— de la literatura de Jammes és el que fa referéncia a la naturalesa enigmati-
ca dels animals de pagesia; la mirada profunda, pacient, tendra i alhora precisa de I'escriptor vers els
nostres «amics silenciosos» —tant els doméstics, com els de carrega o de treball al camp- 'impulsava
a sentir per als animals una empatia intensa. | la veritat és que Jammes els dedicara alguns dels seus
més bells poemes; de tots els animals, perod, el burret és, sense cap dubte, el preferit, aquella espécie
de persona no humana de qui I'escriptor confessava no voler-se’n descompartir i es doldria no retro-
bar-lo al cel —cada espécimen amb el seu nom— on s’'imaginava veure’l arribar trescant graciosament i
brostejant la deliciosa pastura celestial. Només cal recordar al respecte la popularitat atesa pel poema
«J’aime I'ane» recitat de memoria, durant generacions, per milers d’alumnes escolaritzats a Francga:

J'aime I'ane si doux

marchant le long des houx.

Il a peur des abeilles et bouge ses oreilles.

Il va pres des fossés d’un petit pas casseé.

Il réfléchit toujours ses yeux sont de velours.
Il reste a I'étable fatigué, miserable.

Il a tant travaillé que ¢a vous fait pitié.

L’ane n’a pas eu d'orge

car le maitre est trop pauvre.

Il a sucé la corde, puis a dormi dans 'ombre.
Il est I'ane si doux marchant le long des houx ...

| si aquest ha estat 'ase poétic més famds a les aules del pais vei, i va ésser el model en qué anys
després havia d’inspirar-se Juan Ramon Jiménez per al seu Platero y yo, cal no oblidar-nos d’un altre
equi no menys popular, el de la famosa «Priere», animal apallissat perqué ha caigut carregat sota un
carro i no pot alcar-se i sobre el qual es bolquen sentiments de compassio i a la vegada de revolta per
tots els pobres de la terra, pels abatuts, malalts i pels abandonats, i que trobem en aquest text musicat
més tard per Brassens, qui el convertira en cangd de protesta a la década dels cinquanta del segle XX.

Aixi doncs, cap a 1880 I'escriptor tenia ja definits els principals trets del que s’ha anomenat «jammis-
me»: un retorn al classicisme, a la ritmica arcaica dels versets biblics amb I'is d’expressions directes i
senzilles, reveladores d’'una espiritualitat commoguda davant la contemplacié de la natura (la serenor
dels camps i dels boscos tractats amb un joc impressionista de colors) i el retrat idealitzat de noies en-
cantadores, o de quadres pagesivols del viure atemporal de I'home del camp. En paraules del poeta:
«peinture du vrai, louange de Dieu».

146



Haidé, num. 6, 2017, p. 143-154

¢ 4

Francis Jammes amb la seva mare a Eyhartzea, Hasparren el 1931

Casa Museu 147



Dolga Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gasco

Amb aquests antecedents estétics no és dificil d’establir concomitancies i afinitats entre Jammes i Joan
Maragall, i més pel fet que el nostre poeta, amb motiu de les seves habituals estades per a cures de
salut als Pirineus francesos, va tenir ocasié de freqliientar el mateix cercle d’artistes i escriptors amics
del cantor del Bearn. A Pau, hi feien cap la majoria de literats i artistes d’aquella comarca; i amb molts
d’ells, Maragall hi va establir relacions que es consolidaren a través d’un ric intercanvi epistolar. Jam-
mes i Maragall compartien una mateixa forma d’espiritualitat abocada a I'exaltacié meravellada del moén
—ho testimonia la traduccié d’Hello feta per Maragall. Ambdds sentien tendresa i commiseracié pels
innocents humiliats, que sovint simbolitzaven en I'ase o la vaca. Igualment, van saber crear figures lite-
raries femenines d’una fina i delicada idealitat no absent, en determinades ocasions, d’un potencial ero-
tic pertorbador —com I'Haidé maragalliana—, i ambdds s’interessaren per la creacio popular, emanada
directament de llavis del poble en cangons, relats i llegendes trobadoresques. La cerca d’un llenguatge
poétic senzill els va comportar a vegades amargues critiques, velades en el cas de Maragall, perd des-
carnades i punyents en Jammes, com és el cas de les invectives que Pierre Loti va adrecar-li titllant-ne
I'obra poética no pas de pretesament «senzillay, sind més aviat de «simplista». Potser també podriem
suposar que tots dos compartiren un mateix desig d’anar més enlla en la creacié de géneres literaris,
de fondre’'n 'esséncia a fi de poder compondre una obra que fos una opera summa, globalitzadora, on
es fongués poética i religiositat a través de la bellesa de la sonoritat. En aquest sentit Jammes va dur a
terme les Géorgiques Chrétiennes, el 1911, premiades amb el Prix de '’Académie. En aquests versos
relata la vida al camp d’una nombrosa familia cristiana que és visitada per angels de galtes vermelles
com les pomes d’'una bona compota camperola. Finalment, perd no menys important, tant Maragall com
Jammes van ser caps de families nombroses al front de les quals se sentiren com patriarques antics
estimats pels de casa i comfortablement acomboiats d’amics incondicionals i de fervents admiradors.

Les cases de Francis Jammes constitueixen l'itinerari topografic de la seva trajectoria literaria. La seva
casa nadiua a Tournay esta degudament senyalitzada. Més tard es va instal-lar a la Maison Chrestia a
Orthez, al Bearn, edifici que recomanem especialment de visitar ja que és la seu de I'Associacié Francis
Jammes que presideix en l'actualitat un dels descendents de I'escriptor i, a més, és el lloc on l'artista
va compondre la major part de la seva obra. D’aqui provenen peces primerenques tan significatives
com De I'’Angélus de I'aube a I’Angélus du soir, on ja es detecta amb la dolcesa casolana com a rere-
fons, «La maison serait pleine de roses et de guépes. / On y entendait, 'apres-midi sonner les vépresy,
I'afecte incommovible de I'escriptor vers els seus estimats animals. | al record d’amables sojorns a la
Casa Chrestia es refereixen també molts dels amics de Jammes, entre ells, Charles Guérin, qui després
d’una visita li endrega en una carta aquests versos:

O Jammes, ta maison ressemble a ton visage.
Une barbe de lierre y grimpe; un cedre ombrage
de ses large rameaux les pentes de ton toit

et comme lui ton coeur est sombre, fier et droit.

Jammes va viure a la Maison Chrestia des de I'any 1897, primer amb la mare, i més tard amb qui va
ésser la seva esposa, Geneviéve Goedorp, la jove corresponsal i admiradora de I'escriptor. La casa és
bastida en el més pur estil basc i es conserva intacta amb tots els seus detalls arquitectonics.

148



Haidé, num. 6, 2017, p. 143-154

T

Casa nadiua a Tournay

149

Casa Museu



Dolga Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gasco

Maison Chrestia, a Orthez, el 1900. Association Francis Jammes

Maison Chrestia, a Orthez, el 2008. Association Francis Jammes

150



*K&; Haidé, num. 6, 2017, p. 143-154
L

Interiors de la Maison Chrestia, a Orthez. Association Francis Jammes

Casa Museu 151



Dolga Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gasco

Per motius economics i també a causa del creixent nombre de fills, la familia es va veure obligada a
abandonar la Maison Chrestia i a traslladar-se a un nou domicili: la Maison Eyhartzea a Hasparren, Pais
Basc (Iparralde), que avui acull un centre cultural public.

Maison Eyhartzea a Hasparren, Pais Basc (Iparralde)

Ja abans de la Primera Guerra, Jammes va patir profundes decepcions com la ruptura, el 1910, per
raons ideoldgiques, amb el seu gran amic André Gide, i al qual, dolgut per la seva deriva politica, li va
dedicar una amarga critica a La Brebis égarée. Encetat el conflicte bel-lic, Jammes no solament no va
deixar d’escriure, sind que es va accentuar en ell el compromis i la denuncia davant la miséria i I'hor-
ror que el pas de la Gran Guerra escampava tant en el front com en la rereguarda de la poblacié civil.
Feuilles dans le vent, Cinq priere pour le temps de guerre, Le Rosaire du Soleil i Monsieur le curé d’Oze-
ron ocupen, aquells anys, el vessant creatiu d’un escriptor que compaginava la practica del seu ofici
amb la militancia social i 'organitzacié efica¢ d’hospitals de campanya per a ferits de guerra, serveis
pels quals Jammes va rebre el 1922, i també va rebutjar, el guardé de I'Ordre de la Légion d’Honneur.

152



Haidé, num. 6, 2017, p. 143-154

W

J

N
.

A partir de 1928 I'escriptor gairebé ja no es va allunyar d’lparralde, si no és per visitar les seves filles
o per assistir a I'enterrament de la mare, morta als noranta-tres anys; a aquella época pertanyen L’An-
tigyde o De tout temps a jamais. No obstant aix0, I'any 1938 encara va reunir suficients forces per
desplagar-se a Paris i visitar 'Exposicioé Internacional, on va pronunciar la que seria la seva darrera
conferéncia multitudinaria en preséncia dels seus amics Paul Claudel i Frangois Mauriac.

Malgrat haver publicat una obra extensa al llarg de la seva vida, i a pesar d’ésser considerat un escriptor
de prestigi, els beneficis econdmics que li va reportar el seu ofici d’escriptor van ésser sempre minsos
i aixo explica que, fins als seus darrers moments, Jammes hagués de subsistir escrivint per a revistes
locals. | amb la paraula «Orthez» als llavis, com rememorant en un sol mot el temps i el lloc més feligcos
del seu pas per aquesta vida, s’acomiadava el poeta d’ella per ésser enterrat al cementiri d’Hasparren,
on encara avui reposen les seves despulles. Va morir el mateix dia en qué la seva filla petita prenia el
vel de monja.

Reprenent I'epitafi que el mateix Francis Jammes havia dedicat a la mort d’'un amic seu, podem dir que
al Bearn, des de la mort del poeta, la primavera ja no ha lluit mai de la mateixa manera i ha deixat de
renéixer anyalment tota sencera.

Obra
Six Sonnets, Orthez, Dumesnil, Typographie J. Goude, 1891.

Un Jour, Paris, Mercure de France, 1895.

La Naissence du poete, Brussel-les, Le Coq Rouge, 1897.

Le Jammisme (manifeste), 1897.

De I’Angélus de 'aube a I’Angélus du soir, Paris, Mercure de France,1898.
Ma fille Bernadette, Paris, Mercure de France, 1910.

Géorgiques Chrétiennes, Paris, Mercure de France, 1911-1912.

Le Bon Dieu chez les enfants, Paris, Plon-Nourrit, 1921.

Les Robinsons Basques, Paris, Mercure de France, 1925.

Trente-six femmes, psychologie féminine, Paris, Mercure de France, 1926.
Basses-Pyrénées, histoires naturelles et poétiques, Paris, Emile-Paul, 1926.

Le Réve franciscain, Paris, Crés, 1927.

Casa Museu 153



Dolga Tormo i Ballester. Francis Jammes, el noble patriarca gasco

Les nuits qui me chantent, Paris, Flammarion, 1928.

De tout temps a jamais, Paris, Gallimard, 1936.

Le Pélerin de Lourdes, Paris, Gallimard, 1936.

Le Patriarche et son troupeau (Memoires), Paris, Mercure de France, 1949.

Oeuvres completes, Paris, Slatkine Reprints, 2013.

154



PREMI HAIDE

Ex i

\\i];' | ‘
’Qz}j

/ .‘
L= JOANDWAR AGAT)

oy b W
f
¥

X
A\
{

IWIDEMONRIAL )R
\";‘

%I A

Eusebi Arnau. Medalla d'argent en homenatge
a Joan Maragall. Encarregada per |'Ateneu
Barcelonés el 1912






Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

IRENE ROIG-FRANCOLI

Universitat Pompeu Fabra
irenefrancoli@gmail.com

ADALAISA.ELSALTEREGODEJOANMARAGALLDINS«ELCOMTE
ARNAU»

0. Introduccio: I’alter ego

Joan Maragall passa els ultims anys de la seva vida acompanyat de la historia del comte Arnau. El po-
ema que resulta d’aquesta unié fou escrit en tres parts, publicades els anys 1900, 1906 i 1911 en tres
reculls diferents. Cada recull suposa un moment de la vida de Maragall, pero en tots es poden trobar
inquietuds constants del poeta, com la vida, la mort o I'eternitat. Maragall creia que els poetes «sén els
enamorats de tot el mén»' i la seva paraula és creadora, inspirada per Déu. Les tres parts del poema
sobre el comte Arnau poden aportar detalls dels canvis en la vida del seu autor, com la lectura de Nietz-
sche o Novalis, pero les tres parts juntes també mostren el que sempre resta alli, malgrat el canvi de les
seves circumstancies. «El comte Arnau» és també el lleng on Maragall plasma la seva teoria poética, la
paraula viva, i el seu concepte de la llei d’'amor universal, la llei de 'amor de la creacio divina.

Un dels estudis més destacats sobre el poema és el de Joan-Lluis Marfany.? Explica com la primera part
del poema (1901) I'escriu el Maragall modernista, sota I'impuls vitalista nietzschea del qual dota Arnau.
Ala segona part (1906), aquesta actitud es perd, i 'autor ja no mirara la llegenda romantica sin6 la can-
¢6 del comte on es penedeix dels seus pecats, tot escrit amb «moderacié de pensament i de paraula».®
La tercera part (1911), a primera vista una continuacio de la segona, coincideix amb els darrers anys de
vida del poeta on torna a I'«individualisme exacerbat»* dels primers temps, ja que I'autor «havia perdut
aquella dificil serenitat i aquella harmonia tan treballosament recercades i en aparenca aconseguides
finalment».5 Totes aquestes conclusions provenen Unicament de I'estudi del protagonista, pero ell no és
I'dnic personatge del poema.

1 J. MARAGALL, «Elogi de la paraula», dins ID., Prosa, poesia i teatre, a cura de Gloria Casals, Barcelona, Eds. 62,
1985, p. 13.
2 Joan-Lluis MARFANY, «L’evoluci6 de I'obra maragalliana en “El comte Arnau”», dins J. MARAGALL, E/ comte Arnau,
Barcelona, Eds. 62, 1986, p. 39-52.
3 Ibid., p. 44.
4 Josep ROMEU | FIGUERAS, Sobre Maragall, Foix i altres poetes. Assaigs i comentaris critics, Barcelona, Laertes,
1984, p. 34.
5 Ibid., p. 35.

157

Premi Haidé



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

Adalaisa, 'abadessa del convent de Sant Joan, és I'objecte de desig d’Arnau. Ella es nega a donar-se
al comte, qui tornara durant la nit a buscar-la al convent i la raptara. Al poema sobre el personatge tra-
dicional de la cultura catalana escrit per Joan Maragall, Adalaisa es queda embarassada, es converteix
en una carrega per Arnau i aquest 'abandona. Posteriorment, quan el comte vol deixar la seva vida
llibertina, cansat de «viure sempre», cercara la redempci6 de la seva anima atrapada en la cango del
mite. Quan aquesta arriba, sembla que tot el seguici que acompanya Arnau quedi redimit i sigui per fi
lliure d’aquella cangd, perd en la seva ultima intervencid, rebutjant 'amor del comte, no queda gens
clara la redempcié de la monja.

Aquesta és la historia que conten la majoria dels académics del personatge d’Adalaisa: rapte, embaras,
abandonament i enuig. Molts critics han estudiat el personatge d’Arnau i la seva evolucié segons les
diferents etapes de la vida de Maragall en qué aborda el mite, perd el paper d’Adalaisa acostuma a que-
dar en un segon pla. Per a Marfany, la monja és un «personatge independent», una «figura residual»
gue no esta ben encaixada en I'obra, ja que «Maragall la inclou a la cavalcada final cap a la salvacié»®
malgrat que, com amant, Arnau no pot complir la seva promesa d’amor si vol redimir-se. D'una banda,
els critics reconeixen que I'actitud vitalista que caracteritza Arnau en la primera part és adoptada per
Adalaisa en la segona, pero aquest fet no canvia el resultat de I'analisi: continuen apuntant que Mara-
gall perd els impulsos vitalistes si bé no ho aconsegueix del tot.

Aquest treball és una reivindicacio de la figura d’Adalaisa, del seu paper dintre d'«El comte Arnau i
dintre de l'imaginari de Maragall. La primera part consisteix en un repas dels antecedents del perso-
natge d’Adalaisa, en la llegenda i en la historia. La segona part és una analisi de cadascuna de les
tres parts del poema amb una introduccio als reculls que les contenien.” Per realitzar aquesta analisi,
s’intentara ser fidels al text d’«El comte Arnauy, comptant també amb el suport d’altres textos de I'autor,
poétics, periodistics, aixi com de fragments de I'epistolari. L’Gltima part consisteix en una recapitulacié
dels conceptes que hauran aparegut al llarg de I'analisi. Durant aquest procés es pretén mostrar com
la figura d’Adalaisa permet establir una continuitat entre les diferents parts del poema i és utilitzada
al mateix grau que Arnau com a alter ego de l'autor, on plasma les seves inquietuds oposades pero
complementaries, fins al punt de poder considerar Arnau i Adalaisa com a dues cares de la mateixa mo-
neda. La figura de la monja també permet al poeta, a través de la seccid de I'«Escolium» de la segona
part, reflexionar sobre les possibilitats de la poesia i, a més, construir un gran exemple de la llei d’amor,
el seu funcionament i el seu origen en 'amor matern, coses que no haurien estat possibles si el poeta
hagués conversat amb un personatge masculi. Apareixeran també pel cami diferents temes relacionats
amb les concepcions religioses i morals de 'autor, ja que la historia del comte Arnau actua com a catarsi
de moltes de les seves idees.

6 J. L. MARFANY, op. cit., p. 46.

7 Les cites de les tres parts d’«El comte Arnau» procedeixen de J. MARAGALL, Poesia completa, a cura de Gloria Ca-
sals i Lluis Quintana, Barcelona, Eds. 62, 2010, p. 66-75 (primera part); p. 249-266 (segona part) i p. 284-289 (tercera part). Les
citacions es realitzaran indicant la part en nombres romans, la seccio i el vers en nombres arabs, p. ex.: |, 3, v. 5.

158



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

I. L’origen de I’Adalaisa maragalliana

Josep Romeu i Figueras és I'autor del treball de recerca més complet sobre els origens de la llegenda
del comte Arnau.® Aquesta va néixer en forma de cangé i dansa als Pirineus catalans, sobretot als fo-
cus de Gombrén, Ripoll i Sant Joan de les Abadesses. A partir de la cangd, la historia d’Arnau va anar
evolucionant, enriquint-se i fusionant-se amb altres llegendes provinents de Catalunya, d’altres punts
d’Espanya i, fins i tot, amb mites francesos i germanics.

La figura d’Adalaisa no formava part de la cangé original del comte Arnau, que havia estat condemnat
per pecats de tots els sentits: «males llambregades», «males paraulades», «males abragades», «ma-
les trepitjades».® La principal causa de la seva condemna fou estafar els mossos amb les soldades:
per la construccié d’'una escala els va prometre cullerades de blat curulles i els les va donar rases, o
bé va mesclar-hi pedres («mesures mal rasades» substitueix en algunes versions les «soldades mal
pagades»).'® Els pecats amb les monges soén un «elemento parasitario»'!, perd que va esdevenir molt
popular i es va anar incorporant en diferents focus a la llegenda original. Al focus de Sant Joan de les
Abadesses, Arnau es movia al voltant del monestir i la muntanya de Sant Amang. La llegenda de les
religioses, que comptava amb la seva propia cango, fa referéncia a les monges que el 1707 foren ex-
pulsades pels seus escandols i depravacio, segons la butlla del papa Benet VIII:"?

Les monges de Sant Amang
totes en finestra estan.

Veuen passar un jove galant:
—Galant, galant, voleu lloguer?
De quina feina sabeu fer?
Portar monges al cutxer,

i dormir-hi, si convé.

Quan vingué al cap de I'any,
dotze monges, tretze infants,

i la priora els dos més grans.
Ve que el rei va demanant?
—De qui s6n aquests infants?
—De les monges de Sant Amang.

Segons Romeu, el verb cutxer prové del verb francés coucher, cosa que mostra la influéncia del folklore
occidental europeu, especialment francés, que atribuia habitualment comportaments llicenciosos als
convents. En algunes versions, Arnau i els seus companys celebraven orgies amb les monges, fins que
un raig va cremar el convent. En altres, Arnau visitava especialment la filla del comte Gifré que havia
estat nomenada abadessa. Forma també part de I'evolucié de la llegenda I'afegiment dels conductes
subterranis pels quals Arnau accedia al convent per veure les monges; en el focus de Gombrén es

8 Josep ROMEU | FIGUERAS, EI mito de «el comte Arnaux: en la cancién popular, la tradicion legendaria y la literatura,
Barcelona, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas - Archivo de Etnografia y Folklore de Catalufia - Instituto Balmes de
Sociologia, 1948.

9 Ibid., p. 18-19.
10 Ibid., p. 16.

1 Ibid., p. 135.
12 Ibid., p. 150.

Premi Haidé 159



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

tractava del Forat de Sant Ou a les coves de Ribes, i al focus de Sant Joan parlaven del mateix cami
en algunes versions, mentre que altres descriuen un cami de Montgrony a Sant Amang pel pont de
Cabreta o pel Forat dels Gats.™

La cango del comte entra a la literatura a través de la seva publicacié el 1853 per part de Manuel Mila i
Fontanals. Aquest I'havia rebut de Pau Piferrer, i hi incorpora uns versos que fan referéncia a les mon-
ges, on Arnau demana a la seva muller que faci tancar la mina que comunica amb el convent.™ Com es
veu a I'estudi de Romeu, les monges son un afegitd a la cangé. Els versos sobre les monges datarien
del segle XIX i podrien haver estat escrits pel mateix Piferrer.'® La publicacié d’aquesta cango va retor-
nar el personatge d’Arnau a I'imaginari catala, més enlla de la transmissié oral.

L'Arnau de la cangé presentada per Mila i Fontanals destaca pel penediment de les seves accions. El
comte és totalment conscient de quins fets en vida el van portar a la condemna, a convertir-se en un
mort viu que ha de vagar en flames: sap que les seves mirades foren dolentes, que les seves abragades
eren deshonestes, que les seves trepitjades el portaven per mals camins; sap que es va portar mala-
ment amb els mossos i per aixd recomana a la seva muller «pagueu-los bé la soldada»,'® perqué no
cometi el mateix error que ell va cometre. El mateix succeeix als versos sobre les monges: no tan sols
reconeix que estava malament anar-hi, siné que recomana que es faci tancar la mina perque ningu més
ho pugui fer. Es un Arnau que enyora la seva muller i no pot donar-li les mans perqué crema; enyora
les seves filles i la viuda no les hi deixa veure perqué les espantaria. Troba a faltar la seva vida anterior,
visita la seva casa i és rebutjat per la seva familia; quan canta el gall ha de tornar a la seva «posada»
a l'infern.

La transformacioé d’aquesta imatge d’Arnau vindra per part de Victor Balaguer, que féu un gir a I'actitud
del personatge: «almenys en tres obres —Historia de Catalufia, Historias y leyendas i Cuentos de mi tier-
ra— repeteix les tradicions que Mila donava el 1853 amb una barreja de pseudohistdria i d'imaginacio»."”
El comte ja no apareix com ’home penedit dels seus actes i conscient del perqué de la seva condemna,
sind que cada nit surt de la seva tomba per sembrar el caos. En despertar, truca a les portes dels seus
amics bandolers i surt a cacar a cavall, seguit de terrorifics gossos que el volen devorar: «adelante
hasta que mi cuerpo caiga a pedazos por el camino. La caza es un placer regio. Adelante! [...] Los
cazadores se precipitan como un huracan llevando al conde a su cabeza».' La comitiva avanga amb
fervor, esclafant qui es trobi pel cami; passen per la casa d’Arnau, pero no per penediment ni per veure
les filles, sind per ordenar als criats que alimentin el seu cavall. La seva muller li diu que aquests cavalls
només mengen animes, igual que a la cango, pero, en la violenta estampida d’aquest nou comte, que

13 Ibid., p. 156.

14 Manuel MILA | FONTANALS, Observaciones sobre la poesia popular: con muestras de romances catalanes inéditos,
Barcelona, Imp. de Narciso Ramirez, 1853, p. 139.

15 J. ROMEU | FIGUERAS, op. cit., p. 19.

16 M. MILA | FONTANALS, op. cit., p. 137.

17 J. ROMEU | FIGUERAS, El comte Arnau. La formacié d’'un mite, Barcelona, Farell, 2003 [1947], p. 82.

18 Victor BALAGUER, Amor a la patria, Barcelona, Imp. Nueva de Jaime Jepus y Ramon Villegas, 1858, p. 158.

160



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

els mossos alimentin els cavalls seria literal: els cavalls devoren I'anima dels criats com a venjanca per
la seva condemna.

Victor Balaguer és el creador del personatge d’Adalaisa. Mentre que la llegenda el relacionava amb tot
un convent, com a molt posant émfasi en I'abadessa, Balaguer atribueix a Arnau una amant en concret,
Adalaiza. Aquesta no tan sols és voluntariament amant del comte Arnau, sin6 que participa en els seus
crims i per aixo ha estat també condemnada amb ell. Tots dos surten cada nit a causar el panic, pero
s6én sempre atrapats per uns gossos infernals que els devoren, retrat que Balaguer fa molt explicit. Es a
partir d’aquest moment que la monja amant sera individualitzada i batejada amb aquest nom, provinent
del personatge historic d’Adelaisa, la tercera abadessa del convent de Sant Joan de les Abadesses,
escollit entre els altres noms de la llista d’abadesses probablement per motius estétics.' L'eleccié guar-
daria relacié amb la sonoritat del nom Adalaiza amb la paraula «abadessa», amb la repeticio dels sons
/a/, /d/, /s/ i amb el mateix nombre de sil-labes.

La publicacié de la versié de Balaguer causa la indignacio de I'historiador i eclesiastic Pau Parassols i
Pi, que la considerava una infamia contra les monges i especialment contra 'abadessa Adelaisa. Amb
la intencié de resoldre els malentesos que la historia de Balaguer hagués pogut causar entre el public
lector, mossen Parassols va iniciar un estudi historic de les monges del convent de Sant Joan de les
Abadesses.?® Hi acusava Balaguer de falta de rigor historic i explicava la vertadera historia de I'aba-
dessa: Adalaysa, Adalaysis, Adalezi o Bonafilia fou la filla dels comtes de Barcelona, Sunyer i Richildis,
germana de Borrell Il i de Miron |, i esposa de Sunifred, comte d’Urgell i son oncle patern. Fou nomena-
da la tercera abadessa del convent de Sant Joan I'any 950.2' A la seva Historia de Catalufia Balaguer
havia explicat com els llicenciosos costums de I'abadessa havien exercit una mala influéncia sobre les
innocents monges del convent, que la veien reunir-se amb el seu amant, el comte Arnau. Parassols
rebat totalment aquesta afirmacio, ja que el comte Arnau del qual prové la llegenda s’identificava histo-
ricament amb Arnau, comte de Mataplana, casat amb Elvira de Payllars i que visqué al segle XIV.22 La
confluéncia de tots dos fou, per tant, impossible. Aixi i tot, 'tinic que aconsegui Parassols fou engrandir
el mite donant el nom de la muller amb la qual Arnau conversava a la cango, i que fou utilitzat pels es-
criptors posteriors, incloent-hi Maragall.

Una de les aportacions a la historia del comte Arnau que més influencia va tenir en Maragall fou la
d’Anicet Pagées de Puig amb el seu poema L’anima en pena. Aquesta obra, que guanya la flor natural
als Jocs Florals de 1877, recuperava una de les versions de la llegenda en la qual Arnau s’enamorava
d’'una monja i, un cop aquesta fou morta, ell intentava mantenir relacions amb el cadaver. Aquesta ver-
sio de la cangd apareixia en uns pocs casos a Gombrén i a Sant Joan de les Abadesses i és una tradicio
que destaca especialment en el folklore castella relacionat amb el darrer rei de la Casa d’Austria i que

19 J. ROMEU | FIGUERAS, El comte Arnau, op. cit., p. 83.

20 Pau PARASSOLS | PI, San Juan de las Abadesas y su mayor gloria el Santisimo Misterio: resefia historica, Barcelona,
Establ. Tip. de Luis Tasso, 1874.

21 Ibid., p. 39.

22 Ibid., p. 42.

Premi Haidé 161



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

fou divulgada pel moviment romantic.?® L'altra novetat que aporta fou una nova construccié de la figura
d’Arnau, lluny del penitent de la cangé i del ferotge pecador de Balaguer.

El comte de Pagés de Puig havia estimat la monja i «’amor no era sant»;?* tanmateix, en aquesta
versio, I'abadessa I'havia rebutjat. La narracié del poema s’inicia quan Arnau s’assabenta de la mort
d’ella i resol posseir-la ara que no pot resistir-se. Es tracta d’'un personatge decidit, que vol cometre el
pecat i entra violentament, destruint la porta de I'església. Quan arriba al cadaver, utilitza un ganivet per
trencar els habits de la monja i aixi poder profanar-lo. A punt de consumar l'acte, la monja obre els ulls
i es posa a plorar, i el comte, abans tan decidit, s’espanta i fuig. En sortir de I'església li arriba la seva
condemna infernal: haura de vagar com una anima en pena. La primera escena d'«El comte Arnau»
de Maragall és un paral-lel d’aquesta escena de Pages de Puig, amb menys violéncia (amb la capa
blanca) i amb una monja viva i receptiva, pero tots dos comtes van decididament amb intencié de seduir
la monja, travessen I'església, arriben a 'abadessa, i I'intent de seduccio és truncat per una mirada (els
ulls plorosos de la monja i la mirada a Crist, respectivament); el comte, aquest cop molt més huma i molt
menys diabolic, sent por de Déu.

L'Adalaisa de Maragall tindra, d'una banda, la complicitat amb Arnau que tenia la monja de Balaguer i,
d'una altra, I'esguard a Déu i el rebuig (inicial) d’Arnau. Aixi i tot, ni la historia ni la cango ni la llegenda
ni la literatura poden aportar un precedent directe de la complexa abadessa que va construir Maragall.
Per tant, es tracta d’'un personatge propi que tindra molt més protagonisme que les monges de versions
anteriors, i que, per primer cop, estara dotada de paraula, amb totes les implicacions que aixé comporta
dintre la teoria poética de Maragall. «D’on prové aquesta Aldelaisa d’una forta i ardent feminitat, terri-
blement passional [...]?»,%° es preguntava Romeu i Figueras després d’estudiar la llegenda i el poema.
Després de veure les influéncies de Maragall, I'inica resposta possible és que prové de la ment del seu
autor, i aquest fet prendra especial importancia en el moment d'analitzar el poema en si mateix.

Il. Analisi: «El comte Arnau»

1. Visions & Cants

1.1 Context i paratext

El poema de Joan Maragall sobre la figura del comte Arnau apareix per primer cop dintre del volum de

poesies Visions & Cants. El llibre fou publicat I'any 1900 i constituia la segona publicacié a carrec del
poeta després de Poesies (1895). Visions & Cants és considerat el llibre de Maragall més compromes

23 J. ROMEU | FIGUERAS, op. cit., p. 85.
24 A. PAGES DE PUIG, Poesies, Barcelona, llustracié Catalana, 1906, p. 153.
25 J. ROMEU | FIGUERAS, op. cit., p. 96.

162



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

amb el nacionalisme catala; ara bé, definir-lo tan sols com un llibre patridtic suposa una reduccié de la
paraula poética de I'autor, ja que significa no considerar el seu caracter transcendental.?

El volum esta dividit en tres parts: les «Visions», I'«Intermezzo» i els «Cants». Cadascuna d’aquestes
parts representa, segons la seva tematica, el present, el passat i el futur. Les «Visions» miren al pas-
sat, a personatges historics o llegendaris de la cultura catalana (Jaume |, Serrallonga, el comte Arnau,
etc.); '«Intermezzo» és el present, la vida quotidiana, una transicié a «I'exaltacio optimista projectada
al futur» en els «Cants».?” Per tant, el pas del temps és el tema central del volum. Maragall utilitza els
personatges del passat o passat mitic per reflexionar sobre I'eternitat, la seva obsessid, visible en tots
els seus reculls: «mesos abans de morir, el poeta declarara que I'objectiu de la seva vida és i ha estat
unificar el temporal i I'etern».?® Arnau, amb la seva voluntat de «viure, viure, viure sempre» (1, 4, v. 9),
forma part d’aquest context.

Arnau forma part de les «Visionsy, i aquest titol també aporta connotacions especials al recull. Maragall
li explicava per carta al music Felip Pedrell que aquestes «Visions» eren del passat, «figuras de perso-
najes legendarios tales cuales pueda verlas un poeta de hoy»,? perd aquesta és només una accepcio.
Una altra és la interpretacié literal, la visié com a sentit corporal, la mirada, que juga un paper central en
tota la poesia de Maragall. Com es veura més endavant, els personatges que apareixen a «El comte Ar-
nau» constantment miren tot el mén que els envolta, pero aquestes mirades poden ser diferents segons
el moment i segons qui realitza I'accié de mirar. Alguns cops es veuen relacionades amb I'espiritualitat,
com la mirada a Déu, perd en altres també és «I'ull ferm i en llambrec d'eternitat»®’; la mirada de I'amic
despert a 'amic adormit i la seva relacié de «ser per a ell una fletxa i un anhel cap el Superhome».*'

També trobem en alguns versos una mirada que ara titllariem de lacaniana, la mirada que conforma el
«jo», com si el personatge es mirés en un mirall. Pero la percepcio del cos en un mirall mai no és total
sind que resulta fragmentaria, i tan sols es completa de forma il-lusoria mitjangant «la mirada i el desig
de laltre» definint-se aixi com alteritat.®> Ara bé, la mirada penetra, la llum penetra. La ceguera d’Edip
era interpretada per Freud com una forma de castracié que comet en saber que s’havia allitat amb la
propia mare.®* Aquest tractament de la visié dona a la poesia de Maragall un alt grau de sensualitat, com
al poema «Oh Dimecres de Cendra que estens...», on el jo poétic diu al lector:

[.-]
te saltaré a sobre com un raig de sol
amb el meu crit de jovenesa.

26 Ignasi MORETA «Introduccio», dins J. MARAGALL, Visions & Cants, a cura d’l. Moreta, Barcelona, Hermes, 2003, p. 16.

27 Ibid., p. 17.

28 Ibid., p. 17.

29 Carta de Joan Maragall a Felip Pedrell, 9 de gener de 1900, dins J. MARAGALL, Obres completes, vol. |, Barcelona,

Selecta, 1960, p. 31.

30 Frederich NIETZSCHE, Aixi parla Zaratustra, trad. Manuel Carbonell, Barcelona, Quaderns Crema, 2007, p. 73.

31 Ibid., p. 73.

32 Marta MARIN-DOMINE, Traduir el desig: Psicoanalisi i llenguatge, Vic, Eumo Editorial, 2004, p. 77.

33 Sigmund FREUD, «Lo Ominoso» dins ID., Obras Completas, Buenos Aires, Amorrortu editores, 2009, vol. XVII, p. 231.
163

Premi Haidé



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

Te’'m ficaré als ulls, te’m ficaré al cor.
Mon brillant punyal fins a les entranyes
t'entrara, donant-te la vida amb la mort.34

El sol, els ulls, el punyal. Tot plegat I'acte de lectura es converteix en un acte sexual. La mirada de Mara-
gall és complexa —tan complexa com el mateix Maragall—, i no es poden negar les implicacions sexuals
dintre de l'expressio «el comte i 'abadessa es van mirant», que es va repetint al llarg de la secci6 |, 3.
Pero també implica el posicionament d’Arnau i Adalaisa com a mirall 'un de l'altre, cosa que posa al
mateix nivell les qualitats de tots dos.

1.2. Analisi
Seccio 1

Comenca el poema amb I'entrada del dia, «I’hora matinal» (I, 1, v. 2). Arnau es dirigeix al convent on es
troba Adalaisa sota I'esguard dels pastors que temen la seva preséncia. Arnau és un home de la nitila
nit I'envolta. El seu pas suposa una part de les caracteristiques de la nit entrant en el dia, com son els
«timbals de 'orgia» que «ofenen l'aire» (I, 1, v. 1). Es tracta d’'una inversi6 del lloc comu medieval de la
separaci6 dels amants a I'albada: aqui els dos protagonistes estan a punt de trobar-se.

El comte «surt dalt de cavall» (I, 1, v. 4). El verb «surt» fa referéncia a la sortida dels passatges sub-
terranis de la llegenda pels quals el comte accedia al convent. Arnau surt de la foscor del passatge
com sortia Zaratustra de la cova al final de I'obra de Nietzsche, «ardent i fort com un sol matinal que
ve d'obscures muntanyes».® Per tant, només amb la seva entrada Arnau ja és presentat com un heroi
nietzschea, un heroi dionisiac, vitalista i paradigmatic de la fidelitat a I'instint.*

Arnau emergeix de sota terra, de la foscor, de 'ocultacio, pero es dirigeix a Adalaisa en el seu terreny, la
llum del dia, i, fins i tot, vesteix una capa blanca: «el color blanco, como suma de los tres colores prima-
rios, simboliza la totalidad y la sintesis de lo distinto».3” Habitualment s’utilitza com a simbol de puresa,
i és el color que vesteixen aquells que al judici final han rentat la seva anima. La capa en si mateixa,
com a cobriment del cap i que el torna esféric, fa referéncia a la connexié amb I'esfera superior i tindria
el mateix efecte que el vel de les monges,*® pero també s’ha interpretat com un escut contra el cel i els
estels perqué 'home se centri en la terra.® Per anar a veure-la, Arnau la visita de dia i de blanc, com

34 J. MARAGALL, Poesia completa, op. cit., p. 328, v. 27-31.

35 F. NIETZSCHE, op. cit., p. 435.

36 J. ROMEU | FIGUERAS, Sobre Maragall, Foix i altres poetes, op. cit., p. 22.

37 Juan Eduardo CIRLOT , Diccionario de simbolos, Barcelona, Labor, 1992, p. 101.

38 Ibid., p. 118.

39 «This reverend ancestor [Isis] has sent to the human soul the ability to develop his sense of individuality, his Ego, in

his contacts with the physical world. She has sent him the red cap which shields his head from the stars and heavens and focuses
his attention upon the things of this earth. But these things become overwhelming temptations, and when the human being tries
to find himself, when he seeks his spiritual origin and looks into his own depth, he wanders into a deeper and deeper foresty; vg.
Julius E. HEUSCHER, A Pshychiatric Study of Fairy Tales. Their origin, meaning and usefulness, lllinois, Charles C. Thomas
Publisher, 1963, p. 79-80.

164



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

una disfressa de les seves intencions i de la seva anima. Malgrat la disfressa, ve a cavall, un simbol
habitual de la mort, de la terra i de la sexualitat.° De dia, a I'hora dels vius, Arnau es presenta amb totes
les caracteristiques que I'acompanyen de tal manera que es creen grups de vocabulari oposats: per un
costat el comte, l'orgia, I'ofensa, les inquietuds, la nit, des de la terra, a cavall entra en un mén de dia,
a un convent, per veure una monja, vestit de blanc.

Seccio 2

L'abadessa esta esperant el comte, és a dir, es tracta d’'una visita concertada. Ella el fa entrar dintre
de la capella. En I'escena de I'entrada d’Arnau, igual que en I'entrada del comte en el poema d’Anicet
Pageés de Puig, els personatges marquen un rol: Adalaisa és passiva, «espera mig desmaiada», mentre
que Arnau esta en moviment. Aquest motiu s’anira repetint al llarg del poema.

Malgrat que Adalaisa porti Arnau al terreny que ella domina, tot creient que pot fer-lo mirar cap a Déu,
Arnau representa «l'orgia de la nit» i en travessar la capella la deixa «tota profanada» (I, 2, v. 6); passa
el contrari del que ella desitjava: és ell qui esta controlant la situacié, perqué ell té la voluntat. Arnau en-
tra «rialler en la cambra d’Adalaisa» (1, 2, v. 7). Aquesta rialla és la dels lleons, «els lleons que riuenx,*'
la rialla de I’'home superior.“? Perd Arnau no és 'inic que riu en aquesta trobada: Adalaisa «mig riu i
esta contenta» (I, 2, v. 8). No tan sols no sent la por que experimentaven els pastors davant la visio
d’Arnau, sin6 que ella esta alegre de rebre’l, fins al punt de presentar també aquesta mitja rialla vitalista
que mostra certa complicitat amb la personalitat d’Arnau. A continuacio, el narrador descriu fisicament
Adalaisa, perd com que esta coberta pels habits de monja, tan sols pot descriure’n la cara: «té la cara
carnosa i molt afable, / i un xic de sotabarba arrodonida, / i un clot a cada galta» (I, 2, v. 9-11). No la
descriu com a monja, siné com a dona «carnosa», amb els clots a la galta caracteristics del somriure i
la vitalitat. Amb els adjectius «carnosay i «arrodonida» deixa intuir la resta del cos.

Maragall construeix en aquesta segona part dues estrofes amb molta sonoritat, comencgant per «Adalai-
sa, 'abadessa», amb al-literacié dels sons /a/, /d/, /lI/, /s/ i amb el mateix nombre de sil-labes: un vers de
8 dividit en 4 i 4. Es l'al-literacié que ja s'ha comentat amb I'eleccié del nom per part de Balaguer, perd
augmentada amb I'article. També trobem una correspondéncia sonora entre «capella» i «escabelladay,
quedant la primera dintre de la segona tan sols canviant /p/ per /b/ (totes dues consonants oclusives
bilabials), com si Arnau s’apropiés de la capella i 'emplenés amb les seves caracteristiques oposades.

La metrica de les dues estrofes és diferent i la primera comenga amb versos heptasil-labs amb rima
assonant ABABC mentre Arnau s’apropa a la capella, com imitant el progressiu aveng i I'iltim pas final.
Canvia a versos decasil-labs sense rima quan ja ha passat, I'ha deixat profanada amb «I’orgia de la nit»
i arriba a la cambra de la monja. Arnau ve acompanyat de nou amb el seu vocabulari orgiastic: esca-

40 Jean CHEVALIER, Diccionario de simbolos, trad. Manuel Silvar i Arturo Rodriguez, Barcelona, Herder, 1986, p. 208.
41 F. NIETZSCHE, op. cit., p. 379.
42 I. MORETA «Introduccié», op. cit., p. 29.

165

Premi Haidé



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

bellada, orgia de la nit, profanada, rialla. La resposta que Adalaisa dona és que mig riu, esta contenta,
afable, amb un clot a cada galta. Per tant, el vocabulari utilitzat en ella també la posa a favor del comte.

Seccio 3

La tercera part al poema de Visions & Cants és la conversa entre Adalaisa i Arnau, on cadascun es-
pecifica les seves intencions. S’enfronten tots dos coberts igual, ell amb la capa i ella amb el manto, i
tots dos demanen a I'altre que es tregui aquesta vestimenta. Ella inicia la conversa demanant-li que es
tregui la capa per veure’l més gran (I, 3, v. 1-2). Adalaisa vol despullar Arnau davant Déu, «perqué no ha
de competir amb Déu en grandesa, sind humiliar-se davant seu a la capella».*® Ell porta una disfressa
que oculta el seu ésser condemnat i ella vol que mostri la realitat, vol redimir el comte per fer-lo pujar al
cel. Les intencions d’Arnau son unes altres: ell vol que Adalaisa es tregui el manto de monja per veure-
la més bella (I, 3, v. 3); un personatge étic davant un d'estétic.** Adalaisa s'hi nega, ja que el manto és
el que la defineix com a monja.

La segona estrofa és una descripcio de la situacid per part del narrador, que s’anira repetint al llarg de la
secci6 3, imitant I'estil d’'una cangd popular. En aquest quartet, els primers tres versos descriuen el mon
exterior, com contraposant-se al moén interior del convent on Adalaisa viu. S’inicia amb el cant de I'alosa,
gue sona en la matinada i forma part del motiu medieval de la separacié dels amants a I'albada. A més,
adquireix una simbologia molt concreta pel seu estil de vol, «por su modo de elevarse muy rapidamente
en el cielo, [...] sus pasajes sucesivos de la tierra al cielo y del cielo a la tierra retnen los dos polos de
la existencia. Representa asi la unién de lo terrenal y lo celestial».*® En el poema, aquesta unié entre
el terrenal i el celestial seria la trobada entre Arnau, vitalista i estétic, i Adalaisa, ascética. El narrador
esta destacant un d’aquests dos pols d’existéencia: el terrenal. El «sol brillant», el «cel blau», el cant de
l'alosa, sbn moments que s’experimenten amb els sentits corporals.*® La calor es nota en la pell, la llum
i el color s’experimenten amb la mirada i 'alosa es rep amb I'oida. En aquesta hora «resplendenta», «el
comte i 'abadessa es van mirant» en un context d’exaltacié dels sentits, el qual es pot interpretar de
dues formes: o tenint en compte la implicacié nietzscheana de la mirada, on Arnau intentaria despertar
Adalaisa i apropar-la al superhome, o bé considerant les implicacions freudianes de la mirada com a
objecte penetrant, ja que es tracta d'una mirada sexual. Cal destacar la reciprocitat d’aquesta mirada:
no és Arnau qui la mira tot sol, ella també el mira a ell, es tracta d’'un moment compartit. Igual que estava
contenta de rebre’l, lluny dels seus proposits de redimir el pecador, també li torna la mirada.

43 I. MORETA, No et facis posar cendra. Pensament i religioé de Joan Maragall, Barcelona, Fragmenta, 2010, p. 10.

44 «El lado execrable de un noviazgo es el lado ético. La ética es tan aburrida en la ciencia como en la vida. jQué con-
traste! Bajo el cielo de la estética todo es facil, hermoso, alado; pero, cuando entra la ética, todo se convierte entonces en adusto,
triste, infinitamente aburrido»; vg. Seren KIERKEGAARD, Diario de un seductor, Oviedo, Losada, 2006, p. 114. Kierkegaard va
definir tres etapes de 'home: I'etica, I'estética i la religiosa. El primer és moral, 'adopcié d’'unes normes i una conducta correctes.
El segon és el descobriment de la bellesa i la natura. L'dltim és la fase religiosa després del salt de fe, quan I'individu estableix
la seva propia relacio amb Déu fora de les convencions cristianes. Per arribar a la darrera fase, és necessari superar 'estética.
Si Arnau és estetic, Adalaisa és ética, ja que no ha descobert la bellesa ni la natura i segueix la convencié cristiana. L'evolucio
d’Arnau en les tres parts del poema podria considerar-se com la superacio de I'estética i entrada en la seva relacié personal amb
Déu. Dins Diario de un seductor, Kierkegaard mostra un protagonista estetic que mira el cel de la mateixa forma que Arnau.

45 J. CHEVALIER, op. cit., p. 83-84.

46 Sebastia BECH, «Visions» dins J. MARAGALL, Antologia poética, a cura de S. Bech, Barcelona, Barcanova, 1990, p. 68.

166



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

La conversa continua en la tercera estrofa, i ell repeteix la seva peticio a Adalaisa perque es tregui el
manto, i també la toca, i el vel, tot el que la identifica com a monja, per aixi poder contemplar la seva
bellesa femenina. En resposta, Adalaisa li diu que ella el voldria «de genolls», «en la capella» (1, 3, v.
11). A més de despullar-lo davant Déu, Adalaisa vol que ell s’agenolli davant la Divinitat, que mostri
penediment pels seus actes per fer «goig al cel» (I, 3, v. 12). Davant aquesta peticid, Arnau li explica
la visid que té del cel, «buit i silenciés com un desert» (I, 3, v. 16). Quan el comte contempla el cel des
de terra, no hi veu res: no hi ha un déu observant. El cel que Arnau mira és fisic, és un plaer dels sen-
tits, un «repos de la mirada» (1, 3, v. 17). Aixi i tot, amb la seva forma de mirar cap al cel Arnau també
mostra cert tipus de cerca espiritual, una cerca que no s’allunya del mén siné que en forma part, que
no renuncia a la vida.*” Adalaisa li parla del seu cel, que és la capella, el mén interior del convent des
del qual no veu el que hi ha a I'exterior. La capella és «tenebrosay, el sol no hi entra i és substituit per
un «altar que brilla tot sol» (I, 3, v. 22), que l'il-lumina quan ella s’estén davant ell amb «el cos humiliat
sobre una llosa» (I, 3, v. 3) i aixi «I'anima deslliurada aixeca el vol / i de la terra i d’aquest mon s’oblida
/ sospirant per la mort que ha de venir» (I, 3, v. 24-26). Adalaisa parla de la dualitat cos/anima i com el
cos és tan sols un contenidor. Ella espera la mort perqué la seva anima sigui alliberada de la presé del
cos i pugui pujar al cel. A més, aquesta substitucié de la llum solar per la llum celestial dona una mirada
diferent, que seria la mirada ascética.

Igual que el jo de «Dimecres de cendra. A una noia», poema que es troba a la seccid dels «Cantsy,
Arnau troba que la mort no té res a veure amb Adalaisa: «En tos llavis gruixuts, de mort al dir, / com
hi oneja suaument la vidal» (I, 3, v. 27-28). 4 Mentre que Arnau veu I'abadessa de carn, Adalaisa veu
aquests llavis com «fangy, la idea biblica de la creacié de 'home. Adalaisa destaca I'anima per sobre
del cos, sobre el qual diu que després de la mort «vindran els cucs i se’'n faran pastura» (I, 3, v. 30).
Ella menysprea el cos i vol fer-lo «xamagrir», per aixi fer «tornar 'anima més pura» (1, 3, v. 32). El que
Arnau veu en ella és un cos ple de vida que no s’ha de perdre en aquestes idees de mort. Ell veu en
ella la virtut dels sentits: «els ulls els tens plens de voluntat, / i aquesta avida boca prenedora, / i en els
teus aires de majestat» (I, 3, v. 38-40). Ell la veu «fortament armada» per la vida, en intrepretar la vida
com una guerra a lluitar (una aristocracia dels més forts en la concepcié nietzscheana) i la seva mirada
és de voluntat, no «esmortuida». Ell la veu diferent de les altres monges que tenen «tristos cossos per
sempre immaternals»*° (I, 3, v. 46). Ella és una «delicia de la terra» (I, 3, v. 50), les altres monges només
son plenes de «vagues resplendors celestials» (I, 3, v. 48). Aquestes resplendors serien una referéncia
al mén platonic de les idees, on el mén material és tan sols un reflex inferior de les idees pures. Perd
la resplendor divina, la llum de l'altar, no és la llum real del sol. Arnau li demana que torni al mén: el
convent esta separat del mon exterior i ell vol que en surti, que trenqui els habits de monja, «Romp el
cordd que injuria ta cintura! / Arrenca’t, Adalaisa, els vels del front!» (I, 3, v. 52-53). Arnau no vol més
paraules, sind accions, i per aixo li ordena aixd i comenga a moure’s.

47 Ibid., p. 69.
48 Vg. I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 10.
49 Com es veura més endavant, Maragall sent fascinacio per la capacitat de la dona de crear vida. El fet de rebutjar

aquesta capacitat creadora és renunciar a un do divi, la qual cosa als ulls del poeta resulta un pecat.

Premi Haidé 167



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

Arnau havia anat a buscar 'abadessa per tornar-la al moén exterior, per fer-li veure les meravelles del
mon dels sentits, portar la seva mirada cap al superhome. En les dues darreres estrofes d’aquesta
tercera part, Arnau perd el valor amb el qual havia entrat a I'església i Adalaisa guanya la partida en
aconseguir que temi Déu. En I'estrofa 14, Arnau intenta avancgar cap a ella («khermosamenty, ja que és
un heroi estétic), perd la monja es gira mirant al Crist de la pared: «“Mira: / aquest encara és més her-
mos que tu!”» (1, 3, v. 55-56). Si el que pretén Arnau és fer veure a Adalaisa la voluntat als seus ulls, és
Adalaisa qui fa que ell miri Crist. La bellesa espiritual guanya la partida a la carnal. La secci6 acaba amb
la repeticid de I'estrofa on el sol brilla, 'alosa canta i els protagonistes es miren: el mén real segueix alli
esperant Adalaisa que no pot fugir dels seus sentits.

La tercera secci6 de la primera part del poema té estructura de balada:*® es compon de 15 estrofes de
decasil-labs agrupats en quartetes. La rima és consonant alternada ABAB. L'estructura regular aporta
ritme al fragment dramatitzat, on els personatges conversen i el narrador comenta. Arnau i Adalaisa en
aquesta conversa representen respectivament la sensualitat i 'ascesi, i aixo té constancia en el vocabu-
lari de la seccid (vegeu Taula 1). Malgrat aquesta oposicio, Arnau i Adalaisa «es van mirant» i la mirada
penetra. Ella, com s’ha vist a la primera part, és favorable a Arnau, és receptiva a les seves accions i els
seus ulls sén «plens de voluntaty. Com es descobrira en la reaccié d’Arnau en la seccié 4 de la primera
part, Arnau també és susceptible a les idees ascetiques d’Adalaisa.

Taula 1

Sensualitat Ascesi

Arnau Adalaisa

Bellesa carnal Bellesa espiritual

Nuesa fisica- cos: ull, llavis, boca, cintura Nuesa espiritual: anima
D’empeus Cos humiliat sobre una llosa
Cel natural Cel artificial-capella

Sol-llum natural Altar-llum celestial

Viure Morir

Moviment horitzontal: caminar Moviment vertical: elevar-se®’

Seccio 4

La quarta seccié comenga amb l'aparicié d’'un nou «personatge»: les veus de la terra. Aquestes veus
aniran conversant amb Arnau al llarg del poema com una mena de cor grec2. Com es veura a partir

50 Lluis QUINTANA, «Estudi preliminar», dins J. MARAGALL, E/ comte Arnau, a cura de Gloria Casals, Barcelona, Edu-
caula, 2010, p. 27.
51 Aquesta oposicié de moviment horitzontal i vertical es pot veure també en el poema «EI mal cagador». Mentre el ca-

cador corre, I'hostia puja i malgrat que ell decideix correr darrere la llebre endiablada, mai no deixa de mirar com puja. Aquests
dos moviments units s6n una altra mostra de la unificacié del moén terrenal amb el celestial, «entre I'eternitat horitzontal i I'eternitat
vertical o, per dir-ho en termes maragallians, entre enlla i amunt»; vg. |. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 153.

52 I. MORETA, «Introduccié», op. cit., p. 19.

168



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

d’aquest moment, el comte no és del tot I'heroi nietzschea que entra profanant la capella siné que dubta,
i aquestes veus de la terra tenen una funci6 de «desdoblament de consciéncia del comte i, alhora, les
veus del poble que crea, transmet i omple de significat el mite».5* A més, aquestes veus actuen com a
enllag entre les diferents parts del poema.* Segons Marfany, dintre de la funcié nacionalista del poema,
aquestes veus del poble serien «l'encarnacié d’'una geografia segregadora d’una certa personalitat
racial».® Pel que fa a aquest treball, no hi ha cap raga, sind una manifestacié d’'una personalitat
complexa en el personatge del comte, igual que la del mateix Maragall, i, com es veura a la tercera part
del poema, una referéncia a tota la humanitat (sobretot les persones que Arnau va maltractar). Les veus
son «de la terra» i Arnau és «Fill de la terra», cosa que voldria dir que provenen del mateix o, fins i tot,
que son el mateix, i d’aixd es dedueix que les veus sén part d’Arnau. Aquestes veus tindran un missatge
diferent segons la part del poema, perqué Arnau porta tota la humanitat dins ell.

En la primera estrofa, aquestes veus de la terra li retreuen al comte Arnau que marxés sense Adalaisa,
que es «deturésy, ja que la caracteristica d’Arnau era el moviment en la secci6 1 (Adalaisa esperava i
ell avangava). El comte s’ha aturat davant el Crist, s’ha quedat passiu. Va guanyar la idea de I'ascesi:
Arnau va sentir temor de Déu. S'’inicia una conversa entre les veus i el comte: aquestes li diuen que el
Crist que Adalaisa mirava és una «imatge», un «cadavre» i ell de cadavers en fa molts (I, 4, v. 7-10). Ar-
nau contesta a les veus que Crist no és un mort qualsevol, que «com el Sant Cristo — no n’he fet cap»
(I, 4, v. 11). El comte, que abans parlava a Adalaisa de com contemplava el cel «buit com un desert»,
ara parla del «Sant Cristo» i mentre les veus li diuen que «Es fusta morta — no pot brotar» (I, 4, v. 14),
Arnau pensa que «si, que brota» (1, 4, v. 15), li atribueix les qualitats de la fusta de I'arbre, que és viva,
i s’encomana a Déu, «Valga’m Déu val!» (I, 4, v. 16). Aquest ultim vers prové de la cangé original, de
I’Arnau que estava penedit dels seus pecats i recomanava a Elvira que no en cometés de semblants. El
comte ha vist la mirada que Adalaisa donava a la imatge de Crist i ha entés que per ella tenia un signi-
ficat. Arnau es debat dins la seva consciéncia per decidir si la imatge té significat per se, perqué no sap
si creure en el poder que els catolics atribueixen a les representacions de Déu, o pensar que la imatge
€s només una imatge. L'abadessa veu quelcom que ell no veu, pero ell no esta segur de si descartar
aquesta possibilitat o no. A l'tiltima estrofa d’aquesta seccid, Arnau «vol esclafir la rialla, / fa un gran crit
i arrenca el plor» (I, 4, v. 21-22). La rialla, que era un simbol del seu vitalisme, de la seva voluntat, ara
no surt i en el seu lloc surt un crit i plor, que fa callar les veus.

Seccio 5

Després d’aquest moment de dubte, el comte Arnau decideix tornar al convent, perd aquest cop quan
ell és més fort: durant la nit. L'espai nocturn s’obre amb una imatge: «tota I’hermosura d’Adalaisa / jeu
adormida als peus del Cristo nu» (I, 5, v.1-2). Com s'explica més endavant, ella ja no porta I'habit de
monja, jeu «sense vels, sense toca, sense manto» (I, 5, v. 11). Per tant, es contraposen dues nueses:
la bellesa fisica d’Adalaisa i la bellesa espiritual del Cristo nu. L'abadessa de nou torna a estar passiva,

53 S. BECH, op. cit., p. 69.
54 Arthur TERRY, La poesia de Joan Maragall, Barcelona, Quaderns Crema, 1999, p. 186.
55 J. L. MARFANY, op. cit., p. 42.

Premi Haidé 169



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

aquest cop adormida; el narrador esta posant en relacié el fet de dormir amb el Sant Cristo, atés que
ho repeteix dos cops (v. 1-2 i v. 9-10). | aix0 es relaciona amb el Zaratustra que sortia de la cova mentre
la resta encara dorm, exactament en el mateix moment: quan Arnau creua el passatge subterrani que
porta al convent, igual que en la secci6 primera, «Arnau segueix pacient un cami negre / per dins de
les muntanyes silencioses» (I, 5, v. 3-4). Aixi, la visié ascética es connecta amb el fet d'estar dormint.

El pas d’Arnau és descrit més minuciosament aquest cop: passa «per dins les muntanyes silencioses. / Per
damunt de la volta passa un riu» (I, 5, v. 4-5). Per tant, aquest paisatge es relaciona amb els simbols opo-
sats de la muntanya i el riu. La muntanya és estatica i amb forta carrega espiritual, perqué suposa la unio
de la terra amb el cel.®® El riu simbolitza el moviment, el canvi constant, i a més acostuma a representar la
connexid entre la vida i la mort.>” Arnau esta creuant un passatge entre el cel i la terra, entre la vida i la mort,
remarcant més la seva condicié de mort viu.

En la segona estrofa, el comte ja és dins del convent i esta cercant la cel-la d’Adalaisa. La troba i obser-
va com dorm, mira el cos que ja no esta cobert; es troba per primera vegada amb |la dona més enlla de
la monja. L'al-literacié de la preposicié sense remarca 'estat d’excitacié d’Arnau en una gradacié que va
des de I'abséncia de roba fins a la indefensié d’Adalaisa (1, 5, v. 11-12). Alld en qué Arnau es fixa més,
que era impossible d’intuir amb el vel posat, és en els cabells de la monja, «Té una gran cabellera molt
frondosa» (1, 5, v. 13). El narrador és el primer a destacar per sobre de tot els cabells amb aquesta frase
solitaria, cosa que crida encara més I'atencid, ja que atorga a la cabellera quasi la condicié de fetitxe.5®
De fet, Arnau anira observant Adalaisa per parts, no pas de manera completa siné fraccionant-ne el cos
(cabells, llavis, pit).

Anteriorment, s’han comentat escenes on Arnau i Adalaisa actuen com a mirall d’op0osits, per exemple
I'entrada a I'església de la secci6 1 on s’enfronten un amb capa i I'altra amb vel. Tots dos es van mirant,
amb les diferents interpretacions que podem atribuir a la mirada, com ara amb una lectura freudiana.
Una interpretacio de la mirada que ens pot ajudar és la que presenta Lacan. Perqué Arnau és un amb
el moén, és part de la terra. Arnau viu en el caos sense normes, sense ordre. Sembla no haver superat la
fase del mirall ni haver assumit el simbolic.>® Arnau veu Adalaisa per trossos, com si mirés el seu propi
cos, igual que les fragmentacions corporals als quadres de Bosch.®® Aquest mecanisme d'observacio
del cos és molt comu al folklore europeu, com per exemple en el personatge de la Caputxeta vermella,

56 E. CIRLOT, op. cit., p. 308.
57 J. CHEVALIER, op. cit., p. 885.
58 Segons Freud, els fetitxes sexuals funcionen com a substituts del penis de la mare, derivat del trauma del nen en des-

cobrir que la dona esta castrada i que ell també podria ser castrat. El fetitxe representa la victoria contra la castracié i la proteccio
contra ella. Els cabells sén un dels substituts més comuns dels genitals femenins, aixi com les pells; vg. S. FREUD, «Fetichismo».
Obras completas, Amorrortu editores, 2009, vol. XXI, p. 141-152. En aquests versos, si la mirada és un simbol fal-lic i els cabells
un simbol de genitals femenins, I'observacio atenta dels cabells seria un desig de copula.

59 De fet, la forma com observa Adalaisa no sembla ser des de dalt, des d’on veuria tot el seu cos. Pit, cabells i rostre és
el que veu un nad6 en bragos de la mare, just quan té la primera imatge d’ell mateix mitjancant els ulls i expressié de la mare.
60 Vg. Jacques LACAN, «El estadio del espejo como formador de la funcién del yo [je] tal como se nos revela en la ex-

periéncia psicoanalitica», Escritos 2, Buenos Aires, Siglo XXI editores, vol. 2, 1984, p. 90.

170



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

que manifestava els desitjos de retornar a ser un amb la mare (tornar enrere a la separacié que provoca
el mirall i el simbolic) en ser ingerida pel llop.5

En fi, Arnau observa Adalaisa mentre dorm, i veu com en el «pas seré d’'un somni» (I, 5, v. 18), «se li
amoroseix tota la cara» (1, 5, v. 17), «mig riu dolgcament» (I, 5, v. 19). L'inconscient d’Adalaisa sembla
somriure lliurement; en els seus somnis no hi ha censura per la seva voluntat. Arnau contempla els seus
llavis, el seu «pit sospirador»; s’encisa observant el seu cos, perd «quan ella obri els ulls / ell desencan-
ta’s, / la pren amb un bracgat i se 'emporta» (I, 5, v. 27-28): no li dona temps per parlar ni per tornar a
mirar el Cristo. La seccié acaba amb el sol que surt mentre Arnau fuig amb Adalaisa als bragos.

L'estructura d’aquesta part del poema es compon d'estrofes variables (d’un a set versos) formades per
versos principalment decasil-labs. Les estrofes varien segons I'escena: més llargues mentre Arnau
avanga progressivament des del passatge subterrani fins a la cambra d’Adalaisa, i més curtes en els
moments d’intensa contemplacié d’Arnau cap a la monja (una contemplacié encisada de la bellesa
fisica). Les estrofes expressen I'estat «encantat» d’Arnau, que es trenca quan I'abadessa obre els ulls.
Com que Adalaisa dorm, ja no trobem el vocabulari que cadascu representava siné tan sols el vocabu-
lari sensual d’Arnau: nit, cabells, somriure, onada de mar, pit, ulls.

Seccio 6

Aquest cop, «totes les veus de la terra / aclamen el comte Arnau» (I, 6, v. 1-2). Malgrat que I'aclamen,
saben que la prova era «fosca», com si no fos una accié moralment correcta. En la segona estrofa pre-
gunten a Arnau qué vol fer ara que es veu capag de tot, «qué no podras?» (I, 6, v. 8), i Arnau demana
I'eternitat: «viure, viure, viure sempre: / no voldria morir mai» (1, 6, v. 9-10). El comte anhela la vida eter-
na, com queda remarcat per la reduplicacio de «viure» i la vida que demana és terrenal; esta basada
en la natura i en els sentits. En aquesta tercera estrofa s’inicia una conversa entre Arnau i les veus on
Arnau posara un exemple del que vol ser i les veus li diuen el desavantatge que suposa. El comte vol
ser roure, que va de la terra al cel i viu molts anys, pero les veus li recorden que el roure també mor (I,
6, v. 11-14); vol ser roca, perqué aguanta immobil els temporals, pero les roques no senten (1, 6, v. 15-
18); vol ser com la mar que a tot s’obre, pero la mar és solitaria i ell porta Adalaisa (1, 6, v. 19-22); vol
ser l'aire i la llum del sol, perd cap d’aquests elements té sentiments (I, 6, v. 23-26); finalment arriba a
la peticio definitiva, «ser home sobrehome / ser la terra palpitant» (1, 6, v. 27-28), i davant aixd no hi ha
dificultats que les veus de la terra puguin mostrar.

61 El cas de la caputxeta de Perrault guarda altres semblances amb «EI comte Arnau»: es tracta d’'una nena que es rebel-
la contra les normes de la mare i surt del cami recte, on un llop la sedueix perque es deixi emportar pels sentits. Ella admirara la
bellesa del bosc i després ressaltara els sentits de I'avia (ulls, orelles, mans, boca) de la mateixa forma que Arnau admira Ada-
laisa; vg. J. E. HEUSCHER, op.cit., p. 79. El simbol del llop té un significat doble, terrorific com a llop destructor o benéfic com la
lloba mare de Romul i Rem; vg. J. CHEVALIER, op. cit., p. 652-653.

Premi Haidé 171



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

La llista del comte mostra tots els elements presents a la natura: roure, roca (terra), mar (aigua), aire i
llum solar (foc). Maragall presenta un cinqué element: la voluntat nietzscheana, que és la caracteristica
principal de I'«chome sobrehome», ser Ubermensch. Aquest element es presenta com la suma de tots
els anteriors, ser la natura mateixa, una natura que és viva (i amb cor palpitant):

Seras roure, seras penya,

seras mar esvalotat,

seras aire que s’inflama,

seras astre rutilant,

seras home sobrehome,

perque en tens la voluntat. (I, 6, v. 29-34)

Arnau ho sera tot, diuen les veus de la terra. Aquest comte que es fon amb la natura i és tota ella,
s’ha relacionat amb altres identificacions que el jo poétic de Maragall feia amb la natura com a mostra
d’idees panteistes. Francesco Ardolino considera arriscades aquestes afirmacions, perqué l'individu es
manté com a tal; hi veu «un intent del poeta de tenir-ho tot (o de comprendre-ho tot), [...] sense que aixd
impliqui cap pretensié de confondre’s amb la natura».®? Romeu i Figueras considera 'afirmacio de pan-
teisme massa simplista: si bé és cert que «concebia la unitati I’harmonia de 'home i la societat, del moén
i el cosmos, de la vida i de I'art, com antidots a la mort i la destruccié»®. L'espiritualitat de Maragall es
tractara amb més profunditat en la tercera part d’aquest treball, perd es pot veure com una idea del pan-
teisme formava part de la seva concepcié espiritual, i ell mateix ho confirma en cartes als seus amics.®

Després d’aquesta declaracio, les veus descriuen el desti del comte: cérrer per I'eternitat sobre un
cavall en flames. «Totes les veus de la terra / cridaran al teu costat. / Te diran anima en pena / com si
fossis condemnat» (I, 6, v. 41-44). Aquest desti inclou també tots els elements: monts i planes (terra),
cavall en flames (foc), basarda i temporal (aire i agua). Arnau causara el terror al seu voltant i aquells
que el vegin li diran «anima en pena», perd no apareix com a condemnat: es tracta del seu desig. En
aquesta ultima estrofa podem veure una nova funcié de les veus de la terra, veus que aquest cop no
semblen interiors sino exteriors (Arnau les engloba totes). Aquestes veus exteriors son les que el veuen
condemnat, les que criden al seu voltant —i aixo té relacié amb la segona part del poema, on trobem
I'anima d’Arnau atrapada en la can¢6 cantada pels vius.

Seccio 7

Arnau ha portat Adalaisa a la seva dimensio de I'eternitat, al caminar etern. Mentre ell camina, ella dorm
i Arnau no vol que desperti durant el dia siné durant la nit, que és el terreny que ell controla, «EI migdia
no és per tu / de cara al cel en mos bragos» (I, 7, v. 5-6). Si ella es despertés mirantel cel, amb la visié

62 Francesco ARDOLINO, «Les disfresses del poeta. Joan Maragall dins la seva obra», dins E/ batec del temps 1860-
1911, Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2012, p. 113.

63 J. ROMEU | FIGUERAS, op. cit., p. 28.

64 En una carta a Josep M. Lloret del 3 de juliol de 1884, després d’'una excursio per la natura, comentava a lI'amic: «cons-

te pues que cada dia me inclino mas al Panteismo»; vg. I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 51.

172



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

ascética d’ella podria tornar a confondre’l com feu en la primera seccié del poema. «Nit i dia i tot per mi,
/ que miro al dret dels meus passos!» (I, 7, v. 7): aquest «tot» podria ser una referéncia al cel del vers
anterior, que ara és part del comte i pel comte, en el seu univers terrenal.

Adalaisa desperta a la mitjanit mirant les estrelles i pregunta a Arnau si I'esta pujant al cel. «El nostre
cel és la terra» (I, 7, v. 14), contesta el comte, dient que la portara «pel mon» (I, 7, v. 15), el mén de la
terra, dels sentits. Adalaisa no es nega a acompanyar-lo, pero explica que ella sempre mirara el cel, i
ell tampoc es queixa: ell no mirara el cel, perd si que mirara el seu reflex en els ulls d’Adalaisa.®® Arnau,
d'una banda, mostra interés en el cel, no el rebutja totalment, igual que quan dubtava dels poders de
la imatge de Crist. D'altra banda, ell és un heroi estétic, busca la bellesa i aquesta es troba en el cos
d’Adalaisa. Si ell es fusiona amb la natura, el cos de I'abadessa també és part d’ella, i si ha de buscar
un Déu, buscara el Déu Bellesa que pot veure en els seus ulls.%® La monja encara conserva el desig
de redimir Arnau com quan el volia agenollar a la capella, vol pujar-lo al cel amb la seva mirada, perd
ell sap que no es pot: «la carga del teu cos m’aferma a terra» (I, 7, v. 20). En emportar-se Adalaisa del
convent, Arnau sabia que cometia una «fosca» accio, que no accediria al cel cristia, pero ell no el volia,
escull cérrer en comptes de pujar. Ella no perd I'esperanca, té fe: «Mos ulls faran lleu mon cos» (1, 7, v.
21). Els ulls, en aquest cas representen la forca de I'anima que vol pujar, sortir del cos contenidor. Arnau
la creu de carn, «d’eterna dura» (I, 7, v. 22), mentre que ella es veu com «cel en flor» (I, 7, v. 23). Davant
la imatge de «cel en flor», Arnau, dintre del mateix camp semantic, la presenta com a «fruita madura»
(I, 7, v. 24), com si ja pogués ser consumida i que, a més a més, cau a terra pel seu pes. No debades,
el cos d’Adalaisa «ddna fruit»: es queda embarassada, i 'embaras pesa.

Aquesta secci6 figura com una conversa, en una estrofa partida en dos, entre ella i Arnau; primer parla
ell sol i quan ella desperta alternen la paraula. Segueix una estructura de romang, amb versos heptasil-
labs, perd alternant estrofes sense rima i estrofes amb rima assonant. L’Unica variacié la trobem en
el vers «La carga del teu cos m’aferma a terra» (I, 7, v. 20) de 10 sil-labes, que ressalta I'efecte de la
carrega del cos. De nou, Arnau i Adalaisa representen oposits —terra/cel, algar-se/passos (scil., vertical/
horitzontal), nit/dia, fruita madura/cel en flor—-, perd Arnau comenga a tenir una influéncia sobre Adalai-
sa, que és receptiva a les seves idees: ella es fa a la nit, 'entorn d’Arnau. Aquest canvi d’Adalaisa esta
representat en la particié del romang en dues parts.

Seccio 8

La vuitena seccio explica com és la vida que fa el comte Arnau des que va decidir «viure sempre», una
vida com un mort viu. Arnau ja no dorm, siné que tan sols «corre i corre sempre, / i sempre amb més
delit» (I, 8, v. 3-4). La reduplicacié «corre i corre sempre i sempre» destaca el desig del comte i el seu
constat moviment. Com apareixia a la seccid 6, Arnau no viu com si fos una condemna siné com un

65 El subjecte en la fase del mirall construeix la seva totalitat il-lusoria veient-se en els altres, en com els altres el miren.
Arnau encara es veu fragmentari (dels seus passos) i s’esta component; vg. M. MARIN-DOMINE, op. cit., p. 76-83.
66 En la carta ja citada del 3 de juliol de 1884, quan Maragall descrivia a Josep M. Lloret la seva inclinacio6 al panteisme,

li parlava de la seva creenga en un Déu tri: Natura, Art i Amor.

Premi Haidé 173



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

desig complert. EI comte no segueix cap recorregut concret, sind que va pertot, i ho «mira» tot, «no
es cansa de mirar» (I, 8, v. 8). Es un amb la natura i penetra en ella, com penetra en la bellesa: viu de
manera dionisiaca, i «si algun destorb 'afronta / I'abat d’'un cop rient», amb el riure de la voluntat nietz-
scheana. Aquest comportament de satisfer desitjos de forma descontrolada deixa darrere el comte un
rastre «de plors irenecs» (1, 8, v. 14), perd aquests queden apagats sota «els seus grans crits de “juli!”»
(1, 8, v. 15).

Seccio 9

La seccié comencga de nit, quan Adalaisa esta desperta. L’abadessa estava mirant al comte, i els seus
ulls «se van omplir d’'una pietat tan gran / que el comte Arnau s’hi va encisar una estona, / oblidat dels
seus passos. / Aviat va sentir no tocar de peus a terra» (1, 9, v. 1-4). La mirada d’Adalaisa estava elevant
Arnau, pujant-lo al cel com ella volia. La monja aconsegueix per un moment ser ella la que influencia
Arnau i el fa canviar de direccio: passa dels passos en horitzontal a I'ascens vertical. Arnau s’espanta
i deixa anar «un gran crit d’esglai» (I, 9, v. 7). Les veus de la terra també els envoltaren com per iniciar
I'ascens, pero «l'infant pesa en el ventre d’Adalaisa / i els va tornar a terra» (I, 9, v. 10-11). Adalaisa
esta ara lligada a la terra i la seva mirada no és suficient per fer que pugin. En tocar terra de nou, Arnau
s’adona de la nova condicié d’Adalaisa: s’ha deformat la seva figura femenina amb I'embaras, la seva
boca ara només demana per l'infant i «el teu esguard al cel és menys brillant. / Ja et lliguen a la terra
prou forts llagos» (1, 9, v. 16-17).

En el moment d’aquesta realitzacid, Arnau decideix abandonar Adalaisa: «Doncs, en la terra et deixo...
I, ara, adeu» (I, 9, v. 18). Aquesta accio s’ha interpretat com un rebuig de la responsabilitat paterna de la
qual va fugir ja un cop quan vivia amb Elvira i les seves filles.®” Arnau decideix deixar-se portar pels seus
impulsos naturals; no esta disposat a aturar-se. Quan ell marxa, la monja pregunta «“Arnau, si jo era
teva, no eres meu?’» (1, 9, v. 19), a la qual cosa el comte respon «“Jo s6c dels meus bracos i els meus
passos”™» (I, 9, v. 20). Arnau es declara horitzontal, corporal (bragos i passos), terrenal. En la segona
part, ja estara cansat. Tant Arnau com Adalaisa son personatges complexos, de vegades contradictoris,
perd com ho és una persona real i com ho era el mateix Maragall. Arnau mira al cel i té temor de Déu,
pero s’espanta en pujar. Adalaisa declara la voluntat de pujar al cel i viure amb aquest objectiu, perd en
els seus ulls hi ha la voluntat i en els seus somnis hi ha el riure. Tots dos sén de la terra i miren al cel:
Adalaisa comenca a veure la divinitat de la natura i Arnau la del cel.

Seccio6 10

La darrera seccio de la primera part sembla un residu d’'una versié més semblant al poema de Pages
de Puig, on Arnau profanava el cadaver de I'abadessa morta. En aquesta versid, el comte hauria arribat
a cometre I'acte, mentre que en el poema de Pages fugia quan la monja comencgava a plorar. Aquesta
ultima estrofa explica com les monges que havien enterrat Adalaisa la troben 'endema al mati «fora del
sot» (I, 10, v. 4). La imatge no té sentit dintre de la narracié de Maragall, ja que Adalaisa és «raptada»

67 I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 165.

174



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

(ella sempre es va mostrar favorable al comte i després accepta acompanyar-lo) encara en vida, i pos-
teriorment es queda embarassada: si es manté la coheréncia narrativa, no pot haver estat enterrada.

2. Enlia

2.1 Context i paratext

La segona part d'«El comte Arnau» apareix a la publicacié Enlla el 1906, any que fou «el punt d’inflexié
entre el Modernisme i el Noucentisme»® amb les publicacions de les glosses d’Eugeni d’'Ors a La Veu
de Catalunya, les Horacianes de Costa i Llobera o Els fruits saborosos de Carner: «Enlla desentona, no
encaixa en la quadricula ideologica i estética noucentista».%® Maragall havia publicat el 1904 un recull
de poemes deslligats anomenat Les disperses, i amb Enlla torna a recuperar el sentit unitari.

El titol del recull prové precisament del personatge d’Arnau, com explica en una carta a Pérez Jorba:

Es I'nome que havent mancat a la llei universal de I'amor, la llei divina, ha de refer-se més enlla de nostra vida
corporal I'anima odiosa que troba cristal-litzada en la cangd que ha restat d’ell; i ha de refer-la pagant en aquell
més enlla el deute d’amor a tots els éssers que ha tocat en aquesta vida i que s’arrapen per redimir-lo i redimir-

se amb ell.”®

«Enlla» és on Arnau ha de pagar el deute d’'amor a tots els que ha maltractat en vida. Aquesta «llei
universal de I'amor» és la que ha de comprendre per poder alliberar-se, i els diferents personatges
damnats per culpa del comte li ho intentaran explicar al llarg del poema. Aquesta segona part també
fou utilitzada per Maragall per reflexionar sobre la poesia i les seves capacitats, recuperant idees que
ja havia posat per escrit en el discurs «Elogi de la paraula», en ser anomenat president de I'Ateneu de
Barcelona I'any 1903. La seva teoria poética fou més elaborada I'any 1907 en «Elogi de la poesia», que
no sera publicat fins a 1909.”" Segons Casals i Marfany, Maragall abandona els principis modernistes
en aquest recull; aixi i tot, li costa abandonar-los i després hi retorna, la qual cosa vol dir que, en realitat,
mai els arriba a descartar.

Aquesta segona part del comte va lligada al projecte que Maragall tenia amb el music Felip Pedrell per
crear una oOpera de tipus wagneria sobre el personatge d’Arnau: «és per aixd que predominen aqui
els recursos dramatics, propis del llibret operistic, mentre que el narrador t& molt poca presencia».”
Maragall inicia el poema el novembre de 1901, tan sols un any després de la publicacié de Visions &

68 G. CASALS, «Introduccié», dins J. MARAGALL, Enlla, a cura de G. Casals, Barcelona, Eds. 62, 1989, p. 7.
69 Ibid., p. 7.

70 J. MARAGALL, Obra Completa, vol |, op, cit., p. 1012.

71 J. ROMEU | FIGUERAS, Sobre Maragall, Foix i altres poetes, op. cit., p. 30.

72 L. QUINTANA, «Estudi preliminar» dins J. MARAGALL, El comte Arnau, a cura de G. Casals, op. cit., p. 23-24.

Premi Haidé 175



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

Cants, pero espera dos anys més abans de mostrar-ne a Pedrell les seccions I-VI.7”® Que tardés tant en
trametre els versos, «confirma no tant I'exiglitat amb qué el comte se li apareix com la fidelitat als seus
principis poétics i a la teoria de la inspiracio, tal com els havia presentat a Verso i prosa».”™ La lentitud
de Maragall i la imminéncia d’una altra obra sobre el comte Arnau composta per Morera i Carner, va
fer que Pedrell decidis acabar ell mateix la composicié musical. Es possible que Maragall redactés la
secci6 de I'«Escolium» i no la mostrés a Pedrell, perd també podria haver-la escrita el 1904, al marge
del llibret operistic.”™

«La segona part del comte Arnau ens ofereix una visio totalment diferent del comte. Maragall ja no
s’inspira en la llegenda romantica, sind en la cang¢o, perqué Arnau sembla ara una figura tragica i
venguday.” Pero el nom que porta aquesta segona part prové del poema de Pagés de Puig, «L’anima
en pena». Maragall omet la pena del comte, i el deixa tan sols amb «L’anima». El comte busca la seva
anima, que ha quedat atrapada dins la cang6 i voldra alliberar-la, perd per a Maragall no hi ha pena. El
desti d’aquesta anima, condemna o salvacio, sera el tema central d’aquesta segona part.”

2.2 Analisi
Seccio 1

Arnau comenca la segona part de la seva historia cansat de I'eternitat que tant havia celebrat a la pri-
mera; un exemple del classic tedi generat de la consecucié del desig. Arnau ja no representa aquell vo-
cabulari de 'orgia de la nit amb el qual havia iniciat la narracié. Després de «tan sols» mil anys corrent,
el comte Arnau vol aturar-se, i el cansament es destaca amb la repeticié a I'inici i al final de la primera
quarteta de I'exclamacié «Que és llarga I'eternitat!», on «que» matisa encara més el tedi. La pausa al
vers 3, «el comte Arnau... i esta cansaty, reflecteix també la mateixa tendéencia.

Les veus, que tant I'aclamaren perque aconseguis la seva fita, ara «se riuen del comte Arnau / perqué
volta, volta, volta / bo i cercant son vell palau» (Il, 1, v. 6-8). Arnau busca la seva antiga casa, amb desig
d’assentar-se. La repeticié de «volta» remarca el temps que corre sense rumb per la terra. Aquestes
veus mostren que Arnau segueix desdoblat: una part d’ell encara vol cérrer mentre que I'altra vol parar.
Les veus li pregunten qué és el que esta buscant, i Arnau contesta que cerca la seva anima (ell ara és
nomeés cos) i per aixd vol anar a casa seva, pero les veus li recorden «tu no tens casa, — tu no tens ani-
may (ll, 1, v. 17), sind que tan sols té un cavall en flames per cérrer per I'eternitat. Li recorden al comte
quin era el desig que li havia estat garantit: ser arbre, penya, mar, aire, astre. Arnau no ha oblidat el seu
desig —«Seré home sobrehome / perqué en tinc la voluntat!» (Il, 1, v. 25-26)-, pero igual que quan a la
primera part li va fallar la voluntat davant la mirada ascética d’Adalaisa, ara «ell vol esclafir la rialla, / fa
un gran crit i arrenca el plor» (Il, 1, v. 27-28). En aquest plor que dispersa les veus, troba la seva anima
i s'adona que esta presa dintre de la cangd que conta les maldats que va cometre.

73 G, CASALS, «Introduccioé», dins J. MARAGALL, Enlla, op. cit., p. 98.

74 Ibid., p. 99.

75 Ibid., p. 102

76 J. L. MARFANY, op. cit., p. 44.

77 L. QUINTANA, «Estudi preliminar», dins MARAGALL, El comte Arnau, a cura de G. Casals, op. cit., p. 24.

176



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

En aquesta segona part, Maragall construira un gran exemple de la seva llei d’amor. Un dels requisits
essencials per comprendre aquest amor és comprendre el dolor, i Arnau fa el primer pas a la compren-
si0 a través d’aquest plor que li permet trobar la seva anima. No podra alliberar-la fins que comprengui
el patiment que 'amor implica,”® i que veura en la tercera part del poema. El plor també permet con-
nectar amb la cang6 de la llegenda, ja que el personatge d’Arnau que hi apareix esta penedit dels seus
actes i va a casa amb enyor.

Seccio 2

Maragall reprodueix en aquesta segona seccié la cango original del comte Arnau, perd amb certes
diferencies amb la publicada per Mila i Fontanals el 1853.7 En la versié dins Enlla, 'autor omet a les
criades per les quals Arnau també preguntava i que desitjava veure. Elvira explica com aquestes esta-
ven rentant plata i ell les espantaria. L'Arnau de la versi6é de Mila també dedica més versos a demanar
veure les seves filles, mentre que les caracteristiques de I’Arnau de la cangé ja han estat explicades en
la primera part d’aquest treball.

Seccio 3

Un cop el comte ha conegut la cangé on esta atrapada la seva anima, queda espantat «de veure’s I'ani-
ma tan lletja / per tota I'eternitat» (I, 3, v. 2-3) i demana redempcié. «Bo i cridant, sense adonar-se’n /
ha aixecat els ulls al cel» (ll, 3, v. 6-7), mira el cel per implorar una redempcid i fins i tot li tremola la veu
(per temor a Déu). El que es troba és la seva esposa Elvira, filant al cel, ja que ella coneix la llei d’amor
i va poder algar-se. Aixi i tot, com que ella forma part de la can¢d, no ha pujat del tot siné que queda «a
mig aire del cel blau» (I, 3, v. 59).

Arnau es lamenta amb la seva esposa del pas del temps, de com van iniciar el matrimoni i com anava
bé fins que Arnau va comengar a pecar. Li demana si ella el podria redimir, si podria blanquejar «aques-
ta cango tan negra» (ll, 3, v. 16). Arnau vol fer kemmudir» tots els llavis que malparlen d’ell, «sobretot
els de les nines» (I, 3, v. 20). Elvira li explica que I'amor té la capacitat d’emblanquir la cangé, pero
«sols 'amor que jo et portava / no el que em portaves tu a mi» (ll, 3, v. 24-25). Arnau ha d’aprendre la
llei d’amor a la qual va faltar quan estava amb la seva esposa, i que va provocar que I'anima d’ell es
tornés «eixuta / com la pols d’'un mal cami» (Il, 3, v. 26-27) i la d’ella, «freda / com la gebre del mati»
(I1, 3, v. 28-29). EI comte vol trobar aquest amor que es va perdre, pero Elvira li diu que aquest ja esta
perdut: «Un got d’aigua, quan se llenga, / ja no es pot tornar a collir» (ll, 3, v. 33-34). Ell ha d’anar a la
«font viva» de I'amor, i aquesta es troba en el patiment. Dintre d’aquesta conversa, el concepte d’amor
es va relacionant amb liquid («un got d’aigua», «sa font viva»), i quan aquest deixa de fluir bé s’asseca
(Arnau) o es congela (Elvira).

Ell ha de sentir dolor per entendre I'amor i ella podra cantar amb pietat per ell, «que una cang¢d nova
/ la vella faci emmudir» (ll, 3, v. 42-43). Pero no es tracta de cantar una cangoé nova, ja que els actes

78 J. MARAGALL, «Elogi de la poesia» dins ID., Prosa, poesia i teatre, op. cit., p. 26.
79 M. MILA | FONTANALS, op. cit., p. 136-140.

Premi Haidé 177



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

d’Arnau foren els que foren. La mateixa cango ha de fer «enternir» i no «esgarrifar» (Il, 3, v. 47) i Elvira
es compromet a intentar-ho.

El comte vol que el cant alleugi el seu patiment, «Canta, esposa, fila i canta, que el patir em faras suau!»
(I1, 3, v. 50-51), perd aixi no funciona I'amor: no es pot estalviar el patiment. Amb la can¢d d’Elvira «el
casal s’adorm en pau» (I, 3, v. 53). Més endavant, Arnau portara a sobre tots aquells a que va maltractar
en vida, cosa que inclou el seu casal: esposa, filles i mossos, que formen part de les veus dins Arnau.
La cancgo de I'esposa les complau. També Arnau s'adorm i s'enlaira «a mig aire del cel blaux (Il, 3, v. 59).
Al llarg del poema, I'ascensid i 'ascesi s’han relacionat amb el fet de dormir que anava lligat a Adalaisa:
la monja mig desmaiada a la primera trobada, dormint als peus del Cristo nu i dormint en bragos d’Ar-
nau. Arnau és un mort viu del qual se'ns deia que no dormia, i ara vol fer-ho, i aixi iniciar el moviment
vertical que abans corresponia a 'abadessa.

Seccio 4

Quan Arnau comengca a enlairar-se, Adalaisa se li penja al coll, «tan formosa i tan carnosa», «tan vibran-
ta i tan pesanta» (ll, 4, v. 3; 5), i el fa tornar a terra. La monja li recorda la promesa que ell li havia fet:
«Mostra’m el cel en la terra. Recorda’t que m’ho has dit» (I1, 4, v. 9-10). Adalaisa ha quedat atrapada en
la can¢d d’Arnau, embarassada i sense possibilitat de parir, perqué no és ni viva ni morta. En aquesta
part es fa explicit com ella adopta els valors d’Arnau: «el nostre cel és la terra / en la terra tinc I'arrel»
(I1, 4, v. 19-20). L’actitud de 'abadessa ha canviat totalment, ja no esta «mig desmaiada» i mirant el cel,
ara esta totalment desperta i exigent. Tres vegades en dues estrofes li exigeix al comte que li mostri el
cel en la terra, «els teus bragos i els teus passos / han de dar-me el goig que em deus» (ll, 4, v. 25-26).
Ara és Adalaisa qui mira Arnau de la forma fragmentaria en qué es veia. Adalaisa abraca el caos i vol
viure la vida amb la voluntat que Arnau tenia; vol ser khome sobrehome» i gaudir dels plaers sensuals,
del paradis terrenal: «la vida més forta» (ll, 4, v. 16).

Ella li ordena que la porti pels seus camins, que avanci: li exigeix el moviment horitzontal que ell pre-
dicava. En canvi, Arnau es troba perdut i ara vol aturar-se. Explica com els seus camins s’han «tornat
tenebrosos / i he perdut aquell delit / dels meus dies lluminosos» (ll, 4, v. 30-32). Arnau, que havia vis-
cut individualment, s’ha cansat d’estar sol i s’ha trobat només en companyia de les maldats que havia
comes i de la gent que havia condemnat amb ell dins la cangd, «la llopada que em seguia» (ll, 4, v. 40).
Arnau, que abans vivia pels sentits i també ho mirava tot, ara sent horror de si mateix i «horror de veure
i sentir» (Il, 4, v. 43). La llopada que 'acompanya li demana coses que ell no pot entendre, i Adalaisa li
explica que la llopada «volia un amor triomfant, / que és el que jo voldria» (ll, 4, v. 51-52). Pero I'anima
del comte esta eixuta, i no comprén aquest amor. La seccié acaba amb Adalaisa lamentant aquest
comportament d’Arnau que li ha «perdut I'animay (ll, 4, v. 56) i amb el comte encara preguntant-se qué
és aquest amor triomfant, que en la representacio del llibret operistic portaria acompanyament instru-
mental, glossant I'Gltim vers «bella és la musica» (ll, 4, v. 58).

178



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

Seccié 5

Després de la conversa amb Adalaisa, ara son les filles del comte que hi van a parlar per explicar-li la
llei d’amor: «I'amor triomfant / és 'amor que deixa vida» (I, 5, v. 3-4). Elles creuen que I'amor entre el
pare i la mare va ser triomfant, perd Elvira ja havia negat aquesta possibilitat. Adalaisa els retreu que
no saben res de I'amor, ja que «vosaltres massa sou xorquesy (ll, 5, v. 10). Les filles han entrat en un
convent i per tant tenen una vida esteril. L'actitud agressiva d’Adalaisa les fa plorar i elles demanen a
son pare que pugi al cel per portar-les amb la mare. Arnau no pot pujar, ja que porta el pes d’Adalaisa,
i elles insisteixen, atés que senten cantar sa mare a prop. El comte no compren per qué Elvira s’eleva
sense elles, i les filles expliquen que es feren monges «només perqué estavem tristes / i ara ni en terra
ni en cel / ens volen per companyia» (Il, 5, v. 28-30). No van cometre cap pecat, i van entrar al convent
tan sols per tristesa. Adalaisa, quan mirava al cel amb voluntat d’elevar-se, podia fer-ho pel poder de la
seva fe; en canvi, les filles no tenen fe. Al llarg del poema s’han mostrat dues formes d’elevar-se: una, la
mirada asceética d’Adalaisa, abans que decidis quedar-se a terra, i I'altra, 'amor triomfant, el qual Elvira
coneixia i per aixo esta en un pla superior a la resta, malgrat que continua lligada a la cango.

Arnau es pregunta on soén les filles, ja que les sent perd no les pot veure. Elles expliquen que es troben
«dins de I'obscuritat / i et seguim pel cami fosc» (ll, 5, v. 33-34), condemnades amb ell. El comte torna a
demanar a Elvira que canti, pero, quan el casal tornava a adormir-se (elevar-se), els mossos interrom-
pen el cant per presentar les seves exigéncies a I'amo.

Seccio 6

Els mossos exigeixen a Arnau que els pagui la soldada que els deu. Ell els promet la que els solia donar,
perd aquesta ja no és prou: «volem el sou i el bou» (ll, 6, v. 6). El comte nota com, des de la foscor, els
mossos el miren enfadats: «lo que vas sembrar ara ho culls» (ll, 6, v. 14). El fet d'haver estafat els mos-
sos ha provocat la seva condemna, i ara ells segueixen recordant-li el seu deute. Quan Arnau s’adona
del volum de la «llopada», s’espanta: «Tant s6n mossos com son filles / com aimada, com muller / o
ens treuras de la tenebra o ens hi restaras també» (ll, 6, v. 21-24). Ha de pagar el deute amb tots per
alliberar-se ell i per alliberar aquells que 'acompanyen atrapats en la cango: «tots salvats o tots perduts
/ o ets tothom o no ets ningu» (I, 6, v. 25-26). Arnau ha de ser el salvador de tots, «un home superior
capagc de sentir i gaudir superiorment de la bellesa».®°

Sobre el robatori de la «Gioconda» de Leonardo I'any 1911, Maragall va escriure un article on comen-
tava que era absurd tenir una obra d’art d’aquell abast en un museu «als ulls de turistes necis, dels
pedants i dels indiferents».8" L'obra havia de mantenir-se en mans d’algu que vertaderament fos capag
d’apreciar la bellesa, «asumir un solo hombre toda la representacion humana, para que la fuerza uni-

80 J. ROMEU | FIGUERAS, op. cit., p. 43.
81 Ibid., p. 43.

Premi Haidé 179



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

versal se haga espiritualmente eficaz en todos los hombres».82 La mateixa era la tasca del poeta en
I'eéxtasi creador, quan «Déu se’m mou en I'animax»®. El poeta té la tasca de despertar la humanitat, com
el Zaratustra de Nietzsche en sortir de la cova. Per tant, la voluntat ha de romandre dins Arnau perqué
porti a terme aquesta tasca, pero primer ha d’aprendre la llei d’amor.

Seccio 7

Les veus de la terra, que havien actuat com a veus interiors d’Arnau, com a veus exteriors del poble
i com a veus de la «llopada», acuden totes al comte demanant que les porti «pels camins de la gran
pauy (Il, 7, v. 3), pero ell no sap on les ha de portar. Les veus expliquen que aquest cami de la gran pau
és «dintre de I'animay (ll, 7, v. 10). Com s’ha vist en seccions anteriors, 'anima d’Arnau esta presa en
la cango, i ell espera que, amb el cant d’Elvira, I'antiga cango deixi de produir terror per entendrir, i aixi
quedara lliure ell i tots els que 'acompanyen. A més, per alliberar-se, Arnau havia d’aprendre qué era
I'amor triomfant.

Les veus de la terra tornen a cantar el que cantaren en la part primera, la fusié del comte amb la natura
i els seus elements, és a dir, el cinqué element, que és ’home sobrehome. Aquest cop, les veus canvi-
en el vers «Seras arbre, seras penya» per «Ara ets arbre, ara ets penya» (ll, 7, v. 12). Abans parlaven
del futur del comte i ara en parlen en present. Abans deien «seras home sobrehome / perque en tens
la voluntat» (I, 6, v. 33-34), i aquest cop: «Ara ets sents de tota cosa, / i tens nom i sobrenom / ara ets
home sobrehome / que pateixes per tothom» (ll, 7, v. 16-19). Abans Arnau, amb la voluntat, podia «viu-
re, viure, viure semprey, perd aquest nou «home sobrehome» no és tan sols una fusié amb la natura
sind que també s'ha tornat tots els homes. El que va convertir el desig d’Arnau en una condemna fou
creure que estava sol, pero el vertader home sobrehome inclou la humanitat.

Elvira segueix cantant, i a poc a poc I'actitud canvia, els que I'escolten es van «amorosint» (ll, 7, v. 25),
ja que ella entén el patiment d’Arnau i canta amb tendresa. Ara apareix la quarteta que s’havia repetit
en seccions anteriors, on el comte demana a Elvira que canti, i «el casal s’adorm en pau» (ll, 3, v. 53;
5, v.40), perd mentre abans li ho demanava perqué «el patir em faras suau» (Il, 3, v. 51; 5, v. 38) ara
ho vol perqué «el cami ens faras suau» (Il, 7, v. 27). El comte comenga a veure que per comprendre
I'amor ha de patir i aixd permet que comencin a pujar, si bé en la tercera part es veu que encara li que-
den coses per completar la concepcié d’amor triomfant. La seccié acaba amb el cant d’Elvira guiant
«la cavalcada» (Il, 7, v. 32) «per els camins de la gran pau» (ll, 7, v. 37). Dintre d’aquesta cavalcada es
troba Adalaisa, «I'aimada que decau». D'una banda, vol dir que perd forces; de l'altra, que el seu estat
empitjora. En la tercera part, I'actitud de la monja es fa encara més violenta que en la segona, ja que ha
hagut de passar per la conversa amb el poeta.

82 J. MARAGALL, Obra Completa, vol. I, op. cit., p. 248-250.
83 ID., Prosa, poesia i teatre, op. cit., p. 27.

180



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

«Escolium»

Arthur Terry comenta com «aquesta seccio, tan interessant en molts aspectes, sembla un error dins
el conjunt del poemay, pero la seccié fou expressament afegida un cop finalitzada 'obra musical pla-
nejada amb Pedrell.# Segons Marfany, «I'"Escolium" és, en efecte, una penosa i defensiva justificacié
de Maragall enfront Adalaisa, una Adalaisa que, remarquem-ho, és I'inic personatge impenitent del
poemay.% Marfany explica com, en tractar-se de la seva amant, Arnau no la pot incloure en la cavalca-
da cap a la salvacio i el poeta es disculpa dedicant-li aquesta seccio, perd quan un poeta com Maragall
escriu quelcom, ho fa per una necessitat major que no pas per aportar disculpes banals. Aquesta con-
versa amb Adalaisa és essencial per comprendre la llei d’amor que regeix el conjunt del poema, i per
entendre qué és el que aconsegueix Arnau per fer possible la cavalcada final.

Es tracta d’'una técnica on un personatge es rebel-la contra I'autor i que fou posteriorment popularitzada
per Pirandello.®® Comenca I'escena amb dos personatges un al costat de I'altre, que avancen «tot ca-
minant per un cami partit» (ll, E, v. 2). Aquesta particié dona un costat assoleiat pel qual passa un nou
personatge, «El poeta», un nou alter ego que sembla representar Maragall dintre de la seva poesia,?’
i un altre costat ensombrit per on va Adalaisa. Aquesta escena és similar a la disposicié d’Arnau i la
seva llopada: com aquells que havia maltractat el segueixen en la foscor, aqui el personatge d’Adalaisa
forma part de la foscor del poeta, com a part de les seves veus de la terra, veus de la seva consciéncia
que li van parlant. El poeta consta d’esperit i cos, mentre que Adalaisa és tan sols un esperit.

L'abadessa inicia la conversa lamentant-se del cami, «Tan fosc, tan fosc, i tan mal de seguir» (ll, E, v.
8). Desitjaria poder gaudir de la contemplaci6 de la natura: el sol, les muntanyes, el cel blau, i explica
que ara es troba en «un llimb de veus extranyes / sense forma ni color...» (Il, E, v. 11-12). Arnau també
en forma part perque, com a personatge del poema, pertany als interiors del poeta. Adalaisa pregunta
al comte qui és que els porta «per la trista via» (ll, E, v. 13), per les ombres, i ella mateixa dedueix que
el llimb correspon a «algun poeta que somia / el somni de I'eterna inquietud» (ll, E, v. 15-16). Formen
part de I'inconscient del poeta, d’alld fosc que no pot sortir: el somni és inquiet, com Arnau en la primera
part i Adalaisa en la segona.

El poeta retreu a Adalaisa que es queixi, ja que ella viu «la vida veritable» (Il, E, v. 17). Adalaisa és un
esperit que ja s’ha desfet del cos i camina «a lo immutable» (ll, E, v. 19). D'una banda, com a personat-
ge literari, Adalaisa sera eterna, i de l'altra, els espera l'alliberament de les seves animes quan canvii
la forma com el poble rep la cangdé que condemna Arnau. Ella no vol I'existéncia immutable en cap de
les seves variants, sind que desitja la vida terrestre, «de les coses corporals» (ll, E, v. 22), malgrat que
calgui patir, i demana al poeta que I'ajudi a viure. Ella vol «la vida primera / veure, oir, gustar, tocar»

84 A. TERRY, op. cit., p. 180.

85 J. L. MARFANY , op. cit., p. 46.

86 Samuel Taylor Coleridge acunya aquestes tecniques com a «suspension of disbelief»; vg. L. QUINTANA, «Estudi
preliminar», dins J. MARAGALL, El comte Arnau, a cura de G. Casals, op. cit., p. 92.

87 Ibid., p. 92.

Premi Haidé 181



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

(I, E, v. 29-30), no vol cap altra vida. El que desitja Adalaisa és ser de carn i ossos per poder gaudir
dels sentits, dels plaers sensuals: el personatge demana al seu creador ésser real. Segons el poeta,
aquesta vida de la qual parla és «la gran resurreccio» (I, E, v. 34), pero ara no li correspon encara.
L'actitud d’Adalaisa recorda al «Cant espiritual», que segueix a la tercera part del comte Arnau al recull
Seqtiencies. En aquest poema, el jo poétic pregunta a Déu «qué més ens podeu dar en una altra vida?»
(v. 3), després d’haver contemplat la bellesa de la natura i haver-lo dotat dels ulls per contemplar-la. No
vol un més enlla, sind el que Maragall desitjava, «unificar el temporal i I'etern» .8

Adalaisa retreu al poeta que li lloi una altra vida quan ell no es queixa gens de seguir en la «vida de les
coses corporals». Mentre que, al principi, ella desconeixia el poeta, ara el tracta com si conegués els
seus sentiments, com si el personatge d’Adalaisa, que es troba dins I'inconscient del poeta i ara sap la
seva condicid, tingués accés a més pensaments que alli s'hi troben. El poeta respon que si que esta
content, perqué ell pot «veure al bell a través del mén / lo que per tu €s un pur goig o turment» (ll, E,
v. 39-40). Parla del do del poeta, que pot apreciar la bellesa divina en tota la natura; veu Déu en tota
la creacio, pero, atés que Adalaisa és part de l'inconscient, només veu sensacions de goig i turment.
El poeta esta content de totes dues vides: d'una banda, fa referéncia a la divisié animal/cos, i com la
primera s’allibera en morir el segon; de I'altra, I'estrofa descriu la tasca de poeta. Un poeta viu dues
vides: una vida publica i una vida privada interior. A més, el cami pel qual camina esta migpartit: ell va
per la llum, pero en la foscor 'acompanyen els seus personatges, les seves veus, com les criatures que
volen sobre el pintor en El suefio de la razén produce monstruos de Goya. Quan el poeta expressa que
si pogués escollir seria «sols esprit» (Il, E, v. 46) com I'Adalaisa, podria estar demanant ser una anima
que va a Déu, pero també podria dir que és capag de deixar sortir el seu costat fosc sense censura,
cosa que no pot permetre’s per culpa de la seva vida publica; amb muller, fills i responsabilitats no pot
emprendre el cami fosc. «Hi ha un crit de renaixenga entre perills» (ll, E, v. 50): Maragall formava part
d’'un moviment, d’'una causa per la naci6é catalana, i com a poeta es creia amb la responsabilitat de
despertar els adormits. Per sobreviure a la seva dualitat interior necessitava Arnau i Adalaisa, perd ma-
nifesta la incertesa del futur, com el dia de dema podria prescindir d’alguna de les seves parts: podria
deixar d’escriure, podria abandonar la vida publica, podria trobar-se a punt de morir i menysprear el cos,
«Mes, qué sé jo el que voldré dema?» (Il, E, v. 54).

Adalaisa torna a lloar la vida terrenal i recorda al poeta la sort que té de poder «voler amb veu viva»®
(I, E, v. 55) i de gaudir d’esposa i «fills i filles a estimar» (ll, E, v. 58), i després li demana que li relati
com va coneixer la seva esposa, «on flori 'amor i a on grana» (ll, E, v. 60). Estableix una relacié directa
entre 'amor i els fills a través de la metafora de la flor, ja que I'amor triomfant déna vida, i com que ella
no podra parir, vol escoltar el triomf d’'un altre. El poeta explica com va conéixer la seva dona als Piri-
neus, una historia molt planera dintre del que semblava una discussié molt transcendental, pero el cert
és que I'episodi del part té una relacio estreta amb la concepcié de I'amor de Maragall.

88 I. MORETA, No et facis posar cendra,, op. cit., p. 16.
89 Per un costat, és una veu literalment viva, ja que el poeta té cos, pero, per l'altre, és la seva capacitat creadora, la
paraula viva.

182



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

El poeta utilitza també la metafora de la flor per parlar de la seva muller, de com era viola «de bellesa
molt reconditax (ll, E, v. 66), perd que ell descobri després de molt veure-la, després de moltes mirades,
i com ell la va fer «rosa vera / del meu jardi...» (Il, E, v. 78-79), va trobar la vertadera bellesa, com la de
la classica rosa. Aquest amor va donar fruits, molts fills, alguns cops bessons. A continuacié parla dels
seus fills i destaca com els agafa per «aixecar-los en mos bragos / cap al cel, pro tenint-los ben fer-
mats!» (Il, E, v. 77-78), com si intentés allunyar-los d’aquell cel, cosa que concorda amb la voluntat de
Maragall de donar als seus fills una educacio laica.®® Després descriu «I'esguard maternal que a sobre
els vola» (ll, E, v. 82): la dona els vetlla a tots de nit i de dia, com si la figura de la mare fos la primera a
vetllar per tots i ser la desperta entre adormits.

Aquesta descripcio de la mare fa plorar Adalaisa, ja que ella no podra ser-ho. Adalaisa anhela estar viva
per poder experimentar el part, fins i tot el dolor que comporta.®' | explica que, en el moment en qué el nadé
sortis de les seves entranyes, ella «riuria amb riure com d’'orat» (ll, E, v. 95). La voluntat, que Arnau havia
dedicat a correr i correr, Adalaisa la vol per portar el dolor. La creacié que porta a terme una mare s’equi-
para amb la divina: amor que requereix un esfor¢ que comporta dolor. Amor-Esforg-Dolor és la trinitat de la
creacio. El poeta lloa la fortalesa de la dona en parir, en sent vertadera admiracié. En el moment del part, la
dona és la natura mateixa: «com astre radiant» (ll, E, v. 104); «ressona com un cant» (ll, E, v. 107); «com la
fulla de l'arbre» (ll, E, v. 109); «el lit tempestejat» (I, E, v. 110). Astre, cant, arbre i tempesta: trobem aqui el
foc, l'aire, la terra i 'aigua, tots els elements de la natura amb els quals Arnau es volia fusionar. La mare és
el sobrehome, el despert entre adormits. Ni tan sols el dolor del part I'atura, siné que ja esta preparada per
donar el pit.

El poeta explica a Adalaisa que com a esperit no pot voler fills, «xperqué els esprits tot alldo que han de
serja ho son» (Il, E, v. 117). Adalaisa és un personatge (literari i historic) i com a tal esta acabat. Tanma-
teix, ella li retreu no saber res «ni d’aquest mon ni d’altres» (ll, E, v. 118), ni ser capa¢ de comprendre el
desig que ella pot sentir: té la voluntat, pero, per completar-la, per esdevenir sobrehome, despert entre
adormits, hauria de parir el fill que porta dins. El personatge es rebel-la davant el seu creador:

Tu em tens per morta i jo em tinc per viva;

mes tal com si enterrada viva fos,

tinc el voler de mos sentits furios,

perqué hi ha alguna cosa que me’l priva.

Si no me la pots traure de damunt,

de que us val, doncs, poetes, la poesia? (ll, E, v. 122-127)

Si el poeta crea la paraula viva, per qué no pot portar Adalaisa al mén dels sentits? Per qué no pot la
poesia donar vida de la mateixa manera que ho fa una mare? Pot el poeta posseir la voluntat materna

20 I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 18.

91 Adalaisa apareix descrita com un ideal de dona de Maragall, un ideal de mare. Cap dona en plenes facultats mentals
té el desig de patir durant el part i d’experimentar la possibilitat de morir en I'acte. Maragall devia veure 'acte del part com el més
desinteressat del mén i devia admirar la seva dona per sobreviure-hi multiples vegades. Des del punt de vista de la critica femi-
nista, malgrat lloar aquest ideal matern, Maragall tenia una visié de la dona molt tancada i rebutjava totalment que s’equiparés a
I’'home; vg. Patricia GABANCHO, «Joan Maragall, un intel-lectual davant un mén que canviax, dins El batec del temps 1860-1911,
Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2012, p. 69-82.

Premi Haidé 183



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

i canalitzar-la com per crear vida? A més d’aixd, si Adalaisa forma part de I'inconscient del poeta, d’alld
que pateix i gaudeix, hi ha quelcom que priva al poeta de poder parlar. En la societat de Maragall no tot
podia dir-se, i si ha d’escriure poesia que no el representa, quin és el sentit?

«Alguna veu jo sento en aquest punt / que d’alire modo no la sentiria» (ll, E, v. 128-129), contesta el
poeta. D'una banda, la veu podria ser la de la mateixa Adalaisa: si no fos real dintre del poeta, no la
podria sentir. D'una altra, el poeta parla quan l'inspira Déu: canalitza la creacié d’'una forma diferent,
i intenta que Adalaisa ho vegi, pero ella esta massa agitada i segueix atacant la poesia. Ella sent la
seva veu com la d’un difunt i vol «aquella eixida de mon pit de carn» (Il, E, v. 132); si la poesia no li pot
donar vertadera vida, més li val callar. Finalment, el poeta demana pietat, ja que «la poesia tot just ha
comengat / i és plena de virtuts inconegudes» (I, E, v. 1140-141). Llavors, si pot haver-hi una manera
d’expressar alld que no és expressable, potser hi ha alguna forma amb qué la poesia atorgui vida. La
conversa continuara en «altres vingudes» (ll, E, v. 1143), quan els personatges el tornin a visitar.

3. Seqiiéncies

3.1 Context i paratext

El final del comte Arnau fou publicat dintre del recull Seqiencies I'any 1911, el mateix any de la mort
de l'autor. L'any 1909 havien tingut lloc els fets de la Setmana Tragica, que tingueren «sobre Maragall
un efecte catartic que es traduira no només en fets puntuals de I'escriptura [...] sin6 en el fet de reincor-
porar-se a la vida publica i adoptar una actitud redemptora, tal i com havia fet a tombants de segle».%?
Aquest moment historic tindra una forta influéncia en el seu darrer recull. Casals es pregunta si Seqdiién-
cies hagués pogut existir sense la Setmana Tragica. Segons Eugenio Trias, no tan sols la Setmana
Tragica hauria provocat el que ell anomena «crisi espiritual» de Maragall, sin6 també el pressentiment
de la mort propera.®® Pero en aquest treball considerem més adequada la citacié de Carles Riba, qui
recordava que «en I'evolucié de Maragall no hi hagué rompiment ni tedi; a les darreries retrobem el
mateix culte a la Bellesa i a la Vida».** La majoria de critics reconeixen la radicalitzacié de Maragall en
els ultims anys de la seva vida, especialment en els escrits que per definicié sén més controlats, és a
dir, els articles periodistics. Aquesta anomenada radicalitzacio podria considerar-se més aviat un tren-
cament de la censura, atés que les idees que manifesta ja eren presents abans, perd aquest cop no
les posa en boca d’un personatge com Adalaisa sind en un narrador que es pot associar amb el poeta.

92 G. CASALS, «Seqlencies: génesi, estructura i recepcio», dins J. MARAGALL, Poesia. Edici6 critica, a cura de G.
Casals, Barcelona, La Magrana, 1998, p. 718.

93 Eugenio TRIAS, El pensament de Joan Maragall. La crisi espiritual de Maragall el 1907, trad. de Jordi Maragall i Noble,
Barcelona, Eds. 62, 1982, p. 24.

94 Citat per G. CASALS, «Sequéncies: genesi, estructura i recepcio», dins J. MARAGALL, Poesia. Edicio critica, op. cit., p.
718.

184



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

El titol Seqiiencies prové del contingut, ja que la majoria son continuacions de séries comengades en
les seves anteriors publicacions, com «El comte Arnauy, «Vistes al mar» o «Represa d’Haidé».% La
nova aparicié del comte apareix en I'epistolari de Maragall per primer cop I'any 1908, dos anys després
de la publicacio d’Enlla: «em pensava haver-lo despatxat cap a I'eternitat, perd sembla que encara
volta».% En la seccié de I'«Escoliumy ja sabia que hi hauria «altres vingudesy, aixi que la sorpresa en
la carta a Fuentes era probablement retorica, igual que no es corresponen algunes dades de les cartes
amb les que apareixen a les llibretes.*” El titol «La fi del comte Arnau» si que deixa clar que, a partir de
la seva escriptura, ja no rebria del comte o d’Adalaisa més visites.

3.2 Analisi

Aquest darrer episodi de la historia del comte consta tan sols d’'una part, composta per una conversa
entre Arnau i aquells que 'acompanyen, i un final contat per un narrador. Aquest cop Arnau demana
seguir corrent per «La terrenal via infinita» (lll, v.1); ara porta «la collita» (lll, v. 3) d’alld que va sembrar,
tal com els mossos I'avisaren en la segona part del poema: «lo que vas sembrar ara ho culls» (ll, 4, v.
14). Aquesta collita comenga amb la primera frase de I'oracid, «Pare Nostre que estas en lo cel» (lll, v.
4). Arnau demana la vida eterna terrena on Déu hi és dins. Fa una comparacié entre ell i la fruita madura
que es doblega en I'arbre i demana que «no em veremeu» (lll, v. 7), que encara no I'alliberin d’aquesta
vida perque esta lluitant, «aprenent la llei d’'amor» (lll, v. 8). El comte explica com el pes d’aquells que
'acompanyen «per I'encontrada més obscura» (lll, v. 13) li va fent comprendre «I'amor degut i no pa-
gat» (lll, v. 16). Segons Moreta, I'Arnau de la tercera part realitza una sintesi de les dues anteriors, «vol
continuar a la terra, perd amb la finalitat d’aprendre la llei d’amor que el redimeixi».%

Aquesta descripcid de I'amor com un deute incita I'Gltima intervencié d’Adalaisa en el poema. La mon-
ja explica al comte que I'amor triomfant no és una obligacio, que si ell és un fruit i té aquesta visié de
I'amor, en ser collit «li amargara el mateix que fel» (lll, v. 18). | Adalaisa rebutja aquest amor: «ni grat
te’l sento, queda-te’l!» (lll, v. 20). Segons Marfany, li diu «que es pot ficar la seva redempci6 alla on li
capiga»,® pero el que fa Adalaisa és acabar d’explicar I'amor per fer aquesta redempcié possible. El
vertader amor és «la generosa voluntat» (lll, v. 22) i 'abadessa creia que aquesta voluntat era la que
li havia promes, «que salta el marge i la reclosa / com un torrent que ve sobtat» (ll, v. 23-24). De nou,
torna a apareixer aquest amor liquid, que res no pot contenir, i aquest és el que ella espera, i aixi «corre
sempre i sempre més» (ll, v. 28).

Arnau segueix amb la descripcid dels seus dies i torna a cérrer, de dia i de nit. Aquest cop, el que ob-
serva el comte és la feina de la gent, que és promoguda per «l’esprit que a dintre els nia» (lll, v. 31), «la
veu misteriosa / que els va cridant» (lll, v. 35-36). Quan aquesta veu els parla «no saben qué és; miren

95 Ibid., p. 721.

96 Carta a Fuentes del 30 d’agost de 1908, dins J. MARAGALL, Obra completa, vol. Il, op. cit., p. 989.

97 Citat per G. CASALS, «La fi del comte I'Arnau», dins J. MARAGALL, Poesia. Edicid critica, op. cit., p. 794.
98 I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 421.

99 J. L. MARFANY, op. cit., p. 46.

Premi Haidé 185



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

entorn; / veuen la terra que és tan bella / i mig rient baixen el front» (lll, v. 38-40). Els treballadors senten
Déu, que esta en ells i en la natura que els envolta, i quan en sén conscients «mig riuen», poden sentir
la voluntat igual que va fer en la primera part Adalaisa. Malgrat que de tant en tant el poden sentir, «el
dia és curt, la feina és gran... / | van perdent aquell mig riure: alguns del tot, altres no tant» (I, v. 43-44).
La feina els cansa tant que deixen de contemplar al seu voltant, deixen de mirar i d’escoltar a Déu i de
gaudir de la seva creacid. Quan Arnau va entre ells, com ell és conscient de la divinitat de cada cosa,
se sent com «un despert entre adormits» (lll, v. 48).

Elvira intervé per explicar a Arnau que aquesta tasca de vetllar pels altres és la mateixa que ella rea-
litzava com a mare, observant les seves filles, les criades, els mossos i el seu marit. Ella ho feia «sota
un sostre» i Arnau fa el mateix «sota el cel» (lll, v. 51). Com a mare, Elvira vetllava la casa, era des-
perta entre els adormits, i ara Arnau vetlla tota la humanitat. EI comte comenga a comprendre I'amor
triomfant, 'amor matern, que consisteix a vetllar de forma desinteressada pels altres, malgrat que aixo
provoqui patiment, un acte d’'amor que no demana res a canvi, que és el que Adalaisa li intenta explicar:
ella parlava de quedar-se a la terra i realitzar aquesta vetlla de mare per a la humanitat. Elvira descriu
aquells que guardava amb el seu amor generds i mostra com els recorda tots, criatures, serventes,
dides, sense importar la seva situacio. Alguna tenia voluntat i «<sempre tenia una rialleta» (lll, v. 71),
pero la majoria «pel gros treball de tot lo jorn [...] eren com mortes a I'entorn» (lll, v. 74-76), no podien
apreciar I'entorn que les envoltava. Arnau admira la vida de I'esposa, «rica d’amor» (lll, v. 82), perqué
Elvira vivia «per 'amor de mil maneres / dintre la vida universal!» (lll, v. 84). Ara, el comte veu que havia
estat egoista, «per mi tot sol i els meus delits» (Ill, v. 86), i per aix0 ara ha d’aprendre 'amor com a mort
viu, com a «despert entre adormits» (lll, v. 88). Arnau, com a personatge literari que és ple de voluntat
i compren la llei d’'amor, té I'oportunitat de despertar la humanitat, de mostrar la bellesa, la divinitat en
totes les coses que son creacio de Déu.

L'esposa del comte, un cop ell s’ha adonat del seu error, es dirigeix a les seves filles per mostrar que un
«amor que deixa vida» (ll, 5, v. 4) no és encara triomfant, ja que el seu pare no comprenia el patiment
dins I'amor: «no éreu filles de I'amor» (lll, v. 90). Les filles comenten com les menyspreava en dir «fills i
filles, llops i guilles» (ll1, v. 91), i el mateix feia amb els mossos —«mossos i mosses, alans i gosses»— (lll,
v. 95) mentre els feia treballar. Aqui acaba la conversa de les veus i comenga la narracio final.

Arnau es veu receptor de «totes les veus de la terra» (lll, v. 97). Aquest cop no son tan sols les veus
d’aquells que I'acompanyen siné de tots aquells que vetlla, és a dir, tota la humanitat. Aquesta vetlla
comporta dolor, i «li van movent eterna guerra / per els camins de la gran pau» (lll, v. 99-100). Les ac-
cions d’Arnau ja no el porten per camins foscos sin6 que s’apropa a la pau, perd aquesta pau comporta
també «tota la nit en gran turment» (lll, v. 104). Ara si, Arnau, com una mare en el part, realitza una fusio
amb la natura i amb la humanitat, tornant «com la mar esvalotada» (lll, v. 102), «com el vent de les altu-
res» (lll, v. 105), «com el plor de les criatures» (lll, v. 107), i aquesta unidé «no té fi ni en tindra mai» (lll,
v. 107). Les veus porten «el Dolor, rei de la terra» (lll, v. 109) i en sentir-lo Arnau al pit «se desespera /
perqueé vol dir-lo i no el sap dir» (lll, v. 111), no hi ha paraules per al caos natural ni per al dolor de 'amor
triomfant. Aquest dolor no pot passar al simbolic; pot intuir-se amb les imatges de la natura deslligada,
pero no es pot descriure.

186



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

Mentre Arnau s’enfronta al dolor, Elvira continua cantant, perd de sobte una nova veu s’uneix a la de
'esposa i «va cantant la cangd antiga / amb una nova pietat» (lll, v. 119-120). Aquesta veu «No ve del
cel, ni ve dels llimbs / ve de la terra, tan festiva / amb verd als camps i amb sol als cims» (lll, v. 122-124).
Procedeix d’'una veu d’'una persona que encara és viva i que ha vist un nou significat en la cango: és
una pastora, que viu al mig de la natura i la seva bellesa, i que, a poc a poc, «se’l va estimant el comte
Arnau» (Ill, v. 128). Al mig de la creacio divina, on s’'uneixen la natura i la humanitat, una veu desperta
«ha redimit el pecador» (lll, v. 136). Com que la cangé ha canviat, 'anima d’Arnau ja no és «anima
damnada» (lll, v. 139) i «la can¢d ha mort» (lll, v. 140). La can¢é tal com era ja no existeix i deixa de
transmetre’s de generacié en generacio fins a sortir de la terra. El narrador explica com ell va sentir la
cango original per part d’'una vella que ja va morir. Del poble cantant «nasqué la infamia, / i descantant
la redempcio» (Ill, v. 153-154): el poble havia atrapat una imatge d’Arnau condemnat i penedit de les
seves maldats, I'havia condemnat amb paraules. Ara, també les paraules li han permés comprendre
la llei d’amor i la condemna ja no és condemna. A través de la can¢é d’'una noia jove que sentint la lle-
genda s’enamora del comte, es redimeix la seva anima. Segons Marfany, és la solucié logica: el mateix
poble que cantava la condemna és ara qui I'allibera'®. A més, Elvira pertanyia també a aquesta realitat
paral-lela de la cangé i no podia fer-ho, pero destaca el fet que la pastora «s’enamora» del comte.

En el mén de Maragall I'amor és creador, «deixa vida», com deien les filles del comte. L'amor es troba
en la tasca creadora de Déu i els homes participen d’aquesta tasca: 'amor dels enamorats «bull de
vida» i els poetes «sén els enamorats de tot el mén»:'" |a seva paraula és creadora, inspirada per Déu.
Pero crear requereix esforg («cal esforgar-se en lluitar contra el caos») i aixd provoca «dolor», un dolor
metafisic que implica «haver viscut, haver-se esforgat, haver-se cansat».'*2 Arnau no arriba a entendre
I'amor fins que la cangd canvia, mentre que Adalaisa, els mossos, les filles i la muller si que sabien
que «I'amor s’esforca i se’n dol. Aixi pel dolor 'amor sap el seu fi i es purifica». Perqué «quan 'home
dimiteix de I'esforg [...] el moviment pot semblar que continua, pero ja és propiament un automatisme:
sembla que estigui viu, pero de fet és mort»:'% Arnau no s’esforgava i ara la nova cangd activa el ritme
creador. L'amor en les paraules de la pastora ha fet comprendre a Arnau i ha creat un nou mén. La noia
s’ha convertit en poeta, en creadora, perqué és «una noia amb la veu viva» (lll, v. 159), amb el do de
la paraula viva, de la inspiracié divina. La llopada d’Arnau i la humanitat han estat salvades pel poeta,
aquell que assumeix la tasca de despertar la humanitat.

«Lo que la mort tanca i captiva / sols per la vida és deslliurat» (lll, v. 157-158). Al final de la narracié
no hi ha ascensio6. Abans, el cant d’Elvira els adormia, o es feia explicit que la cavalcada comencgava a
pujar, pero al final de la tercera part sembla que el desig d’Adalaisa es fa realitat i alld que hi ha després
de la mort és una altra vida:

Potser el sentit inicial, que jo porto a dintre de tota la vida, és lligar aquest mon que ara sentim al que sentirem

ultratomba [...] Jo no encaro tota aquesta vida cap a I'altra, com els mistics ascetes. Siné que sento aquesta i

100 Ibid., p. 48

101 J. MARAGALL, «Elogi de la paraulay, dins ID., Prosa, poesia i teatre, op. cit., p. 13.

102 I. MORETA, «Joan Maragall: poeta, intel-lectual i pensador», Catalan Historical Review, nim. 7, 2014, p. 172.
103 J. MARAGALL, «Elogi de la poesia», op. cit., p. 25.

Premi Haidé 187



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

I’altra com una sola cosa; que l'altra ja la vivim en molts moments d’aquesta; que molt d’aquesta sera viscuda
en l'altra; que en l'altra haurem d’adobar o completar molt d’aquesta, vivint-la encara en cert modo. [...] L'altra

vida i aquesta no es poden separar, «lo que la mort tanca i captiva, / sols per la vida és deslliurat».*

lll. Maragall dintre «El comte Arnau»

1. Continuitat

Hi ha més contradiccio en els estudis de Maragall que en Maragall. Segons Marfany, E/ comte Arnau
és format per tres parts ben distintes, que responen a tres estadis diferents i diferenciats en I'obra de
Maragall».'® El mateix autor reconeix que I'«Escolium» i el canvi d’Adalaisa en la segona part mostren
encara les idees modernistes que el comte presentava en la primera, i els mateixos principis tornen
en la tercera. Arthur Terry si que veu la continuitat de les tres parts i com Arnau i Adalaisa intercanvien
papers,'% perd no arriba a erigir Adalaisa com a vehicle de la continuitat: tan sols remarca les veus de
la terra i la teoria poética de Maragall. En cap cas s’arriba a atorgar a Adalaisa un paper important dintre
del poema, ni en el cas de I'«Escolium». Com s’ha vist, Arnau i Adalaisa intercanvien caracteristiques
de la seva personalitat en la segona part, i en la tercera tots dos tenen una actitud individualista; per
tant, en comptes de considerar que Adalaisa és una «figura residual» i que «no encaixa dins I'estruc-
tura de la segona part»,'"” és més logic concloure que Maragall mai no perd les seves idees vitalistes i
individualistes, aixi com mai no deixaria de creure en I'existéncia d’'un Déu.

Lintercanvi que realitzen Arnau i Adalaisa, i la forma com se’ls mostra des del principi com oposats
(sensualitat contra ascetisme) que tanmateix s’atreuen i es complementen, crea una imatge unitaria,
dues cares de la mateixa moneda. Tots dos tenen un cos fragmentat, un interior cadtic, unes contradic-
cions. Aixd demostra que per a I'autor ni la rendncia a la vida ni la rentincia a Déu eren una opcid, sind
que havia de trobar una combinacié entre aquests dos impulsos. D'alguna manera, aixo fa pensar en la
concepcio del doble'®® o Doppelgénger, un dels recursos, segons Freud, per representar la por a la mort
i la cerca de la immortalitat,'®® idea que encaixa en les pretensions d’eternitat de Maragall.

2. Adalaisa com a representacié de I'autor

Adalaisa proporciona a Maragall «la possibilitat de jugar amb un doble alter ego a I'hora de representar
la “titanomaquia” de la vida interior del poeta»."® Francesco Ardolino, analitzant la Nausica, observa

104 Carta a Carles Rahola del 6 de juliol de 1911, dins J. MARAGALL, Obra completa, vol. |, op. cit., p. 1084 b-1085.

105 J. L. MARFANY, op. cit., p. 40.

106 A. TERRY, op. cit., p. 177.

107 J. L. MARFANY, op. cit., p. 46.

108 En el llenguatge, dos mots antonims resulten dependents I'un de l'altre per explicar-se; de la mateixa forma es pot

veure la relacié d’Arnau i Adalaisa; vg. Andrew BENNET i Nicholas ROYLE, An Introduction to Literature, Criticism and Theory,
Ediburgh, Pearson, 1995, p. 209.

109 S. FREUD, op. cit., p. 235.

110 Margarida CASACUBERTA, «El comte Arnau. La trajectoria d’'un mite», El batec del temps 1860-1911, S. FREUD, «Lo
Ominosol», Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2010, p. 388.

188



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

com aquesta adoptava els valors d’Ulisses i adquiria el grau de protagonista femenina fins al punt de
suposar una «bipolaritat androgina».’" Algunes idees expressades per Adalaisa també es troben en el
jo poétic de «Cant espiritual», i, segons Marfany, moltes eleccions de Maragall provenen de com bus-
cava l'aprovacio dels eclesiastics i de la seva classe social,'? rad per la qual les seves inquietuds no es
mostren en el protagonista de la historia, perd si que es manifesten en aquest alter ego que construeix
en Adalaisa:

La preséncia del personatge, la marca de ficcio, ens tranquil-litza. Si hi ha personatge, [...] sabem que en
comengar la lectura hem passat els ulls per un rétol invisible que ens recorda el pacte narratiu establert entre
autor i lector: suspenem la credibilitat. El «Cant espiritual» inquieta perqué el llegim sense establir aquest pacte
narratiu. Aleshores, el que llegim adquireix una versemblanca de confessié intima: no ens parla Arnau, ens

parla Maragall. | aixo és greu. Molt més."®

Si ens parla un personatge «secundari» i femeni, el pacte és encara major. Arnau recupera la seva
actitud vitalista en la tercera part, quan, després dels fets de la Setmana Tragica, el seu autor comenga
a rebaixar la seva propia censura. Com a artista d’inclinacions romantiques tenia un fervor interior dificil
de posar en paraules per dos motius: un de practic, ja que el llenguatge no pot descriure-ho tot, i un
de social, per la pressio de la burgesia catalana de I'eépoca. Com a home criat en una familia de dones
(mare, tres germanes i la poca intervencié del pare), Maragall va viure felic com a nen fins que va caure
sobre ell la llei paterna que I'obliga a seguir el negoci familiar. La seva admiracio per la figura de la mare
i la seva tasca és present no tan sols en el poema, sind també en la seva teoria poética: és natural tro-
bar en la seva obra personatges en I'estadi del mirall i personatges amb dificultats per assumir les lleis
de Déu i les lleis socials. | si el panteisme i la unié amb la natura fossin una branca més de la voluntat
de tornar a la mare?

3. Panteisme

Goethe acompanya Maragall en la seva idea de mort i vida, «en la seva concepcié unitarista de la vida
i el cosmos»."™* En Goethe troba expressada una realitat que ell ja havia sentit: la impossibilitat d'ano-
menar Déu, de definir-lo. Aquesta idea es troba en el Faust, en la «Gretchenfrage». Quan Gretchen pre-
gunta a Faust si creu en Déu, aquest respon que no se’l pot anomenar perquée és «soroll i fumy»: «el que
importa realment no és el nom, sind sentir, omplir-se el cor, del misteri»."® Per a I'escriptor catala, Déu
no podia estar contingut en les formes de I'església,’'® com mostra I'ascens de I'hostia al poema «El
mal cagador», «ve un any... la volta cau / i s’obre el gran cel blau / damunt de I'hdstia blanca». L’hostia
es continua algant quan el capella ja és mort i el temple és en runes. «Maragall és completament alié al

1M1 F. ARDOLINO, op. cit., p. 110.

112 J. L. MARFANY, op. cit., p.47.

113 I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 11.

114 J. ROMEU | FIGUERAS, Sobre Maragall, Foix i altres poetes, op. cit., p. 24.

115 I. MORETA, «Constants i evolucio en el pensament religiés de Maragall», dins Pere Lluis FONT, Les idees religioses
de Joan Maragall, Barcelona, Cruilla, 2012, p. 14.

116 Ibid., p. 25.

Premi Haidé 189



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

gust romantic per les ruines, perd en canvi recrea en més d’una ocasio la imatge de les construccions
enrunades perqué hostatjaven quelcom que les superava».'” Mentre que I'església (com a edifici i
com a institucié) no pot contenir la idea de Déu, la natura, associada amb la idea romantica d’infinit, de
sublimitat, conté la idea de forma immanent, és la idea. Adalaisa, que tan sols havia contemplat com a
divi el cel de la capella, aprén a veure Déu en el cel estrellat que Arnau li mostra, a valorar els sentits
que li permeten observar la Bellesa en totes les coses. Maragall s’lomplia el cor a través de la natura, a
través de totes les creacions de Déu: veia en tot el ritme harmonic de la creacié.

Joan Maragall aspirava a I'harmonia, que era precisament el que li mancava en la seva vida interior, «la
barbarie, el caos i el desequilibri constituiren en tot moment la causa de les seves reaccions apassio-
nades amb les quals arremetia contra I'origen de semblants desordres, fos quin fos»."'® Aquesta idea
unitarista podria identificar-se amb el panteisme? Maragall ho formula aixi, pero no la categoritza tipo-
lbgicament. Estudiosos com Romeu i Figueras o Ardolino ho descarten. Arnau en la primera part parla
d’'una unié natural sense Déu, perd a partir de la tercera Déu hi entra, com si fos quelcom semblant al
Deus sive Natura de Spinoza. Tota la poesia maragalliana despren una concepcié de la divinitat propia:
el déu tri Bellesa, format per la Natura, I'Art i ’Amor, esta basat en la concepcié cristiana de Déu i en
molts poemes de la seccio de I'«Intermezzo» de Visions & Cants, com ara «Lo divi en el Dijous Santy,
«L’aufabrega» o «La nit de la Purisima», on parla de la divinitat de la natura al voltant de festivitats
cristianes. Amés, aquesta natura divina apareix com a portadora dels valors dionisiacs,"® del goig de la
vida, que és part de la seva forma d’experimentar la religié. Maragall no era ni paga ni cristia i al mateix
temps era totes dues coses alhora. Moreta explica com «Maragall s’acull al llenguatge religiés que, per
obvies raons culturals, li era més proper —el catolicisme—, perd ho fa amb plena consciéncia que aquest
llenguatge resulta insuficient per expressar la vivéncia humana del sagrat».'? L'dnic que podem dir és
que Maragall era un enamorat de la vida i tot el que en ella hi ha, que és el que li pertoca a un poeta.

Hem de fugir de la simplificacié6 que suposa la terminologia del tipus ortodoxia/heterodoxia, dogma/heretgia,
cristianisme/panteisme. Gairebé sempre s’ha presentat el pensament religiés de I'escriptor en aquests termes,
com si la religié en Maragall només es pogués explicar com una constant polémica amb el dogma catolic [...],
com si hi hagués una doctrina catolica immutable i objectivable qualsevol «desviacié» de la qual pogués ser
titllada d’heterodoxa: aleshores si algu té idees propies en mateéria religiosa, dbviament caura en el camp de

I’heterodoxia.'?!

4. Voluntat, llei d’amor i Déu

«El fet que Maragall tendeixi a concretar la situaciéo d’Arnau i Adalaisa en termes nietzscheans no vol
pas dir que s’identifiqui moralment amb aquesta situacié».'? Si bé és cert que les teories de Nietzsche

117 MORETA, No et facis posar cendra, op. cit. p. 155.

118 J. ROMEU | FIGUERAS, op. cit., p. 27.

119 I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 149

120 ID., «Constants i evolucié en el pensament religiés de Maragall», op. cit., p. 30.
121 Ibid., p. 29.

122 A. TERRY, op. cit., p. 169.

190



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

no son la principal ra6 darrere les accions d’aquests personatges, cal matisar aquesta «identificacié
moral». Marfany defineix Maragall com a «catodlic apostolic», la seva literatura com a «essencialment
cristianay i la seva teoria de la bellesa com a lligada a la moral cristiana.'?® Maragall creia en Déu fer-
ventment (el veia en tota cosa que mirava) i per aixd no podia coincidir amb Nietzsche en molts dels
seus postulats, com ell mateix mostra en la necrologica que li dedica. Perd el Déu de Maragall no era
el Déu cristia, la seva espiritualitat no era cristiana apostolica i la seva moral tampoc. Considerar Ar-
nau condemnat per pecats cristians com l'adulteri, o considerar que, com a amant, Adalaisa no podia
redimir-se, és jutjar basant-se en criteris incorrectes. Es tracta d’«una encarnacié sobrehumana en la
qual la forga ingénita de l'instint i del goig vitalista explica qualsevol excés que ultrapassa els limits de
la mesura i de la moral convencional».'?* Arnau peca contra la llei d’amor universal que era original de
Maragall. Arnau té garantit el seu desig de correr sempre, pero la seva voluntat té un origen i un pro-
posit divi que ell no arriba a veure fins a la tercera part del poema: per aixo el seu desig es converti en
condemna, i «la voluntat sense I'amor acaba espantant-lo».'?®

Arnau i Adalaisa tenen a dins la voluntat, perd no és exactament la de Nietzsche: es tracta d’una vo-
luntat que els permetra dur a terme I'esforg a través del caos i portar el dolor que implica I'amor. Es la
voluntat creadora, la voluntat materna, la voluntat divina. La voluntat per moure’s com les onades de la
mar.'?6 Sén de Nietzsche els conceptes de «despert entre adormits», la rialla de la voluntat, I'aristocra-
cia dels més forts, «’home sobrehome», perd no és el mateix individualisme:

El meu egoisme esdevé intel-ligent; el meu amor, sentimental; sé¢c home per damunt de la naturalesa inferior,
home entre els meus semblants i m’apodero destrament d’ella per lo que em cal (soc treballador), i ajudo els
meus semblants i me’n ajudo pel fi espiritual que ens és comu (séc social). Tinc una dona a la que estimo no
merament com a mascle, siné com a home generador d’homes; i fills que han de continuar la meva persona en

'ascensié humana. Séc espos, i pare, i ciutada.'?”

El poeta és superior i manté el seu individualisme per veure la Bellesa, per rebre la inspiracié divina i per
portar la tasca de mostrar la llei d’amor divina entre els homes. No es pot deslligar la teoria de Maragall
de la idea de Déu, perd tampoc dels raonaments de Nietzsche.

Tampoc no correspon a l'ortododxia cristiana la concepcié maragalliana del més enlla, «aquell cel de
Novalis, on els morts viuen més plenament que els mateixos vivents els records i les realitats de la terra,
vol acostar-se debades al Comte Arnau, i a I'estol lligat a I'eterna sort d’ell».'?® Maragall veu escrita en
Novalis una idea que ja el rondava abans de redimir el comte poéticament.'? Pero no tan sols hi basa
les seves idees sobre la vida d’'ultratomba, sin6 també el misticisme, que esta sota la idea de I'amor,

123 J. L. MARFANY, op. cit., p.44.

124 J. ROMEU | FIGUERAS, Sobre Maragall, Foix i altres poetes, op. cit., p. 25.

125 Carles RIBA, Obres completes, vol. 2, a cura d’Enric Sulla, Barcelona, Eds. 62, 1985, p. 223.
126 J. MARAGALL, «Elogi de la poesia», op. cit., p.23.

127 Ibid., p. 26.

128 C. RIBA, op. cit., p. 223.

129 A. TERRY, op. cit., p. 173.

Premi Haidé 191



Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

«I'amor com a principi metafisic que forneix el cosmos del seu dinamisme caracteristic, en virtut del qual
totes les contradiccions existents aspiren a ser integrades en una unitat superior».'

5. Les personalitats del poeta

Maragall comenca «El comte Arnau» al mateix temps que s’endinsa en el mén que de jove rebutjava:
la burgesia catalana. El 1890 entra a treballar al Diario de Barcelona i 'any seguient es casa amb Clara
Noble. Es converti en un pare de familia, amb una feina on 'escriptura, que abans l'alliberava, comen-
¢a a ésser jutjada pels valors de la societat de I'época. Si I'autor va posar en veu d’Arnau les seves
frustracions i desitjos en el context que li toca viure, mai no es podra saber del tot, és questié de deixar
«al lector les especulacions sobre el que Maragall no va arribar a formular».' Tot aquest treball és una
lectura, un conjunt d’hipotesis que pretenen apropar-se al que hi ha més enlla de les paraules de l'autor,
i tanmateix és un apropament com el de I'asimptota a I'eix: mai no el toca.

Només podem afirmar, com a conclusio, que la figura d’Adalaisa, en el poema «El comte Arnau» i en
el pensament de Maragall, ocupa un paper molt més gran que el que li ha atorgat la critica fins ara.
Adalaisa és I'altra meitat d’Arnau, la representant de la fase ética i un vehicle cap a la fase religiosa,
cap a la trobada de l'individu amb Déu. Adalaisa aporta harmonia al poema, aquell equilibri que Ma-
ragall buscava. La veu de la monja s'utilitza per expressar les possibilitats de la poesia, i la conversa
de I'kEscolium» permet la comprensié de la llei d’amor. Arnau necessita l'intercanvi amb Adalaisa per
tornar complet, perqué els valors que tots dos representen en la primera part sén necessaris junts. La
voluntat i els sentits no sén incompatibles amb la mirada a Déu, siné que son imprescindibles per a la
seva comprensio. Dins «El comte Arnau», Maragall mostra la seva visié del mén, una mirada mdltiple,
una crida a gaudir «la vida més forta».

Bibliografia

ARDOLINO, Francesco, «Les disfresses del poeta. Joan Maragall dins la seva obra», dins El batec
del temps 1860-1911, Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2012, p.107-120.

BALAGUER, Victor, Amor a la patria. Barcelona: Imp. Nueva de Jaime Jepus y Ramon Villegas, 1858.

BENNET, Andrew i ROYLE, Nicholas, An Introduction to Literature, Criticism and Theory, Edimburgh,
Pearson, 1995.

CAIROL, Eduard, Maragall i Novalis: poesia i experiencia mistica, Barcelona, Editorial Claret, 2000.

CASACUBERTA, Margarida, «El comte Arnau. La trajectoria d’'un mite», dins E/ batec del temps 1860-
1911, Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2012, p. 373-400.

130 Eduard CAIROL, Maragall i Novalis: poesia i experiencia mistica, Barcelona, Editorial Claret, 2000, p. 11.
131 I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 167.

192



Haidé, num. 6, 2017, p. 157-194

CHEVALIER, Jean [1969], Diccionario de simbolos, trad. de Manuel Silvar i Arturo Rodriguez,
Barcelona, Herder, 1986.

CIRLOT, Juan Eduardo, Diccionario de simbolos, Barcelona, Labor, 1992.

FREUD, Sigmund, «Lo Ominoso», Obras Completas, Buenos Aires, Amorrortu editores, 2009, vol.
XVII, p. 217-251.
—, «Fetichismo». Obras completas, Amorrortu editores, 2009, vol. XXI, p. 141-152.

GABANCHO, Patricia, «Joan Maragall, un intel-lectual davant un moén que canvia» dins El batec del
temps 1860-1911, Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2012, p. 69-82.

HEUSCHER, Julius E., A Pshychiatric Study of Fairy Tales. Their origin, meaning and usefulness,
lllinois, Charles C. Thomas Publisher, 1963, p. 79-80.

KIERKEGAARD, Saren, Diario de un seductor, Oviedo, Losada, 2006.

LACAN, Jacques, «El estadio del espejo como formador de la funcién del yo [je] tal como se nos revela
en la experiencia psicoanalitica», dins ID., Escritos 2, Buenos Aires, Siglo XXI, 1984, vol. 1, p. 86-93.

MARAGALL, Joan, Obres completes, vol | i ll, Barcelona, Selecta, 1960.

—, Prosa, poesia i teatre, a cura de Gloria Casals, Barcelona, Eds. 62, 1985.

—, El comte Arnau, Barcelona, Eds. 62, 1986.

—, Enlla, a cura de Gloria Casals, Barcelona, Eds. 62, 1989.

—, Antologia poetica, a cura de Sebastia Bech, Barcelona, Barcanova, 1990.

—, Poesia. Edici6 critica, a cura de Gloria Casals, Barcelona, La Magrana, 1998.

—, Visions & Cants, a cura d’lgnasi Moreta, Barcelona, Hermes, 2003.

—, El comte Arnau, a cura de Gloria Casals, Barcelona, Educaula, 2010.

—, Poesia completa, a cura de Gloria Casals i Lluis Quintana, Barcelona, Eds. 62, 2010.
MARIN-DOMINE, Marta, Traduir el desig: Psicoanalisi i llenguatge, Vic, Eumo, 2004, p. 76-83.

MILA | FONTANALS, Manuel, Observaciones sobre la poesia popular: con muestras de romances
catalanes inéditos, Barcelona, Imp. de Narciso Ramirez, 1853.

MORETA, Ignasi, No et facis posar cendra. Pensament i religié de Joan Maragall, Barcelona, Fragmenta,
2010.

—, «Constants i evolucié en el pensament religiés de Maragall», dins LLUIS FONT, Pere, Les idees
religioses de Joan Maragall, Barcelona, Cruilla, 2012.

—, «Joan Maragall: poeta, intel-lectual i pensador», Catalan Historical Review, vol. 7, 2014, p. 169-178,
[en linea] <http://revistes.iec.cat/index.php/CHR/article/view/87575> [Consulta: 28 de marg de 2017].

NIETZSCHE, Frederich [1883-1885], Aixi parla Zaratrustra, trad. de Manuel Carbonell, Barcelona,

Premi Haidé 193


http://revistes.iec.cat/index.php/CHR/article/view/87575

Irene Roig-Francoli. Adalaisa. Els alter ego de Joan Maragall dins «El comte Arnau»

Quaderns Crema, 2007.
PAGES DE PUIG, Anicet, Poesies, Barcelona, llustracié Catalana, 1906.

PARASSOLS | PI, Pau, San Juan de las Abadesas y su mayor gloria el Santisimo Misterio: resefia
historica, Barcelona, Establ. Tip. de Luis Tasso, 1874.

RIBA, Carles, Obres completes, a cura d’Enric Sulla, Barcelona, Eds. 62, 1985.
ROMEU | FIGUERAS, Josep [1947], El comte Arnau. La formacié d’un mite, Barcelona, Farell, 2003.

—, El mito de «el comte Arnau» en la cancién popular, la tradicion legendaria y la literatura, Barcelona,
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Archivo de Etnografia y Folklore de Catalufia. Instituto
Balmes de Sociologia, 1948.

—, Sobre Maragall, Foix i altres poetes. Assaigs i comentaris critics, Barcelona, Els llibres de Glaucos,
1984.

TERRY, Arthur [1963], La poesia de Joan Maragall, Barcelona, Quaderns Crema, 1999.

TRIAS, Eugenio, El pensament de Joan Maragall. La crisi espiritual de Maragall el 1907, trad. de Jordi
Maragall i Noble, Barcelona, Eds. 62, 1982.

Treball Final del Grau en Humanitats, Universitat Pompeu Fabra, juny de 2017

194



Haidé, num. 6, 2017, p. 195-196

NORMES DE PRESENTACIO D'ORIGINALS

Requisits generals

— Els textos de la revista seran en llengua catalana. S’acceptaran també articles escrits en altres
llenglies romaniques i en angles.

— Els textos s’enviaran a l'adrega electronica haide@bnc.cat en format doc o rtf. Els articles
s’acompanyaran d’un resum/abstract en la llengua original de I'article i en anglés (800 caracters
sense espais, com a model); i, també, de les paraules clau/key words en les llenglies respectives.

— Tots els textos destinats al dossier monografic i a la secci6 de «Varia» passaran per un primer
procés d’avaluacié per part del Consell de redaccié. Els articles acceptats passaran per un
segon procés d'avaluacié totalment anonim. D'aquesta fase se n'ocuparan exclusivament la
Direccié i la Secretaria. Els avaluadors podran donar el vistiplau per a la publicacié del text,
demanar que s'hi aportin unes modificacions o, si cal, rebutjar-lo. Si les opinions dels avaluadors
fossin divergents, la decisié dependra del Consell de redaccio.

Articles, entrevistes, notes i altres escrits

— Extensioé: els textos de la «Varia» i del dossier monografic tindran una extensié minima de
10.000 caracters i una maxima de 45.000 (sense espais). Excepcionalment, s'acceptaran altres
formats més breus o més llargs. Les altres seccions no tenen limit fixats.

— Format text: el cos del text sera Arial 10, a diferéncia de les notes a peu de pagina, les citacions
en sagnat de text, etc., que aniran a cos 8. Les remissions a nota a peu de pagina es posaran
després dels signes de puntuacio i fora dels paréntesis.

— Interlineat: 1,5.

— Citacions: les citacions dins el text que siguin més curtes de tres linies, seran obertes i tancades

amb cometes angulars («....»). En cas que hi hagi una citacio interna a una altra, es faran servir
les cometes altes (“...”). Les paraules estrangeres aniran en lletra cursiva.

Models de referéncia per a les citacions a peu de pagina
Llibres:
D. Sam ABRAMS, Llegir Maragall, ara, Barcelona, Proa, 2010.

Joan MARAGALL, Poesia. Edicié critica, a cura de Gloria Casals, Barcelona, La Magrana, 1998.

195



Normes de presentacié d'originals

Si hom vol especificar la data de I'edici6 original:
Joan-Lluis MARFANY, Aspectes del Modernisme [1975], Barcelona, Curial, 1984 (6a ed.), p. 53.

Arthur TERRY, La poesia de Joan Maragall, Barcelona, Quaderns Crema, 2000 (2a ed.) [Barcelona,
Barcino, 1963].

Quan cal citar articles o capitols dins llibres:

Giuseppe GRILLI, «Teatralita e contesto erotico», dins ID., Il mito laico di Joan Maragall, Napols, Edizioni
Libreria Sapere, 1984, p. 15-39.

Lluis QUINTANATRIAS, «Reflexions de Maragall sobre la ciutat, el seu creixementi els seus conflictes»,
dins Josep-Maria TERRICABRAS (ed.), Joan Maragall, paraula i pensament, Girona, Documenta
Universitaria, 2011, p. 217-235 (cit., p. 224).

Tomas GARCES, «El silenci d’Haydé», dins ID., Sobre Salvat-Papasseit i altres escrits, Barcelona,
Selecta, 1972, reproduit dins ID., Prosa completa I, a cura d’Alex Susanna, Barcelona, Columna, 1991,
p. 234-254.

S’evitaran sempre les sigles AA.VV., DD.AA. i semblants:

Gloria CASALS, «Notes sobre les edicions postumes de la poesia de Joan Maragall», dins 1898: entre
la crisi d’identitat i la modernitzacié, Barcelona, Publicacions de I’Abadia de Montserrat, 2000, vol. II, p.
189-197.

S’intentara posar de manera extensiva el nom de l'autor citat en la primera referéncia a peu de pagina,
i S’abreujara a les seglients.

Articles de revistes:

Maria Angels ANGLADA, «La princesa Nausica: d’Homer a Maragall», Auriga, nim. 5, abril-setembre
de 1992, p. 2-3.

Ignasi MORETA, «Enlla, de Maragall: invitacio a una (re)lectura», Revista de Catalunya, ndm. 215,
mar¢ de 2006, p. 3-6.

Abreviacions més comunes:
p.: pagina/pagines

num: numero (de revista)

ID.

Ibid.

op. cit.

ed. cit.

196



Haidé, num. 6, 2017, p. 197

SUMMARY

«El dia que la nostra independéncia intel-lectual siga complerta, lo demés sera lo de menos». Francesco
Ardolino, p. 5-6

DossIER
MARAGALL | EL PODER (li)

Presentation. Blanca Ripoll Sintes, p. 9

Intimacy Sheltered from Power. Antoni Mora, p. 11

Joan Maragall: A Platonic Artistocrat Concerned about the Democracy. Jordi Mir Garcia, p. 35
Maragall, Father of Catalonian Poetic Language in Modernity (Destino, 1950s and 1960s). Blanca
Ripoll Sintes, p. 47

TESTIMONIS

A Portico for Maria Mercé Margal. Lluisa Julia, p. 67

Joan Maragall’'s Notes autobiografiques. Maria-Mercé Margal, ed. de Meritxell Matas, p. 71
In Search of an Unedited Translation by Joan Maragall. Helena Badell Giralt+, p. 93

The 7" Year of Maragall at Home. Josep M. Jauma, p. 99

VARIA

Maragall and Vallescar House. Francesc Fontbona de Vallescar, p. 107

Estellés and Maragall: From «strict silence» to «living word». Ferran Carb¢, p. 117

Criteria for Transcribing Maragallian Works. Francesco Ardolino, Gloria Casals, Ignasi Moreta,
Lluis Quintana Trias, p. 129

CAsA MuUsEU

Francis Jammes, el noble patriarca gascé. Dolga Tormo i Ballester, p. 143

4T PREMI HAIDE

Adalaisa. The alter ego of Joan Maragall in «El comte Arnau». Irene Roig-Francoli Rosello, p. 157

Guidelines for the Presentation of Original Manuscripts, p. 195

Summary, p. 197

197






El nimero 6 de la revista "Haidé. Estudis maragallians”
s'ha publicat el dia 21 de desembre de 2017.

Generalitat de Catalunya
Departament
de Cultura

I‘ Biblioteca
de Catalunya



