
71Dossier 71Dossier

MANUEL FORCANO APARICIO
Universitat de Barcelona 
mforcano@ub.edu
ORCID: 0000-0003-9421-4076

Hayyim Nahman Bialik, «el poeta nacional del poble 
jueu»
Hayyim Nahmin Bialik, the «National poet of the jewish 
people»

Resum:

Joan Maragall i Hayyim Nahman Bialik constitueixen dues figures cabdals dins els processos de renaixença cultural que, a cavall 
dels segles XIX i XX, van marcar tant la literatura catalana com la literatura hebrea moderna. Contemporanis en el temps, tots dos 
poetes van articular un discurs literari que superava l’àmbit estrictament estètic per convertir-lo en un instrument de legitimació 
identitària i nacional. Maragall, amb la seva teoria de la «paraula viva» i la seva aportació al modernisme, contribuí decisivament 
a consolidar la llengua catalana com a vehicle de modernitat i expressió espiritual; també Bialik, qualificat sovint com a «poeta 
nacional jueu», simbolitzà les aspiracions d’un poble dispers i en procés de renaixement cultural, oferint a la llengua hebrea una 
nova centralitat literària i emocional. En ambdós casos, la seva importància rau en la capacitat de conjugar tant l'experiència per-
sonal com la col·lectiva, tot dotant la poesia d’una funció cohesionadora i de projecció més enllà del marc local en què visqueren. 
La seva recepció posterior consolidà aquest rol simbòlic: Maragall seria llegit com a model d’ideal espiritual i com un referent 
indiscutible del catalanisme literari, mentre que Bialik es convertí en punt de referència ineludible per a la literatura israeliana i per 
a la configuració del cànon hebreu modern.
 
Paraules clau: Joan Maragall — Hayyim Nahman Bialik — resorgiment de la llengua — construcció del poeta nacional — 
Recepció

 
Abstract:

Joan Maragall and Hayyim Nahman Bialik stand as pivotal figures within the processes of cultural renaissance that, at the turn of 
the nineteenth to the twentieth century, respectively shaped Catalan literature and modern Hebrew literature. Contemporaries in 
time, both poets articulated a literary discourse that transcended the strictly aesthetic realm to become an instrument of national 
and identity-based legitimation. Maragall, through his theory of the “living word” and his contribution to Modernisme, played a 
decisive role in consolidating the Catalan language as a vehicle of modernity and spiritual expression; likewise, Bialik, often 
described as the “national Jewish poet,” embodied the aspirations of a dispersed people in a process of cultural rebirth, granting 
the Hebrew language a renewed literary and emotional centrality. In both cases, their importance lies in the ability to intertwine 
personal and collective experience, endowing poetry with a cohesive function and with a resonance that extended beyond the 
local framework in which they lived. Their subsequent reception reinforced this symbolic role: Maragall came to be read as a 
model of spiritual idealism and as an indisputable reference for literary Catalanism, while Bialik became an unavoidable point of 
reference for Israeli literature and for the shaping of the modern Hebrew canon.

 
Key words: Joan Maragall — Hayyim Nahman Bialik — Lenguage revival — Construction of the National Poet — Reception

71Dossier 71Dossier 71Dossier

Haidé, núm. 14, 2025, p. 71-83

DOI: 10.60940/Haide2025.14.5

mailto:Pere.Ballart%40uab.cat?subject=


I. Introducció
No digueu que sou febles o pocs.

No heu entès que el Déu de Jacob mena el combat?

H.N. Bialik, «Benedicció del poble»1

 
Només nosaltres, en l'exercici literari i acadèmic d'aquest article, podem fer coincidir dues veus poè-
tiques que foren, cadascuna al seu temps i al seu lloc, completament paral·leles i amb no res que en 
la pura realitat històrica que els tocà de viure, les fes creuar-se o interseccionar-se. En el paisatge del 
món, els dos poetes eren lluny l'un de l'altre: l'un a la Barcelona bohèmia i burgesa de finals del segle 
XIX; l'altre a la industriosa i laica Odessa on, a la mateixa època, entre els jueus, ja bullien amb força 
les societats sionistes clandestines d'ideologia socialista. L'un, per les muntanyes de Montserrat, les 
masies del Montseny i les fonts de Camprodon, l'altre, per les planes russo-ucraïneses i els erms pales-
tinencs on els jueus il·lustrats de l'àmbit asquenazita maldaven per fer realitat el somni del retorn a la 
Terra d'Israel. Tanmateix, sense saber-se l'un a l'altre, compartiren època –el darrer terç del segle XIX 
i els primers anys del segle XX–, així com un protagonisme cultural indiscutible, cadascun en el seu 
propi context cultural: Maragall, en la culminació de la Renaixença i com a figura clau del modernisme 
català, i Bialik dins el moviment del renaixement cultural jueu en llengua hebrea moderna. Ambdós poe-
tes van significar o representar l'ànima poètica de les seves dues llengües en un moment d'aspiracions 
nacionals, tant per a Catalunya, com per al sionisme, que aspirava a la creació del que ha arribat a ser 
l'Estat d'Israel modern. Ambdós poetes feren servir la seva poesia com una eina eficaç per expressar 
espiritualitat, identitat i esperances col·lectives, amb la qual cosa aquestes dues veus poètiques bé 
poden definir-se com a modernitzadores de les respectives llengües literàries. Per tant, comparteixen 
una funció simbòlica d'allò més assenyalada com a «poetes-nació», sense que cap dels dos tingués la 
seva «pàtria» acomplida o dibuixada realment amb fronteres sobre un mapa. Si bé és prou comú definir 
Joan Maragall com un «patriota» compromès amb les idees catalanistes del seu temps (Teixidor 14), 
en la història de la literatura hebrea moderna, ningú no discuteix els títols atorgats a Hayyim Nahman 
Bialik de «Poeta nacional hebreu» i de «Poeta nacional d'Israel» –tot i haver mort abans de la fundació 
de l'Estat–, o fins i tot, en el marc universal de la diàspora jueva, de «Poeta nacional del poble jueu», 
atès que la seva poesia vertebrarà la renaixença de la cultura jueva a Europa i posarà en paraules tant 
les esperances i les il·lusions com les desesperances i les desil·lusions dels jueus –febles o pocs, o 
gens– de la seva generació (Burnshaw 26).

1	  Les traduccions catalanes dels versos de H.N. Bialik són obra d'Eduard Feliu («Bialik»), llevat dels versos dels poemes 
«L'estanyol» i «Vers l'ocell».

Manuel Forcano Aparicio. Hayyim Nahman Bialik, el «Poeta nacional del Poble jueu»

72



II. Els començaments
Conec un bosc, i sé on hi ha un estanyol:

és en l'espessor del bosc, apartat del món.

H.N. Bialik. «L'estanyol» 

Hayyim Nahman Bialik va néixer un 9 de gener de 1873 –tretze anys després de Joan Maragall– a la 
petita vila de Radi, a la regió ucraïnesa de Volínia, una part de l'enorme franja de territori que s'estenia 
de la Mar Bàltica a la Mar Negra, en la qual l'imperi rus confinava la seva població jueva. D'una família 
de classe mitjana dedicada al comerç de la fusta i la farina, el jove Bialik va quedar orfe de pare prou 
aviat, el 1880, i va ser criat aleshores a la vila de Zhitomir per un avi ortodox que l'abocà a l'estudi de 
les fonts religioses jueves tradicionals com el Talmud i els Midraixos, en un ambient, el del judaisme 
de la regió de Volínia, caracteritzat pel fervor religiós, l'espiritualitat popular i l'ambient místico-esotèric 
de les corts dels tsadiqim o mestres hassídics o pietistes, establertes profusament arreu de l'immens 
condomini lituanopolonès que també incloïa territoris avui ucraïnesos i russos (Wodziński 89-101). Poc 
sabem dels anys de la seva infantesa: en alguns poemes com «Zohar» ['Resplendor'] (1901) o «Ha-
Berekhà» ['L'estanyol'] (1905), sembla idealitzar les hores encantades que passà pels boscos pregons 
i les prades solitàries dels paisatges de Volínia, per bé que en altres versos deixa entreveure el pes 
insuportable de la solitud i la pena per l'abandonament dels pares. Com Maragall, Bialik podia haver 
escrit aquells versos de «Sol solet»: «Quan jo era petit | vivia arraulit | en un carrer negre. | El mur hi era 
humit | pro el sol hi era alegre». I, de fet, en va escriure de semblants: «El vent se'ls endugué, la llum 
els arrabassà, | un nou cant alegrà el matí de llur vida («Sol»).

El 1890, quan Maragall entra a treballar al Diari de Barcelona i ja ha traduït les Elegies romanes de 
Goethe i ha publicat l'«Oda Infinita» a la Il·lustració Catalana, Bialik té disset anys i deixa la casa dels 
avis per establir-se al poble lituà de Volozhin, prop de Vílnius, per continuar els seus estudis en una de 
les yeixivot o acadèmies rabíniques de més renom aleshores. Tanmateix, serà en aquest centre d'es-
tudis jueus que Bialik també descobrirà «un nou cant», les flamants idees de l'Haskalà o la «Il·lustració 
jueva», un moviment intel·lectual que cercava treure els jueus del seu ghetto físic i espiritual i incorpo-
rar-los de cap a la cultura europea tot afegint als seus curricula els estudis seculars i les ciències, com 
ja la cèlebre controvèrsia maimonidiana en temps medievals havia intentat imposar infructuosament 
(Slutsky 434). A Volozhin Bialik s'enfronta al gran dilema que presideix tothora la seva poesia: els seus 
afanys modernistes s'imposaven a poc a poc sobre les seves conviccions religioses tradicionals i bas-
culava cap al món dels llibres i la poesia en detriment de l'estudi dels tractats talmúdics a la yeixivà. La 
seva vocació poètica –que alimenta amb lectures de poesia russa i alemanya– l'empenyen a una lluita 
paradoxal entre l'alliberament d'una tradició que l'escanya i el desig de mantenir-s'hi fidel. Aquest temps 
de destret intel·lectual de Bialik pot equiparar-se a la tensió que també visqué el jove Maragall quan el 
seu pare l'incorpora a la gestió del negoci familiar de la fàbrica tèxtil, quan ell bé preferia l'estudi de les 
lletres. La revolta interna entre dues forces contraposades –en Maragall, la poesia i la fàbrica; en Bialik, 
la poesia i la tradició religiosa– els equipara també en el resultat. Maragall arriba a un acord amb el seu 
pare i podrà cursar estudis de dret i exercir aleshores la seva vocació poètica (1879), i Bialik s'abraça 
als ideals modernistes de l'Haskalà, abandona l'acadèmia rabínica tradicional i fins s'afilia clandestina-
ment a una societat estudiantil ortodoxa sionista, la Nétsah Israel. Som a finals dels anys noranta del 

73Dossier

Haidé, núm. 14, 2025, p. 71-83



segle XIX: el Bialik poeta alça el vol i somnia desplaçar-se a Berlín per continuar-hi els seus estudis al 
seminari rabínic on sap que tindrà accés a la civilització europea moderna. Aquesta combinació volguda 
d'educació religiosa i tradicional exposada, al mateix temps, als corrents moderns de la cultura secular 
europea havia d'influir enormement en la carrera literària del nostre autor.

III. Cap al reconeixement

1. L'Haskalà jueva
Un bell dia veuran, els qui vindran d'arreu,

què ha fet el poble més errant.

H.N. Bialik. «Benedicció del poble»

L'Haskalà fou una crida a tots els jueus de la Diàspora –allà del planeta on la dispersió i els trulls de la 
història els haguessin portat– per canviar el destí de submissió que aclaparava el col·lectiu jueu. Bialik 
l'escoltà i es deixà arrabassar per aquesta «nova llum» de la qual la seva poesia es convertirà en la 
bandera principal, en la veu cantant, en la resoluda expressió d'un desig de sanar la història jueva ferida 
i projectar-la cap a una nova vitalitat. El moviment de l'Haskalà, al qual s'adheriren una bona part dels 
jueus europeus dels segles XVIII-XX, responia a diversos factors històrics: la Revolució Francesa de 
1789, la industrialització creixent i, consegüentment, el capitalisme que va possibilitar que molts jueus 
també s'enriquissin i adoptessin els valors de la nova burgesia europea, entre els quals hi havia l'adop-
ció de la cultura i l'educació occidentals, així com l'ànsia de l'emancipació. L'Haskalà havia començat 
al segle XVIII a Itàlia, als Països Baixos i a Alemanya i es va anar desplaçant gradualment vers l'est 
penetrant l'ambient cultural i religiós dels jueus polonesos i de l'Imperi austrohongarès durant el segle 
XIX, fins a les nombroses comunitats jueves de la Rússia tsarista entre els anys 1840 i 1920, on brillà 
per la seva efervescència el centre cultural jueu d'Odessa, a Ucraïna.

 
Els adeptes entusiastes a aquest moviment regenerador, els maskilim, cerquen un element unificador 
i diferenciador a la vegada, que no serà pas la religió ni els trets de la identitat tradicional jueva, sinó 
la llengua hebrea que caldrà renovar i adaptar als nous temps perquè, a través de tractats d'història, 
geografia, matemàtiques, ciències naturals, contes i faules, penetri a escala popular en les masses ju-
eves i propiciï una educació secular, un racionalisme lúcid i una plena adaptació als hàbits occidentals. 
La llengua hebrea fa un esforç per demostrar que és capaç d'expressar-se en tots els gèneres i de ser 
permeable als corrents literaris de l'època. Tot i això, els resultats, malauradament, foren pobres i de-
cebedors, però molt necessaris perquè, graó a graó, s'arribés al grau de sofisticació i elasticitat d'una 
llengua apta per a la creació literària de qualitat. En prosa destacà la figura de Méndele Mokher Sefarim 
(1843-1917), i en poesia serien Saül Txernikhovsky (1875-1943) i, un xic més gran, Hayyim Nahman 
Bialik, cim i símbol d'aquest renaixement lingüístic i literari de l'Haskalà.

Manuel Forcano Aparicio. Hayyim Nahman Bialik, el «Poeta nacional del Poble jueu»

74



2. L'impacte de la poesia de S.S. Frugg
Fins i tot dins centenars de milers d’anys,

mentre existeixi encara un jueu viu,

les seves cançons tornaran a ser cantades,

amb rialles i llàgrimes.

S.S. Frug, «Poema a Mikhael Gordon»

 
Bialik s'alineà volenterosament als objectius i propòsits de l'empresa renaixentista de l'Haskalà, i n'ar-
ribarà a ser el màxim apòstol. A l'acadèmia de Volozhin, en ple debat entre els estudis tradicionals i les 
idees modernistes i regeneradores d'un judaisme secular i de valors occidentals, queda corprès per 
l'obra de Shimon Shemuel Frug (1860-1916), un poeta rus d'orígens humils i crescut en un ambient 
rural que va començar a escriure poesia en llengua russa i també en ídix. Els textos de Frug reflectien 
la desemparada vida quotidiana dels jueus de l'imperi rus i denunciaven la pobresa, la discriminació i 
l'opressió que patien sota el règim dels tsars. El seu to compassiu i un xic melancòlic venia combinat 
amb una crítica contundent de les injustícies socials, i alguns dels seus poemes en rus no parlaven no-
més de jueus, sinó també de pagesos i treballadors no jueus, tot mostrant, doncs, una solidaritat ampla 
amb els desemparats de l'imperi tsarista. Comptava, doncs, entre els seus lectors amb un públic rus 
culte i també versat en ídix. Aquesta doble producció poètica, el convertí en una figura del factible dià-
leg cultural entre el món jueu i la societat russa d'aleshores. El seu estil, d'un lirisme senzill amb molta 
atenció al ritme i a la musicalitat de la llengua, s'inspirava tant en la tradició bíblica com en la poesia 
popular russa i ucraïnesa, i Bialik en quedà molt impressionat. Arran d'aquest impacte, el 1891 –any 
de l'edició del primer poemari de Maragall, Poesies. Originals i traduccions–, Bialik escriu el seu primer 
poema, «Vers l'ocell», una primera producció titllada d'obra de joventut, però que ja barreja el lirisme 
personal amb els temes nacionals jueus, atès que l'ocell és el símbol de la llibertat i també de la terra 
d'Israel somniada i idealitzada, i el jo poètic se li adreça per saber si també allà d'on ve hi ha patiment i 
adversitats. El sionisme treu el cap.

3. El sionisme espiritual d'Ahad ha-Am

Un bell dia veuran, els qui d'arreu vindran,

què ha fet el poble més errant.

H.N. Bialik. «Benedicció del poble»

 
 

La ideologia de què s'empara la poesia de H.N. Bialik és la que formulà el pensador jueu rus Aixer Gins-
berg (1856-1927), més conegut amb el pseudònim d'Ahad ha-Am o «Un del poble». La seva postura 
sionista, de caràcter cultural i espiritual, s'enfrontava a les postures més de caràcter polític que repre-
sentava Theodor Herzl amb el propòsit de cercar un refugi territorial i, per tant, estatal, per al poble jueu. 
Ahad ha-Am creia que la prioritat havia de ser la regeneració espiritual i cultural del poble jueu abans 
de concentrar els esforços en negociacions diplomàtiques destinades a la creació d'un estat jueu. Per 
això, era del parer que, abans de poder aspirar a un estat, calia reforçar la identitat jueva mitjançant 
l’educació, la cultura i la renaixença de l’hebreu com a llengua viva. De fet, proposava la creació d’un 
«centre espiritual» a Palestina, que no necessàriament havia de ser un estat sobirà, sinó un lloc des 

75Dossier

Haidé, núm. 14, 2025, p. 71-83



d’on irradiar valors i cohesió cultural a tots els jueus de la diàspora. També va ser crític amb el sionisme 
pràctic en acusar-lo de menystenir els drets dels àrabs palestins anticipant que, si no es gestionaven 
amb prou sensibilitat, hi hauria conflictes en el futur. La seva visió «cultural» va tenir una influència d'allò 
més profunda i duradora en la intel·lectualitat jueva del seu temps, així com en el desenvolupament 
cultural del Yixub –la comunitat jueva a Palestina abans de la creació de l'Estat d’Israel–, atès que com-
portava l'adopció de la renovada llengua hebrea com a eina vehicular d'expressió i comunicació. Bialik 
va reconèixer Ahad ha-Am com el seu gran mestre, i alguns dels seus primers poemes li estan dedicats. 
Ahad ha-Am també influí decisivament en la seva poesia ja que l'empenyé a escriure en un estil clàssic, 
lúcid i comprensible, i el desencoratjà quan Bailik maldava per ser experimental, com feien altres poetes 
del seu temps imbuïts d'aires modernistes.

 
El 1891 deixà la vila de l'acadèmia rabínica de Volozhin i s'instal·là provisionalment a Odessa, seu d'un 
important cercle d'intel·lectuals jueus entre els quals es trobava Ahad ha-Am: sense gaires recursos, es 
dedicà a ensenyar hebreu, eina primordial, doncs, del sionisme espiritual. Així, doncs, Bialik es converti-
ria en la veu poètica més important d'aquest procés de revitalització de la llengua hebrea, possiblement 
el guany més evident o el cim més alt del moviment de l'Haskalà, la il·lustració jueva que mirava d'es-
campar com fos la cultura europea moderna entre els jueus a partir d'una llengua que cercava despren-
dre's del llegat únicament religiós. A Odessa, tanmateix, Bialik no s'abona només a l'ensenyament i a 
la creació pròpia en llengua hebrea, sinó que també es dedica a l'estudi de la literatura russa –Puixkin i 
Frug, Dostoievski i Gogol–, així com de l'alemanya, amb una especial predilecció per Lessing i Schiller. 
Sense encara entrar directament als cercles literaris jueus de la ciutat, el seu poema «Vers l'ocell» ar-
riba a les mans de Moses Leib Lilienblum i de Yehoshua Hana Rawnitzky, que faran que es publiqui al 
primer número de la revista jueva Ha-Pardés (1892). El poema, una clara mostra d'enyorança per Sió, 
estava escrit en l'estil propi dels poetes del moviment de Hibbat Sion o «Amor a Sió» que representen, 
literàriament, el pas o canvi dels ideals de l'emancipació de l'Haskalà a un ideal nacional «sionista», per 
bé que és comuna i acceptada per tothom que aquest grup de poetes era d'allò més mediocre, i la ir-
rupció d'una veu com la de Bialik prest els deixaria a tots, definitivament, en un segon pla (Martínez 10).

4. Els primers grans poemes
Navego per les llunyanies, erro per les distàncies,

tremolo com un ocell que del mar a ca la mare va ple d'ànsies.

H.N. Bialik. «Navegant per les distàncies»

El 1892, Bialik es dirigeix precipitadament a Volozhin arran del tancament de l'acadèmia, i retorna a 
casa dels avis. Allà troba el seu germà agonitzant, i una atmosfera no gens falaguera de desesper vital 
i espiritual pel que fa a la situació en general dels jueus de la regió. Alguns dels nous poemes –«Na-
vegant per les distàncies», «A la meva tornada»– demostren aquesta feixugor i expressen el fracàs 
del retorn a les essències jueves del passat, encallades, saturades, entristides, melancòliques. Arran 
d'aquest retorn, Bialik decidirà allunyar-se d'aquesta societat tradicional que agonitza i que no duu a en-
lloc. La mort de Judà Leib Gordon, una insígne figura de l'Haskalà, donarà peu a l'escriptura de la gran 
elegia La mort del Lleó –publicada també a Ha-Pardés–, amb la qual Bialik considera que es tanca una 

Manuel Forcano Aparicio. Hayyim Nahman Bialik, el «Poeta nacional del Poble jueu»

76



etapa de la seva vida i dels seus inicis poètics, on les llàgrimes i el to melangiós són motius importants 
dels seus versos, que quedaran recollits al seu primer volum de poemes Xirim o Poemes, publicat a 
Varsòvia el 1901, i reeditat i revisat després el 1908.

 
Entre 1893 i 1896 la vida de Bialik dona un tomb important: el 1893 coneix i es casa amb Maya Aver-
buch, amb la qual intentarà infructuosament tenir fills, cosa que fou un motiu de frustració i de dolor per 
a la parella, que també trasllueix a la seva poesia –ben diferentment de la fillada de Maragall. Bialik 
treballarà per al seu sogre, comerciant de fusta, a Kíiv, lloc on escriurà poemes rellevants com «Al Saf 
Beit ha-Midraix» [‘Al llindar de la Casa d'estudi’] (1894), o el gran himne «Birkat Am» [‘Benedicció del 
Poble’], una peça del mateix any plena de força i esperança que fa al·lusió als antics constructors del 
temple de Jerusalem en una metàfora en què en els versos són els constructors de la nova Terra d'Is-
rael, els pioners arribats durant la primera onada migratòria o Aliyyà, i que tindrien aquest poema com 
un himne patriòtic (Feliu 194), talment com Maragall, que escrigué el 1894 l'himne poètic «La Sardana»:

 
 
Que siguin ben fermes, germans, les vostres mans,

i que la pàtria redimeixin!

No perdeu el coratge! braç a braç, exultants

i alegres, feu que el poble protegeixin!

[...]

Qui gosaria riure's del que ara és petit?

Feu-vos aixades, i el poble redimiu,

mentre dels cims de les muntanyes el crit

ressoni i la veu de Déu digui: Veniu!

                           («Benedicció del Poble»)

El 1897, Bialik i la seva dona es traslladen a la vila polonesa de Sosnowiec, prop de la frontera prussia-
na, on, per un temps breu, ell exercirà de mestre d'hebreu. Tanmateix, aquesta temporada a Sosnowiec 
seria decisiva en la seva vida: deprimit per la petitesa de la vida provincial i per l'estretor de mires de la 
minsa comunitat jueva a la qual servia, Bialik comença a escriure sàtires i petites narracions que signa 
amb pseudònim per no ser reconegut, i també fa proves en prosa en llengua ídix. La manca d'empatia 
envers els ideals sionistes, la pobresa intel·lectual de molts jueus de Sosnowiec, l'avorriment de la vida 
tradicional jueva en una petita vila polonesa, l’empenyaran a escriure iradament el poema «Akhen Hat-
sir ha-Am» [‘Ben segur que el poble és herba’], un dur retret als jueus que s’esforçaven per millorar la 
seva precària situació vital i ni tan sols somniaven amb l'emigració vers la Terra d'Israel. El to amb què 
Bialik s'adreça al poble jueu en aquest poema amb ressonàncies bíbliques –que tingué un fort impacte i 
fou d'allò més aclamat arreu– provocà que hom li atribuís un to profètic, i a partir d’aquell moment molta 
de la seva poesia vindrà embolcallada d'aquesta aura visionària i futurible. Aquí comença realment la 
consideració que molts creien que ja s'havia guanyat de «Poeta nacional del poble jueu». Alguns altres 
poemes («Miqraé Tsion» o «Convocats de Sió») reflecteixen els dubtes que suscità la celebració del 

77Dossier

Haidé, núm. 14, 2025, p. 71-83



Primer Congrés Sionista mundial de Basilea de 1897, atès que Bialik continuava essent fidel als ideals 
del seu mestre Ahad ha-Am, partidari d'un sionisme espiritual, fins al punt que, el 1912, gosaria escriure 
una sàtira (Rabbí Zerah) contra Theodor Herzl, figura insigne del sionisme polític.

IV. L'etapa d'Odessa: la consolidació
Caigueren sense sepultura

i el desert els emmortallà amb silenci.

H.N. Bialik. «Els morts del desert»

Amb l'inici del nou segle, el 1900, Bialik s'instal·la a Odessa, ciutat en la qual viurà fins al 1921, i on, en 
la trentena i la quarantena, es consolida de manera culminant la figura del «Poeta nacional hebreu», 
o també «jueu», o «del poble jueu» i «del poble d'Israel», com a gran renovador de la poesia hebrea 
moderna, per bé que durant aquests anys també escrigués i traduís poesia i prosa en ídix (Leiter 563). A 
Odessa, Bialik s'incorpora per la porta gran en el cercle d'escriptors i líders sionistes reunits entorn de la 
figura d'Ahad ha-Am, i corprès per l'estil realista de la prosa hebrea de Méndele Mokher Sefarim (Xolem 
Yankev Abramovitx, 1835-1917), Bialik provarà també la prosa literària i començarà a confegir relats 
com «Aryé Baal Guf» [‘El cos del lleó’], o «Me-ahoré ha-Gader» [‘Rere la tanca’]. Tanmateix, a Odessa 
Bialik desenvoluparà al màxim la seva veu poètica fins al punt de configurar la pròpia constel·lació de 
símbols als quals recorre assíduament i que avui són els trets característics de la seva poesia: el gat, 
que apareix per primera vegada al poema «Lebadí» [Tot sol] de 1902 com a símbol d'avorriment, man-
dra i desesper; el santuari o temple, com a símbol de la tradició jueva més pregona; i la guspira o la fla-
ma que apareix contínuament i en diverses formes –com una brasa, com una espelma, com una llàntia, 
com un reflex, com la pampalluga d'un estel, com la cabellera d'una torxa, etc.– i que representa l'ideal 
que empeny l'home a actuar i o canviar la seva realitat. El poema llarg «Ha-Matmid» ['L'estudiant del 
Talmud'], escrit entre 1894 i 1895, també s'erigí en representatiu del seu voler poètic, atès que descriu 
a la perfecció el conflicte intern que un estudiant jueu ha d'endurar entre, d’una banda, els seus estudis 
tradicionals i una dedicació ascètica i estàtica envers la Torà, i, de l’altra, les seves inclinacions naturals 
de moviment, canvi, natura, família. La repressió que els estudis tradicionals del judaisme provocaven 
de l'embranzida natural de la vida dels joves estudiants és motiu de denúncia per part de Bialik, i Ha-
Matmid es convertí en un al·legat a favor de la llibertat, a favor de l'empenta i de l'acció, tot dit amb un 
to d'exaltació vitalista que ens recorda la visió agosarada, vital i nietzscheana d'alguns poemes de Joan 
Maragall quan recrea les llegendes del Comte Arnau o de Joan Garí. En la mateixa línia, el 1902, Bialik 
va escriure el mític poema «Meté Midbar» ['Els morts del desert'] un poema-riu que parteix de la història 
bíblica dels israelites que van sortir d'Egipte, però que no arribaren a entrar a la Terra Promesa. Bialik 
agafa aquesta generació d'israelites que van vagar quaranta anys pel desert i la transforma en una al·
legoria del poble jueu que viu des de fa segles a l'exili, avesat a l'enyorança, a la pèrdua, a l'esperança 
incompleta, a la frustració. Aquest poema, d'un elevat to tant nacional com existencial, retrata la tragè-
dia col·lectiva del poble jueu, però al mateix temps en subratlla la força persistent i la resistència: els 
morts, d'estatura gegant, s'aixequen i desafien el decret diví que els ha declarat difunts i que els obliga 
a estar enterrats, car ells aspiren a lluitar per la redempció i gosen, per tant, rebutjar l'imperatiu diví. 
Les imatges recurrents són la buidor del desert, l'udol del silenci, i el terrible eco del seu destí, atès que 
la seva presència pesa i es presenta com un deure pendent sobre les generacions futures. El to, entre 

Manuel Forcano Aparicio. Hayyim Nahman Bialik, el «Poeta nacional del Poble jueu»

78



elegíac i èpic, descriu aquests «morts» com una marxa de fantasmes que insisteix perquè els jueus 
d'ara acompleixin el que ells no foren capaços de fer: entrar a la Terra d'Israel.

V. La qüestió espinosa de la llengua
Mal que la teva paraula sigui amarga com la mort

o que sigui la mort mateixa,

l'escoltarem i sabrem què diu.

H.N. Bialik. «La paraula».

A Odessa Bialik florirà plenament com a poeta, com a narrador, com a assagista, com a traductor i 
també com a editor: amb un grup d'autors funda l'editorial Moriah –encara avui activa a Israel– per pro-
duir textos adients per a les escoles jueves modernes amb idees pedagògiques en consonància amb 
l'esperit dels principis del sionisme espiritual d'Ahad ha-Am. I amb aquesta tasca d'editor, com també li 
havia passat ja com a autor, li aflora el gran tema: la llengua, en quina llengua, en quin registre i accent 
de llengua. La llengua, la de tots els jueus: l'hebreu. En quin hebreu: el de la Bíblia?, el de la Mixnà i 
les homilies rabíniques? L'hebreu artificiós i eloqüent de l'edat mitjana?, o el que conglomerava tots 
els estils en mans dels il·lustrats jueus del XVIII i del XIX? L'hebreu d'accent asquenazita o bé el de la 
pronúncia sefardita? Les respostes donades a aquestes qüestions provocaven molts debats, dubtes, 
ànsies, i cap d'elles no oferia garanties d'èxit a aquells que somniaven revivificar la llengua comuna 
dels jueus d'arreu.

 
Bialik, finalment, pren partit. En la seva producció literària farà servir un hebreu en un registre prou 
elevat, fruit de la mescla d'elements bíblics, rabínics i folklòrics, i que li servirà, però, amb paraules an-
tigues i carregades de significació religiosa, per expressar nocions i emocions contemporànies, moltes 
d'elles laiques. L'hebreu que els maskilim de l'Haskalà usaven amb la voluntat de ressuscitar-lo i fer-lo 
viu i parlat alhora, venia ple de construccions excessivament artificials que pretenien ser literàries i, per 
tant, poc vives, poc reals o quotidianes. Bialik fa un esforç per simplificar la llengua i prefereix insistir 
en la sonoritat i el ritme de l'hebreu bíblic que, tot i ser el més antic, el més greu, el més solemne, era, 
al mateix temps, el més llegit i conegut pels jueus que el recitaven a la sinagoga i que el sabien per 
entendre la Torà. Calia, llavors, revitalitzar l'hebreu més clàssic, fer modern el més antic, ressuscitar 
l'original, el primer hebreu. Tanmateix, també era urgent que la llengua ressuscitada vestís la roba del 
moment: era necessari crear neologismes moderns, termes per a conceptes i objectes que no existien 
als temps bíblics, i ressignificar paraules bíbliques com els hapax legomena que podien adoptar ales-
hores nous significats.

 
Si bé Maragall, amb la seva reflexió teòrica sobre la pròpia poesia exposada a l'«Elogi de la paraula» 
de 1903, creia que la paraula viva era l'expressió pura del sentiment inspirat per l'objecte poètic que es 
reflectia sincerament i sense els filtres del pensament o de l'expressió formal, a Bialik li caldrà fer-ho a 
l'inrevés: prendre delicadament la paraula morta, passar-la pel filtre del pensament, exposar-la en una 
expressió formal per donar-la a conèixer com a paraula destinada a ser viva, a ser de nou genuïna, 
original, primera. Si per a Maragall la paraula viva era una mena de revelació d'un moment d'inspiració, 

79Dossier

Haidé, núm. 14, 2025, p. 71-83



per a Bialik la inspiració el porta a escollir les paraules afortunades que seran el vehicle d'expressió de 
les seves emocions. Si per a Maragall no es tractava de fer poesia, sinó de deixar que la poesia es fes 
en nosaltres, per a Bialik és essencial fer poesia perquè les paraules renovellades es fessin de nou, 
després de tants segles i pregàries, en els nous lectors. Si per Maragall la poesia «consisteix en dir les 
coses tal com ragen (quan ragen en estat de gràcia)», com escriu en el «Pròleg» al llibre de Pujols (Pr 
3 184), per a Bialik la poesia és el mitjà perquè les paraules ragin les coses com si les diguessin amb 
tota naturalitat. Maragall apunta encara al seu «Elogi»: «No heu sentit mai els enamorats com parlen? 
Semblen uns encantats que no saben lo que es diuen. Fan un parlar tot trencat, entre la llum abundant 
de les mirades i la plenitud del pit bategant» (Pr 3 72). En el cas de Bialik hem de dir que la seva llen-
gua poètica, a través de la qual vol que el lector senti la història i l'ànima del poble jueu, és molt densa, 
difícil, carregada, també com la dels enamorats, «tota trencada» perquè cada mot escollit ve ple del 
seu context bíblic, de la seva significació religiosa, embolcallada encara de l'alè antiquíssim de quan un 
dia la proferí algun dels profetes d'Israel. Diu Maragall que, quan parlen, els poetes «es posen febro-
sos i tanquen els ulls i parlen amb la febre» (73). En el cas de Bialik, el poeta transmet tanta emoció i 
profunditat amb els mots escollidíssims que ha triat, que també s'enfebra i tanca els ulls. En aquestes 
circumstàncies, no és d'estranyar que hom consideri encara avui que els versos de Bialik emocionin i 
toquin espiritualment per la llengua evocadora que fa servir, més que no pas pel missatge concret que 
comuniquen. L'espontaneïtat, la puresa, la sinceritat d'un moment d'inspiració que sovint no encaixa 
dins un vers fixat ni d'una estrofa rígida eren els valors suprems de Maragall a l'hora de fer poesia grà-
cies a la inspiració, però en Bialik tot això s'ha de fabricar, s'ha de calcular, s'ha d'afaiçonar i d'amanir 
perquè el poema demostri, finalment, que també ha estat confegit en estat de gràcia. Quin esforç titànic: 
Maragall asseverava tenir fe «sobretot en la conversa» (80), quan aleshores en hebreu una conversa 
«natural» amb prou feines podia fer-se.

 
En l'obra de Maragall hom observa una voluntat d'estil i de trobar un llenguatge equilibrat i clar, tot i els 
molts castellanismes que trufaven el dialecte del català barceloní del seu temps. Bialik malda per des-
pertar la llengua hebrea de la seva amnèsia secular; i també s’hi esforça des de la seva àrea lingüística, 
i el seu hebreu, sota la influència de les llengües d'ús comú –l'alemany, el rus, l'ucraïnès i l'ídix–; fa que 
els seus versos alternin les síl·labes accentuades i no accentuades –com en les llengües europees–, tot 
deixant de banda l'antiga manera de versificar en hebreu deutora de la mètrica quantitativa àrab practi-
cada a l'Edat d'Or de la poesia medieval a l'Àndalus o Sefarad (s. X-XIII). Aquest gir substancial de fer 
versos que Bialik abandera el convertirà en el líder del cercle literari d'Odessa i dels jueus asquenazites 
protagonistes de l'emigració sionista vers Palestina. Ara bé, aquest canvi fou d'alguna manera traumàtic 
quan aquesta manera de versificar arribà a Palestina, on era majoritari l'accent de la pronúncia de l'he-
breu sefardita, que desplaçava els accents tònics al final de les paraules, amb la qual cosa la musicalitat 
dels poemes de Bialik quedava en qüestió, i no va ser fàcil d'acceptar (Burnshaw 27; Carmí 40-42).

VI. L'horror dels pogroms de Kixinev

1. Contra la matadissa i contra la covardia

Els dies 19 i 20 d'abril de 1903 la comunitat jueva de Kixinev –avui Chisinau, capital de l'estat de Mol-
dàvia– va patir un pogrom o atac massiu arran de la difusió d'una acusació falsa d'assassinat ritual d'un 

Manuel Forcano Aparicio. Hayyim Nahman Bialik, el «Poeta nacional del Poble jueu»

80



nen cristià per utilitzar-ne la sang en un ritu jueu. La premsa local antisemita va ser la responsable de fer 
pública la notícia que va provocar un avalot contra els barris jueus de la ciutat: més de mil cinc-centes 
cases i botigues jueves foren saquejades i destruïdes, moltes dones i nenes van ser violades, i molts 
homes van ser morts o ferits. Bialik, en qualitat de membre de la Comissió Històrica Jueva d'Odessa 
va ser enviat a Kixinev per assistir els supervivents i fer un informe de les atrocitats patides per part de 
la comunitat jueva. Abans de traslladar-s'hi escrigué el cèlebre poema «Al ha-Xehità» ['La matadissa'], 
en què clama justícia al cel i, si no és possible, demana que el món, que «té els fonaments podrits», 
s'acabi d'una vegada. Molt afectat pel que va veure i va sentir de boca de les víctimes del pogrom, Bi-
alik es retirà a casa dels parents que tenia prop de Kíiv i, en lloc de l'informe que li havien encarregat, 
va compondre, el 1904, el llarg i esborronador poema «Be-Ir ha-Haregà» ['A la ciutat de la matança'] 
en què denuncia no només les massacres sinó també la submissió de la gent davant els seus botxins. 
La covardia, la manca de coratge, eren més amargues que l'absència de justícia i la indiferència de la 
natura davant les atrocitats. L'actitud mesella dels jueus de Kixinev en el moment dels atacs provoca 
la ira del poeta i aquests versos rabiosos causaren un enorme impacte arreu del món jueu de l'Europa 
oriental fins al punt que hom considera que engegaren el procés que duria a formar gradualment una 
nova identitat jueva, lluny de l'estereotip del jueu estudiós, desarmat, discriminat, sense dignitat, víctima 
indefensa que es deixava trepitjar i anihilar. La veu forta de denúncia de Bialik en aquests dos poemes 
relacionats amb el pogrom de Kixinev incentivaren més que mai les ànsies del sionisme de cercar refugi 
a Palestina lluny d'una Europa que mirava cap a una altra banda quan els seus jueus eren víctimes 
indiscriminades d'atacs cruents.

2. La denúncia contra la violència de l'Estat
Alça't i vés a la ciutat de la matança, entra als patis,

mira amb els teus ulls i palpa amb les mans

les tanques, els arbres, les pedres, el guix de les parets,

la sang quallada i el cervell ressec dels morts.

H.N. Bialik. «A la ciutat de la matança»

El mateix any de 1903, Maragall accedeix a la presidència de l'Ateneu Barcelonès, però el novembre de 
1902 s'havia significat políticament i socialment amb la publicació de «La patria nueva» arran de la vaga 
general de Barcelona i de la repressió brutal que exercí l'exèrcit amb tirotejos, morts, ferits i centenars 
de detinguts. Al seu article, Maragall denuncià la violència de l'Estat contra els obrers en vaga, i reivin-
dicava la possibilitat d'una pàtria nova que no es fonamentés en la repressió i la por, sinó en la justícia i 
en el reconeixement del poble treballador. Maragall clama per a una transformació moral i política d'Es-
panya, i posa en qüestió la legitimitat del règim repressor. L'article, considerat sediciós i un atac a les 
autoritats, va portar l’autor a ser jutjat per un tribunal militar, però la causa no prosperà gràcies a la seva 
rellevància cultural i als suports influents que va rebre. El clam clar i ben dit per a una regeneració i la 
denúncia de la injustícia semblen agermanar, de nou, les dues veus paral·leles de Maragall i de Bialik.

81Dossier

Haidé, núm. 14, 2025, p. 71-83



VII. Els llorers finals
Estén damunt meu les teves ales,

i fes-me de mare i germana amants,

sigui ton pit per al meu cap un refugi,

un niu per a les meves pregàries errants».

H.N. Bialik. «Estén damunt meu les teves ales».

Bialik, l'any 1904, s'instal·là un any a Varsòvia com a editor literari de la revista Ha-Xiloah. L'estada 
a la capital polonesa va ser-li molt fructífera: allà s'inspirà per escriure alguns dels seus poemes més 
cèlebres com «Ha-Berekhà» [‘L'estanyol’], el poema experimental «Meguil·lat ha-Eix» ['Rotlle de foc'], 
i el tan versionat musicalment «Hakhsini tahat knafekh» ['Estén damunt meu les teves ales'], tots com-
pletats el 1905. A partir d'aquesta data, tornat a Odessa, el poeta Bialik calla i entra en un període llarg 
de silenci, per bé que s'ocupa d'escriure assajos, lliçons, crítiques i de traduir tota classe d'obres que 
mancaven en versió hebrea, especialment de poetes i pensadors alemanys, i fins i tot el Don Quixot. El 
1921 abandona Ucraïna vers Berlín, i el 1924 emigrarà finalment a Palestina –aleshores sota mandat 
britànic– per establir-se a Tel-Aviv, on residiria fins a la seva mort, deu anys més tard, arran d'una visita 
mèdica a Viena. A Tel-Aviv va fundar l'editorial Dvir, que aviat es convertí en un referent intel·lectual 
i literari fins al dia d'avui, i on publicaria la traducció de Guillem Tell (1923), els reculls dels poemes 
andalusins de poetes clàssics medievals com Salomó ibn Gabirol de Màlaga (1924) o de Moisès ibn 
Ezra (1928). Considerat per molts com el «poeta nacional d’Israel», Hayyim Nahman Bialik no sols va 
aconseguir elevar la poesia hebrea a un nivell modern i universal, sinó que es va convertir en el símbol 
per excel·lència del renaixement cultural jueu en llengua hebrea, i el seu llegat perdura encara. Com 
Maragall, que va ser un poeta modern per a la llengua malmesa de la societat barcelonina del seu 
temps, Bialik és també una veu potent, viva i musculada que, en poesia, trenca una inèrcia secular de 
provincianisme i d'imitació de models forans, i que anticipa l'anomenat vers conversacional que tanta 
fortuna tindria en els poetes que seguirien la seva estela i que configuren avui el cànon en majúscules 
de la literatura hebrea moderna de què el nom de Bialik n'és corona.

No sóc poeta ni profeta

sinó un simple llenyater sorrut.

H.N. Bialik. «Tot jo m'agemoleixo»

Bibliografia 

Burnshaw, Stanley, Tet Carmi, Tet, Susan Glassman, Ariel Hirschfeld i Ezra Spicehandler (eds.). The 
Modern hebrew Poem itself. Wayne State University Press, 2003.

Carmi, Tet. The Penguin Book of Hebrew Verse. Penguin Books USA, 1981.

Comey, Arie. Poesía hebrea moderna. Antología. La Semana publicaciones, 1987.

Feliu, Eduard. «Bialik o el clam profètic». Tamid, vol. 6, 2006-2007, p. 187-233.

Manuel Forcano Aparicio. Hayyim Nahman Bialik, el «Poeta nacional del Poble jueu»

82



Holtzman, Avner. תילאוטקלטניא היפרגויב :קילאיב ןמחנ םייח, [‘Hayyim Nahman Bialik: una biografia 
intel·lectual’]. Am Oved, 2022.

Laor, Dan. היפרגויב :קילאיב ןמחנ םייח, [‘Hayyim Nahman Bialik: biografia’]. Am Oved, 1999. Trad. angl.: 
Bialik: His Life and Times, trans. by Jeffrey M. Green. Schocken Books, 1999.

Leiter, Samuel. «Bialik, Hayyim Nahman». Encyclopaedia Judaica, by Michael Berenbaum and Fred 
Skolnik, Macmillan Reference USA, vol. 3, 2000, p. 561–564. 

Maragall, Joan. Poesia i teatre [PT], ed. crítica d'Ignasi Moreta i Lluís Quintana. Obres completes, vol. I. 
Ed. 62, 2020.

— Prosa [Pr], ed. crítica de Lluís Quintana Trias i Ignasi Moreta, toms 1-3. Obres completes, vol. II-IV. 
Ed. 62, 2024.

Martínez, Teresa. Poesía hebrea contemporánea. Madrid, 1994.

Miron, Dan. סותימו הריש :קילאיב, [‘Bialik: Poesia i Mite’]. Am Oved, 1998. 

Shiloah, Reuben. יריש לכ קילאיב .נ .ח, [‘Tots els Poemes de H.N. Bialik’]. Dvir, 1972.

Holtzman, Avner. קילאיב ןמחנ םייח םירישה, [‘Hayyim Nahman Bialik: els poemes’]. Dvir, 2004.

Slutsky, Yehuda i Judith R. Baskin. «Haskalah». Encyclopaedia Judaica, ed. by Michael Berenbaum and 
Fred Skolnik, Macmillan Reference USA, vol. 8, 2007, p. 33-41. 

Spicehandler, Ezra. «Bialik, Hayyim Nahman». Encyclopaedia Judaica, ed. by Michael Berenbaum and 
Fred Skolnik, Macmillan Reference USA, vol. 3, 2007, p. 564-565.

Teixidor, Joan. Cinc poetes. Destino, 1969.

Vallicrosa, Josep Maria. Haim Nahman Bialik. La ciudad del Exterminio. Los Poetas del dragón, 1987.

Wodziński, Marcin. Historical Atlas of Hasidism. Princeton University Press, 2018.

 https://benyehuda.org. Consulta: 17 0ct ,[Obres completes de Hayyim Nahman Bialik] ,הדוהי-ןב טקיור פ
2025.

-Catàleg de manuscrits, documents i estudis relacionats amb Hayyim Nah] ,לארשי לש תימואלה היירפסה
man Bialik], https://www.nli.org.il. Consulta: 17 oct 2025.

Rebut el 25 de setembre de 2025
Acceptat el 22 de novembre de 2025

83Dossier

Haidé, núm. 14, 2025, p. 71-83

https://benyehuda.org
https://www.nli.org.il

