
No vinc d’una família especialment religiosa: a l’avi li feien ràbia els capellans i la iaia sempre em deia 
«senya’t per si de cas», com si la religió la poguéssim administrar com un placebo. Parlo dels avis ma-
terns, amb qui vaig viure la major part de la meva infància perquè tant jo com els meus pares i la meva 
germana estàvem amb ells. Dels paterns tampoc no en percebia una gran desfici per l’Altíssim. Tanma-
teix, vaig anar a una escola de monges i després, a la secundaria, a una de monjos. Encara hi havia 
la creença, o això devien pensar els meus pares, que una educació tintada per la religió em faria pujar 
amb més valors. El mateix argument, suposo, va fer que em bategessin i que, més endavant, m’impo-
sessin la comunió. A l’època de catequesi era importantíssim assistir al Dimecres de Cendra. Anys més 
tard el primer poema que vaig llegir de Joan Maragall va ser aquest: «No et facis posar cendra, ―no et 
facis posar cendra, | patró de joventut». Però Maragall no va tenir en compte que a una persona que ja 
de ben petita rep una educació religiosa li és impossible oblidar-se de la mort i gaudir de la vida amb el 
goig que produeix la joventut. 

 
Per a  mi va ser necessari un xoc més contundent que m’impulsés a desfer-me, si més no una mica, 
dels fantasmes del deute etern amb Crist. Amb vuit anys ja intuïa que no volia una redempció, però vaig 
haver de tenir-ne vint més per escriure un poema i dir-hi que faria el que jo volgués i que ni Maragall ni 
l’església havien d'interposar-se en la meva decisió. D’aquí, suposo, en va sortir el primer esbós del que 
acabaria essent la meva versió personal del «Dimecres de Cendra». La meva revelació va ser Josep 
Palau i Fabre amb «Les Metamorfosis de Crorimitekba», dels Poemes de l’Alquimista. Al final del relat 
diu: «Crorimitekba, per estrany que et sembli, no és altre que el Déu actual, el que tu mateix adores, el 
Déu II, que va destronar l’antic, el Déu I. Hi ha qui fa remuntar la dinastia a tres o més generacions, però 
la nostra ciència s’estrella en aquests límits». Amb la figura de Crorimitekba, Palau i Fabre destituïa per 
complet el monoteisme dins el meu imaginari, i jo m’aferrava a mil possibilitats. No és que abans això ja 
no ho sabés i em calgués llegir l'Alquimista perquè em caigués el vel, però sí que inaugurà en la meva 
ment la possibilitat d’escriure sobre això: 

 

Tot déu neix d’un impuls inventiu culturalment humà. Tal ficció evoluciona fins on el creador vol que arribi. I el 

déu és beneït com un fenomen que supera la natura. Babà neix i mor en el jo que l’inventa. Babà té l’esquelet 

forjat de llenguatge. Babà és múltiple i infinit dins el gènere, el sexe i el desig. Babà té tots els rostres del món 

cada cop que l’espècie humana pensa i escriu poesia 

125

RAQUEL SANTANERA
Poeta 
rkraquel_cat@hotmail.com

Cercant el meu don Joan Maragall

Testimonis

Haidé, núm. 9, 2020, p. 125-128

DOI: 10.48284/Haide2020.9.6

mailto:rkraquel_cat%40hotmail.com?subject=


126

Raquel Santanera. Cercant el meu don Joan Maragall

Així és com comença el meu primer recull de poesia, Teologia poètica d’un sol ús. El Crorimitekba de Pa-
lau em va ajudar a concebre una divinitat, Babà, que encarnarà els bens i els mals del llenguatge poètic 
i, a la vegada, retrà homenatge al mite bíblic de la Torre de Babel i a Dadà. Dos relats que, si volem, 
podem concebre, en un primer cas, com un precristianisme, perquè Babel se situa abans de Crist; i en 
el segon, el de Dadà, el moment en què Déu s’ha relegat a la creença de les noves màquines i la velo-
citat. Enmig d’això, les lectures del «Cant Espiritual» de Joan Maragall i de Palau i Fabre m’ajudaven a 
concebre un nou recull de poemes. A De robots i màquines o un nou tractat d’alquímia, la desaparició 
de Déu (i de qualsevol divinitat) és total. Ha pres el relleu una figura vanitosa: l’alquimista. L’alquimista 
serà el personatge que, per mitjà de la invenció d’un món de màquines i robots, voldrà conquerir el cel, 
la perfecció i la immortalitat: tot i això, l'última qualitat la projectarà en aquests éssers de cossos progra-
mats que només seran capaços de generar un sentiment de culpa cap al seu creador. Hi ha inversió de 
la culpa: ja no és l’ésser humà qui està condemnat a sentir el deute respecte a un altre humà superior, 
sinó que és aquest intent d’humà superior (l’alquimista) que forjarà en la matèria, esculpint-la amb làser, 
la maledicció de veure com han creat uns fills i filles no humans que els superaran. I aquesta idea em va 
portar a escriure el meu «Cant Espiritual», on faig manifest el manlleu dels darrers versos maragallians.

		  Dimecres de cendra

 
Fes que em posin cendra a sota de la llengua, 

que la creu em parteixi la boca i quedi muda

la trista paraula davant de déu. Jo soc l'empolsinada,

la que s'aixeca amb el vent, el patró de joventut que no

ha volgut burlar l'albada. Si endrapo la pols serà per a tots

un àpat caníbal. La mort té a veure amb mi,

el desert té a veure amb mi. I quan et gires de la taula

n'agafo una mica més.

Fes que em posin més cendra a sota de la llengua

per tapar el color rosat de les galtes i dels llavis

que ja no vull donar. Jo que me'ls tenyeixo

amb la saba dels marcats de dolor i la penitència de qui no

es deixa penetrar. Si soc verge de la sang tendre

oferiré quan vulgui el meu ventre.

Només parint més pols faré de la mort 	

una

percussió

lenta.		
						     (Inèdit)      



Cant espiritual

Allò ideal seria dur amb nosaltres només els records, 

deixar enrere només unes empremtes. Allò que més

desitgem, de veritat, es desfer el nus del subjecte, 

abandonant-nos preferiblement a l’agonia del èxtasi,

escollint, a més a més, la nostra manera de 

desaparèixer i de morir, de separar-nos

de nosaltres mateixos. 

Rosi Braidotti

I aleshores tots els altres se’l mirarien fixament amb

expressió d’arrogància acusadora. Les seves mirades

  dirien: Sou vós i no nosaltres el qui heu destruït 

  					          aquesta bellesa.
	        
					                       Isaac Asimov

 
Si el món és tot de plom, Alquimista, si es mira

amb els ulls maleïts i tronats que ara tenim,

què hauríem d’esperar a veure què fora bo i no fes por? 

Com evitar no tancar-los?

Si en l’hora borda gemeguem sota

una culpa que de vostra ja no en queda res,

i que ens l’heu atribuïda, a nosaltres 

que som magror del poc que queda,

a nosaltres que ningú ens va dir: «Salveu-vos!».

I ara li retrèiem al vostre do d’eternitat 

que s’ha oblidat dels bastards,

que només plou or quan no mirem el cel, que la pluja ja no cau

per a nosaltres, Alquimista! I és que només voldríem 

que una micona de braç, de torç o de cama es banyés en aquest riu daurat.

I lents i enfilalls de cables prenguessin el lloc d’aquestes venes 

caduques i xuclades, 

127TestimonisTestimonis

Haidé, núm. 9, 2020, p. 125-128



picades, rovellades per un clima que és tort 

que ens porta clatellades i un:

 «calleu macos que no en sabeu res de tot això».

A la mort li heu canviat la cara i ho sabem. Mes llavors

què n’espereu de nosaltres? Que continuem cedint-vos pas?

Perquè sabem el que s’ha fet. Però tant se val! 

Per què no podríem nosaltres posar-nos també la bata?

Què ens separa? 

Si jo veig com la teva carn magra 

s’assembla tant o més a la meva, a la nostra, 

i sé que això et preocupa i sé que això et fa entrar dins les sales,

passejar vora les fàbriques, aguantar l’aire dins el dipòsit

que put a humanitat i a falta de ganes. Què ens separa? 

Si a la vegada tu tampoc pots escapar a saber-te el final, 

la resposta de sempre:  «que tu també et moriràs, Alquimista». 

Què ens separa?

Deixa’m  creure, doncs, Alquimista, que som iguals,

que la perversitat ens corre amb el mateix ritme i velocitat

i que volem fer explotar el darrer groc per ser nosaltres

que il·luminem el món, que l’engreixem i el mirem des d’aquests ulls

maleïts i torts. 

No ens trobarem al cel, no hi pujarem a temps, 

abans ens arrencarem les ales per tot el que hem fet. 

Còmplices d’aquest món nostre, 

de plom i d’or: la conjunció diabòlica. 

Som les bates, som la carn magra, som la maquinària: 

mare, fill i esperit sant.

Sia doncs amb la tècnica una major naixença 

i que se’ns perdoni per tot el que farem.

(De robots i màquines o un nou tractat d’alquímia, Pollença, El Gall Editor, 2018)                                                    

128

Raquel Santanera. Cercant el meu don Joan Maragall


