
REVISTA FORMA //VOL 12 TARDOR 2015 // ISSN 2013-7761 // 117 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

//LA RAMA FEMENINA 

DE LA ORDEN CARTUJA EN LA EDAD MEDIA// 

---------------------------------------------- 
SUBMISSION DATE: 25/10/2015 // ACCEPTANCE DATE: 30/10/2015 

PUBLICATION DATE : 21/12/2015 (pp. 117-120) 

 
SERGI SANCHO FIBLA 

UNIVERSITAT POMPEU FABRA 
SPAIN 

ssfibla@gmail.com 
 

Les filles de saint Bruno au Moyen Âge. 
Les moniales cartusiennes et l’exemple de la chartreuse de Prémol (XIIe-XVe siècle) 
Quentin Rochet 
Presses Universitaires de Rennes (coll. Mnémosyne) 
Rennes, 2013 
188 pp. 

 

 La historia de la rama femenina de la orden cartuja necesitaba una obra que 
actualizara en el siglo XXI los escasos datos que nos dejaron las anteriores recopilaciones. 
Esto es lo que realiza sintéticamente Q. Rochet en Les filles de Saint Bruno, donde articula la 
historia de las monjas cartujas teniendo en cuenta las teorías sociológicas de género —gender 
studies— sobre la historia de las mujeres que durante estos últimos años han revolucionado 
las investigaciones en historia social.  

Dentro de este auge de los estudios de género, las religiosas cartujas y su pasado 
han sido completamente relegados a un segundo o incluso tercer plano. De este modo, se 
hace patente un olvido análogo al sufrido por la rama masculina en la investigación 
histórica. En efecto, la orden cartuja ha sido sensiblemente menos estudiada que la 
cisterciense, franciscana o dominica, por citar sólo algunos ejemplos. Como bien explica en 
su introducción Rochet, fueron principalmente los mismos monjes los que aportaron las 
primeras investigaciones de rigor sobre la historia de la orden. Así, la Analecta Cartusiana —
con J. Hogg y Dom Augustin Devaux al frente—, o anteriormente la obra de dos tomos de 
Albert Gruys (Cartusiana; un outil heuristique, 1976-1977) vinieron a continuar la labor de la 
crónica de Dom Charles le Couteulx del siglo XVIII o las ediciones del texto de 
Dom Maurice Laporte del XX. El estudio de Q. Rochet se inscribe en esa tradición pero 
desde fuera de la Chartreuse, enfocando el punto de fuga en la rama femenina y además 
teniendo en cuenta que el hecho de pertenecer a la orden no suspende el estatuto de mujer 
en la sociedad medieval. Es decir, considerando las recientes publicaciones académicas 
sobre el monaquismo femenino que conciben el actor social histórico de la mujer en todas 
sus dimensiones y con ello intentan alejarse de visiones restrictivas y/o juiciosas.  



SERGI SANCHO FIBLA// LA RAMA FEMENINA DE LA ORDEN CARTUJA EN LA EDAD MEDIA 

REVISTA FORMA //VOL 12 TARDOR 2015 // ISSN 2013-7761 // 118 
 

Rochet empieza intentando desmontar la asimilación de las monjas cartujas a las 
condiciones de sus homólogas cistercienses, de las que se conserva la idea, en parte 
fundada, de no haber sido bien acogidas dentro de su misma orden. El caso de las cartujas, 
no obstante, parece mucho más complejo. Su modelo monástico a mitad camino entre 
eremitismo y cenobistismo ha planteado muchos problemas a los historiadores a la hora de 
entender el lugar que ocupaban dentro de las comunidades y de la institución religiosa. 
Aunque precisamente por pertenecer a esa misma orden gocen de documentación 
relativamente abundante —es de sobra conocida la diligencia de los copistas y 
administradores cartujos—, la ausencia de testimonios directos, la información sesgada de 
los documentos y el hecho de que hayan sido realizados en su mayor parte por clérigos con 
evidente intención misógina complican el trabajo del investigador de esta comunidad.  

Estos son los escollos que Rochet se propone franquear en su trabajo. Así, esta 
monografía empieza con una propuesta clara: en una primera parte se trata de proporcionar 
una cartografía que muestre la evolución histórica de la rama femenina de los cartujos, 
desde su aparición hasta el siglo XV. A partir de ello, la tesis se vertebrará sobre la 
posibilidad de comprender si esta rama estuvo plenamente integrada a la orden o se trata, 
por el contrario, de un fenómeno secundario y marginal. Además, la segunda parte, 
ocupando aproximadamente la mitad del estudio, ofrece un estudio pormenorizado de la 
Cartuja de Prémol como ejemplo paradigmático de una comunidad de la rama en cuestión. 
El autor justifica la elección por la riqueza de fuentes conservadas en los archivos 
departamentales de la región de Isère y por responder a una serie de características que lo 
vinculan a todos los otros conventos femeninos del “noyau cartusien”.  

La primera parte ofrece pues una revisita actualizada a la historia de las cartujas, 
desde el contexto de su aparición: la reforma gregoriana y la emergencia de nuevos 
modelos monásticos de los siglos XII y XIII hasta su ocaso dos siglos más tarde. A través de 
esta evolución se explican elementos básicos para comprender a la orden en su conjunto: la 
liturgia, las Consuetudines, la estructura jerárquica, conceptos espirituales como la devoción, 
el desierto o la scala claustralium, entre otros. Son de especial interés los paralelismos que 
establece el autor con otras órdenes como los cistercienses, respecto al modo de vida 
cotidiano en su nivel más práctico —algunas veces a imagen de las consuetudines masculinas, 
y otras con especificidades notables—. Menos interesante para el lector no especializado 
será la clasificación de monasterios por regiones y zonas, con sus respectivas diócesis, 
conventos, características, autores, etc.; pero se trata de un aspecto realmente útil para el 
investigador, una información claramente detallada y estructurada —y con la presencia 
inestimable de mapas y gráficos— que ninguna publicación anterior había reunido de esta 
manera.  

Las conclusiones que extrae el autor del nacimiento y vida de la rama femenina 
cartuja intentan dar respuesta a una cuestión esencial que se articula en dos soluciones 
posibles: por una parte, entenderlo como un epifenómeno de la orden, aparecido a partir 
de su propia iniciativa o bajo presión de laicos notables o de las mismas monjas —es decir, 
un fenómeno tolerado por la orden pero sin una integración real dentro del proyecto 
cartujo—. Por otra, ver más bien esta eclosión como una tentativa planidicada de crear 
realmente una rama femenina de la familia cartuja. En algunos casos, como en los 
conventos presentes bajo el dominio de los Delfines, el autor señala que se hace patente 
una relación entre su fundación y una respuesta social a las aspiraciones de la nobleza. Esto 
es, sin prejuzgar la devoción de las monjas, se establece un pacto de doble entente que 
favorece por una parte a los religiosos, con el amparo de los Delfines, y por otra, orece una 
salida a las hijas de la nobleza, una estructura de acogida social. Así la influencia de la 
nobleza, con el apoyo claro a la orden, pudo quizá impulsar a otros señores a crear 
conventos de monjas, hipótesis que, sin embargo, no proporciona una explicación plausible 
para todos los casos.  



SERGI SANCHO FIBLA// LA RAMA FEMENINA DE LA ORDEN CARTUJA EN LA EDAD MEDIA 

REVISTA FORMA //VOL 12 TARDOR 2015 // ISSN 2013-7761 // 119 
 

Con todo, el autor pone énfasis en el hecho de que la fundación de los conventos 
no pueda responder a una voluntad de fomentar la expansión y dinamismo de la orden, 
puesto que las monjas parecen estar ausentes de estos periodos de entusiasmo y, además, 
parecen siempre estar enclavadas en territorios donde ya existía un convento masculino. De 
este modo pues Rochet ilustra a la perfección de qué modo las monjas vienen a completar 
la red creada por sus hermanos cartujos. 

Finalmente, cabe añadir un último aspecto de considerable interés. Se trata de la 
representación mutua de las ramas dentro del aparato logístico cartujo. El autor especifica 
en qué momentos la representación masculina —priores, vicarios— estuvo presente dentro 
de los conventos femeninos y en cuáles no, una ausencia que se traduce en signo contrario 
con la representación inexistente de la rama femenina en los capítulos generales. Esta 
articulación entre las dos ramas empuja a pensar en una percepción de las comunidades 
femeninas, desde el seno de la Gran Cartuja, como dependientes de la orden más que como 
una nueva expresión del modelo cartujo plenamente integrado a sus instancias. Rochet 
aporta material preciado para ilustrar estas relaciones internas, un objeto de estudio que 
responde a la perfección a las problemáticas inicialmente planteadas.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 


