
EL SILENCIO COMO INTERPELACIÓN: 

PAZ Y CONFLICTO 

Vicent Martínez Guzmán * 
Universitatjaume / de Castelló' 

iva de mi propia formación en filosofía. En estos momentos mi preocupación filosófi- 
ndamental es cómo podemos organizar nuestra convivencia acercándonos a unas re  
nes humanas basadas en la idea de paz y afrontar nuestros conflictos disminuyendo 
veles de violencia de todo tipo. En este contexto voy a entender por conducta vio- 

I intento de hacer lo que alguien quiere con la anulación rápida o lenta de otro u 
rsonas. No voy a referirme a los sentidos positivos de violencia como cuando es 

rio <violentar, una situación, por ejemplo, porque nos parece injusta. Esta preocv 
filosófica implica aprender de los otros, de lo que dicen, de lo que quieren decir, 
mbién de sus silencios. tos complejos presupuestos en los que vengo trabaiondo en 

losofía para la Paz conllevan una concepción de los seres humanos y sus relaciones 
ue la comunicación juega un papel fundamental. Voy a tratar el- tema del silencio 
ntexto de esa concepción. En primer lugar compararé el silencio con los actos de 
e Austin, después lo compararé con la teoría del decir de Ortega y, finalmente, 
ré un ejemplo del silencio como interpelación por la paz. 

s seres humanos, la comunicación y el silencio: la actitud perfor- 

sidero como una característica distintiva de los seres humanos para afrontar las 
tre nosotros mismos y entre nosotros y la naturaleza lo que denominamos cul 

o de la cultura como peculiaridad humana y las diversas culturas como expre 
diferentes maneras que los seres humanos individual y colectivamente tenemos 
nuestras relaciones, En las relaciones humanas muchas veces lo que unos que 

ía en la Universidad Jaume I de Castellón. 
parte del proyecio de investigación PB97-1419C02.02 financiado por el Ministerio de Educación y Cie~ io .  



remos «choca. con lo que otros quieren, entramos en conflicto. «Chocar unos con otros. 
es el sentido etimológico de conflicto (de con-fligo]. Admito que los conflictos son parte fun- 
damental de las relaciones humanas. Sin embargo, también admito la diversidad de ma- 
neras en que ~odemos manejar nuestros conflictos: desde la anulación física del otro, rá- 
pida o lenta, hasta la explicitación de las posibilidades de cooperación, gritando o en 
silencio. Es decir, hay como una pluralidad de formas de arespondernos. unos a otros 
cuando entramos en conflicto. Así tenemos una experiencia originaria de otra característi- 
ca genuinamente humana que es la responsabilidad. Quizá las grandes doctrinas sobre 
la libertad se referían a esta característica que más modestamente denominamos respon- 
sabilidad (Austin, 1 975: 1 7 3  s.): la capacidad de responder y pedirnos cuentas de lo 
que nos hacemos unos seres humanos a otros porque sabemos que podemos hacernos las 
cosas de maneras diferentes. Se apela a nuestra responsabilidad porque se nos conside- 
ra alibres. para hacer las cosas de maneras diferentes. 

Estas reflexiones forman parte de lo que he llamado una descripción fenomenoló- 
gica de nuestra experiencia cotidiana en contextos de comunicación (Martínez Guzmán, 
1997; 1998). Metodológicamente es posible porque damos un gl;o epistemológico en la 
manera de conocer considerada científica que hemos heredado de la Modernidad occi- 
dental. Parecía que sólo podíamos conocer científicamente si eramos objetivos, desde la 
perspectiva del observador, en el marco de una relación sujeto-objeto en la que el sujeto 
tenía que ser neutral, no hacer valoraciones, no comprometerse, referirse a los hechos. Era 
el %paradigma de la conciencia.. 

Sin embargo la fenomenologia comunicativa de nuestra experiencia cotidiana no 
la hacemos desde la actitud objetiva del mero observador. Una actitud obietiva sería, por 
ejemplo, considerar que el que nos acaba de dar un pisotón en la mano cuando estába- 
mos sentados en el suelo, era simplemente un niño, o estaba enfermo mentalmente, etc. O 
cuando nuestro interlocutor no puede serlo porque su silencio es síntoma de una enferme- 
dad, o el silencio mismo es una enfermedad. En estos casos distanciamos obietivamente 
al otro, no le atribuimos responsabilidad. Es un asunto diferente la responsabilidad que yo 
pueda tener con él. 

Este paradigma de conocimiento basado en la obietividad hay que cambiarlo por 
el paradigma de la comunicación. En esto consiste el giro epistemológico que propongo: 
desde la fenomenologia comunicativa de la experiencia cotidiana cambiamos la relación 
entre sujeto y objeto por una relación entre sujetos, la objetividad por la intersubjetividad, 
la perspectiva del observador por la del participante, la actitud objetiva por la actitud per- 
formativa, la neutralidad por el compromiso con unos valores y el rechazo de otros. 



La actitud performativa consiste en reconstruir lo que unos seres humanos nos hace 

tro mismo de nuestra humanidad, considerándonos cada uno a sí 
sas unos a otros, asumiendo nuestra responso bilidad, sufriendo 

otros nos hacen, indignándonos o alegrándonos por lo 

no meramente observando [Habermas, 1985: 61 SS.; Strawson, 
perspectiva participante de la actitud performativa rompemos la 

ustin, 1 97 1 : 1 96, 1 98). Los seres humanos no somos neutrales 
ecto de lo que nos hacen, lo que vemos que unos hacen a otros, o en relación con lo 

nosotros hacemos. No hay hechos puros. Es más, los hechos tiene un origen en lo que 
eres humanos hacemos y sólo de manera derivada decimos que los fenómenos de la 

mo si los hubiera hecho alguien. Por este motivo no somos neu- 
que hacemos lo hacemos valorando lo que podríamos 

miendo nuestro papel de agentes de nuestras acciones ( h a t i -  

Propongo que es desde esta actitud performativa que el silencio puede decir algo, 
el silencio puede ser considerado interpelación, llamada de atención, demanda mutua 

según el diccionario de María Moiiner, significa inte 

con autoridad o derecho a alguien explicaciones sobre 
o excusas sobre algo que ha hecho, llamar a capítulo, 

ones. Creo que podemos hacer todo eso en silencio y usan- 

el núcleo de este trabaio voy a establecer un paralelismo 

I silencio como acción humana y el lenguale también como acción humana. Voy a 
e lo que hacemos con las palabras, a lo que hacemos con 

la teoría de los actos de habla a la teoría del silencio comunicativo o silencio 

elación. El propio Austin2 (1  971 : 49) lo incluye: 

a, por lo común, un episodio principal, si no elepiso- 
ción del acto (de apostar o de lo que sea), cuya realiza- 
d que persigue la emisión. Pero dista de ser comúnmente, 

cosa necesaria para considerar que el acto se ha Ile- 
términos generales, siempre es necesario que las cir- 

as se emiten sean apropiadas, de alguna manero o ma- 
es menester que el que habla, o bien otros personas, 

roponer, por razones que explico más adelante, uifemnce y v&rnig por emisión y emitir, res- 
nal en Austin (197b 8). 



deban también llevar a cabo otras acciones determinadas afísicasw o mentales,, o 
aun actos que consisten en emitir otras palabras. 

Vayamos por partes. 

3. El silencio como emisión performativa: la teoría de los actos de habla 

Un primer paso en el giro pragmático que supuso la teoría de los actos de habla 
fue centrarse en el concepto de emisión. Emisión es mi propuesta de traducción para el 
término inglés utterance, pero en la explicación que voy a dar, emisión será sinónimo de 
las otras traducciones que he visto de utterance: expresión, ~roferencia, manifestación y 
enunciación (Martínez Guzmán, 1 992; 1 994). Al filósofo del lenguaie, no le interesa sólo 
la oración gramatical, ni sólo la oración gramatical usada para referir hechos o situacio- 
nes, sino lo que hacemos al hablar. 

En efecto, en nuestra tradición occidental hemos heredado una seducción por la r e  

ferencialidad, la descripción, denotación, o enunciado de hechos que ha relegado a un 
segundo plano todo lo demás que hacemos al comunicarnos: prometer, pedir perdón, de- 
clarar el amor, aconseiar o, simplemente, permanecer en silencio. Parecía que lo más im- 
portante era referir o describir hechos. Cuando lo que decíamos se correspondía con los 
hechos hablamos con objetividad y de lo enunciado podíamos decir si era verdadero o 
falso. Además había implicaciones para una concepción dualista del ser humano: como 
todo enunciado debería referir a algo, mi decir aprometo que mañana vendré* refería a 
una especie de acto espiritual interno según el cual si el enunciado se correspondía con 
lo que pensaba interiormente sería verdadero, y sería falso si no se correspondía. Tenía- 
mos así un ser humano .interior* y uno aexterioru. El silencio se interpretaba como algo in- 
terior. Evidentemente resultaba difícil que dos seres humanos nos comprendiéramos bien 
porque ayo sé más de mí que tú) y encuentro dificultad para acceder a tu mente, a tu yo, 
o a tu silencio. Por tanto, problemático era también considerar el silencio como comuni- 
cación. N o  obstante, recordemos, estas afirmaciones se dan dentro del paradigma de co- 
nocimiento suieto-obieto, paradigma de la conciencia, de la verdad como obietividad, a 
la que ayudaba la concepción del lenguaie seducida por la referencialidad. 

Sin embargo nosotros hemos dado el giro epistemológico y estamos en el para- 
digma de la comunicación. Lo importante no son las oraciones gramaticales ni los enun- 
ciados que refieren a los hechos, sino las emisiones que hacemos para comunicarnos, 10 
que nos manifestamos unos a otros, los gritos que proferimos para ser escuchados, los sen- 



utterance, como una emisión. 
Además la doctrina de la emisión se amplió a la doctrina general de lo que hace 

al hablar. De ahí que las emisiones pasaran a denominarse actos de habla. Propon- 
go ampliar la noción de actos de habla a la noción de silencio, de manera que hablemos 
de actos de comunicación: filosóficamente tengo interés por las cosas que nos hacemos 
unos a otros al hablar y al callar. Son acciones humanas de las que somos responsables 
los seres humanos como agentes de nuestras acciones, habladas y calladas: somos causa 
de nuestros actos de habla y de nuestros silencios. Tenemos experiencias elementales como 
la de vernos a nosotros mismos tirando una piedra y reconocemos que somos causa de 
nuestras acciones. De ahí en nuestra tradición cultural, hemos generalizado y afirmado que 
atodo acontecimiento tiene una causa.. Tanto hemos exagerado.el modelo que hemos Ile 
gado a afirmar que los seres humanos sólo somos causas segundas, que la única prime 
ra es Dios, o que estamos determinados por nuestros instintos, o nuestros genes, o nuestro 
psiquismo, llegando a dudar que nosotros mismos seamos causas de nuestras acciones. 
Sin embargo la experiencia originaria es que somos causa de nuestras acciones y enten- 
demos otro tipo de causas y agentes de lo que sucede gracias a la experiencia origina- 
ria que tenemos de nosotros mismos haciendo algo (Austin, 1975: 171, 191 ), en nuestro 

Además en contra del dualismo interior-exterior, las acciones humanas no se pue 

975: 2 19-220). Es cada ser humano en toda su compleiidad el que es el suieto de sus 
ciones, sobre las cuales, los demás le pueden pedir cuentas o agradecérselas. A veces 
agradece una palabra del otro y también su silencio. Otras veces, palabra y silencio, 

ueden ser un insulto. 



Q 
z 
Q 
2 
3 
1 

z 
-0 - 
U 
Q 
U - 
z 
2 
O 
U 

5 
z 
W 

O - 
U 
z 
W 
2 - 
m 
2 
W 

. . 
m 
m 

4 'u - t- 
m - 
z - 
2 
Lu 
u 

rn 
w 
LLJ - 
v, 
v, 
o 
n 

112 

sación física por presión, por ejemplo: Con lo que digo o con mi silencio influyo sobre las 
otras personas a través de las convenciones del lenguaje (Austin, 1971 : 156 n.6) y de lo 
que convencionalmente callamos. 

Que el lenguaje y el silencio sean  convencionale es. no significa que sean arbitra- 
rios y que cada uno ~ u e d a  hacer lo que quiera con sus palabras y sus silencios. Significa 
que lo que hago, lo que digo y lo que callo me compromete, me liga sólidamente con los 
otros de manera que siempre podemos pedirnos unos a otros que aclaremos nuestras in- 
tenciones, que digamos qué convenciones, qué normas seguimos, que asumamos nuestra 
responso bilidad. 

Esta ligazón sólida que experimentamos originariamente cuando nos reconocemos 
causa de los que nos hacemos, nos decimos y nos callamos unos a otros es, a mi juicio, 
el sentido original de la solidaridad. La solidaridad no es algo a añadir a nues- 
tras relaciones porque somos buenas personas o en momentos de buenos sentimientos. la  
solidaridad es el fundamento originario de nuestras relaciones como seres humanos que 
en nuestras acciones más simples nos encontramos influyéndonos unos a otros, siendo 
causa de lo que nos decimos, nos hacemos y nos callamos unos de otros. La solidaridad 
es la originaria intersubjetividad de las relaciones humanas que se muestra en todo lo que 
nos hacemos: los actos de habla que emitimos, los silencios que nos manifestamos, los gri- 
tos que proferimos o los sentimientos que expresamos. De ahí que la violencia sea la rup- 
tura de la intersubjetividad, del reconocimiento de unos a otros que necesitamos para so- 
brevivir como seres humanos, la alteración de la solidaridad originaria. Es la violencia y 
no la convivencia pacífica y solidaria lo que es negativo, lo que significa ausencia de lo 
que caracteriza genuinamente las relaciones humanas. También estoy trabajando en este 
giro epistemológico en Filosofía para la Paz. Soy violento u ofendo con mis palabras y mis 
silencios cuando suponen una exclusión del otro, una falta de reconocimiento del otro que 
aparece sólidamente ligado a mí en todas mis acciones como ser humano. Soy capaz de 
entender que soy violento, que mi silencio puede ser violento, porque altero lo que es ori- 
ginario de las relaciones humanas, a saber, la intersubjetividad solidaria. 

Esta manera de entender los actos de habla y los actos de silencio como acciones 
humanas, centradas en el concepto de emisión, manifestación, expresión, proferencia o 
enunciación, se completa con lo que hemos denominado actitud performativa, explicada 
también en el marco de nuestros actos de comunicación. Inicialmente la denominación 
~performativo~ aparece en Austin para oponerse a la afalacia descriptiva. de pensar, 
como hemos dicho, que la principal función del lenguaje es referir o describir con verdad 
o falsedad los hechos (43). Pero en nuestro contexto nos interesa el fenómeno de la per- 



- - - 

atividad porque, completando la noción de emisión, una emisión pedormativa es 
ella en la que lo importante está en lo que unos seres humanos nos hacemos a los otros 
ablar y al callar, los compromisos y responsabilidades que asumimos, expresados por 
intenciones que tenemos, las convenciones que seguimos y que nos podemos pedir que 

igamos, y los efectos que tiene sobre los otros. En definitiva es lo que realizamos con nues- --1 

W 

icativos, en mi interpretación, hablados y silenciosos, lo que ejecutamos e 
Ix 

que performative haya sido traducido como arealizativo~ y yo mismo en w 

trabaio lo he comparado con la noción de «eiecutivo* propuesta por Ortega y Gas- 
Martínez Guzmán, 1992). 

El análisis que he realizado de emisión ya lo he hecho desde la actitud performa- 
rformativas no son primariamente ni verdaderas ni falsas en el senti- 

os o emisiones constativas que se valoraban por su dimensión de ccr 
n los hechos. Las emisiones pedormativas se valoran por su fortuna o 

laciones que establecen unos seres humanos con otros (Avstiri, 1 971 : 
.prometo que mañana vendré* se caracteriza por la dimensión de va- 

mplimiento de la promesa. Si fa promesa se cumple habrá sido sincera, w 
2 

ontrario, desafortunada, insincera, pero en ambos caso el otro está le 
cn 

ara demandarme por lo que le he hecho o dejado de hacer. Lo importante es 
-3 

n de valoración intersubietiva de lo que nos decimos, nos hacemos y nos ca- LU 

. Incluso la verdad y la falsedad, son parte de la fortuna o mala fortu- 
s decimos unos a otros. El énfasis no está sólo en que lo que digamos se 

a con los hechos, sino en el compromiso que yo adquiero con los otros por lo 
e, en el caso de las emisiones constativas, o-las oraciones usadas para refe 

omo los enunciados, será verdadero o falso según el aiuste con lo que ocurra 

que nos decimos, hacemos, o callamos unos a otros se distingue por ese carác- 
ejecutivo o realizativo que nos liga a unos seres con otros en lo que he 

daridad originaria de nuestra intersubietividad. Ortega {Martínez Guzmán, 
abla de que la función expresiva de los seres humanos, tanto en el lengua- 

rte, tiene una potencia alusiva y una eiecutiva. Es la potencia ejecutiva del si- 
que nos interesa desde la ~erformatividad. Austin (1  971 : 75, 144) le llama fuer- 

Es lo que hacemos al decir lo que decimos (acto ilocucionario), y no sólo 
ho de decirlo (acto locucionario) o las consecuencias perlocucionarias que se si- 
decir lo que hemos dicho (acto perlocucionario) (1 36 SS.). 

recurso lingüístico que tenemos para hacer explícita la fuerza ilocucionaria o per- 



formatividad de lo que nos decimos o nos callamos unos a otros es el llamado performa- 
tivo o realizativo explícito: siempre podemos usar la primera persona del singular del pre 
sente de indicativo activo para hacer explícito que con mis palabras mañana vendré) lo 
que estoy realizando o ejecutando es una promesa, una advertencia o una amenaza: 
*prometo, te advierto, u os amenazo que mañana vendré*. Lo mismo ocurre con el silen- 
cio: siempre tenemos el recurso verbal al realizativo explícito, para aclarar si mi silencio 
era una promesa, una advertencia o una amenaza. Hasta hace poco el silencio adminis- 
trativo después de un tiempo era una denegación de la solicitud y ahora significa la acep- 
tación de la demanda. El realizativo explícito muestra la ineludible presencia del yo ( 1  04 
s.) que hace que, en nuestros actos de comunicación, yo mismo no puedo eludir la res- 
ponsabilidad de mis actos de habla o de mis silencios. 

Pero esta ineludible presencia del yo que realiza o ejecuta sus actos de habla o sus 
silencios no significa que cada uno es un mundo, o que una persona es una isla, una 
mente a la que no podemos acceder, un silencio incomprensible que sólo entendemos 
cuando nos revela su intimidad. La explicitación de la fuerza ilocucionaria con que nos ha- 
cemos lo que nos hacemos, hablado o callado, tiene ella misma una intimidad ejecutiva, 
performativa o realizativa por la que yo quedo ligado a los otros tal como venimos de- 
fendiendo. Cuando explicito la fuerza de lo que hago usando la primera persona me veo 
a mí mismo en mi intimidad con lo que los otros me pueden pedir (Martínez Guzmán, 
1992: 173). La intimidad de mi reflexión o de mi silencio no me aisla. <la verdadera in- 
timidad que es algo en cuanto ejecutándose, está a igual distancia de lo externo como de 
lo interno. dice Ortega (1  983: VI, 254). No tendría sentido que proclamara gritando mi 
gran lista de derechos si no hubiera nadie que me los reconociera. No tendría sentido mi 
silencio si no es porque me pone en una especial relación con los otros, lo mismo que me 
siento interpelado por su propio silencio. De ahí que un elemento fundamental de la fuer- 
za ilocucionaria o potencia ejecutiva de lo que nos hacemos unos a otros es el llamado 
efecto ilocucionario de aprehensión, captación o comprensión (uptake) de la fuerza ilocu- 
cionaria con que hago lo que hago, mis actos de habla o mis silencios. Siempre nos po- 
demos pedir cuentas unos a otros de las intenciones y convenciones que seguimos en nues- 
tro habla y en nuestro silencio. Si no me importa ni tu habla ni tu silencio, ni a ti la mía, 
empezamos a ejecutar acciones desafortunadas, empezamos a romper nuestra intersubje- 
tividad solidaria, iniciamos la violencia. Incluso si me pides que te deje en paz y tengo 
que entenderlo me sentiré interpelado sobre por qué me pides lo que pides. Te dejaré sola 
con tu silencio cuando haya comprendido qué es lo que necesitabas, y para ello se re 
quiere el efecto ilocucionario de comprensión que sigue ligándonos unos a otros. Por eso 



lar que tiene un efecto constitutivo en nuestras relaciones, como también tiene una 
de secuelas de las que nos podemos pedir cuentas (Austin, 1971 : 161 s.). 

es mi comparación de la teoría de los actos de habla con el silencio como iw 

tradición anglosaiona de Austin. Pero en la tradición española de Ortega que 

, 1983: VII, 17). No significa que se ocupe del origen histórico del lenguaje 
las condiciones que lo hacen posible, de sus condiciones de posibilidad (IX, 754). 
tre las condiciones de posibilidad del lenguaie está el silencio.. Aprendemos en. 

ir es un estrato más ~rofundo que el habla, (VII, 248). En ese sentido el ser 



que no se trató ya sólo del envio y recepción de señales útiles referentes a la situación en 
su contorno, sino de manifestar la intimidad que, exuberante, oprimía dentro a aquellos 
seres, los desasosegaba, excitaba y atemorizaba reclamando salida al exterior, partici- 
pación, auténtica compañía, (253). 

Pero de nuevo hay que incluir en el decir el silencio. Ortega habla de dos princi- 
pios de una .Axiomática para una nueva Filología,: « 1 ") Todo decir es deficiente dice 
menos de lo que quiere. 2") Todo decir es exuberante d a  a entender más de lo que se 
propone. (VIII, 493; IX, 751 ). La deficiencia del decir es más bien la deficiencia del ha- 
blar porque ya hemos dicho que el silencio es condición de posibilidad del decir, que el 
habla se compone sobre todo de silencios. Los seres humanos no podemos decirlo todo. 
En este sentido decir, traducir o leer, como toda actividad humana son afanes o faenas 
utópicas ( V, 433; IX, 75 1 ) .  Utópicas en el sentido de que nunca vamos a poder decirlo 
todo, decir siempre será un proceso hacia el decirlo todo que nunca alcanzaremos. Te- 
nemos por una parte el silencio de lo que no podemos decir, lo inefable. N o  sólo es ine 
fable lo que es muy complicado, sublime o divino. Hay inefables triviales: por ejemplo no 
puedo apurar el tipo de blanco específico que tiene esta hoja de papel en comparación 
con otros blancos. Es un inefable que muestra al silencio como condición de posibilidad 
del lenguaje. «La lengua en su auténtica realidad nace y Cive y es como un perpetuo com- 
bate y compromiso entre el querer decir y el tener que callar. El silencio, la inefabilidad, 
es un factor positivo e intrínseco del lenguaje. Cada sociedad practica una selección di- 
ferente en la masa enorme de lo que habría que decir para lograr decir algunas cosas, y 
esta selección crea el organismo que es el lenguaie, (IX, 755). Cada pueblo calla unas 
cosas para poder decir otras. De ahí que el traductor tenga que traducir hasta los silen- 
cios y la traducción sea .una audaz integración de la humanidad, (V, 444). 

Hay otro tipo de silencio que es de «lo que por sabido se calla,, lo inefado. Es una 
reticencia consciente de la lengua. La etimología de reticencia tiene que ver con tacere, 
tácito, callado. Es lo que no se dice pero está insinuado, supuesto. A nadie se le ocurre 
decir lo que presume que ya sabe el otro (VII, 249; VIII, 493; IX, 756). 

Finalmente hay un silencio gestual, los gestos callados que acompañan al lenguaje 
o que dicen cosas por sí mismos. Hay pueblos que no pueden hablar en la oscuridad. Los 
gestos incluyen las modulaciones de la voz, el gesto de la faz, la gesticulacibn de los 
miembros y la actitud somática total de la persona. En ese sentido la lengua desintegra el 
integrum total de la comunicación. Es más, .el lenguaje es una gesticulación de efectos so- 

noros, [...] pero que es propiamente inseparable de la gesticulación total, en que inter- 
viene todo nuestro cuerpo, (IX, 757  s.). 



Un ejemplo del silencio como interpelación por la paz 

Hemos visto que el silencio como comunicación es parte de la teoría del decir y, con 

el fenómeno del habla, muestra la solidaridad entre los seres humanos intrínseca a nuestras 
relaciones. Es porque de nuestra experiencia cotidiana aparece este fenómeno de los lazos 

solidarios entre los seres humanos que podemos pedirnos cuentas de lo que nos hacemos 
unos a otros para bien y para mal. Podemos disfrutar de la fortuna de lo que nos hacemos 

para bien e interpelarnos por la desgracia de lo que nos hacemos anulándonos o exclu- 

yéndonos como seres humanos. En ambos casos usamos el habla y el silencio. Disfrutamos 
iuntos con lo que nos decimos y nos callamos. Puede ser inefable la felicidad que sentimos 
juntos en este momento. Nos interpelamos cuando el habla o el silencio rompe la solidari- 

dad originaria de nuestras relaciones. Recordemos que <interpelar, significa interrumpir a al- 
guien hablando, pedir con autoridad o derecho a alguien explicaciones sobre cierta cosa 

en que ha intervenido o excusas sobre algo que ha hecho, llamar a capítulo, pedir cuen- 
tas, pedir satisfacciones. Todo esto, acabamos de ver, lo podemos hacer hablando o en si- 

lencio. Puede ser inefable el sufrimiento de los bombardeos de la OTAN o el de la limpie 
za étnico de albano-kosovares, como lo fue la de serbios. Por eso, a veces, pedimos unos 
minutos de silencio como solidaridad o como muestra de indignación. 

Para terminar voy a analizar un ejemplo del uso del silencio como interpelación por 
la paz propuesto por los Zapatistas en su 4 Declaración de la Selva Lacandona* (EZLN, 

1998). Proponen una relación entre la resistencia y el silencio en su lucha por conseguir 
el reconocimiento de los derechos indígenas. Contra la guerra, no otra guerra sino la 

como después de los combates de enero de 94 descubrimos en la palabra un 

za, la muerte, la destrucción, nosotros ~udimos aprendernos y enseñarnos y ense- 
r otra forma de lucha, y que, con la razón, la verdad y la historia, se puede pe- 
r y ganar.. . callando. 

. .] Silencio, dignidad y resistencia fueron nuestras mejores armas [. . .] De nuestra ex- 
riencia y de su larga y luminosa historia de lucha indígena que nos heredaron nues- 
s antepasados, los habitantes primeros de estas tierras, retomamos estas armas y 

rtimos en soldados nuestros silencios, la dignidad en luz, y en muralla nuestra 

ro silencio desnudó al poderoso y lo mostró tal y como es: una bestia cri- 
os que nuestro silencio evitó que la muerte y la destrucción crecieran [...] 



Su propia y personal guerra lo acusó de asesino mientras nuestro silencio lo acusa- 
ba. 
[...] Vimos que callando, mejor podíamos escuchar voces y vientos de abaio, y no 
sólo la ruda voz de la guerra de arriba. 
[...] El hueco de nuestra palabra ausente señaló la vacía y estéril palabra del que 
mandando manda, y se convencieron otros que no nos escuchaban y que con des- 
confianza nos miraban. Así, en muchos se afirmó Ea necesidad de la paz con la ius- 
ticia y la dignidad como apellidos. 
[. . .] Vimos que callando, más fuerte habló la resistencia de nuestros pueblos en con- 
tra del engaño y la violencia. Vimos que en silencio también nos hablamos como lo 
que realmente somos no como el que trae la guerra sino como el que busca la paz, 
no como el que su voluntad impone, sino como el que un lugar donde quepan todos 
anhela, no como el que está solo y simula muchedumbre a su lado, sino como el que 
es todos aun en la silenciosa soledad del que resiste. 
Vimos que nuestro silencio fue escudo y espada que hirió y desgastó al que la guerra 
quiere y guerra impone. Vimos que nuestro silencio hizo resbalar una y otra vez a un 
poder que simula paz y buen gobierno, y que su poderosa máquina de muerte una y 
otra vez se estrelló contra el silencioso muro de nuestra resistencia. Vimos que en cada 
nuevo ataque menos ganaba y más perdía. Vimos que no peleando peleábamos. 
Y vimos que la voluntad de paz también callando se afirma, se muestra y convence. 

No se trata de acabar con una romántica reivindicación del silencio como arma re- 
volucionaria. Se trata de combinar, como hemos venido haciéndolo, el análisis riguroso 
de lo que nos hacemos, nos decimos y nos callamos unos seres humanos a otros, con el 
compromiso por una búsqueda de luchas alternativas para afrontar los conflictos humanos. 
El habla y el silencio como actos de comunicación y como interpelaciones mutuas, pue- 
den mostrar una concepción de los seres humanos en la que podemos reconstruir cómo 
nos hacemos las cosas y cómo podríamos hacérnoslas de otra manera. Podemos disfrutar 
lo que nos hacemos para bien, I Jando y en silencio, y podemos exigirnos hacer de otra 
manera lo que nos 'hacemos anulándonos unos a otros. En este segundo caso podemos 
usar las armas de la palabra y del silencio. Éste era el sentido que quería darle al eiem- 
plo del silencio como arma para los indígenas. 

Bibliografía 

AUSTIN, J. L. ( 1  971): Palabras y Acciones. Cómo hacer cosas con palabras, Buenos Aires, Paidós. 
AUSTIN, J. L. (1 975): Ensayos Filosóficos, Madrid, Revista de Occidente. 



AUSTIN, J. L. ( 1  976): How to do things with words, Oxford/London/New York, Oxford Universiíy 
Press. 

EZLN ( 1  998): a V  Declaración de la Selva Lacandona*, En pie de paz (49), 52-56. 
HABERMAS, J. ( 1  9851: Conciencia moral y acción comunicativa, Barcelona, Península. 
MARTINEZ GuZMÁN, V. ( 1  986): aReflexions sobre I'home des de la Fenomenologia Lingüística de 

J. L. Austin~, Millars, XI(1-2), 1 9-30. 
MART~NEZ GuZMÁN, V. (1 992):  estudio fenomenológico-lingüistico del yo ejecutivo*, en SAN 

MARTíN, J. ( ed. 1: Ortega y la Fenomenologia, Madrid, UNED: 1 67-1 80. 
MART~NEZ GuZMÁN, V. ( 1  994): aTraducció, actes de parla i formes de vida,, en HURTADO ALBIR, 

A. ( ed. ): Estudis sobre la traducció, Castelló, Publicacions de la UniversitatJaume 1. 43-60. 
MARTINEZ GuZMÁN, V. ( 1  997): ata guerra perpetua. La filosofia y la paz,, Ágora. Papeles de Fi- 

losofia. Universidad de Santiago de Compostela, l 6( 1 ), 95- l l O. 
MART¡NEZ GuZMÁN, V. ( 1  998): ~Género, paz y discurso,, en FISAS, V. ( ed. 1: El sexo de la vio- 

lencia. Género y cultura de la violencia, Barcelona, Icaria: 1 17-1 34. 
ORTEGA Y GASSET, J. (1983): Obras completas, Madrid, Alianza Editorial. 
STRAWSON, P. F. ( 1  995): Libertad y resentimiento, Barcelona, I.C.E. UAB-Ediciones Paidós. 




