
ORNATO: 
MEDIEVAL EUROPEA 

Carmen Díaz 
Ilníversitat jaurne 

de Rábago* 

1 de Castelló 

el silencio surge como categoría de análisis para 
os del discurso público, tanto.en la historia pasa- 
n sido los historiadores sociales del lenguaie los 

e el denominado giro lingüístico, hace ya 
is tanto del discurso como de la ausencia 

tir que en historia centrarse únicamente en el dis- 
ismo) es sumamente peligroso, y siempre hemos 

usencia de discurso, se ha interpretado este no 
1, en el caso que nos ocupa del colecti- 

historia social del lenguaje (o del silencio 
s de poder (Burke, 1996: 23). Tengamos en 
os excluidos del ámbito de lo público (y des- 

las mujeres) han estado también excluidos de la historia. 
istoria de las muieres forma parte pues de ese coniunto de grupos humanos si- 

ta del presente siglo ha comenzado a formar 
ntonces, y no antes, cuando se comenzó a 
curso como el estudio de la historia de las 

mentalidades y de la vida cotidiana así como de los valores y costumbres sociales. En dé 
istoria política, las muieres no podían apa- 

10s libros de historia. 

I silencio de las mujeres medievales 

n la Edad Media, las muieres de dicha época vivieron, como es 



sabido, en una sociedad rural y artesana, generalmente en pequeñas explotaciones fami- 
liares donde su papel socio-económico fue muy importante, mayor que el que tuvieron en 
la Antigüedad y también mayor del que luego tuvieron en la sociedad burguesa. Pero este 
papel de las muieres medievales no se vio nunca, o casi nunca, reflejado en el ámbito de 
lo público, que les estaba vedado social y políticamente por la ley y por la tradición, en 
una época en la que habría que recordar que lo más valorado era la repetición, la imi- 
tación, y nunca o casi nunca la novedad. 

Para justificar el segundo plano socio-político de las mujeres de la Edad Media, 
para justificar su carencia de discurso público, se hizo de su obligación al silencio (públi- 
co) una virtud (privada), un ornato, un modelo de comportamiento. De ese modo, del de- 
fecto político se consiguió hacer una virtud para las mujeres. Y es significativo que se llame 
mujeres públicas. a las prostitutas ya en plena Edad Media, como hace en el siglo XIV 
Francesc Eiximenis. 

Pero aunque la Edad Media siguiese la tradición heredada, también se produieron 
durante la misma algunas novedades. Respecto al discurso femenino, por primera vez en 
la historia es en esa época cuando se intenta iustificar con argumentos la necesidad de su 

silencio público. Y esto es, aunque no lo parezca a primera vista, un paso adelante, por- 
que en épocas anteriores ni siquiera se intentaba justificar nada respecto a la relegación 
social de las muieres. 

Entonces spor qué no debían hablar las mujeres [en público), según dicen tantos 
testimonios masculinos de la Edad Media? La argumentación para ese trato desigual era l 

que las muieres eran inferiores, tanto física como moralmente. Y esto se explicaba en el 
medievo de dos formas: o con la lógica más escolástica del momento o bien desde la re- 
ligión. El resultado de todo ello fue la minoría de edad de las muieres medievales ante la 
ley, siendo apenas la dote su única baza legal. Por esto, sólo las viudas eran algo inde- 
pendientes durante la Edad Media. 

las [ustificaciones desde la Iglesia 
En relación al silencio de las muieres, la religión cristiana fue en la Edad Media la 

que aportó el propio concepto, puesto que el silencio es en principio una virtud religiosa, 
monacal. Siguiendo la tradición en la que o: Adán se mostró débil ante la palabra de la 
mujer. .., , tal como diCe la Biblia, el silencio de las rnuieres estuvo siempre presente entre 
las prescripcbnes cristianas, musulmanas y judías durante un período histórico que supera 
en el fíempo a la Edad Media. 

Los autores medievales justificaban la relegación pública de las muieres apoyán- 



ia: San Pablo, San Agustín, San Jeró- 
d de sexos. San Jerónimo por ejemplo, 

ana Eustoquio le recomienda como norma 
io de su habitación.. .* 

Decretales de Graciano del siglo s.XII, principal fuen- 
anónico, dicen, inspirándose en la Biblia, que ala muier, aún cuando sea 

eñar a los hombres en la asamblea* (Corintios 1, 14, 

a y toda su influencia fueron decisivas para la iustifi- 
mujer, no todo fueron represiones por parte de dicha 
tos parece que se adelantó a la sociedad medieval. 
nta que la Iglesia fue la única vía de las muieres m e  
para salir de un ámbito social impuesto y no dese 
se alfabetizaron las escritoras de la época. Esto es 
otro tema en el que la Iglesia tuvo influencia decisi- 

tentó con mayor fuerza romper el silencio 
ción europea no daba a la muier el libre 

ndo aceptar ésta la decisión de sus padres o tuto 
ontrario y dio voz a las mujeres, exigiendo la ne 

(Decretales de Graciano, siglo XII). 
llado el que adjudicaba la Iglesia medieval a la 

te que le diese voz propia a la hora del matrimonio, y se han in- 
es solapados de Roma ante tal insistencia en el libre consentimiento. 

tar aquí por escapar ya a los íntereses de nues- 
Iglesia se benefició en gran medida de 

iosas hechas por diversas mujeres, siendo las 
ma las más conocidas. 
¡al, en el ámbito de las herejías, encontramos 
emplo, entre los cátaros o también entre sec- 

terísticas del futuro protestantismo. 

dad Media utilizó, para apoyar y justificar este silencio pú- 
, remitiéndose a los sabios de la tradición grie 
dmitidas en contra de la igualdad de sexos. 



A pesar de haber sido prohibido en el siglo XII, a partir del siglo Xlll Aristóteles fue uno 
de los autores más influyentes en el pensamiento medieval, y sus seguidores eran considera- 
dos como los modernos de la época, frente a la filosofía neoplatónica y agustiniana anterior. 

Aristóteles había teorizado la diversidad natural, de la cual deduio la inferioridad de 
las muieres. Respecto a sus ideas anti-femeninas, el título de esta conferencia, es decir, %el 
silencio como ornato*, es en realidad una cita de la Politica de Aristóteles, que dice exac- 
tamente: 6: por eso se debe aplicar a todos lo que el poeta dijo de la muier: en la muier el 
silencio es un ornato, pero no en el hombre> (Rivera, 1995: 33). Esto se dice en la Políti- 
ca, pero en otra obra suya, De generatione animalium, considera a la muier como %macho 
frustrado., recordándonos curiosamente a Freud y al cornpleio de castración. De nuevo en 
la Fisiologica, Aristóteles atribuye al semen masculino el papel primordial en la procreación. 

Desde luego, hemos de conceder que el Estagirita partía de los preiuicios de su 
época y entorno mediterráneos, pero esto no le l~ibra de ser comparado con su maestro 
Platón, que tiene una visión muy distinta de la situación ideal de las mujeres. El utópico e 
idealista Platón, en el siglo IV a.c., fue capaz de imaginar algo muy lejano a la realidad 
de su época. De este modo, en la República señala que en el Estado ideal las mujeres 
deben ser iguales que los hombres y compartir la administración del gobierno. Como dice 
M. Rivera, la posibilidad de la igualdad femenina en la historia se ha dado allí donde se 
ha estudiado la filosofía de Platón. Pero el platonismo fue abandonado por el pensamiento 
de la Edad Media hasta ser recuperado de nuevo por la ciencia en la Edad Moderna. 

En consecuencia, a las mujeres medievales les fue impuesto socialmente el tópico 
aristotélico de la desigualdad, que cuadraba mucho más con la tradición iudeocristiana y 
también pagana de la mayor parte de Europa, aunque hay que decir que en ciertas zonas 
paganas la rnuier tuvo un papel social que menguó con la adopción del cristianismo du- 
rante la Edad Media. 

El aristotélico Santo Tomás de Aquino, en plena Edad Media, señaló entre otras 
cosas que ordenar sacerdotisa a una mujer sería como ordenar a un ser defectuoso (Rive- 
ra, 1995: 185). 

El modelo de mujer silenciosa 

Como resultado de todo el marco ideológico antedicho, y en una línea de inferio- 
ridad social admitida por las más elevadas autoridades, las mujeres de la Edad Media tu- 
vieron ante ellas un prototipo de comportamiento, un ideal de actitud que se resume en va- 
lores como obediencia, castidad, inmovilidad, reserva y por supuesto, silencio. 



pletó el llamado <Amor 
ién influyó mucho en el futuro comportamiento de las muieres y hombres 

rtos ambientes caballe 

idad: las escritoras ante el silencio impuesto 

as con el mundo intelectual: 
el punto de vista de los testimonios escritos la Edad Media supo- 

almente. Ya desde la alta Edad Media 
onar por la osadía de escribir en nom- 

rantes y torpes en sus obras. Por ejemplo, 
se autocalifica de aindigna y frágil como 

rompible, de aptitudes reducidas o de 

e sus cualidades personales, que como dice M. 



Rivera casi parece una costumbre literaria, un <rito de pasoB para abrirse camino en un 
mundo de hombres, hubo escritoras que al mismo tiempo desafiaron las normas sociales 
en sus creaciones literarias. Aunque fueron muchas más, destacaremos aquí a las dos mu- 
jeres más contestatarias en este sentido, una de la alta y otra de la baja Edad Media. 

Durante el siglo X vivió Hrotsvitha, canonesa del convento de Gandesheim, una de 
las personas más cultas en la corte imperial de los Otones. Hrotswitha fue la primera per- 
sona (entre hombres y mujeres) que escribió teatro en la Europa medieval (Rivera, 1995: 
8 1 )  y también ha sido calificada como la primera poeta sajona y como la primera histo- 
riadora de Alemania. 

Hemos de destacar en ella, en relación al tema que nos ocupa, que fue realmente 
atrevida para su época, pues en su teatro cultivó el humor grotesco, exagerado y cruel, 
con un lenguaje a menudo insolente y burlón, actividad rara entre hombres e insólita entre 
mujeres de su época. Porque no olvidemos que la tradición eclesiástica, en especial la mo- 
nástica, condenaba la risa en tanto que ruptura violenta del silencio. En este sentido, Le- 
andro de Sevilla escribió a una mujer en el siglo VI: < huye pues de la risa, hermana, como 
de una locura..B. Por tanto, la actitud de Hrotsvitha fue claramente desafiante para su 
época, y en realidad se lo pudo permitir por el poder que logró como canonesa y como 
muier del entorno de la realeza. 

En relación a la risa, voy a hacer un inciso sobre la interesante teoría de Helga Kot- 
hóff, en la que dice que existen vínculos entre el sentido del humor de cada género y el 
poder de cada uno de ellos en la sociedad (Rivera, 1995: 102). En occidente, la norma 
tradicional es que las muieres sonrían mucho, rían poco y no deban carcajearse. En cam- 
bio, los hombres europeos sonríen poco, ríen poco, pero pueden carcajearse. Aunque es 
indudable que las cosas han cambiado y lo siguen haciendo, tales actitudes son todavía 
una realidad, puesto que se trata de todo un código gestual muy antiguo, normalmente in- 

ún por debajo de las costumbres 

nces prohibida socialmente a las 
vírgenes, puesto que se asociaba a la luiuria. Varios siglos después de Hrothsvita, por 
poner ahora un ejemplo destacado entre las autoras baiomedievales, se sitúa Christine de 
Pizan, en el tránsito del siglo XIV al XV. Christine de Pizan ha sido considerada el primer 
autor/a de Francia, en el sentido de que fue la primera persona en vivir de su producción 
literaria en francés (producción favorecida por el mecenazgo). Pizan escribió la ya hoy fa- 
mosa Ciudad de las Damas, una utopía contestataria frente al poder masculino. En este 
libro se dicen frases com: <Dios ha dado la palabra a las mujeres,, y se hacen críticas a 



d de Dios de San Agustín, acusando a éste de mi- 
os como por ejemplo la violación. A su vez, Pizan 

firma cosas tan atrevidas entonces (aunque hoy no nos lo parezcan) como que ala silen- 
lo largo de la historia ha proporcionado a la 

o la filosofía. de Aristóteles~ (Rivera, 1 995: 1 92). 
e de Pizan asume parte del prototipo femenino im- 
cuando afirma que ve en la mujer silenciosa y su- 

omo otras mujeres escritoras de la baja Edad Media y el Renacimiento, Christine 
ciller Gerson, famoso intelectual de su época, 

es como he dicho antes éstos pensaban (y aún lo 
acen a menudo) que el conocimiento intelectual era algo intrínsecamente masculino. 

En realidad, la identificación de la palabra, o el intelecto, con el hombre, y la vi- 
o algo tradicional. Incluso hoy, desde ciertas ten- 
scurso y desde el feminismo de la diferencia (que 

menudo es también conservador), han surgido hipótesis como la de teonard Shlain (The 
lphabet versus the Goddes) que ~lantean que el avance de la muier y su aumento de sta- 

s en la sociedad en el siglo XX es debido al aumento del mundo de la imagen, y que 
uestra desgracia viene de la alfabetización. Menciono esto para alertar la crítica ante 

so) esencialistas que en último término no hacen 
del mundo intelectual que parte de la palabra 

dad Media: la censura de la palabra 

En realidad son los hombres de la Edad Media quienes nos han deiado más testi- 
tiempo (y son buen eiemplo las anteriores aius- 

acudir a ellos para buscar información al res- 
estudio de los textos no sólo pretende hallar la 
realidades sociales en la concepción personal, 

pensemos sin embargo a priori que todos los discursos masculinos medievales 
alta Edad Media, y tras el baio Imperio, no pa- 
tendencia antifemenina; se asumía la desigual- 



dad como algo natural, y no se atacaba especialmente a las mujeres por parte de los au- 
tores masculinos (aunque no existían autoras, realidad muy significativa). En cambio, hacia 
el siglo XII, cuando comienza a haber más mujeres que escriben y leen, empieza a surgir 
en muchos escritos masculinos (recordemos que la mayoría eran hombres de iglesia) una 
tendencia misógina que va en aumento hasta el siglo XV. 

Apareció una especie de temor masculino hacia la muier, ante lo que llamaban (o 
aún llaman) los .misterios, femeninos. Y circulaban por Europa tratados médicos teóricos 
denominados Secretos de las mujeres, cargados de tópicos que algunas autoras bajome 
dievales se encargaron de refutar. 

La charla de las mujeres, por ejemplo, fue una novedad temática bajomedieval au- 
sente en la alta Edad Media. Según los y moralistas bajomedievales, las mu- 
jeres hablaban .demasiado y mal, (Duby, 1994: 123). Ya no sólo se trataba, como en 
la Biblia, de negar a la mujer la palabra pública, sino también de censurar actitudes de 
la vida privada. En este sentido, la evangelización popular llevada a cabo por francisca- 
nos y dominicos fue de gran influencia, puesto que no sólo escribían sino que se dirigían 
directamente a las muíeres en espacios públicos, siendo paradigmático el caso de San Vi- 
cente Ferrer. 

Otros ejemplos de nuestro propio país los tenemos en nuestros mejores literatos me- 
dievales, como J. Roig y su Espill o Llibre de les Dones (1460), o F. Eiximenis, señalando 
este último en Lo Crestia que allengua de fembres és com coa de cabra, que totstemps se 
mous. Otro gran ejemplo de misoginia bajomedieval, en este caso de la literatura caste 
llana, es el libro llamado El Corbacho [1498), del Arcipreste de Talavera, en el que res- 
pecto al discurso femenino se dice, entre otras cosas que .La mujer ser murmurante e de- 
tractora, regla general es dello.. . el callar le es muerte, ( 1  977: 1 36). 

Hay que decir sin embargo que hacia el final de la Edad Media ciertos autores co- 
menzaron una tendencia opuesta hacia el reconocimiento de ciertas mujeres laicas desta- 
cadas de la historia (en los siglos anteriores las únicas mujeres alabadas en la literatura 
eran las Santas). Así, Boccacio rescató del pasado a algunas en sus Muieres Ilustres {De 
claris mulieribus, 13601, y el castellano Rodríguez de Padrón escribió también Triunpho de 
Donas, en el que presenta la bondad de la muíer sobre el hombre con cincuenta razones 
con el objeto de refutar al misógino Corbacho. Otro ejemplo a favor de las mujeres fue el 
Libro de las claras y virtuosas mujeres de Alvaro de Luna (1 446). 

Sin embargo, todo ello no quita que el prototipo social femenino continuase siendo 
el mismo, el de la sumisión y el silencio, durante varios siglos, acrecentándose incluso en 
la sociedad burguesa. Por ello, el lenguaje de las mujeres fue cobrando a lo largo de los 



ilección por los eufemismos, por los adietivos con carga 
ción y de la alusión, y un estricto atenerse a las <formas 

S formas, que siguen recomendando el silencio de las 
adas desde la Bala Edad Media en diversos tratados 
rtesia, aunque esto ya escapa de la época que aquí 

r. Funciones sociales del lenguaje a través de la bis- 

bs mujeres. 2. Lo Edad Media, ed. Taurus, Ma- 

tid, ed. 62/;la Caixa, Barcelona. 
88): Més enlld del silenci. les dones a la histhria de Cotabnya, 

y espacios de mujeres, ed. Pcaria, Barcelona. 
fonso (1 977, 4.): El Corbacho, ed. Juventud, Barcelona. 

es, ed. de Jordi Tiñena, ed. Laertes, Barcelona. 




