
Els estudis que impulsen la revista només s’indiquen a la primera pàgina.

La representació occidental de la Xina moderna: 
orientalisme,  culturalisme i crítica historiogràfica*

Data de presentació: novembre de 2007
Data d’acceptació: desembre de 2007
Data de publicació: maig de 2008

David Martínez-Robles
Professor dels Estudis de Llengües i Cultures de la UOC i del Departament d’Humanitats de la UPF 
dmartinezrob@uoc.edu

Citació recomanada:

MARTÍNEZ-ROBLES, David (2008). "La representació occidental de la Xina moderna: orientalisme, culturalisme i 
crítica historiogràfica". Digithum, núm. 10 [article en línia]. DOI: http://dx.doi.org/10.7238/d.v0i10.511

Resum
La percepció que des d’Occident s’ha tingut de la Xina com a ens històric ha evolucionat al llarg dels segles. La Xina va passar 
de ser un país de prodigis i meravelles en el món medieval i una cultura refinada i erudita al començament de la modernitat 
europea, a convertir-se en una nació sense història ni progrés amb el pensament il·lustrat del final del segle xviii i començament 
del xix. Els primers historiadors de la Xina són, de fet, representants dels grans imperis occidentals del final del segle xix, i la seva 
obra percep la Xina des de posicionaments epistemològics que s’inscriuen molt clarament en el pensament colonial i orientalista 
característic d’aquell període. La història escrita durant tot el segle xx, malgrat que s’ha esforçat a superar els prejudicis del passat, 
no s’ha deslliurat completament d’alguns dels recursos representacionals i els estereotips que el món occidental ha assumit sobre 
la Xina i l’Àsia oriental des de la Il·lustració. Només en les últimes dècades ha aparegut una historiografia crítica que ha denunciat 
les problemàtiques inherents del discurs elaborat sobre la Xina, tot i que no ha aconseguit resoldre-les completament.

Paraules clau
historiografia, orientalisme, paradigma, representació, Xina

Abstract
The West’s perception of China as a historical entity has evolved over the centuries. China has gone from a country of miracles 
and marvels in the medieval world and a refined and erudite culture in early modern Europe, to become a nation without 

Dossier «Orientalisme»

Federico Borges Sáiz

�

http://digithum.uoc.edu

Les humanitats en l’era digital

Universitat Oberta de Catalunya

Núm. 10 | Maig de 2008   ISSN 1575-2275 Revista dels Estudis d’Humanitats i dels Estudis de Llengües i Cultures de la UOC

David Martínez-Robles

* �Agraeixo a Manel Ollé Rodríguez la revisió que va fer d’una versió prèvia d’aquest article, i també els comentaris de Séan Golden i, en general, les aportacions
dels assistents al seminari Àsia oriental: orientalismes, aproximacions i disciplines, organitzat pel grup de recerca Inter-Àsia de la Universitat Autònoma de Bar-
celona, en què es van presentar algunes de les idees posteriorment concretades en aquestes pàgines. Òbviament, les mancances i imprecisions de les idees aquí
expressades són únicament atribuïbles a l’autor.

mailto:dmartinezrob@uoc.edu
http://digithum.uoc.edu
http://dx.doi.org/10.7238/d.v0i10.511


La representació occidental de la Xina moderna: orientalisme, culturalisme…

Les humanitats en l’era digital

�

David Martínez-Robles

Núm. 10 | Maig de 2008   ISSN 1575-2275 	

http://digithum.uoc.edu

Universitat Oberta de Catalunya

history or progress since the Enlightenment of the late 18th and early 19th centuries. The first historians of China were, in fact, 
representatives of the great Western empires at the end of the 19th century and their work perceives China from epistemological 
positions that clearly form part of the Orientalist and colonial thought that was characteristic of the period. History written 
throughout the 20th century, despite the efforts made to overcome the prejudices of the past, was unable to distance itself 
completely from some of the resources used in representation or the stereotypes that the Western world had come to accept 
about China and East Asia since the Enlightenment. Only in recent decades has a critical historiography appeared to denounce 
the problems inherent in the discourse produced on China, and even this has failed to address them fully.

Keywords
historiography, Orientalism, paradigms, representation, China

L’any 1922, en una obra titulada The Problem of China, des-
prés d’haver residit prop d’un any a Pequín i haver visitat altres 
ciutats xineses, el filòsof i matemàtic Bertrand Russell escrivia el 
següent: 

«La Xina, com qualsevol altre país civilitzat, posseeix una 
tradició que bloqueja el camí del progrés. Els xinesos han 
destacat per la seva estabilitat, més que no pas en el pro-
grés; es comprèn, doncs, que la nova Xina [...] entengui que 
l’arribada de la civilització industrial hagi convertit el progrés 
en quelcom essencial per a la perpetuació de la seva nació» 
(Russell, 1922, pàg. 26). 

De la mateixa manera que altres intel·lectuals representatius 
de la dècada de 1920 (J. Dewey, H. Driesch, R. Tagore), Russell 
havia estat convidat a la Universitat de Pequín per a impartir 
tot un seguit de cursos sobre el que a la Xina es percebia com 
els «coneixements d’Occident», en un moment en què aquesta 
institució s’havia convertit ja en un dels màxims exponents del 
moviment per la nova cultura que va cristal·litzar arran de la con-
ferència de Versalles de 1919, quan acabada la Primera Guerra 
Mundial, les concessions alemanyes de la costa xinesa van passar 
a mans del Japó, en un dels gestos més visibles del menyspreu 
amb què l’imperialisme occidental observava des de feia dècades 
la Xina i una de les mostres més transparents de la feblesa del 
govern republicà xinès. En aquest context, durant el curs 1921-
1922, Russell va explicar filosofia, lògica i sociologia a la renovada 
universitat, i va poder entrar en contacte amb molts dels nous 
intel·lectuals xinesos del període: Liang Qichao, Chen Duxiu, Li 
Dazhao... (Ogden, 1982, pàg. 533-539). Fins i tot Mao Zedong i 
Zhou Enlai, que dècades després es convertirien en els grans líders 
de la República Popular de la Xina, van assistir a algunes de les 
seves lliçons (Clark, 1976, pàg, 639). 

A The Problem of China, Russell ofereix una mirada molt 
crítica a les accions de les potències occidentals a la Xina i intenta 
allunyar-se de la perspectiva etnocèntrica que llavors caracterit-
zava la major part de les publicacions sobre els països asiàtics que 
arribaven al públic europeu. Alhora, mostra les seves simpaties i 

la seva admiració per la cultura i el poble xinès, que descriu amb 
una voluntat conscient de desmarcar-se dels tòpics que hi havia 
al començament del segle xx sobre la Xina i, en general, l’Àsia 
oriental. Russell és especialment crític amb alguns dels principis 
més fonamentals de la modernitat occidental, com la mateixa 
idea de progrés, que percep des del prisma dels esdeveniments 
funestos que havien assolat Europa els anys anteriors. Aquesta 
actitud crítica amb el món occidental l’havia dut el 1916 a ser 
empresonat durant sis mesos, fruit del seu posicionament antibel·
licista. Malgrat aquest esforç, però, Russell era un home del seu 
temps i, com a tal, insistia en alguns dels estereotips que, durant 
gairebé dos segles, han definit i articulat el discurs històric sobre el 
món xinès, com vèiem en la citació amb què hem començat. De 
fet, algunes de les idees que esmentava Russell (tradició, manca de 
progrés, estabilitat del món xinès) es van convertir –assumint-les, 
justificant-les o reinterpretant-les– en la bastida intel·lectual amb 
què la major part d’analistes i historiadors occidentals des del final 
del segle xviii i fins al segle xxi ha abordat el món xinès.

Un dels exemples més significatius i autoritzats és el de John 
K. Fairbank (1907-1991), probablement l’historiador de la Xina 
més eminent del segle xx, que l’any 1989 reeditava una versió 
revisada de la seva obra China. Tradition and Transformation, 
publicada originalment onze anys abans (en col·laboració amb E. 
Reischauer). Quan al·ludeix a la significació de la primera guerra 
de l’Opi (1839-42), que va representar la derrota de la Xina da-
vant l’armada britànica i l’inici del domini semicolonial europeu 
sobre importants àrees de la sobirania xinesa, Fairbank comenta 
el següent: 

«Quan la Gran Bretanya va exigir la igualtat diplomàtica 
i comercial, ho va fer en representació del món occidental, 
que més tard o més d’hora hauria exigit les mateixes coses 
si la Gran Bretanya no ho hagués fet. Va ser un accident de 
la història que els dinàmics interessos comercials britànics a 
la Xina no es limitessin al te i entressin en l’opi. Si l’interès 
principal del xinesos hagués continuat essent el cotó indi o 
si, en qualsevol cas, no hi hagués hagut a la Xina del final de 
la dinastia Qing un mercat per a l’opi, com havia passat en 
períodes anteriors, no hi hauria hagut una “guerra de l’Opi”. 

http://digithum.uoc.edu


La representació occidental de la Xina moderna: orientalisme, culturalisme…

Les humanitats en l’era digital

�

David Martínez-Robles

Núm. 10 | Maig de 2008   ISSN 1575-2275 	

http://digithum.uoc.edu

Universitat Oberta de Catalunya

Però molt probablement s’hauria produït algun tipus de guer-
ra sino-estrangera, tenint en compte l’irrefrenable vigor de 
l’expansió occidental i la inèrcia inamovible de les institucions 
xineses» (Fairbank, Reischauer, 1989, pàg. 277).1

Tot i que aquest text és escrit mig segle més tard, Fairbank va 
molt més enllà que Russell en l’assumpció d’uns principis (com 
la immobilitat i la inèrcia del món xinès, contraposades al vigor 
d’Occident, la impossibilitat d’eludir el conflicte, la comunió dels 
interessos occidentals, la incapacitat de resposta de la Xina) que, 
com veurem en les properes pàgines, són el resultat d’una tra-
dició intel·lectual que té el seu origen en el pensament il·lustrat 
i l’expansionisme dels grans imperis europeus; una tradició que, 
amb matisos i perspectives de vegades diferenciades, beu de les 
mateixes fonts que el pensament orientalista, tal com el va des-
criure Edward Said a Orientalism (1978), i que és, de fet, una de 
les seves concrecions més paleses en el món acadèmic. 

La formació d’un discurs històric 
sobre la Xina

La Xina, des del període medieval, havia estat un imperi de ca-
racterístiques mítiques dins l’imaginari europeu. Convertida en la 
màxima representant de l’anomenat Extrem Orient, ja Marco Polo 
n’havia definit alguns trets que romandran inalterats durant segles 
en la representació europea del món xinès: el luxe i el refinament, 
la cultura de l’exotisme, el caràcter misteriós de les dones, els 
enginys i invents inaudits... fan de la Xina un món desconegut, 
llunyà i misteriós, però alhora admirat i atractiu, com suggereix 
un dels títols de l’obra del venecià, El llibre de les meravelles.2 La 
manca de contactes directes entre els dos extrems del continent 
euroasiàtic, com a conseqüència de la caiguda de l’imperi mongol 
que havia aconseguit unificar aquest extens territori, va contribuir 
a la reificació d’aquestes idees, que s’aplicaran a tot allò que s’es-
tenia a l’est del Mediterrani, més enllà del món conegut. 

El segle xvi significarà un punt d’inflexió en aquesta tendència. 
La ruta portuguesa que havia dut Vasco de Gama a la costa de 
l’Índia envoltant el continent africà i que continuarà fins als ports 
del Japó i la Xina posarà en contacte novament Europa i l’Àsia 
oriental. I, per aquest camí, que es completarà amb el que els 
espanyols obriran per Amèrica i les Filipines, hi circularan no només 
mercaderies, sinó també productes culturals i idees, entre les quals 
les religioses. Durant gairebé dos segles, les missions catòliques 
actuaran com a màxim exponent de les relacions entre l’Imperi 

Xinès i Europa. Els missioners, especialment els de la Companyia 
de Jesús, esdevindran agents interculturals de màxim nivell, fins al 
punt que alguns aconseguiran una posició de privilegi i s’introdui-
ran a la cort de l’emperador com a astrònoms, enginyers o pintors.3 

D’aquesta manera, oferiran a la Xina la cara més amable del món 
europeu, la de les arts i les ciències, que utilitzaran com a reclam 
per a difondre la doctrina cristiana entre els intel·lectuals xinesos. 
Alhora, transmetran a Occident una mirada benèvola i amable del 
món xinès, interessats a justificar la seva missió i el seu mètode. Els 
jesuïtes creien que la manera més efectiva d’introduir-se en el món 
xinès passava per convertir primer els seus governants a la causa 
cristiana; que tot seguit el poble també s’hi convertís havia de ser 
una qüestió només de temps. I, per a aconseguir-ho, calia adaptar-
se a una cultura elaborada i complexa com la xinesa. Així, van 
abandonar els hàbits religiosos per adoptar els vestits cerimoniosos 
dels funcionaris xinesos, van aprendre la llengua culta, van estudiar 
la història xinesa i van analitzar i traduir els clàssics confucians. No 
ens ha de sobtar, doncs, que els tractats que van escriure sobre 
el món xinès estiguin profundament documentats i que, a més, 
sovint retratin la realitat de l’Àsia oriental amb termes sincerament 
elogiosos. El confucianisme, per exemple, va arribar a Europa com 
una filosofia moral que anticipava els valors del cristianisme, idea 
que va ser molt ben rebuda entre alguns intel·lectuals del segle 
xvii que començaven a predicar la necessitat d’una religió natural 
fora del domini de l’Església i que van veure en el pensament xinès 
una font  d’inspiració (Zhang, 1988, pàg. 118).

Aquesta percepció va donar naixement al pensament sinòfil 
del segle xvii i la primera meitat del xviii, que tenia representants 
de la talla intel·lectual de Leibniz, Wolff, Rousseau, o Voltaire, els 
quals en les seves obres van lloar aspectes molt diversos del món 
xinès, com la llengua, el sistema polític o l’educació. La Xina es 
converteix en les seves obres en un país governat per un rei filòsof 
que és assistit per uns lletrats que se seleccionen tenint únicament 
en compte la seva categoria intel·lectual i moral. El respecte per les 
lleis, la tolerància en les idees i l’excel·lència política són virtuts que 
eclipsen les mancances –que,  tanmateix, no passen inadvertides 
per alguns d’aquests pensadors. Ara bé, a la segona meitat del 
segle xviii, les circumstàncies canviaran radicalment, tant a Europa 
com a la Xina, i la representació occidental del món xinès viurà 
un gir radical.

D’una banda, les altres ordes criticaran fortament el mètode 
dels jesuïtes d’acomodar-se a la cultura xinesa, cosa que donarà 
lloc a l’anomenada disputa dels ritus. La Companyia de Jesús 
acabarà dissolta pel papat i les ordes catòliques menys transigents 
seran expulsades per l’emperador xinès. Alhora, a Europa, les idees 

	 1.	�������������������������������������������         Les cursives no hi són en el text original.
	 2.	���������������������������������������������������������������������           �L’obra de Polo s’ha publicat amb diferents títols. El més habitual, Il Milione (1298), probablement fa referència a la tendència de l’autor a afirmar que a la 

Xina tot té una grandària i és present amb una abundància extraordinària; de tot n’hi ha «un milió», tòpic que molts dels seus successors recolliran i que 
arribarà fins als nostres dies.

	 3.	���������������������������������������������������������������������������������������������             Sobre la funció dels missioners jesuïtes com a mediadors interculturals, vegeu Golden (2000).

http://digithum.uoc.edu


La representació occidental de la Xina moderna: orientalisme, culturalisme…

Les humanitats en l’era digital

10

David Martínez-Robles

Núm. 10 | Maig de 2008   ISSN 1575-2275 	

http://digithum.uoc.edu

Universitat Oberta de Catalunya

del racionalisme deixaran pas a la cristal·lització del pensament 
il·lustrat de la modernitat, amb la seva fe en el progrés. Leibniz o 
Voltaire s’havien preocupat per mostrar la universalitat de la raó 
i la Xina era un testimoni ideal dels seus plantejaments. Però els 
il·lustrats europeus sotmetran a partir d’ara la Xina a les seves idees 
sobre el progrés històric. L’estabilitat, que abans s’havia interpretat 
com una mostra de les virtuts del seu sistema polític, passarà a 
considerar-se des de mitjan segle xviii un indici de la seva manca 
d’evolució i modernitat.4

Una de les formulacions més clàssiques d’aquest pensament 
sinòfob es vincula amb J. G. Herder, que, en les seves Idees per 
a una Filosofia de la Història de la Humanitat (1787), va afirmar 
el següent: «l’imperi [xinès] és una mòmia embalsamada pintada 
amb jeroglífics i embolcallada amb seda; el seu cicle intern és com 
la vida dels animals que hivernen durant l’estació freda» (XIV, 13).5 
Per a Herder, la xinesa és una cultura que no ha evolucionat des 
de fa segles, el vestigi d’un passat remot, un país sense present, 
com els jeroglífics egipcis, que pertanyen a una cultura morta. I 
serà aquesta visió estereotipada la que ressonarà, reproduïda i ma-
tisada, en l’obra de la majoria d’intel·lectuals europeus del final del 
segle xviii i durant tot el xix, des d’Adam Smith a Marx. Qui millor 
la definirà, però, serà Hegel en les seves Lliçons de Filosofia de la 
Història (1840), en què dedicarà una secció completa a la Xina. 

Hegel considera que la Xina representa el moment inicial de la 
història de la humanitat, en una formulació que podem considerar un 
dels fonaments intel·lectuals de la representació orientalista d’Àsia: 
«La història universal transita d’Orient cap a Occident, ja que Euro-
pa és justament el destí de la història universal, alhora que Àsia n’és 
el començament» (Hegel, 1989, pàg. 118). I afegeix el següent: 

«Veiem la Xina desenvolupar-se i assolir ja molt aviat l’estat 
que té avui; ja que [...] hi queda exclosa tota mutabilitat, i 
el que és estàtic, que sempre reapareix, substitueix allò que 
podríem anomenar històric. La Xina i l’Índia queden encara, 
per dir-ho d’alguna manera, fora de la història universal, com 
a pressupòsit dels moments que, en conjunció, constitueixen 
el progrés històric viu» (Hegel, 1989, pàg.131).

Amb Hegel queden clarament definits els mecanismes de 
representació del món xinès i l’Àsia oriental que es mantindran 
vigents durant moltes dècades. La Xina és un imperi que queda 
fora dels processos històrics, sense evolució ni progrés, inert, passiu 
i incapacitat per a assumir per si mateixa la modernitat d’Occident. 

I és precisament Occident qui pot aconseguir que els xinesos 
surtin d’aquesta letargia. El món occidental, doncs, es converteix 
d’aquesta manera en un factor –necessari i suficient– per a la 
transformació dels països de l’Àsia oriental, fet que es converteix 
en la justificació intel·lectual de les accions colonials de les grans 
potències euroamericanes al Pacífic i Àsia. Tots els textos que a 
partir de la segona meitat del segle xix intentin analitzar la història 
moderna de la Xina participaran d’aquest paradigma epistemològic, 
que converteix la Xina en un aprenent de les lliçons civilitzatòries 
dels països occidentals.6 La Xina –i l’Àsia oriental en general–  es 
descriu sempre com la part passiva i femenina en la relació que 
manté amb l’Occident civilitzat i masculí (Guarné, 2005). I és amb 
aquesta perspectiva que, en el context colonial del xix, els xinesos 
són descrits com a inferiors i bàrbars, tancats i xenòfobs. Així els 
descriu un dels pocs textos del període publicats a Espanya sobre 
la Xina, que anuncia l’estereotip del Fu Manxú que la literatura 
primer i el cinema després alimentaran durant dècades:

«El carácter [dels xinesos] en la apariencia es muy afable, 
humano y modesto; en realidad son vengativos y crueles. Son 
muy ceremoniosos y corteses, y sobre todo observadores exac-
tos de sus leyes, sobre lo cual se vela con mucha severidad; su 
genio y talento son vivos, espirituosos, animados y penetran-
tes, y poseen más que ninguna otra nación el arte de disimular 
sus sentimientos y deseo de venganza, guardando tan bien 
todas las apariencias de humildad que se los cree insensibles 
a todo género de ultrajes; pero si se les presenta la ocasión 
de destruir a su enemigo, se aprovechan de ella con ahínco 
y precipitación hasta lo sumo» (Álvarez, 1857, pàg. 93-94).7

Malgrat tot, hi haurà veus crítiques amb les accions colonials 
a l’Àsia oriental, que intentaran superar aquesta visió fortament 
eurocèntrica i fins i tot racista, i durant les últimes dècades del 
segle xix i les primeres del xx es percep un esforç per convertir 
la Xina en objecte d’estudi acadèmic. La Universitat d’Oxford, 
per esmentar un exemple insigne, ofereix les primeres classes 
de llengua xinesa l’any 1876.8 El primer professor serà James 
Legge, missioner protestant que va encapçalar un projecte ambi-
ciós de traducció dels grans clàssics xinesos i que és l’encarnació 
de la figura de l’erudit occidental que s’apropa amb honestedat 
i apassionament a la cultura xinesa.9 Aquests primers sinòlegs, 
malgrat que aparentment no participen de manera activa en el 
colonialisme intel·lectual que va definir Said, assumeixen de fet, 

	 4.	�����������������������������������������������������������������������������������������������������                 �Sobre el pas del pensament europeu de la sinofília a la sinofòbia, vegeu Zhang (1988, pàg. 116-123).
	 5.	������������������������������������������������������������������������������������               �Per a una anàlisi de la representació de Herder del món xinès, vegeu Goebel (1995).
	 6.	������������������������������������������������������������������������������������������������                 �Per a una anàlisi de la història de les agressions colonials euroamericanes a la Xina de segle xix en la seva dimensió pedagògica i civilitzatòria, vegeu Hevia (2004).
	 7.	���������������������������������������������������������������            �Veg. la traducció al final de l’article, cit. 1 (N. de l’ed.).
	 8.	��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������                         �En realitat, la primera càtedra d’estudis xinesos a Londres és bastant anterior i data de 1837, ocupada per Samuel Kidd. A Cambridge, el 1888 l’exdiplomàtic 

i intèrpret Tomas Wade es convertirà en el primer a ensenyar llengua xinesa. A França, els cursos de xinès havien començat molt abans, concretament el 
1815 al Collège de France sota la direcció de Jean-Pierre-Abel Rémusat. Sobre els inicis de la sinologia a Occident, vegeu Honey (2001).

	 9.	��������������������������������������������������������������������������������������              �Les traduccions de Legge, en set volums, apareixeran publicades el 1861 amb el títol The Chinese Classics with a Translation, Critical and Exegetical Notes, 

http://digithum.uoc.edu


La representació occidental de la Xina moderna: orientalisme, culturalisme…

Les humanitats en l’era digital

11

David Martínez-Robles

Núm. 10 | Maig de 2008   ISSN 1575-2275 	

http://digithum.uoc.edu

Universitat Oberta de Catalunya

	 4.	������������������������������������������������������������������������������������������������������                 �Sobre el pas del pensament europeu de la sinofilia a la sinofòbia, vegeu Zhang (1988, pàgs. 116-123).
	 5.	������������������������������������������������������������������������������������               �Per a una anàlisi de la representació de Herder del món xinès, vegeu Goebel (1995).
	 6.	������������������������������������������������������������������������������������������������                 �Per a una anàlisi de la història de les agressions colonials euroamericanes a la Xina de segle xix en la seva dimensió pedagògica i civilitzatòria, vegeu Hevia (2004).
	 7.	���������������������������������������������������������������            �Veg. la traducció al final de l’article, cit. 1 (N. de l’ed.).

inconscientment, les categories epistemològiques que articulen 
el discurs colonial de l’època en què van viure. És significatiu, per 
exemple, que la reputada traducció de Legge dels clàssics xinesos 
tingués el finançament de Joseph Jardine, membre d’un dels clans 
de comerciants britànics més importants que trobem a la Xina 
del xix, la fortuna del qual estava directament vinculada amb el 
lucratiu negoci de l’opi.10 

Aquests experts en el món xinès, dels quals Legge és només 
un exemple, assumeixen una doble funció de representació. D’una 
banda, es converteixen en els ambaixadors autoritzats a Occident 
de la civilització xinesa, portaveus i sovint defensors dels principis 
culturals que ells extrauen del món xinès, tot i que, de l’altra, ho 
fan sempre aferrats al seu propi posicionament gairebé pedagògic 
com a estendards dels ideals il·lustrats occidentals. Així és com neix 
una figura encara avui dia vigent, la de l’expert en el món xinès, 
que constitueix una disciplina diferenciada –és a dir, al marge– de 
la resta de disciplines acadèmiques, les quals deixaran el món xinès 
i no occidental en general fora del seu àmbit de recerca.

L’estudi de la història xinesa durant les primeres dècades de 
segle xx estarà en mans d’aquests sinòlegs, missioners, diplomàtics 
i funcionaris que hauran conegut el món xinès presencialment, és 
a dir, en mans de representants més o menys ben intencionats de 
les potències imperials a l’Àsia. Es tracta d’una història clarament 
centrada en les accions dels països occidentals en el món xinès, que 
s’interpreten, tot i que sovint críticament, com el desencadenant 
que va permetre els xinesos d’entrar en la modernitat, admetent 
la superioritat tecnològica i científica d’Occident, el qual emergeix 
com a model civilitzador i pedagog. Es busquen en la història 
xinesa els mateixos processos històrics que han afectat els països 
occidentals. Per això, aquests historiadors reflexionen sobre el 
no-desenvolupament a la Xina d’una revolució industrial similar a 
la europea o sobre els motius de la manca de formes d’organització 
econòmica d’orientació capitalista. Occident és, doncs, la norma 
i la mesura del progrés històric, i en aquesta perspectiva compa-
rativa la història xinesa presenta tot de mancances i anomalies en 
el seu desplegament.11 Malgrat tot, però, aquest paradigma que 
podem anomenar imperialista fa de la Xina un objecte històric de 
ple dret, i supera per tant el pensament sinòfob que encara podem 
trobar en alguns autors en les primeres dècades del segle xx.

L’enfocament sociocultural

A partir de la Segona Guerra Mundial comença a sorgir una nova 
generació d’historiadors totalment professionals, formats en uni-

versitats modernes dels Estats Units i Europa, amb una formació 
en la disciplina molt més sòlida i cabal, que és la que impulsa el 
desenvolupament modern de la història de la Xina i l’Àsia oriental. 
Tanmateix –malgrat que els arxius xinesos comencen a ser objec-
te sistemàtic d’estudi, s’apliquen mètodes científics d’anàlisi de 
textos i s’introdueixen metodologies comparatives d’investigació 
menys eurocèntriques– l’èmfasi es manté ancorat en el paper de 
les agressions occidentals a la Xina. A partir de la seva significació 
s’interpreta tota la història xinesa, estudiant l’impacte que va tenir 
la modernització imposada pels països euroamericans –entesos 
com un ferment necessari per a l’activació de la història xinesa– en 
les societats tradicionals de l’Àsia oriental, malgrat que es critiquen 
explícitament alguns aspectes de l’imperialisme occidental. De 
fet, conceptes de canvi i transformació, autèntics emblemes de 
la modernitat il·lustrada, adquireixen per als historiadors d’aquest 
moment un valor cultural extraordinari, sobre el qual orbita tota la 
seva investigació i la interpretació de la història xinesa. Això té un 
efecte pervers, ja que molts aspectes de la història de la societat 
xinesa que no tenen res a veure amb les agressions colonials de 
les nacions occidentals desapareixen de la reflexió històrica i, per 
tant, es neguen implícitament. En aquest context historiogràfic cal 
llegir el text que hem citat més amunt de John K. Fairbank, el més 
destacat historiador de la Xina des de mitjan de la dècada de 1940 
i fins la dècada de 1980, un llarg període en què la història xinesa 
moderna se significa a partir de la qüestió de la seva resposta a 
les agressions occidentals.

Aquesta perspectiva presenta diverses problemàtiques prou 
òbvies. D’una banda, s’assumeix un paper actiu per a Occident 
contraposat a una Xina només reactiva. És a dir, malgrat que no 
es tracti ja de la realitat passiva de què parlaven els il·lustrats 
del xix, se segueix negant a la Xina la possibilitat d’actuar per si 
mateixa, sense l’estímul d’Occident. A més, com vèiem en el text 
citat més amunt, Occident es concep com una entitat reificada, 
un bloc poc diferenciat, que comparteix uns objectius únics i una 
mateixa empresa colonial, i s’oblida sovint la seva complexitat 
espacial i temporal. Alhora, de manera similar, la Xina és en l’obra 
dels historiadors d’aquest moment un constructe, una abstracció 
simplificadora que margina l’excepcional diversitat del món xinès, 
fet que posa en dubte la validesa de bona part de les generalit-
zacions que s’hi projecten. Això explica que en el discurs històric 
que es desenvolupa en aquestes dècades, un nombre important 
dels processos històrics que afecten la història moderna de la Xina 
passin desapercebuts i no siguin objecte d’estudi dels historiadors, 
simplement perquè no tenen res a veure amb la presència dels 
països estrangers a la costa xinesa. Fins i tot s’interpreten com 

Prolegomena, and Copious Indexes. Malgrat que ha passat ja un segle i mig des de la seva edició, la traducció de Legge encara gaudeix d’una destacada 
reputació pel seu rigor entre els especialistes. Sobre la figura de Legge, vegeu l’extensa biografia de Girardot (2002).

	10.���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������                         	� William Jardine, patriarca del clan i cofundador de la firma Jardine-Matheson, encara activa avui dia com una de les companyies de Hong Kong més desta-
cades, va ser el principal impulsor de la guerra sino-britànica de 1839-42.

	11.	����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������                            �Una anàlisi més àmplia del paper que Occident ha tingut com a norma de la història moderna xinesa i de com aquesta ha estat concebuda com a proble-
màtica la podem trobar a Cohen (1984, 3ss).

http://digithum.uoc.edu


La representació occidental de la Xina moderna: orientalisme, culturalisme…

Les humanitats en l’era digital

12

David Martínez-Robles

Núm. 10 | Maig de 2008   ISSN 1575-2275 	

http://digithum.uoc.edu

Universitat Oberta de Catalunya

a reacció a les accions occidentals alguns esdeveniments que en 
realitat van ser una evolució de forces i processos interns que 
tenen el seu origen en un període molt anterior a l’arribada de 
les potències estrangeres a la Xina. 

En aquest enfocament, els aspectes culturals, intel·lectuals i 
fins i tot psicològics del món xinès tenen un pes específic tan 
gran que, amb massa freqüència, marginen els factors polítics o 
econòmics (que són els fonamentals en la recerca històrica sobre 
els països occidentals). S’assumeix que la cultura tradicional xinesa 
–que en aquest moment és gairebé sinònim de confucianisme– no 
només ha estat el fre que ha impedit la modernització de la Xina 
des de dins, sinó que a més es configura com la responsable de 
la suposada actitud de tancament, refús, rebuig o, com a mínim, 
resistència a la influència i la modernització arribada d’Occident. 
Les qüestions polítiques o econòmiques queden relegades, doncs, 
a un segon terme. Aquest enfocament sociocultural, com sovint se 
l’anomena, no deixa de ser una forma acadèmica i sublimada de 
l’orientalització de les cultures asiàtiques de què ens parla Said: la 
Xina és diferent per se, una entitat ontològicament diferenciada, 
per definició no occidental, i per això les categories amb què cal 
analitzar i comprendre el món xinès són específiques i inherents 
a ell mateix, radicalment diferents a les que s’apliquen a altres 
realitats històriques. Això explica per a aquests historiadors que el 
contacte amb Occident hagi estat inevitablement antagònic i no a 
causa de diferències polítiques; es tracta més aviat d’un xoc cultu-
ral entre l’universalisme europeu i el que en aquesta representació 
del món xinès s’entén com a sinocentrisme. L’enfrontament armat 
era ineludible, com vèiem més amunt en la citació de Fairbank, 
fet que al seu torn serveix com a justificació de les accions de 
l’imperialisme al Pacífic occidental.

La dècada de 1970 va representar un desafiament a aquests 
plantejaments, amb l’aparició d’una nova generació d’histori-
adors, especialment als EUA, que posen en dubte algunes de 
les assumpcions de la historiografia dominant sobre la Xina. Les 
primeres veus crítiques se centren a denunciar aquesta «apologia 
de l’imperialisme»,12 en el context de les protestes per la guerra 
del Vietnam i l’aparició d’una consciència crítica que no només 
es preocupa pels fets històrics, sinó també per com són llegits, 
interpretats i articulats.13 La figura de l’historiador com a subjecte 
que qüestiona pren una rellevància que fins llavors no s’havia 
explicitat. Els fets no són objectius, inqüestionables i transcendents, 
sinó quelcom problemàtic i subjecte a la interpretació de qui els 
analitza. Fruit d’aquesta evolució, la historiografia a partir de la 

dècada de 1980 seguirà camins molt diferents, menys segurs i 
molt més indefinits.

La història de la Xina actualment s’ha allunyat –i molt– de les 
(meta)narratives de fa tan sols unes dècades, si més no pel que fa 
a la teoria. D’una banda, l’historiador està obligat a actuar amb la 
cautela que la diversitat històrica i regional del món xinès exigeix. 
Metodològicament, presenta molts problemes extrapolar allò que 
la recerca posa de manifest d’una regió xinesa a altres regions. I 
aquesta regionalització de la història, que deixa d’estar basada en 
les divisions administratives tradicionals, té també una dimensió 
temporal. Allò que s’afirma d’un període històric concret no es pot 
afirmar per se d’altres moments històrics, com indefectiblement 
havien fet bona part dels historiadors fins fa poques dècades.14 

Això representa un reconeixement molt més ampli del dinamisme 
de la vida intel·lectual, social, política i econòmica de la Xina de 
tots els períodes. Un exemple ens permetrà copsar-ho: quan els 
historiadors s’havien plantejat els motius que explicaven l’esclat de 
les guerres de l’opi, sempre s’havia concebut la classe intel·lectual 
i funcionarial xinesa com un grup homogeni de representants del 
pensament confucià o neoconfucià més ortodox, suposadament 
hostil a qualsevol canvi en el sistema polític i administratiu xinès. 
La recerca dels últims anys, en canvi, ha mostrat que entre els 
intel·lectuals xinesos del període hi havia faccions i partits d’allò 
més contrastats que, alhora, posen de manifest que allò que no-
saltres anomenem confucianisme és un projecte polític, filosòfic 
i intel·lectual que no es deixa atrapar per les categories que els 
analistes occidentals –partint de la caracterització que en van fer 
els missioners jesuïtes que el van presentar al món europeu per 
primera vegada en els segles xvi i xvii– han volgut aplicar-li.15

Malgrat tot, algunes de les fórmules més bàsiques de l’enfoca-
ment sociocultural han sobreviscut a aquesta crítica, dins i fora de 
l’obra dels historiadors. Un dels exemples més visibles i coneguts 
és l’anomenat debat dels valors asiàtics, que intenta reconèixer i 
de fet reclama la validesa d’uns valors culturals comuns als països 
del continent asiàtic que es poden contraposar als «valors occiden-
tals». Sovint, aquests valors asiàtics han quedat identificats com 
uns suposats valors confucians, malgrat l’evident contradicció que 
representa atribuir a un continent de l’extensió humana i geogrà-
fica de l’Àsia, o a una part important, una unitat basada en valors 
culturals que, de fet, són originaris d’una regió determinada i d’un 
període del passat molt concret. No entrarem a valorar aquí els 
fonaments d’aquest debat, que malgrat la manipulació política a 
què està sotmès pot permetre reflexionar sobre algunes qüestions 

	12.	��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������                     �Entre els primers crítics de l’enfocament imperialista podem destacar les aportacions de Nathan (1972), Esherick (1973) o Lassek (1983), que publiquen 
diversos articles a la revista Bulletin of Concerned Asian Scholars, la qual va néixer precisament com a reacció contra les principals institucions nord-ameri-
canes de recerca sobre els països de l’Àsia oriental.

	13.���������������������������������������������������������������������������          	� Cal recordar que figures capdavanteres de la intel·lectualitat del segle xx que van exercir una influència enorme en els seus contemporanis, com Michel Fou-
cault, Haydn White, Jacques Derrida, Edward S. Said, Jean-Françoise Lyotard, Jean Baudrillard, etc., publiquen algunes de les seves obres més fonamentals 
i referenciades precisament durant la dècada de 1970.

	14.	���������������������������������������������������������������������������������������             �Sobre l’anàlisi regional de la realitat històrica xinesa, vegeu Skinner (1977 i 1985).
	15.	���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������                        �Sobre les diferents faccions d’intel·lectuals xinesos que actuen en la cort imperial en el context de la primera guerra de l’Opi, vegeu Polachek (1992).

http://digithum.uoc.edu


La representació occidental de la Xina moderna: orientalisme, culturalisme…

Les humanitats en l’era digital

13

David Martínez-Robles

Núm. 10 | Maig de 2008   ISSN 1575-2275 	

http://digithum.uoc.edu

Universitat Oberta de Catalunya

fonamentals de com entenem l’alteritat i projectem les nostres 
categories epistemològiques a altres realitats sense prèviament 
haver-ne valorat l’adequació. En tot cas, és important entendre 
fins a quin punt, en la majoria de formulacions que se n’ha fet, es 
basa en raonaments culturalistes que entren en contradicció amb 
la realitat històrica i social dels països a què es refereix.16

Crítica i postparadigmatització

Ara bé, una cosa és la crítica a l’apologètica imperialista i l’enfo-
cament sociocultural, o el reconeixement de la diversitat temporal 
i espacial de la Xina, i una altra de ben diferent és aconseguir 
superar la problematicitat del discurs històric sobre el món xinès. 
Per això, més enllà de la tendència revisionista de les dècades de 
1970 i 1980, en les dues últimes dècades hi ha hagut diverses 
propostes, algunes més reeixides que altres, que han intentat subs-
tituir els vells paradigmes que havien marcat el desenvolupament 
de la historiografia durant gairebé dos segles per noves fórmules 
més vàlides per a apropar-se a la història de la Xina.

Una de les primeres la va formular l’historiador nord-americà 
Paul A. Cohen, el qual va proposar canviar l’enfocament de la 
història de la Xina, fins llavors centrada en l’actuació dels països 
estrangers en territori xinès, pel que ell anomena una història 
centrada en la Xina (China-centered history of China). Es tracta 
d’una història que pretén que el punt de partida sigui la Xina, no 
Occident, i que –en el camp epistemològic– ha de desplegar-se 
usant criteris propis, no importats d’Occident (Cohen, 1984). La 
proposta de Cohen és una reacció coherent davant la situació 
dels estudis històrics xinesos, que s’avé amb el desenvolupament 
extraordinari dels estudis locals de les dècades de 1970 i 1980, 
i que reconeix el dinamisme i la diversitat del món xinès. Propo-
sar uns criteris derivats del món xinès vol dir plantejar-se, entre 
moltes altres coses, la validesa i la legitimitat d’algunes de les 
categories aplicades a l’anàlisi de la història xinesa que, de fet, 
tenen el seu origen en alguns processos històrics exclusius dels 
països occidentals, com les de modernitat o contemporaneïtat. 
Ara bé, amb els plantejaments d’aquesta «història centrada en la 
Xina» alhora emergeixen alguns dubtes metodològics difícils de 
resoldre. Cohen rebutja explícitament les mirades externes a la 
història xinesa i, de fet, estableix precisament aquesta distinció poc 
acurada del que són els enfocaments externs i els interns. Es tracta 
d’un plantejament que, en consonància amb el que dèiem sobre 

el debat dels valors asiàtics, no deixa de tenir un ressò orientalista: 
la Xina queda aïllada de la història universal, segueix pautes de 
desenvolupament històric clarament diferents, que cal conèixer 
des de dins, partint de la llengua i de la cultura xineses. És a dir, 
malgrat rebutjar explícitament l’enfocament sociocultural, arriba 
a unes conclusions similars que, en definitiva, no ajuden a trencar 
amb l’alienació de la història xinesa.17 

Una altra de les tendències que podem trobar en la historio-
grafia desenvolupada els últims anys apunta a la direcció contrària 
a l’esbossada per Cohen i consisteix a integrar la història xinesa 
en la història mundial, no al servei d’aquesta última, sinó com 
una part essencial. Es tracta d’entendre la història xinesa amb 
una perspectiva àmplia. La Xina, especialment en els cinc últims 
segles, no només ha participat del desenvolupament d’alguns dels 
grans processos històrics de la humanitat, sinó que també hi ha 
contribuït. L’obra de l’historiador i sociòleg Andre Gunder Frank, 
ReOrient: Global Economy in the Asian Age (1998), és proba-
blement la més coneguda dins d’aquesta manera integradora de 
concebre la història. Per a Frank, la nostra representació del món 
asiàtic ha de superar l’eurocentrisme que l’ha caracteritzat durant 
segles per passar a acceptar el paper rellevant que el continent 
asiàtic ha tingut en la història del món; és a dir, en les seves 
pròpies paraules, la història s’ha de «reorientar».18 Malgrat que 
l’obra de Frank no és capaç de superar algunes de les premisses 
més bàsiques amb què el pensament il·lustrat s’havia apropat al 
món xinès (progrés, desenvolupament),19 ha estat una influència 
important en altres autors que tant des de la història xinesa com 
des d’una aproximació més global han intentat dur a terme aquest 
projecte integrador.20 Es tracta d’obres que, en general amb una 
perspectiva de la història econòmica, intenten mostrar les arrels 
«orientals» de la civilització occidental o, si més no, mostrar la 
influència que hi ha tingut el mon asiàtic, amb la voluntat de 
desafiar els plantejaments etnocèntrics que sempre han dominat 
la nostra percepció de la història.

Ara bé, aquesta perspectiva comparativa no està exempta 
de riscos metodològics. Malgrat que alguns d’aquests autors en 
són conscients, d’altres cauen en el parany d’intentar establir 
correlacions d’una manera no suficientment crítica. És a dir, hi ha 
el perill de cercar apriorísticament en la història xinesa processos 
i problemàtiques que li són aliens, o dels quals com a mínim és 
pertinent qüestionar-se’n la legitimitat com a base comparativa. 
És a dir, el perill de caure en el mateix etnocentrisme –ara més 
dissimulat– que trobàvem en els historiadors de la primera meitat 

	16.	�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������                           �El valor del debat dels valors asiàtics rau més en l’exercici de crítica que llença sobre la suposada universalitat dels valors il·lustrats que en la definició o 
justificació d’uns valors aplicables al continent asiàtic.

	17.	�������������������������������������������������������������������������������������             Per a una anàlisi crítica dels plantejaments de Cohen, vegeu Dirlik (1996b, 262-268).
	18.	���������������������    �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������                      �Beltrán (2006, esp. §27-35) analitza les aportacions de l’obra de Frank i la contextualitza en la producció que del coneixement de l’Àsia oriental s’ha fet en 

el món acadèmic, tant a Occident com a l’Àsia.
	19.	�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������                  Per a una crítica a l’eurocentrisme implícit en la crítica a l’eurocentrisme de Frank, vegeu Dirlik (2000, 73ss).
	20.	�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������                     �Podem d’estacar l’obra de diversos especialistes en història xinesa, com Pomeranz (2000), Wong (1997) o Waley-Cohen (1999), o la d’historiadors amb 

una perspectiva més global, com Bayly (2004) o Hobson (2004).

http://digithum.uoc.edu


La representació occidental de la Xina moderna: orientalisme, culturalisme…

Les humanitats en l’era digital

14

David Martínez-Robles

Núm. 10 | Maig de 2008   ISSN 1575-2275 	

http://digithum.uoc.edu

Universitat Oberta de Catalunya

de segle xx. En tot cas, però, la recuperació de la Xina i Àsia en 
general per a la construcció d’una història veritablement univer-
sal representa un pas endavant en l’elaboració d’una història no 
excloent i integradora.

Vinculat amb aquest rebuig de les formes de pensament eu-
rocèntriques, en el qual l’obra d’alguns dels representants dels 
estudis subalterns com Dipesh Chakrabarty o Ranajit Guha ha 
exercit una influència notable, un altre dels tombs de les últimes 
dècades ens remet a la major sensibilitat d’alguns historiadors 
davant les aportacions metodològiques d’altres disciplines, com 
la sociologia, l’antropologia, els estudis literaris, la ciència política, 
etc. Sens dubte, el desenvolupament de les idees del postcolonia
lisme, la postmodernitat i els estudis culturals ha estat un factor 
clau en aquesta actitud, no sempre suficientment equilibrada.21 
Precisament, algunes de les propostes historiogràfiques més 
desafiadores han vist la llum en aquest escenari, que reflexiona 
sobre l’articulació de conceptes com poder i dominació, imaginari, 
cultura i representació. Un dels noms que més destaca és el de 
l’historiador d’origen turc Arif Dirlik, preocupat per qüestions de 
caràcter epistemològic que habitualment no formen part de l’agen-
da de la majoria d’historiadors. Bona part de les reflexions de Dirlik 
orbiten al voltant dels conceptes de progrés i modernitat. Segons 
aquest historiador, malgrat l’evolució crítica en les últimes dècades 
d’una part de la historiografia, no s’ha produït un desafiament 
radical a la representació teleològica de la història heretada de la 
Il·lustració europea. Per a Dirlik, «és necessari repudiar aquesta 
teleologia històrica en totes les seves manifestacions» i identificar 
«modernitats alternatives», no per a caure en un retorn a l’im-
puls reificador de l’enfocament sociocultural (com feia Cohen), 
un enfocament que cal superar de manera definitiva, sinó per a 
recuperar «trajectòries històriques que han estat suprimides per 
l’hegemonia de la modernitat del capitalisme» (Dirlik, 1997, pàg. 
127). De fet, segons Dirlik, no es podrà superar mai, de manera 
completa, la influència pertorbadora de l’eurocentrisme llevat 
que es desafiï d’arrel la idea mateixa de «desenvolupament». No 
es tracta de rebutjar la modernitat per se, actitud que portaria 
a una certa auto-orientalització, sinó, tot reconeixent-la, crear 
modernitats alternatives que superin les narratives de la Il·lustració 
que encara dominen el dia a dia dels historiadors (Dirlik, 1996, 
pàg. 277-278). 

Conclusions

Un paradigma no és una simple proposta teòrica, sinó que té 
una dimensió epistemològica que li atorga tota la seva capacitat 
normativa. Es tracta d’un tamís que delimita les nostres possibilitats 
de coneixement; allò que no s’adiu amb les regles que fixa el para-

digma no pot ser considerat, i per tant no existeix, no és històric, 
com hem vist que ha passat amb una part de la realitat xinesa 
durant segles. Alhora, la força d’un paradigma no es limita a una 
cultura o unes fronteres. Delimita allò que és vertader i científic, 
té caràcter universal, de manera que tot el que té pretensions de 
ciència s’hi ha d’acomodar si no vol quedar exclòs. La història de 
la Xina no n’és una excepció. Els paradigmes històrics que han 
dominat la tradició intel·lectual occidental s’han acabat imposant a 
la Xina com si d’una forma més d’imperialisme es tractés. Malgrat 
que en aquest article ens hem limitat exclusivament a la repre-
sentació occidental de la història xinesa, cal tenir en compte que, 
per posar un exemple prou clar, el pensament marxista xinès ha 
acabat assumint alguns dels principis més bàsics de l’enfocament 
imperialista del qual és enemic declarat; segons la historiografia 
marxista, només el Partit Comunista Xinès va aconseguir posar 
fi a l’endarreriment i la falta de modernització de la Xina, un 
endarreriment i una necessitat de modernització que són el mateix 
punt de partida de l’enfocament imperialista que hem analitzat. Al 
cap i a la fi, el marxisme està fortament arrelat en el pensament 
teleològic de la modernitat il·lustrada europea.

Precisament, conscient de la força dels paradigmes historiogrà-
fics, entre altres propostes, el mateix Arif Dirlik rebutja qualsevol 
intent d’establir nous paradigmes que marquin i delimitin el nos-
tre apropament a la història xinesa (i en general a la història no 
euroamericana), ja que això representaria caure en els mateixos 
errors i vicis dels historiadors durant tot el segle xx. De fet, des 
del desenvolupament de la historiografia crítica iniciada al final 
de la dècada de 1970, no ha aparegut cap gran nou paradigma 
que hagi substituït els anteriors. 

Ara bé, que després de l’aparició d’una historiografia crítica 
no s’hagi imposat cap nou paradigma no vol dir que els vells 
paradigmes s’hagin superat completament. Ja hem comprovat 
que alguns dels intents de resituar la història xinesa dins la histò-
ria mundial no han aconseguit desprendre’s dels plantejaments 
etnocèntrics, tot i el seu objectiu de construir un discurs marca-
dament no eurocèntric. Alhora, moltes de les reflexions teòriques 
esmentades en les pàgines anteriors han passat inadvertides per un 
gruix important d’historiadors, fet que permet entendre que molts 
manuals que encara avui dia es publiquen sobre la història de la 
Xina es mantinguin arrelats en les premisses dels vells paradigmes 
teòricament superats. O que allò que els estudiants aprenen en les 
nostres universitats malauradament mantingui sovint un marcat 
to orientalista. 

L’historiador de la Xina té, de fet, una responsabilitat peda-
gògica d’una dimensió social que va molt més enllà de les seves 
tasques investigadores. En una societat com la nostra, en què els 
estudis asiàtics han tot just començat i en què l’interès de l’opinió 
pública pels països de l’Àsia oriental és molt recent, aquesta tasca 

	21.	�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������                            �Per a una lectura crítica a la influència del dels estudis culturals en la historiografia de la Xina moderna i contemporània dels anys 1980 i 1990, vegeu Huang 
(1998).

http://digithum.uoc.edu


La representació occidental de la Xina moderna: orientalisme, culturalisme…

Les humanitats en l’era digital

15

David Martínez-Robles

Núm. 10 | Maig de 2008   ISSN 1575-2275 	

http://digithum.uoc.edu

Universitat Oberta de Catalunya

pedagògica assumeix una major rellevància. Els clixés i estereotips 
orientalistes són presents en gairebé qualsevol acte vinculat amb 
la cultura xinesa que se celebra al nostre país, des de festivals de 
cinema a congressos de tipus acadèmic, passant per jornades i 
celebracions populars o exposicions de museus prestigiosos. La 
mirada imperialista i orientalitzadora, tot i que moltes vegades es 
rebutja de manera explícita, rebrota implícitament en la majoria 
d’aquestes activitats. D’aquí la importància d’aquest esforç pe-
dagògic: l’historiador, com l’especialista en art, en literatura o en 
economia de l’Àsia oriental, no només ha d’intentar transmetre 
uns coneixements, sinó que ha de fer explícita la denúncia de 
les anomalies discursives que tradicionalment han determinat 
la nostra manera de representar la realitat dels països de l’Àsia 
oriental. 

Cit. 1
«El caràcter [dels xinesos] en aparença és molt afable, 

humà i modest; en realitat són venjatius i cruels. Són molt 
cerimoniosos i cortesos i, sobretot, observadors exactes de 
les seves lleis, cosa per la qual es vetlla amb molta severitat; 
el seu geni i talent, vius, espirituosos, animats i penetrants, 
i tenen, més que cap altra nació, l’art de dissimular els seus 
sentiments i el seu desig de venjança, guardant tan bé totes 
les aparences d’humilitat que se’ls pren per insensibles a tot 
tipus d’ultratges; però si se’ls presenta l’ocasió de destruir 
el seu enemic, l’aprofiten amb un afany i una precipitació 
màxims».

Bibliografia

ÁLVAREZ TEJERO, L. P. (1857). Reseña histórica del gran imperio 
de China. Madrid: Imprenta de T. Fortanet.

BAYLY, C. A. (2004). The Birth of the Modern World, 1780-1914. 
Global Connections and Comparisons. Oxford: Blackwell.

BELTRÁN ANTOLÍN, J. (2006). «Re-orient(ar) la historia. Notas 
para una crítica euro/sino-céntrica» [article en lína]. Revista 
HMiC. Núm. IV. UAB.

	 <http://seneca.uab.es/hmic/2006/HMIC2006.pdf>
CLARK, R. (1976). Life of Bertrand Russell. Nova York: Knopf.
COHEN, P. A. (1984). Discovering History in China. American 

Historical Writing on the Recent Chinese Past. Nova York: 
Columbia University Press.

DIRLIK, A. (1996). «Reversals, Ironies, Hegemonies: Notes on 
Contemporary Historiography of Modern China». Modern 
China. Vol. 22, núm. 3.

DIRLIK, A. (1997). The Postcolonial Aura. Third World Criticism 
in the Age of Global Capitalism. Boulder: Westview.

DIRLIK, A. (2000). Postmodernity’s Histories. The Past as Legacy 
and Project. Lanham: Rownan & Littlefield.

ESHERICK, J. (1973, novembre-desembre 1972). «Harvard on 

China: the Apologetics of imperialism». Bulletin of Concerned 
Asian Scholars. Vol. 4, núm. 4.

FAIRBANK, J. K.; REISCHAUER, E. O. (1989). China. Tradition 
and Transformation. Boston: Houghton Mifflin.

FRANK, A. G. (1998). ReOrient: Global Economy in the Asian 
Age. Los Angeles: University of California Press.

GIRARDOT, N. J. (2002). The Victorian Translation of China: 
James Legge’s Oriental Pilgrimage. Los Angeles: University 
of California Press.

GOEBEL, R. J. (1995, gener). «China as an Embalmed Mummy: Her-
der’s Orientalist Poetics». South Asiatic Review. Vol 60, núm. 1.

GOLDEN, S. (2000). «From the Society of Jesus to the East India 
Company: A Case Study in the Social History of Translation». 
A: M. G. ROSE (ed.). Beyond the Western Tradition. Trans-
lation. Perspectives XI. Binghamton: Centre for Research in 
Translation, State University of New York at Binghamton.

GUARNÉ, B. (2005). «Imágenes ominosas. Escarnios e injurias 
en la representación de la “mujer japonesa”». La mujer ja-
ponesa: Realidad y mito. VIII Congreso de la Asociación de 
Estudios Japoneses de España (AEJE). Saragossa: Universidad 
de Zaragoza.

HEGEL, G. W. (1989). Lecciones de Filosofía de la Historia. 
Barcelona: PPU. 

HOBSON, J. M. (2004). The Eastern Origins of Western Civilisa-
tion. Cambridge: Cambridge University Press.

HONEY, D. B. (2001). Incense in the Altar: Pioneering Sinologists 
and the Development of Classical Chinese Philology. New 
Haven: American Oriental Society. 

HUANG, P. C. C. (1998). «Theory and the Study of Modern Chi-
nese History: Four Traps and A Qüestion». Modern China. 
Vol. 24, núm. 2, pàg. 183-208.

LASSEK, E. (1983). «Imperialism in China: A Methodological Criti-
que». Bulletin of Concerned Asian Scholars. Vol. 15, núm. 1.

LEGGE, J. (1861). The Chinese classics with a translation, critical 
and exegetical notes, prolegomena, and copious indexes.  
Londres: Trübner & Co. 7 vol.

NATHAN, A. (1972). «Imperialism effect on China». Bulletin of 
Concerned Asian Scholars. Vol. 4, núm. 4.

OGDEN, S. P. (1982). «The Sage in the Inkpot: Bertrand Russell 
and China’s Social Reconstruction in the 1920s». Modern 
Asian Studies. Vol. 16, núm. 4.

POLACHEK, J. M. (1992). The Inner Opium War. Harvard: Council 
of East Asian Studies.

POMERANZ, K. (2000). The Great Divergence: China, Europe 
and the Making of the Modern World Economy. Princeton: 
Princeton University Press.

RUSSELL, B. (1922). The Problem of China. Londres: George 
Allen & Unwin.

SKINNER, G. W. (1977). «Regional Urbanization in Nineteenth 
Century China». A: Skinner (ed.). The City in Late Imperial 
China. Stanford: Stanford University Press. Pàg. 211-249.

http://digithum.uoc.edu
http://seneca.uab.es/hmic/2006/HMIC2006.pdf


La representació occidental de la Xina moderna: orientalisme, culturalisme…

Les humanitats en l’era digital

16

David Martínez-Robles

Núm. 10 | Maig de 2008   ISSN 1575-2275 	

http://digithum.uoc.edu

Universitat Oberta de Catalunya

SKINNER, G. W. (1985). «The Structure of Chinese History». 
Journal of Asian Studies. Vol. XLIV, núm. 2.

WALEY-COHEN, P. (1999). The Sextants of Beijing: Global Cur-
rents in Chinese History. Nova York: Norton.

WONG, R. B. (1997). China Transformed: Historical Change and 
the Limits of European Experience. Nova York: Ithaca.

ZHANG, L. (1988, tardor). «The Myth of the Other: China in 
the Eyes of the West». Critical Inquiry. Vol. 15, núm. 1, pàg. 
108-131.

David Martínez-Robles
Professor dels Estudis de Llengües i Cultures de la UOC 
i del Departament d’Humanitats de la UPF 
dmartinezrob@uoc.edu

Llicenciat en Filosofia (Universitat de Barcelona) i doctor en Història (Universitat Pompeu Fabra). És professor dels Estudis de 
Llengües i Cultures de la UOC i del Departament d’Humanitats de la UPF. La seva recerca se centra en la història moderna i 
contemporània de la Xina i la representació que se n’ha tingut al món occidental. Ha publicat articles i obres sobre diversos 
aspectes de la història i la cultura xinesa; la més recent és La lengua china: historia, signo y contexto. Una aproximación 
sociocultural (Editorial UOC, 2007). 

Aquesta obra està subjecta a la llicència Reconeixement-NoComercial-SenseObraDerivada 2.5 Espanya de Creative 
Commons. Podeu copiar-la, distribuir-la i comunicar-la públicament sempre que n’especifiqueu l’autor i la revista 
que la publica (Digithum); no en feu un ús comercial i no en feu obra derivada. La llicència completa es pot 
consultar a http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/deed.ca.

http://digithum.uoc.edu
mailto:dmartinezrob@uoc.edu
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/deed.ca.



