— DUQODA Revista d'Estudis Feministes num 22-2002

TERESA SANZ COLL
Tejiendo respuestas

Leyendo el texto "Materia Viva” de Luisa Muraro [“Duoda” 20 {2001)
137-139] volvi a la infancia. Volvi de una manera intensa, total por un
instante, como si me hubiera comido diez magdalenas proustianas.
Cuando era nifa, mi hermana y yo siempre estdbamos juntas, juga-
bamos a todas horas, pero nos peledbamos habitualmente por cual-
quier tonteria, por representar un papel en el juego, por no querer
una hacer lo que decia la otra... Generalmente el conflicto se resol-
via con rapidez debido a nuestras imparables ganas de seguir jugan-
do, asi que rabia y olvido se sucedian con naturalidad. Pero algunas
veces nuestro enfado desbordaba un poco los niveles cotidianos vy
mi madre tenia que intervenir y nos refia. No recuerdo en absoiuto
sus palabras, pero puedo palpar de nuevo las sensaciones que me
producian: nos lanzaba un discurso sereno {nunca gritaba) y contun-
dente, siempre el mismo, como una lluvia, nos hablaba del amor, del
rencor, de compartir, de la una, de la otra, de ella, de sus experien-
cias, de sus amigas y hermanas, de escuchar, de buscar otros
caminos... Recuerdo con claridad gue tanto mi hermana como yo
pretendiamos interrumpiria, en algun momento, para explicarie nues-
tro problema concreto y ella nos cortaba enseguida diciendo algo
asi como “no quiero saber nada de lo que ha pasado, porque
siempre es lo mismo, s6lo quiero que cuando os enfadéis, penséis
en lo gue os digo”. De esta manera la paradoja estaba servida:
nuestro conflicto puntual era implacablemente reducido a un univer-
sal. Y se producia un efecto extrafio, de pronto, mi madre recogia

161



Teresa Sanz. Tejiendo respuestas . — : O

algo de nuestra ira, mientras nosotras nos sentiamas un poco com-
plices ante su indiferencia respecto a nuestra particularidad... la
mezcla de los mas encontrades sentimientos (quizas de la totatidad
de los sentimientos, tal como afirma Melanie Klein y nos recuerda
Luisa Muraro} es lo que yo retengo de aquella condensacidén emocio-
nal triangular.

Agradezco a Luisa Murarc fa recuperacidn viva de estas sensacio-
nes y le agradezco también el que haya comentado algo de mi
escrito en Duoda. Aunque scy consciente de que sélo he sido un
pretexto para su {exto, para abstraer y generalizar, me ha parecido
percibir una invitacidn a profundizar en el conflicto que expuse y a
continuar el debate abierto. Siempre encuentro algo excitante y
potenciador en la escritura de Luisa Muraro y es que me sitlda
plenamente en el nudo de la relacién, no sélo entre una y otra o una
y lo otro, sino entre lo que pienso ¥ [o que nunca he pensado, entre lo
que siento y o que nunca he sabido sentir, entre lo claro y lo extrafo.
Me sitla en el imparable y abierto movimiento humano de relacion,
es decir, en lo que entiendo yo por dialéctica: un lugar donde son
imparables los saltos, el movimiento, los puentes, pero donde es
imposible pontificar.

Creo que nc hay ninguna relacion entre mujeres o de mujer que no
pueda ser entendida desde el paradigma sentimental que propene
Luisa Murare. Creo que es cierto que las mujeres mantenemos a la
madre cerca, en todas nuestras relaciones, como referencia de
totalidad, como recuerdo y medida de maxima posibilidad afectiva. Y
siento que esto es materia viva, materia politica {quizas desde este
prisma deberia analizarse la aficion femenina a las revistas del
corazon o a la fe religiosa). Ello nos da una especificidad diterencial
rica y compleja que se materializa sélc mostrandose en cada caso
cencreto, en cada contexto.

Yo quiero hablar de eso, insistir en los lugares que nos engendran en
el presente, en su cuidado y en su relacion con lo que les trasciende.

162



L . ———— DUODA Revista d'Estudis Feministes num 22-2002

Los contextos promueven y determinan relaciones porque las cosas
nos reciaman sentido, nos anclan en un tiempo y en un espacio y nos
piden cuentas. Ducda es también un contexto y ha mediado en unas
relaciones que seguramenie no hubieran tenido lugar en ninguna
otra situacion. Un grupo de mujeres nos empenamos, en un momen-
to dado, en transformar un centro universitario de investigacion de
historia de las mujeres, en un centro de investigacion de y desde ta
diferencia sexual femenina. Dentro de la institucién universitaria,
aquel marco de sentido ha relacionado, pues, a mujeres de edades
diferentes, de ambiciones diferentes y sobre todo de experiencias
politicas diferentes. Y esta relacion ha resultado y resulta un reto
paradigmatico no sé si de todos los tiempos, pero si, estoy segura,
de ahora. Hoy la diferencia sexual emblematiza y cuestiona a la vez
todas las diferencias, que también reclaman restitucién de sentido y
de autoridad. Y de eso ha tomado conciencia politica nuestra época.

Por esto, en la poiémica que yo apuntc en Duoda, no me siento
bizantina o infantil. Si puede parecerlo mi inhabilidad al exponeria. El
conflicto tiene que ver, como dice Luisa Muraro, con la practica real
del reconocimiento de autoridad a ias diferencias, politica materna:
por excelencia. No nos movemaos bien todavia, las mujeres, sin un
padre contra el que actuar y con una madre permisiva, liberadora y
exigente. No nos movemos bien porque !a expresion de los deseos
de unas nos parecen limitacion o descaiiticacidon de los deseos de
otras, cuando el reconocimiento de autoridad femenina no ha tenido
tiempo de crear orden, s6lo afectos o0 no. También nos confunde a
muchas feministas, la institucion universitaria (patriarcal y autorita-
ria) que nos hospeda; en ella caben sin conflictos las mas bellas
palabras sobre nuevos érdenes, sobre relaciones libres, por encima
de la ley, como en sus laboratorios caben los experimentos mas
extravagantes. Pero pagamos un precio por nuestra produccion: la
desconfianza de que s61o son palabras si no se sustentan en unas
relaciones potentes, expansivas, diferentes dentro y fuera de la
universidad.

163



Teresa Sanz. Tefiendo respuestas—. .—— . — . o . . . .

El sentido original que nos reclaman las cosas exige unas practicas
de relacién nuevas que generen un nuevo discurso, palabras nue-
vas, y también una nueva concepcién del tiempo y del silencio entre
eflas: un vacio confiado y libre. Un sifencio que, como sefiala Luisa
Muraro, muestre sdélo los limites de la comunicacién verbal. Pero
este silencio no ha existido hasta ahora en Duoda, no ha sido vacio
creativo. Junto a la presencia de la madre turbadora y fascinante,
aparece ante cualquier confiicto, todavia el fantasma dei padre,
sefior de aquellos dominios con sus reglamentadas soluciones: ex-
clusiones autoritarias, impertinencias burocraticas, estatutos, vota-
ciones, “silencio administrativo™... Es un silencio tan conocido y
aplastante que hace aforar las discusiones viscerales y apasiona-
das entre mujeres en el mercado, esas que parecen tener horror al
vacio y que posiblemente sea horror al silencio en el que se instala el
poder (la victoria de una parte).

Quierc decir que si no hubiérames estado dentro de una institucion
patriarcal hubiéramos tenido por fuerza que buscar otros caminos,
otras mediaciones, quiero decir que a veces creemos okupar viejos
espacios y nos okupan, sin embargo, viejas costumbres...

Mi deseo al organizar ei dossier de “Atopias” en Duoda 15, 1998 fue
reconocer valor de aportacion y de construccion simbdélica a las
mujeres dentro de Jas luchas mas tradicionales y en espacios pa-
triarcales, no reivindicar la continuidad de formas o procedimientos
que los mismos tiempos muestran inoperantes en muchos sentidos.
Yo queria y quiero marcar la diferencia como continuidad, no colabo-
rar en una confrontacidon de feminismos que no me interesa nada.
Porque, aun escupiendo sobre Hegel, creo como él que sélo se
supera lo gue se conserva y porgue aun recenociende su insuficien-
cia, los andlisis de Marx me dan cuenta de una parte importante de
las cosas que pasan y no quiero perderlos de vista y porque deseo y
suefo con una revolucién simbdlica marcada por la diferencia feme-
nina, pero no soy nada platonica: el simbolo, la palabra, es arbitrario
{libre} y convencional {atado a las cosas que designa y a ias perso-

164



—_— - . - DUODA Revista d’Estudis Feministes num 22-2002

nas que lo usan} y esta paradoja es la que me interesa,

Y quizds algunos discursos que parten de si como bellas metaforas
del deseo, textos brillantes, creativos (y que yo sigo con pasion),
pero a menudo generalizadores y/o excluyentes, produzcan en mi
también este double bind (si lo he conseguido entender) del que
habla Milagros Rivera en el texto que motivo este discreto debate {La
politica de lo simbdlico en el centro Duoda, 17 {1999) 121-135).

Desde entonces ha pasado tiempo {dos afics). Yo me he alejado
bastante de Duoda, buscando realmente otras mediaciones para mis
deseos y he encontrado otros contextos mas ajustados a mis expec-
tativas. Pero también he comprendido que el contexto de Duoda ha
cambiado en estos doce afos de existencia: muchas mujeres se han
ido, otras han insistido, las alumnas han crecido, han cambiado y las
lineas de invesligacion se han concretado en un sentido preciso; un
sentido que me interesa, pero no me basta y def que me siento cada
vez mas ex—céntrica, aunque no he sabido crear margenes significa-
tivos no opuestos. Y he visto la desmedida, la ingenuidad, si, de mi
'suefio. Yo queria que aquello fuera un encuentro de sentidos, un
didlogo de diferencias: la ciudad de las mujeres, la capital de las
ciudades, una red de précticas y posibilidades que sélo el mundo
puede abarcar. Mi resistencia a acotar mi ansiedad turbo durante un
tiempo la constitucién de lo que es hoy Duoda.

Duoda {ya veis que me gusta repetir el nombre) es un nudo impor-
tante de la red de mis deseos. El tiempo, otros contextos, buenas
amigas y Luisa Muraro me han ayudado a restituir sentido a aquel
conflicto relacional que vivi alli con algunas mujeres: ahora media
entre nosotras aque! silencio casi confortable que se puede instalar
entre mujeres que se conocen desde hace mucho tiempo. Un silen-
cio en espera de palabras que diran otras mujeres que sientan
inquietudes parecidas a las mias o que diré yo con otras mujeres a
medida gue vayamos tejiendo respuestas.

165





