Rosetta Stella

Ir al lugar de donde todos huyen (para una posible teolo-
gia de los sentidos)!

Podra parecer extratio que yo ahora aqui me disponga a in-
vitar encarecidamente a la lectura —o a la relectura a quien
ya la tenga en su bagaje cultural— de la novela de Gusta-
ve Flaubert: La tentacién de San Antonio.? Este es el libro
béasico, a mi parecer, para quien quiera dejarse conmover en
su justa medida por una posible “teologia de los sentidos”
pensada no solo al servicio de una genérica y facilmente
consumible en sentido politico “teologia del cuerpo”, sino
también al servicio de una investigacion que desentierre la
“diferente” —y radicalmente asimétrica— forma con la que
una sensibilidad femenina puede contarnos a Dios.

En ella se narra que el Santo (Antonio Abad, que no debe
confundirse con el otro Antonio, el de Padua), reconocido
por Cristina Campo como maestro primigenio ahi don-

de ensefia que “nuestro cuerpo es el altar donde nuestro
espiritu debe inmolar el alma con todas sus pasiones para
que descienda Dios”,? es agredido, en el solo arco temporal
de una noche, por todas las posibles manifestaciones de la
seduccidon mundana, tal como han sido imaginadas por la
mente humana.

Todo ello ocurre a través de una sucesion de representa-
ciones, en figuras o suefio o delirio, que dialogan con las
defensas presentadas por el Santo, cada vez de un modo
mas agresivo, hasta que parece que él cede —y, de hecho,
cede— desplomandose en el suelo, “se tiende boca abajo, se
apoya en los codos; y, conteniendo el aliento, mira”# para
volverse puro pasaje de una especie de delirio de la natura-
leza convertida en materia a nivel elemental.

“iY ya no tiene miedo!”s
A . b >
Qué observa: “pequefias masas globulosas, grandes como

cabezas de alfileres y con pestafias alrededor. Una vibraciéon
las agita”.®

DUODA Estudis de la Diferéncia Sexual / Estudios de la Diferencia Sexual 422012



Antonio exulta: “he visto nacer la vida (...) quisiera (...)
bajar hasta el fondo de la materia jser la materia!””

La noche ha terminado, aparece la luz del dia y en el centro
del disco solar brilla para el Santo el rostro de Jesucristo.
Haciendo el simple gesto de la sefial de la cruz y serenan-
dose con la oracion, el Santo recupera la quietud y concluye
la novela de Flaubert.

Debe de ser de esta cualidad la fascinacién de la que es
coparticipe Cristina Campo cuando intenta sefialar que es
imposible creer que podamos acercarnos a Dios confian-
donos a una pura y simple percepcion sensorial, sin que
nuestros propios sentidos se inviertan y se transfiguren,
a través de una especie de violenta resignificacion que los
ponga a trabajar en una dimensiéon “sobrenatural”.

Campo utiliza esta palabra, “sobrenatural”, porque no
encuentra en si misma suficiente conciliaciéon entre lo que
observa en su propio cuerpo como una urgencia hacia algo
que lo trascienda y los limites puramente corporales que,
en cambio, desvirtian la raiz de ese mismo deseo. Mientras
que los modelos que escoge la obligan, casi a su pesar, a
lidiar con una verdad banal: no es cierto que para acercarse
a Dios sea obligatoria la mortificacion de los sentidos; al
contrario, es precisamente cuando no quedan mas que la
vista, el oido, el olfato, el gusto y el tacto donde hay Dios.
Lo que pareceria necesario mortificar no es tanto la forma
de penetrar en las cosas “literalmente” desde el punto de
vista sensorial, sino mas bien todas las incrustaciones y
las proyecciones que sobre las cosas, continuamente, cons-
truye el yo dominador. Porque por mas que el yo del ser
humano pueda acercarse a las cosas creadas con el poder de
nombrarlas y, por lo tanto, en cierto modo con el poder de
hacerlas ser, no las domina, pues el dominio, por estatuto,
es custodiado en las manos de la accién amorosa y, por eso,
creadora de Dios.

Todo ello puede comprobarse facilmente leyendo “Itinera-

113 La teologia dels sentits / La teologia de los sentidos, Tema monografic



rio de reflexiones” de Carla Lonzi,? sobre todo cuando se
refiere a un yo “como vacio cultural (...) que constituye el
presupuesto para un redescubrimiento de nuestro cuerpo”.®

“También las santas —escribe a continuacién— a menudo
me han parecido caracterizadas por ese vacio cultural, que
les permiti6 vivir su propia identidad al limite de la locura.”
Las santas le sirven a Lonzi para representar modelos de
emotividad erdtica desatada del deseo sexual orientado ex-
clusivamente a la procreacién y, por tanto, dirigido obliga-
toriamente hacia el semen masculino. La prefiguracion de
la “identidad femenina”, a la que Lonzi, con su reflexion, da
inicio llaméandola clitérica, y de la que también las santas
serian modelo, no renuncia al cuerpo, sino que lo convierte,
mas bien, en el fundamento de la propia autonomia. Eso
ocurre a través de una consolidaciéon en “gestos auténticos
de concentracién sobre si”,*° donde, segin una practica de
vaciado de las incrustaciones patriarcales que han conta-
minado el volverse persona humana de las mujeres, surge
en otro lado la “necesidad de humanidad como presencia de
S

Carla Lonzi no parece especialmente interesada en las
narraciones de una particular experiencia de lo divino en la
existencia humana, algo que, en cambio, interesa muchisi-
mo a Cristina Campo. Ambas, sin embargo —una con la in-
tencion de dibujar los contornos de una libertad femenina
vivible aqui y ahora, la otra con la intencién de vislumbrar
caminos especiales que permitan vencer los miserables
limites de la naturaleza humana—, se concentran en un
itinerario que, a las duras y a las maduras, no se aleja de
una indiscutible practica del si como centro que identificar,
que reconocer, que cultivar, que usar.

Si el tema de nuestro discurso es intentar declinar, de
algin modo, un camino sensorial de acceso a Dios, hay
que subrayar que todo lo que compete a Dios trasciende
el siy cualquier si, se entienda como se entienda. Dios, de
hecho, es palabra que quisiera expresar hasta el infinito

DUODA Estudis de la Diferéncia Sexual / Estudios de la Diferencia Sexual 422012



todo aquello que no es comprensible en el dambito de un si
humano aun siendo coparticipe de todos los si presentes en
el mundo.

Todas las précticas de aproximacién a Dios son similares:
recluirse, excluirse del mundo, silenciarse, meditar, rezar
siguiendo formulas repetidas como mantras orientales...
Todas estas practicas tienen como elemento de partida
imprescindible la sustraccion de si para dejar espacio a algo
otro que no se limite al propio si.

Con todo, para cada una de ellas parece también ineludible
la consecucidén precisamente de una completa concentra-
cion sobre si. De esta, sin embargo, apenas conseguida se
descubre inmediatamente el fracaso, y de ahi, en cierto
sentido, parte el inicio de un auténtico camino hacia Dios.
Que luego, para todos, santas y santos, no es mas que la
descripcién de un sereno y tranquilo aceptarse como se es.
Permanecer ahi (en oracion, precisamente) en la contempla-
cion que, al fin y al cabo, no es sino libertad.

Esta libertad de si que los santos y las santas conquistan
liberdndose de si mismos y abandonandose totalmente a

la obra transfiguradora del amor de Dios, es la razoén de su
belleza. En efecto, son todos bellos, los santos y las santas,
bellos por como se muestran, bellos por lo que dicen y en
lo que dicen. Y es su belleza lo que los convierte en mode-
los seductores de virtud. “Embelléceme” invoca, de hecho,
Metafraste, citado por Cristina Campo en su texto.™ La
belleza reconocible en los rasgos del cuerpo es aquella que
el Santo invoca, esa irresistible belleza que es tal porque
prefigura una especie de invasion del espiritu en la carne, el
cual se vuelve real y concretamente tangible cada vez que,
en el amor —incluso en el amor solo humano, imaginémo-
nos en el divino—, uno se instala en la vida del otro; uno es
comprendido por el alma del otro y, en esta transmutacion,
esta tan sencillamente bien que no pide nada mas.

Me vienen a la cabeza las palabras que Marguerite

115 La teologia dels sentits / La teologia de los sentidos, Tema monografic



Yourcenar pone en boca del emperador Adriano cuando
quiere que describa el amor que siente por Antinoo.®
El lo describe mas o menos asi, cito de memoria: “un
juego misterioso que va del amor a un cuerpo al amor

a un ser humano”. Pero, pero... si hablamos del amor de
Dios pareceria que su juego misterioso opera al revés de
como nos lo describe Adriano. En lugar de ir del amor

a un cuerpo al amor a un ser humano, Dios a través del
amor al ser que ha creado ama nuestros cuerpos uno a
uno, con independencia de cuanta potencia de ser con-
sigan expresar, los ama uno a uno, pura materia como
son: el mio... el tuyo... el del bebé... el de su madre...
aquel que a través de ella se ha dado... el propio cuer-
po desnudo, matado y alzado en la cruz. Como si en la
cima de la cumbre més alta de la omnipotencia amo-
rosa de Dios no se encontrara nada mas que un cuerpo
humano clavado a una cruz plantada de cualquier modo
en la tierra yerma.

Estos cuerpos, el amor de Dios, los atraviesa, los transfigu-
ra, los “embellece”...los vuelve nuevos, los hace re-surgir

y los vuelve buenos. Pero ciertamente no con esa bondad
gazmofia con la que nos suele gustar consolarnos, sino mas
bien con una bondad sentimental, en la que el sentimiento
piadoso recupera la esencia primitiva de la com-pasion, del
compartir todo el ser, limpiado por la satisfacciéon de “sen-
tirse bueno”.

Asi limpiado, el ser resplandece con una belleza soberana
por encima de todas las fealdades de la criaturalidad huma-
na. El ser se vuelve inevitablemente bello con una verdadera
belleza. Aquella con la que nos deleitamos llenos de maravi-
lla, cuando la bondad transfigura las facciones y las serena.

A nosotros mismos, a nuestros sentidos y a través de nues-
tros sentidos, estos nos son primero des-velados y luego
re-velados por otro esplendor. Un esplendor facil, que se
entiende casi por instinto, como por arte de magia.

DUODA Estudis de la Diferéncia Sexual / Estudios de la Diferencia Sexual 422012



Dios, de hecho, no esta en las cosas dificiles. Habita con
mas gusto en las faciles.

Descubrirlo, para una mente humana que solo confia en sus
alquimias elucubradoras, es un poco como ir contra natura.
Requiere esa contorsion de los propios mecanismos de de-
fensa que se precisa cuando se desempefian algunos oficios,
como, por ejemplo, el de los bomberos. Ellos van al lugar de
donde todos huyen. O como el de los poetas, que también
van al lugar de donde todos huyen.

Por eso me complace concluir mi texto con una poesia o,
para ser mas precisa, con un soneto sacro, el XIV de John
Donne:

Golpea mi corazén, Dios de las tres personas; pues ta
hasta ahora solo llamas, respiras, iluminas y tratas de en-
mendar;

para que yo pueda levantarme y resistir, derribame y dirige
tu fuerza a quebrarme, reventarme, quemarme y hacerme
nuevo.

Divorciame, desata o rompe ese nudo de nuevo;
llévame a ti, encarcélame, pues yo,

amenos que me esclavices, nunca seré libre,

ni jamds seré casto, a menos que ti me violes.™

:Qué mas puede afiadirse salvo que es poco frecuente
encontrar un alma femenina mas inerme y, confundido con
ella, un corazén masculino méas dispuesto a deshacerse de si
mismo?

Recepcidn del articulo: Noviembre de 2011. Aceptacion:
Diciembre de 2011.

117 La teologia dels sentits / La teologia de los sentidos, Tema monografic



Palabras clave: Teologia de los sentidos — Teologia
del cuerpo — Gustave Flaubert — San Antonio Abad
— Deseo — Libertad femenina — Dios — Amor —
Marguerite Yourcenar — Belleza.

Keywords: Theology of the senses — Theology of the body
— Gustave Flaubert — San Antonio Abad — Desire —
Feminine freedom — God — Love — Marguerite Yourcenar
— Beauty.

notas:
1 Traduccion del italiano de Agnés Gonzalez Dalmau.

2 Gustave Flaubert, La tentazione di Sant’Antonio, tr. it. de Agostino
Richelmy, Turin: Einaudi, 1990. [Se han editado varias traducciones al cas-
tellano —por ejemplo: La tentacién de San Antonio, tr. de Germéan Palacios
Rico, Madrid: Catedra, 2004 —, pero en este articulo los fragmentos citados
han sido traducidos del francés por la misma traductora].

3 Cristina Campo, “Sensi soprannaturali”, en Gli imperdonabili, Milan:
Adelphi, 19\87, p.245 [“Sentits sobrenaturals”, tr. cat. de Agnés Gonzilez
Dalmau y Angela Lorena Fuster Peird, en este mismo nimero de DUODA, p.
34-51].

Cit.,p. 45.

Ibid., p. 45.

Ibid., p. 45.

Ibid., p. 47.

8 Carla Lonzi, “Itinerario di riflessioni”, en E’ gid politica, Milan: Scritti

di Rivolta FemminileZ 1977 [“Itinerario de reflexiones”, tr. cast. de Agneés
Gonzalez Dalmau y Angela Lorena Fuster Peir6, en este mismo numero de
DUODA, p. 52-86].

9 Ibid.,p.22 [p.60].

10 Ibid., p. 24 [p. 62].

11 Ibid., p. 24 [p. 62].

12 Cit.,p.238 [p.45].

13 Marguerite Yourcenar, Le Memorie di Adriano, Turin: Einaudi, 1963 [Me-
morias de Adriano, tr. cast. de Julio Cortézar, Barcelona: Planeta, 2000].

N o v b

14 Traduccion italiana de Antonio Spadaro en “Quando la poesia diventa
preghiera”, La Civilta Cattolica 3864 (18 de junio de 2011, afio 162).

La version original citada en el mismo articulo: Batter my heart, three
person’d God; for, you / As yet but knocke, breathe, shine, and seeke to mend;/
That I may rise, and stand, o’erthrow mee, ‘and bend / Your force, to breake,
blowe, burn and make me new. Divorce mee, ‘untie, or breake that knot againe;

DUODA Estudis de la Diferéncia Sexual / Estudios de la Diferencia Sexual 422012



/ Take mee to you, imprison mee, for I/ Except you'enthrall mee, never shall be
free,/ Nor ever chast, except you ravish mee.

[Se han editado numerosas traducciones al castellano de los sonetos de
John Donne —por ejemplo: Obra poética completa, tr. de Enrique Caracciolo
Trejo, Barcelona: Ediciones 29,1985— pero en este articulo el poema ha
sido traducido del inglés por la misma traductora.]

119 La teologia dels sentits / La teologia de los sentidos, Tema monografic



