
Convivium 23: 5-26 (2010)
© Departament de Filosofia Teorètica i Pràctica. Facultat de Filosofia
Universitat de Barcelona. ISSN: 0010-8235

ARISTÓTELES 
Y LA METAFÍSICA DE LA METÁFORA

FRAN O’ROURKE

University College, Dublín

RESUMEN

La valoración que hace Aristóteles de la metáfora se sitúa en el contexto de su énfa-
sis de la analogía como distinción de semejanzas en distintos ámbitos de la realidad, espe-
cialmente en la biología y en la metafísica. La metáfora expresa no una analogía propia, 
sino una semejanza análoga imperfecta, y la acción constituye el fundamento metafísico 
de la semejanza metafórica. Se concede una atención especial a las semejanzas metafóri-
cas existentes entre lo físico y lo metafísico, pues indican el lugar del hombre entre dos 
mundos, el material y el espiritual, y también que como sýntheton o compuesto es capaz 
de transcender ese dualismo. La ubicuidad de la metáfora es una clave para la unidad de 
la realidad a través de la multiplicidad de los seres.

Palabras clave: Aristóteles, metáfora, semejanza.

ABSTRACT

Aristotle’s appreciation of metaphor is placed within the context of his emphasis 
upon analogy as discerning similarities in diverse domains of reality, especially biology 
and metaphysics. Metaphor expresses not proper analogy, but an imperfectly analogous 
resemblance; action constitutes the metaphysical foundation of metaphoric resemblance. 
Special attention is paid to metaphoric similarities between the physical and mental 
spheres, indicating both man’s citizenship of two worlds, material and spiritual, but also, 
sýntheton or composite, his ability to transcend this dualism. The ubiquity of metaphor is 
a cipher for the unity of reality throughout the multiplicity of beings. 

Keywords: Aristotle, Metaphor, Resemblance.



6 Fran O’Rourke

Cuando le preguntaron a Confucio cual sería su primer decreto cuando 
fuera nombrado emperador, este contestó que fijaría el significado de las 
palabras. Es fácil darse cuenta de las buenas intenciones del sabio oriental. 
Es posible que Aristóteles tuviera en mente algo similar cuando afirmó que 
cualquier palabra que no tenga un único significado no tiene ninguno.1 Esto 
expresa una verdad de gran importancia sobre la naturaleza del lenguaje, 
del pensamiento y de la realidad; aunque ésta no sea toda la verdad, ya que 
el lenguaje no se presta a tan procrustiana fijación. El propio Aristóteles lo 
admitió mejor que nadie. Solamente un tiránico rey filósofo podría legislar 
a la manera que sugiere la anécdota sobre Confucio. Quizá el reto más claro 
frente a tal decreto sea la analogía. La mayoría de las veces aparece ésta como 
metáfora, la cual es probablemente una de las más maravillosas proezas del 
lenguaje. Desprovisto de la metáfora, el lenguaje seria plano y unívoco, cada 
palabra estaría automáticamente conectada a un solo objeto. Siendo indispen-
sable para nuestra manera de entender y articular el mundo, la metáfora nos 
muestra vivamente la relación entre conocimiento y realidad. Penetra profun-
damente en nuestra forma de percibir y expresar el mundo. John Middleton 
Murry no exageraba cuando observó que “intentar llevar a cabo un examen 
profundo de la metáfora sería nada menos que intentar llevar a acabo una 
investigación de la génesis del pensamiento mismo”.2

“Metáfora” significa literalmente “transferencia” o “transporte”. La 
palabra es utilizada así por Herodoto, quien relata que Pisístrato “desenterró 
a todos los muertos que reposaban en las cercanías del templo y los trasladó 
a otra parte de Delos”.3 También usa esta palabra para describir el uso de pa-
lancas para levantar las piedras usadas en la construcción de las pirámides.4 
Estos dos usos del término son fuertemente físicos y visibles. El primer uso de 
la palabra “metafórico” como nombre sustantivo se halla en Isócrates, quien 
describe la riqueza de los recursos lingüísticos usados por los poetas, en con-
traste con la carestía de medios que tienen a su disposición los escritores de 
prosa: “Los poetas disponen de multitud de métodos para adornar su lenguaje, 
ya que además del uso de palabras normales también puede emplear palabras 
extranjeras, neologismos y metáforas, mientras que a los escritores en prosa 
no se les permite ninguna de ellas y además deben limitarse estrictamente 
a los términos usados por los ciudadanos y a los argumentos que tengan 
que ver exclusivamente con el asunto tratado”.5 Por lo tanto, podemos decir que 
Isócrates entendía la metáfora como un adorno poético.

1. Metaf. IV, 4, 1006b8.
2. Murry, J. M., Countries of the Mind, London, 1931, p. 2. 
3. I, 64.2-3.
4. II, 125, 4.
5. Evagoras 190 D.



7Aristóteles y la metafísica de la metáfora

Aunque Platón fuera un maestro de la metáfora, él no la denomina así.6 
Usa el término metaphérein en el sentido de “trasladar” un objeto de un sitio 
a otro, y es interesante que utilice la expresión metaphérein ónómata en el 
sentido de “traducir” de un idioma a otro. 

Aristóteles fue el primero en ofrecer un estudio sistemático de la natu-
raleza y de la estructura de la metáfora. Umberto Eco ha sugerido que “de las 
miles y miles de páginas escritas acerca de la metáfora, pocas añaden algo 
substancial a los dos o tres primeros conceptos fundamentales establecidos 
por Aristóteles;7 esta afirmación puede parecer exagerada si consideramos la 
cantidad ingente de literatura aparecida desde entonces, especialmente en las 
décadas recientes. Otro autor se refiere a “la descripción sorprendentemente 
moderna de los procesos metafóricos hecha por el Estagirita”.8 Aunque 
Aristóteles no pueda haber anticipado la gran variedad de teorías actuales, 
muchas de estas interpretaciones encuentran apoyo en sus ideas. Sin embargo, 
su punto de vista no puede ser reducido a ninguna de ellas en particular. En 
las siguientes reflexiones quisiera considerar algunos de los presupuestos de 
la teoría de Aristóteles sobre la metáfora, y relacionarlos con otros aspectos 
de su filosofía, especialmente con su metafísica, con su epistemología y con 
su psicología. Mi foco de atención es la metáfora como una muestra de la uni-
dad análoga que penetra en la diversidad del mundo, y como un exponente de 
la unidad psicosomática del hombre. La clave del punto de vista de Aristóteles 
es su comprensión de la metáfora como analogía, y por desgracia muchas de 
las discusiones sobre la metáfora como recurso lingüístico o literario han 
desatendido esto. La analogía tiene la misma esencia que la metáfora, cuenta 
con la diversidad y la unidad tanto del conocimiento humano como de la 
naturaleza humana, y cuenta con la diversidad e interconexión de los seres 
con el cosmos.

Aristóteles da una famosa definición de la metáfora en la Poética 9 
como la transferencia o transporte de un término que propiamente pertenece 
a otro, es decir, de un nombre ajeno o extraño. Explica que esto puede ocu-
rrir de cuatro modos diferentes: de género a especie, de especie a género, 
de especie a especie o, finalmente y la más significativa, de acuerdo con 
la analogía o la proporción (katà tò ánálogon),10 ya que ésta expresa una 
semejanza de relaciones. Aristóteles explica en la Retórica que la metáfora a 

6. Véase Stanford, W. B., Greek Metaphor. Studies in Theory and Practice. Oxford, 1936, 
pp. 3-4; también E. E. Pender, Images of Persons Unseen, Sankt Augustin, 2002.

7. Eco, Umberto Semiotics and the Philosophy of Language, London 1984, p. 88.
8. Swiggers, Pierre, “Cognitive Aspects of Aristotle’s Theory of Metaphor”, Glotta 62 

(1984), p. 40.
9. Poet. 21, 1457b7.
10. Poet. 21, 1457b9.



8 Fran O’Rourke

través de la analogía proporcional es la más valiosa de todas.11 Aunque tradi-
cionalmente la metáfora se refiera únicamente al cuarto modo —la metáfora 
proporcional—, los tres primeros también ilustran diferentes niveles de uni-
dad y de diversidad. Sin embargo, estos tres modos de la denominada función 
metafórica actúan en base a una similitud manifiesta que es transferida de 
manera unívoca y no por analogía. 

La definición aristotélica de metáfora prueba, si es que necesitamos algu-
na prueba, que no hay nada más esquivo o difícil de definir. La palabra “metá-
fora” es ya una metáfora; lo mejor que Aristóteles puede hacer es acuñar una 
variante, épi-phorá, simplemente cambiando el prefijo. La metáfora es entonces 
la “imposición” sobre un objeto de un nombre que pertenece a otro (ónómatos 
állotríoy épiphóra). Épiphérein expresa la noción de añadir a, o de poner algo 
encima de alguna otra cosa. Para Tucídides, épiphorá significa un pago adi-
cional.12 ¿Hay aquí una tautología? ¿Es circular la definición de Aristóteles? 
Quizás; pero no por ello es viciosa. Más bien revela un círculo hermenéutico 
en el que nos hallamos firmemente centrados y que nos permite ensanchar el 
horizonte de nuestro mundo. Estamos en tierra firme, ya que afirmamos la 
existencia de seres distintos, reconocemos simultáneamente sus semejanzas, y 
negamos su identidad. Y ya que somos capaces de distinguir entre el significado 
propio (kýrion) y el figurado de nuestros términos conceptuales, la definición 
de Aristóteles simplemente articula ya lo que experimentamos. 

Para encontrar una definición de proporción debemos consultar la Ética 
a Nicómaco, donde la define como “una igualdad de relaciones que implica 
por lo menos cuatro términos”.13 En la Poética, Aristóteles prescribe la si-
guiente fórmula: “la metáfora proporcional es posible siempre que haya cuatro 
términos relacionados de tal manera que el segundo sea al primero lo que el 
cuarto es al tercero, de tal modo que uno pueda poner el cuarto en lugar del 
segundo y el segundo en lugar del cuarto”.14 Lo ilustra con el paralelo poético 
entre el escudo de Ares y la copa de Dionisio: el escudo es para Ares lo que 
la copa es para Dionisio. Entonces, es como si la copa fuera “el escudo de 
Dionisio”, y el escudo “la copa de Ares”.15 También, “la vejez es a la vida lo 
que el atardecer es al día”. Por tanto, la vejez es llamada “atardecer de la vida” 
u “ocaso de la vida”.16

11. Ret. III 10, 1410b36-1411a1. 
12. Véase Kirby, J. T., “Aristotle on Metaphor”, American Journal of Philology, 118 

(1997), p. 532.
13. EN V 3, 1131a 31-32.
14. Poet. 21, 1457b16-19.
15. Ret. III 4, 1407a15-17; See Poet. 21, 1457b 20-22.
16. Poet. 21, 1457b22-25.



9Aristóteles y la metafísica de la metáfora

¿Qué es lo que se transfiere con la metáfora? Una semejanza de relación 
entre dos o más pares de individuos no relacionados. La metáfora es esencial-
mente el reconocimiento de la semejanza en cosas diferentes. El mérito de la 
metáfora es reconocer similitudes profundas y escondidas: “como en filosofía 
observar parecidos certeramente incluso en cosas muy alejadas”.17 Lo esen-
cial de la metáfora es la observación —quizá imaginaria— de un parecido 
nuevo entre dos pares ordenados que normalmente no van juntos. Aristóteles 
llega a decir que el don de la metáfora —la observación de una semejanza 
diferente— es un auténtico signo de genialidad, y afirma que no se puede 
aprender de otro.18 (Es interesante que en la Ética a Nicómaco afirme que la 
clarividencia moral, mediante la cual uno discierne lo que es realmente bueno, 
es también un don de la naturaleza —“lo mayor y más noble”— que tampoco 
puede ser aprendido ni enseñado por otro.)19 Una vez enumerados todos los 
recursos literarios que el poeta tiene a su disposición, Aristóteles señala en la 
Poética: “es una gran cosa, en efecto, hacer un uso adecuado de estas formas 
poéticas, como también de palabras complicadas y extrañas; pero lo mejor 
con mucho es lo metafórico” (poly dè mégiston tò metaphorikón eînai). Es 
algo que no se puede aprender de otros, y es también un signo de genialidad, 
ya que la buena metáfora es una observación de la semejanza” (tò gàr eû met-
aphérein tò tò hómoion theoreîn ésti”). 20

Con deliciosa ironía, George Elliot reprende al filósofo: “Aristóteles, 
si hubieras tenido la ventaja de ser ‘el moderno más reciente’ en vez del 
antiguo más grande, ¿no habrías mezclado tu elogio del lenguaje metafórico, 
como signo de inteligencia, con el lamento de que la inteligencia se presenta 
tan pocas veces hablando sin metáforas que sólo podemos decir lo que una 
cosa es diciendo que es otra cosa diferente?”21 Es cierto que la inteligencia 
“se presenta pocas veces hablando sin metáforas”. Aristóteles subraya en la 
Retórica22 que además de palabras comunes y propias (tò dè kýrion kaì tò 
oíkeîon), todo el mundo usa metáforas en una conversación normal (pántes 
gàr metaphoraîs dialégontai). Esto evidencia una inclinación natural y 
universal hacia la metáfora. El uso espontáneo e irreflexivo de la metáfora 
ha sido considerado como indicador de algo elemental en el conocimiento 
humano. Según Giambattista Vico, para poder entender cómo interpreta el 
mundo el “hombre primitivo”, sólo tenemos que examinar sus metáforas. 

17. Ret. III 11, 1412a9-12. 
18. Ret. III 2, 1405a8-10. 
19. EN III 5, 1114b9-10. 
20. Poet. 22, 1459a4-8.  
21. Eliot, George, The Mill on the Floss, Oxford, 1980, p. 123.
22. Ret. III 2, 1404b34-35. 



10 Fran O’Rourke

Benedetto Croce asume el punto de vista de Vico: “la poesía… es la activi-
dad primaria del espíritu humano. Antes de que llegara al estadio de formar 
universales, el hombre formaba conceptos imaginarios. Antes de que refle-
xione con una mente clara, aprende con facultades confusas y distorsionadas; 
antes de que hable, canta; antes de que hable en prosa, habla en verso; antes 
de que utilice términos técnicos, utiliza la metáfora, y el uso metafórico de 
las palabras es tan natural para él como lo que llamamos ‘natural’.”23 Aunque 
esto sea ciertamente exagerado, sin duda es cierto que el lenguaje cotidiano 
está repleto de metáforas. No hay contradicción alguna entre las afirmaciones 
aristotélicas de que, mientras todo el mundo usa metáforas, el dominio de la 
metáfora es un signo de verdadera genialidad. Cicerón distinguió más tarde 
entre la creación o invención de la metáfora y su uso. ¡Incluso los niños y 
los necios usan metáforas! La metáfora se manifiesta a distintos niveles de 
inteligencia.

Quisiera distinguir ahora entre las metáforas que tienen un valor limi-
tado culturalmente y aquellas que tienen un alcance universal, para sugerir 
que éstas indican algo esencial de la naturaleza humana. Para ilustrarlo voy 
a referir una escena frecuente en la capital de la Grecia moderna. Cuando 
uno se encuentra en cualquier calle concurrida de Atenas, no tarda en ver 
circulando algún camión con la palabra “metáforas” (metaphorés) escrita en 
su lateral. Por supuesto, no se trata de un servicio de mensajería para poetas 
que de pronto se han quedado con la mente en blanco, sino que de una mane-
ra más bien prosaica se trata del vehículo de una compañía de mudanzas. 
Como puede verse, la palabra  “metáfora” significa literalmente “transporte”. 
En el centro de la ciudad hay toda una stoa o soportal ocupado por empresas 
especializadas en “metáforas”. Es interesante observar que mientras algu-
nas anuncian ethniqués metaphorés, es decir, “metáforas nacionales”, otras 
ofrecen “metáforas internacionales”, diethneís metaphorés; incluso algunas 
promocionan genikés metaphorés, “metáforas generales”. (¡Los griegos 
tienen hasta un ministerio de metáforas! La guía telefónica de Atenas dis-
pone de diez páginas de anuncios para metáforas especializadas, metáforas 
frigoríficas, metáforas aéreas y marítimas. Uno puede escoger incluso entre 
metáforas esotéricas y exotéricas). La división fundamental que yo quisiera 
mencionar es la que existe entre metáforas “étnicas” e “internacionales” o 
“generales”.

Hablando de metáforas étnicas o nacionales, podemos estar de acuerdo 
con Vico en que podemos aprender mucho de la mentalidad y tradiciones de 
un pueblo a partir de las metáforas incrustadas en su idioma. Consideremos 

23. Croce, Benedetto, The Philosophy of Giambattista Vico, New York, 1964, p. 48.



11Aristóteles y la metafísica de la metáfora

las innumerables metáforas marítimas del inglés, impensables en la lengua de 
una nación sin acceso al mar. La abundancia de términos náuticos y maríti-
mos refleja la importancia del mar en la historia inglesa. He llegado a contar 
no menos de sesenta expresiones originales del lenguaje de los marineros y 
que forman parte esencial del inglés. Otros idiomas tienen gran cantidad de 
términos derivados quizás de la vida militar o agrícola. Por tanto, existe lo 
que podríamos llamar metáforas culturales, propias de un grupo de personas 
o de una nación. De todas formas, más allá de la diversidad de los idiomas 
propios, también podemos observar multitud de significados metafóricos que 
trascienden los límites regionales. Éstos no señalan características culturales, 
geográficas o históricas propias, sino aspectos esenciales de la naturaleza 
humana y de la relación esencial del hombre con el mundo. Son verdaderas 
metáforas internacionales o universales

Entre tales metáforas universales, que pueden encontrarse en distin-
tas culturas, predominan aquellas cuya función es la de intentar explicar 
actividades mentales mediante términos extraídos del mundo físico. Pondré 
solamente dos ejemplos,  tomados del vocabulario usado para describir el 
conocimiento. En primer lugar, la palabra “percepción”. El inglés y todas las 
lenguas románicas utilizan la palabra latina perceptio, derivada de capere, 
“coger”, “asir” o “retener”.  De la misma manera, la palabra griega ántílepsis 
deriva de lambáno que también significa “coger”. El lenguaje de la com-
prensión intelectual funciona de forma similar. La palabra latina concipere, 
su sinónimo comprehendere, la palabra griega katalambánein y la alemana 
begreifen, entienden de la misma manera el conocimiento intelectual como 
“asir” o “agarrar”. La actividad física de conocer es asimilada a términos de 
la actividad física de retener, asir o agarrar.  

La transferencia de términos físicos a actividades intelectuales tiene 
pleno sentido a la luz de la insistencia de Aristóteles en que todos los conceptos 
están basados en la experiencia sensible. Debido a su naturaleza compuesta, el 
ser humano necesita la metáfora para unir lo físico y lo psíquico, lo externo 
y lo interno, lo sensible y lo intelectual. Aristóteles subraya que “puede verse 
la belleza del cuerpo, pero la belleza del alma no puede verse”.24 De acuerdo 
con el concepto aristotélico de hombre, para nosotros es muy natural elaborar 
conceptos abstractos a partir de nuestro conocimiento de los objetos concre-
tos: es natural porque es necesario. El hombre necesita poner imágenes en su 
discurso para que, desde el ámbito inicial al que pertenece y en el que encaja 
perfectamente, pueda partir hacia el reino que sobrepasa lo físico. 

24. Pol. I 5, 1254b38-39.



12 Fran O’Rourke

De la misma manera que el conocimiento intelectual está enraizado en 
los sentidos, también lo están los distintos términos que usamos para describir 
el conocimiento. No tenemos más términos que los físicos para denotar activi-
dades no físicas, inmateriales o psíquicas. La razón por la cual transferimos 
a actos mentales los nombres de actividades físicas se debe a la similitud 
análoga percibida entre las dos. 

La razón por la que menciono todo esto esta basada en la idea de que 
una explicación adecuada de la significación metafórica debe responder de 
la unidad que necesariamente subyace a la dualidad de ámbitos desde los 
que se extrae esta amplia variedad de explicaciones. La doctrina aristotélica 
de la distinción entre el cuerpo y el alma nos brinda esa base apropiada. El 
poder unificador de la metáfora, que expresa las funciones mentales mediante 
su analogía con su paralelo físico, sólo puede ser explicado si se reconoce 
un sujeto unitario de conocimiento, cuyo modo de conocimiento implica 
igualmente operaciones mentales y físicas. La metáfora lleva a cabo entre 
ámbitos alejados una unión que refleja la relación entre el cuerpo y la mente. 
Aristóteles menciona repetidamente la naturaleza humana compuesta; el 
hombre es sýnthetos25. La metáfora también es sýntheton. 

Como se ha mencionado, la metáfora es la transferencia de un nombre 
desde un objeto a otro basándose en una similitud analógica, es decir, en un 
parecido a través de una “igualdad de proporciones”.26 La analogía es simili-
tud de relaciones, una correspondencia de proporción o, como Heidegger27 y 
MacIntyre28 lo llaman, una “relación de relaciones”. Antes de considerar el 
tipo de analogía que constituye la metáfora, será de ayuda examinar el amplio 
significado de la analogía en Aristóteles, y el uso que hace de ella en su sis-
tema. Aristóteles la usa extensamente en su síntesis general del conocimiento, 
especialmente en su biología y en su metafísica. El aspecto de la analogía que 
yo pretendo estudiar es su poder de referencia y comprensión universales. 
Esto es lo que finalmente permite que las metáforas de proporción se ex-
presen en los contextos más amplios y diversos. La analogía no se refiere a 
todos y a cada uno de los aspectos de un solo individuo, sino al parecido de 
relaciones entre toda una diversidad de seres. Es el acuerdo entre relaciones 
que se corresponden y que se dan de manera diferente en distintos ámbitos. 
Por lo tanto, esto proporciona el mayor marco posible para la unidad universal 
entre las diferentes substancias.

25.  EN X 7, 1177 b 28-29; X 8, 1178a20.
26.  EN V 3, 1131 a 31-32.
27.  Heidegger, Martin, Wegmarken, Frankfurt am Main 1976, p. 348. 
28.  MacIntyre, A., “Analogy in Metaphysics”, The Downside Review 69 (1950), p. 45.



13Aristóteles y la metafísica de la metáfora

En los Tópicos, Aristóteles distingue tres sentidos de igualdad: numéri-
ca, específica y genérica.29 Diez capítulos después y sin nombrar la analogía, 
habla de la semejanza que pertenece a un género diferente: “como una cosa es 
a otra, así es una tercera a otra diferente. Por ejemplo, como el conocimiento 
es a lo cognoscible, así es la sensación a lo sensible. Y como una cosa está en 
otra, así una tercera está en otra diferente. Por ejemplo, como la visión está 
en el ojo, así la mente está en el alma, y como la calma está en el mar, así la 
quietud está en el aire”.30

Sin duda, la unidad de la analogía no es la unidad del individuo, de la 
especie o del género, sino la de una semejanza que trasciende a las otras tres. 
Es más amplia que la del género, pues “las cosas que son unas por analogía 
no son totalmente unas por el género”.31 En concordancia con el significado 
original de ána-logía, ésta es la semejanza de una proporción intrínseca que 
se repite y se da a través de un número interminable de relaciones dispares. 
Geoffrey Lloyd explica que “en esas analogías proporcionales de cuatro térmi-
nos, lo que se afirma es que la relación dentro de cada par es la misma, una 
igualdad distinta de la igualdad numérica, de la igualdad en la especie y de la 
igualdad en género, y que se llama precisamente igualdad por analogía”.32 La 
analogía ofrece la base más amplia posible para la unidad, sobrepasando la 
del género, la cual abarca la unidad más limitada de especie y de individuo. 
La analogía enlaza diferentes categorías porque las trasciende.

Aristóteles define en la Metafísica la igualdad y la semejanza como 
modos de la unidad: “algunas cosas son una en número, otras en especie, otras 
en género, otras por analogía. Las cosas cuya materia es una son numérica-
mente unas, las cosas cuya definición es una son una en especie, las cosas 
que pertenecen a la misma categoría son una en género, las cosas que tienen 
la misma relación que tienen entre sí otras dos, son una por analogía”.33 La 
unidad por analogía trasciende la unidad del individuo, de la especie y del 
género; las atraviesa a las tres porque las sobrepasa.

En sus investigaciones zoológicas, Aristóteles usa la analogía para intro-
ducir orden entre especies diferentes basándose en la similitud de funciones o 
acciones. Dicho brevemente: los pájaros tienen alas, los peces tienen aletas.34 
“Hay algunos animales cuyos miembros no son idénticos en la forma ni di-
fieren por exceso o por defecto, sino que son lo mismo por analogía, como por 
ejemplo, la uña a la pezuña, la mano a la pinza y las escamas a las plumas, 

29. Top. I 7, 103a7-14.
30. Top. I 17, 108a8-12.
31. Metaf. D 6, 1017a2-3. 
32. Lloyd, G. E. R., Polarity and Analogy, Cambridge, 1966, p. 138.
33. Metaf. D 6, 1016b31-35. 
34. PA I 4, 644a21-22.



14 Fran O’Rourke

pues la pluma es en el pájaro lo que la escama es en el pez”.35 Cada miembro 
de estos pares distintos tiene una función semejante en los respectivos modos 
de ser. La analogía, según Aristóteles, también facilita el trabajo de clasifi-
cación; por ejemplo el jibión (la concha calcárea del interior de la sepia), la 
espina y el hueso son todas análogas al hueso animal, y por lo tanto se pueden 
clasificar juntas.36

Aristóteles utiliza intencionadamente la analogía como método de 
ordenación científica. Tratar todos los atributos comunes de manera separada 
implicaría repeticiones interminables e innecesarias, mientras que estudiar 
el funcionamiento de una función en un animal puede arrojar luz sobre la 
correspondiente función en otro. Por tanto Aristóteles propone investigar a 
todos los animales, en la medida de lo posible, de acuerdo con sus semejan-
zas, principalmente las de sus funciones,37 afirmando que “es famoso el dicho 
(éudoxon ésti) que entre semejantes lo verdadero en uno es verdadero en los 
demás”.38

De más alcance es el uso que Aristóteles hace de la analogía en la 
metafísica. Yendo más allá de la especie u del género, busca las características 
y principios comunes a todos los seres en tanto que seres. Algunos primeros 
principios son comunes a las ciencias particulares, pero sólo son comunes 
“en sentido analógico”, ya que cada uno de ellos es válido sólo en tanto que 
pertenece al ámbito de esa ciencia particular.39 Si embargo, Aristóteles afir-
ma que “hay analogía entre todas las categorías del ser”.40 En la Metafísica 
afirma que “en cierto sentido, las causas y principios de cosas diferentes son 
diferentes, pero en otro sentido, si uno tiene que hablar de manera universal 
y analógica, son los mismos para todos.”41 Los principios de las cosas co-
rruptibles son la forma, la privación y la materia. Cada uno es actualizado de 
modo diferente en cada caso, pero se relacionan de manera semejante entre 
ellos precisamente como principios en cada caso. Hay cuatro clases distintas 
de causas, pero cada una actúa de una manera peculiar, pues la causalidad es 
analógica. La materia causa el efecto soportando o sosteniendo a la forma; la 
forma determina a la materia. La causa eficiente produce el efecto, mientras 
que la causa final atrae a la causa eficiente. 

35. HA I 1, 486b17-22. 
36. APo. II 14, 98a20-23. 
37. PA I 5, 645a36-645b13, PA II 2, 647b14-15, PA II 2, 648a4-5, PA II 6, 652a3, PA II 

7, 652b24-25. 
38. Top. I 18, 108b13. 
39. APo. I 10, 76a 37-40.
40.  Metaf. XIV 6, 1093b18-19.
41.  Metaf. XII 4, 1070a31-33.



15Aristóteles y la metafísica de la metáfora

La analogía funciona con más claridad cuando Aristóteles trata de la 
distinción entre acto y potencia. La distinción se descubre inductivamente y 
se entiende analógicamente por medio de ejemplos. Es la diferencia entre el 
que construye y el que es capaz de construir, entre el que ve y el que tiene los 
ojos cerrados pero tiene la capacidad de ver, entre el producto terminado y la 
materia primera.42 La relación del acto con la potencia se verifica analógica-
mente en la dualidad de la sustancia primera y la forma substancial, y en la 
distinción entre sustancia y accidente.

Los principios análogos de acto y potencia, de materia, forma y pri-
vación, la reciproca y dinámica relación de las causas, todas ellas confluyen 
para dar forma a la visión aristotélica de un cosmos unificado. La naturaleza 
es intrínsecamente coherente. No es, como él mismo dice, una “serie de 
episodios, como una tragedia mal construida”.43 La percepción del mundo 
como un entramado interrelacionado de sustancias y causas fundamenta la 
convicción de que el cosmos está esencial e íntegramente unido. “De alguna 
manera, todas las cosas están ordenadas juntas, pero no todas de la misma 
manera, tanto peces como aves y plantas; y el mundo no es como una cosa que 
no tiene nada que ver con otra, sino que todas están conectadas. Pues todas 
están ordenadas juntas respecto a un fin”.44 

Aristóteles sin duda estaría de acuerdo con Tomás de Vio, el Cardenal 
Cayetano, quien escribió en su De nominum analogía (1498): “Entender esta 
doctrina es tan necesaria que sin ella nadie puede estudiar metafísica, y su 
ignorancia da pie a muchos otros errores en otras ciencias… La especulación 
metafísica sin el conocimiento de la analogía [proporcional] se puede cata-
logar de inexperta”.45 La analogía es intrínseca a nuestra manera humana de 
conocer, de descubrir y de inventar; es cruzar mentalmente las barreras de una 
ciencia, de un arte, o de un área de experiencia para pasar a otra. La analogía 
es la llave —un verdadero passe-partout— que resuelve la estructura del pen-
samiento en su actitud dualista hacia la unidad y multiplicidad del mundo, de 
la misma manera que la compromete con los métodos gemelos del análisis 
y la síntesis. Marie-Dominique Philippe sugiere que el uso aristotélico de la 
analogía “es el que mejor caracteriza su método filosófico”.46 

42. Metaf. IX 6, 1048a35-b9.
43. Metaf. XIX 3, 1090b19-20.
44. Metaf. XII 10, 1075a16-19. 
45. de Vio, T. (Cardinal Cajetan), Scripta Philosophica (De Nominum Analogica, De 

Conceptu Entis), Roma, 1952, p. 3: “Est siquidem eius notitia necessaria adeo, ut sine illa non 
possit metaphysicam quispiam discere, et multi in aliis scientiis ex eius ignorantia errores pro-
cedant.” Véase p. 29: “Unde sine huius analogiae notitia, processus metaphysicales absque arte 
dicuntur.”

46. Philippe, M.-D., “Analogon and Analogia in the Philosophy of Aristotle”, The Thomist 
33 (1969), p. 1.



16 Fran O’Rourke

Además, la proporcionalidad es importante para Aristóteles en todas 
las áreas de realidad y de actividad humana. La justicia es definida como 
proporción. Las demandas judiciales deben tener en cuenta las circunstancias 
personales. En lugar de ser impuestas de manera inflexible como una ley de 
hierro, deben adaptarse con equidad a la situación. Aristóteles lo expresa con 
la imagen de la regla de plomo usada por los constructores de Mitilene para 
armonizar los bordes imperfectos de las piedras usadas en los edificios.47 La 
vida política requiere armonía. En la Retórica establece un paralelo entre el 
equilibrio requerido entre la clemencia y la severidad en una democracia, y 
el término medio entre lo agudo y lo chato de una nariz bella.48 Tiene que 
haber cierta proporción y adecuación entre la posición que uno tiene en la vida 
y la posesión de bienes.49 En la amistad entre desiguales, el amor ha de ser 
proporcional, es decir equilibrado de manera análoga por la diferencia entre 
el dar y el recibir.50

Esta relación fundamental, ontológica, analógica y relacional entre los 
seres es la que constituye la base profunda de la metáfora. Sin embargo, 
necesitamos distinguir entre la metáfora y la analogía en su sentido propio. 
Esto significa también clarificar la distinción implicada en la definición aris-
totélica de metáfora, entre el significado estricto de una palabra y su sentido 
metafórico o impropio. La definición aristotélica de metáfora como transfe-
rencia de un nombre desde su contexto propio a otro ajeno, tiene su eco en la 
caracterización medieval de la metáfora como analogía “impropia”. Esto se 
puede encontrar en Tomás de Aquino, desarrollado en Sobre la analogía de 
los nombres de Cayetano.

Para poder diferenciar entre la pura analogía y la metáfora (lo que 
podríamos llamar analogía intrínseca y accidental, mejor que propia e 
impropia), examinemos las diferentes maneras en la que los seres se parecen 
entre ellos análogamente. En primer lugar para Aristóteles los principios 
metafísicos del ser se hallan perfectamente realizados en cada individuo. 
Estos principios se hallan afirmados con toda exclusividad de manera propia 
e intrínseca en cada ente particular. Los principios metafísicos son afirmados 
de todo ente mediante la analogía, mientras que la metáfora es la transferencia 
proporcional, pero imperfecta, de una perfección o actividad desde un sujeto 
primario a un sujeto secundario. En segundo lugar, las funciones, las opera-
ciones y las acciones semejantes son también predicadas propia y análoga-
mente en las sustancias que pertenecen a géneros diferentes, debido a una 
similitud real de los correspondientes papeles que desempeñan de acuerdo 

47. EN VI 10, 1137b30-32.
48. Ret. I 4,1360a.
49. Ret. II 9, 1387a27-1387b2.
50. Véase EN VIII 7, 1158b23-28.



17Aristóteles y la metafísica de la metáfora

con su propia naturaleza: el pájaro vuela, el pez nada, y ambos se mueven. 
En la metáfora sin embargo, y aquí está lo importante, lo que se afirma no 
es una analogía propia, sino un parecido imperfectamente análogo: la cuali-
dad, la perfección o la acción pertenecen de manera plena y exclusiva sólo a 
una sustancia, y es transferida a otra debido a alguna semejanza observada, 
aunque imperfecta. En la afirmación “Aquiles es un león”, el poeta no le está 
atribuyendo al héroe la naturaleza del león, ni la rapaz actividad de tal bestia, 
sino más bien cierta semejanza secundaria. La metáfora es la transferencia 
proporcional, pero imperfecta, de una perfección o actividad desde un sujeto 
primario a un sujeto secundario. En la metáfora, un nombre que pertenece 
intrínsecamente a un ser se transfiere a otro, pero no en virtud de lo que es 
propio en sí mismo, sino a través de una relación de semejanza proporcional 
respecto de algo secundario o accidental. Frecuentemente, esta semejanza 
sólo se vislumbra a través de la imaginación creadora.

Quisiera proponer ahora que la acción es lo que constituye la funda-
mentación metafísica del parecido metafórico. Aristóteles hace alusión a ello, 
pero no lo hace explicito. En la Retórica, indica repetidamente que una de las 
primeras virtudes de la metáfora análoga es “poner las cosas delante de los 
ojos”, es decir, darles vida. Las cosas están puestas delante de los ojos —nos 
dice— por palabras que “las representan en un estado de actividad”. Una 
metáfora puede que sea nominalmente completa, pero carecerá de vitalidad 
si no implica la noción de actividad. A través de la metáfora, Homero se 
refiere frecuentemente a cosas sin vida como si fueran vivas. Por tanto, su 
poesía se distingue mediante el efecto de la actividad.51 Aristóteles cita varias 
metáforas de Homero “en todas las cuales aparece una actividad, ya que los 
objetos se representan como animados”, como “la piedra desvergonzada” o 
“la impaciente punta de lanza”. Aristóteles explica que “Homero ha unido 
estos atributos mediante el uso de la metáfora proporcional, ya que la piedra 
es a Sísifo lo que el desvergonzado es a quien trata desvergonzadamente”.52

La expresión “poner las cosas delante de los ojos” es en sí misma 
metafórica debido al carácter sensible de la metáfora. Hay aquí dos aspectos 
significativos dignos de ser mencionados. La sensación es en sí misma una 
actividad, como Aristóteles aclarara en su De Anima III, 2. En segundo lugar, 
y en línea con la metafísica de las categorías de Aristóteles, la acción es la 
semejanza más apropiada para ser expresada a través de la metáfora. Las 
sustancias de géneros diferentes no pueden parecerse las unas a las otras en 
su esencia o naturaleza. El único parecido que se puede afirmar entre ellas 
es o bien la perfecta semejanza análoga de sus principios metafísicos o bien 

51. Véase Rhet. III 10, 1411b21-11, 1411b33. 
52. Ret. III 11, 1412a4-6.



18 Fran O’Rourke

la imperfecta semejanza análoga de la acción. La semejanza que muestra la 
metáfora no es de la sustancia, sino de la actividad. Los seres de diferente 
genero no se parecen entre sí en lo que son (esencia o naturaleza) sin en lo que 
hacen, cada uno de acuerdo con su propia naturaleza e identidad.

Como se ha dicho ya, para Aristóteles las metáforas deberían colocar 
una idea prò ómmáton, delante de los ojos. La gran mayoría de las metáforas 
cotidianas se originan a partir de imágenes sensibles, aunque muchas hayan 
perdido su carácter imaginario y se hayan convertido en metáforas muer-
tas, en nada más que clichés. Afortunadamente, seguimos creando nuevas 
metáforas, y resulta placentero tanto inventarlas como reconocerlas. Séame 
permitido mencionar algunas imágenes metafóricas que me han sorprendido 
recientemente, y que confirman la validez de la observación aristotélica 
de que la vitalidad de la metáfora es poner algo delante de los ojos. Me 
impresionó la afirmación de Hugo Kenner al decir que “el lenguaje es un 
caballo de Troya por medio del cual el universo entra en nuestra mente”,53 
y la sugerencia de Plutarco al decir que el mito es el arco iris que refleja el 
sol de la verdad.54 Al escuchar a una mujer que describía su reacción ante 
el asesinato de su padre como cubierta por una lava negra de pena y odio, 
me vinieron a la mente vívidas imágenes de cuerpos carbonizados entre las 
ruinas de Pompeya. Me fascinó una frase de Seamus Heaney describiendo 
la situación intelectual de Boston en el siglo XVII: “Nada conmovedor. El 
futuro era el verbo en estado de hibernación”.55 Más recientemente oí hablar 
a alguien de un “tsunami de información”. El punto de vista aristotélico está 
bien ilustrado: el poder de las expresiones metafóricas viene de su carácter 
sensible e imaginario, y afirma que “la facultad de la imaginación y la de la 
sensación son la misma”,56 y en la Retórica la imagen es definida como una 
sensación debilitada.57 

Aristóteles sostiene que “las expresiones metafóricas son siempre obscu-
ras”.58 Esto no pone en peligro su valor, pero denota su doble cualidad de 
claro-obscuro, proyectando y difuminando su luz, como un prisma, aunque 
sea opaco. Cecil Day Lewis afirmaba que “hay cosas tales como verdades 
no verificables, y en poesía hay un elemento no verificable que trae el con-
vencimiento de la verdad”.59 La distinción entre el uso metafórico y el uso 
propio (kýrion) de las palabras le permite a Aristóteles apreciar el uso de la 

53. Kenner, Hugh, Dublin’s Joyce. London, 1955, p. 117.
54. De Iside et Osiride 358f-359a
55. “Villanelle for an Anniversary”, escrito para el 350º aniversario de Harvard.
56. Insom. 459a15-16.
57. Ret. I 11, 1370a28-29. 
58. Top. VI 2, 139b34-35.
59. Day-Lewis, C., The Poetic Image, London, 1947, p. 35.



19Aristóteles y la metafísica de la metáfora

metáfora en la poesía y despreciarlo en la filosofía. Mientras que la obscuridad 
(ásaphés) tiene un lugar en la poesía y la metáfora le da un aire de maravillosa 
rareza (tò xénikon), la filosofía busca la claridad (tò saphés). La analogía es una 
de sus herramientas más importantes, pero desde un punto de vista científico 
la metáfora está pervertida, es defectuosa y le falta definición.  

La crítica más dura de Aristóteles a la participación platónica fue para 
rechazarla como palabra poética o metáfora vacía.60 En la Meteorología ilus-
tra el valor contrapuesto que tiene la metáfora en la filosofía y en la poesía: 
“es absurdo suponer que se ha explicado algo cuando llamamos al mar ‘el 
sudor de la tierra’, como hace Empédocles. Las metáforas son poéticas y así 
esa expresión suya puede satisfacer los requerimientos de un poema, pero 
como conocimiento de la naturaleza es insatisfactoria”.61 Las metáforas de 
Empédocles proporcionan una imagen gráfica, pero ningún valor científico. 
La metáfora es un híbrido semántico para la ciencia; crece de prisa y florece, 
pero en sí misma es estéril.

Al ocuparse de las tácticas argumentativas en los Tópicos, Aristóteles 
proporciona otra razón para ser prudentes. Con el uso de la metáfora, el 
oponente puede escapar con maña del argumento.62 La definición requiere 
una estricta unidad y coherencia, mientras que la metáfora vive en el double 
entendre, una dualidad de denotación que puede dar origen a la ambigüe-
dad. Sin embargo, uno puede refutar a tal oponente si puede volver el uso 
metafórico en su contra, asumiendo con ironía que ha usado las palabras 
en su sentido propio.63 Con todo, en el discurso racional uno debe buscar la 
claridad de la definición y evitar el equívoco: “si queremos evitar argumentar 
con metáforas, claramente tenemos que evitar definir con metáforas y definir 
términos metafóricos, de lo contrario nos veremos obligados a argumentar 
con metáforas”.64

La aproximación de Aristóteles a la metáfora es exhaustiva y multi-
facética. Mientras que varias teorías han enfatizado este o aquel aspecto de 
la metáfora, la aproximación de Aristóteles no se puede reducir a ninguno en 
particular. Sin embargo, de los elementos que él asocia a la metáfora pode-
mos destacar sobre todo la ornamentación, la emoción y el conocimiento. 
Aristóteles reconoce la importancia de la metáfora para adornar el lenguaje. 
Para él es esencial lo que llama áreté léxeos, la virtud de la dicción: “los 
elementos de la metáfora deben ser bellos al oído, al entendimiento, al ojo o 

60. Metaph. I 9, 991a20-22.
61. Mete. II 3, 357a 24-28. 
62. Top. IV 3, 123a33-37.
63. Top. VI 2, 139b35-36. 
64. APo. II 13, 97b37-39.



20 Fran O’Rourke

a cualquier otro sentido físico”.65 Sin duda alguna que la metáfora embellece, 
pero no puede ser reducida a ornamento. Aristóteles los distingue explícita-
mente.66

Respecto a la emoción, los estados que Aristóteles destaca explíci-
tamente son lo que maravilla y da placer en el conocimiento. Se puede 
argumentar que la metáfora es igualmente efectiva para estados afectivos 
tales como el miedo, el horror o la repugnancia. Incluso éstos pueden evocar 
simultáneamente la maravilla del conocimiento. Para la metáfora es vital el 
contraste entre lo familiar y lo extraño, que es el sello de lo maravilloso. La 
metáfora es una de las maneras más efectivas de “darle al discurso cotidiano 
un aire no familiar”.67 “Las cosas que son lejanas son maravillosas y lo que 
es maravilloso es agradable”.68 La metáfora es un recordatorio continuo de lo 
extraño de las cosas que nos rodean: es lo maravilloso dentro de lo cotidiano. 
“Aprender con facilidad es naturalmente agradable para todos, y las palabras 
significan algo; por ello, todas las palabras que nos permiten aprender algo 
son más agradables. Pero mientras que no conocemos el significado de las 
palabras extrañas, los términos propios ya los conocemos. Por lo tanto, la 
metáfora es la que por encima de todo produce este efecto innovador”.69

La mayoría de las discusiones sobre la metáfora la consideran un acon-
tecimiento que ocurre al nivel semántico del objeto. Sin embargo, no se debe 
pasar por alto el efecto sobre el sujeto que habla o que escucha. Lo mismo 
que el transporte de un nombre desde su lugar propio a otro contexto extraño 
o poco habitual, la metáfora transporta al que habla, al que escucha o al que 
lee hasta un horizonte nuevo, más allá de los límites de la experiencia de ese 
momento. Con este poder de extrañar, la metáfora detiene nuestra relación 
habitual con el mundo. El milagro de la metáfora consiste en ese poder de 
evocar maravilla y asombro. Según Aristóteles, la metáfora introduce el 
elemento de extrañeza (xénikon). Piensa en la extrañeza de la expresión, pero 
más allá del lenguaje esa extrañeza sirve también para hacer extrañas a las 
cosas. Viene a la mente la invitación de Malebrache que afirma: “no; yo no 
le llevaré a usted hasta una tierra extraña, sino que quizás pueda enseñarle 
que usted mismo es un extraño en su propio país”.70 Una metáfora efectiva 
puede acarrear un dramático desplazamiento en el sentido brechtiano de 
Verfremdung. De ahí viene la sorpresa de reconocer, el gozo de descubrir.

65. Ret. III 2, 1405b17-19. 
66. Poet. 21, 1457b2; 22, 1458a33.
67. Ret. III 2, 1404b10-11.
68. Ret. III 2, 1404b11-12. 
69. Ret. III 10, 1410b10-13. 
70. Malebranche, N., Oeuvres completes XII, Robinet A (ed.) Paris, 1965, p. 30: “Non, je 

ne vous conduirai point dans une terre étrangere; mais je vous apprendrai peut-être que vous êtes 
étranger vous-même dans votre propre païs.”



21Aristóteles y la metafísica de la metáfora

Esto nos lleva a la función cognitiva de la metáfora, ya implícita en 
la anterior discusión. La metáfora distingue similitudes, descubre nuevas 
conexiones, establece nuevas semejanzas, y por lo tanto ofrece nuevos pun-
tos de vista, profundiza nuestra comprensión de lo que ya conocemos. La 
metáfora nos proporciona un código para lo desconocido. Aristóteles subraya 
que a pesar de que en algunas ocasiones no tengamos palabras para algu-
nos de sus términos, la analogía no pierde nada de su poder de expresión.71 
La metáfora también puede dar nombres a cosas sin nombre.72 Los dichos 
más graciosos, según Aristóteles, derivan de metáforas que de antemano 
engañan al oyente, pues al esperar otra cosa su sorpresa es mayúscula. En 
su interior parece decir, según Aristóteles, “qué gran verdad; pero me he 
equivocado.73 Un descubrimiento tal proporciona el placer de un aprendizaje 
fácil y rápido.74 Las metáforas que tienen éxito, como en el caso de Homero, 
consiguen producir nuevos aprendizajes y nuevos conocimientos.75 Aquí es 
donde Aristóteles encuentra la diferencia entre la metáfora y el símil. El símil 
no cautiva la atención del oyente con tanta fuerza como la metáfora. No dice 
abiertamente “esto es esto otro”, y por lo tanto empuja a la mente a examinar 
la conexión extraña entre los objetos.76 El carácter más críptico de la metáfora 
lleva al oyente a un examen más atento de la similitud que debe descubrir por 
sí mismo. 

Tal y como observa Aristóteles, la diferencia entre la metáfora y el símil 
es mínima.77 Los símiles, si son buenos, pueden ser también brillantes. Sin 
embargo, el carácter tácito de la similitud en la metáfora fuerza al oyente o 
al lector a inventarla él mismo, y por lo tanto tiene un elemento añadido de 
sorpresa y de descubrimiento.78 El impacto de la metáfora consiste en decir 
“esto” es “esto otro”. La mente resulta estimulada a saber más a causa del 
aguijón socrático que la sorprende. Además, el símil es menos placentero 
porque es más largo, y la metáfora es elegante e ingeniosa porque nos su-
ministra una pronta instrucción.

En su función cognitiva, podemos distinguir en Aristóteles un aspecto 
de la metáfora que ha sido adecuadamente resaltado en las últimas décadas, 
a saber, su carácter interactivo difundido por I. A. Richards. Richards señala 
la tensión entre los dos contextos que están yuxtapuestos en la metáfora, a 

71.  Poet. 21, 1457b25-30. 
72.  Ret. III 2, 1405a35-37. 
73.  Ret. III 11, 1412a20-21.
74.  Ret. III 10, 1410b10, 21.
75.  Ret. III 10, 1410b14.
76.  Ret. III 10, 1410b19. 
77.  Ret. III 4, 1406b20.
78.  Ret. III 10, 1410b15-21. 



22 Fran O’Rourke

los que se refiere con los términos de “tendencia” y “medio”.79 La metáfora 
implica la conjugación de ideas e imágenes provinentes de distintos ámbitos 
de la experiencia. Según la célebre frase del doctor Johnson, la metáfora 
nos da “dos ideas por una”.80 Pero además de yuxtaposición, debe haber un 
elemento de oposición o de antítesis. Aristóteles subraya que la metáfora se 
debe establecer entre objetos afines, pero enfatiza que la afinidad no debe ser 
demasiado obvia, de lo contrario no habría necesidad de metáfora. La virtud 
de la metáfora consiste precisamente en descubrir el parecido incluso entre lo 
más alejado.81 Todo lo que sea o bien demasiado evidente o bien demasiado 
obscuro no reporta nada nuevo y no tiene ningún interés, mientras que una 
buena metáfora nos proporciona aprendizaje y conocimiento.82

En la metáfora, el que habla asume conscientemente cierta ambivalen-
cia. La metáfora afirma de una cosa individual y única que es lo que no es. El 
que habla es consciente de esta contradicción aparente, y se salva del absurdo 
por la esa consciencia de que en realidad ese absurdo no se afirma como tal. 
Hay un pensamiento doble, un paralelismo o duplicidad de intención. Cuando 
Homero se refiere a Aquiles como un león, no está afirmando en realidad que 
sea un miembro de la especie Panthera leo, sino que en cierto modo sus actos 
se parecen a los de un león. Con la licencia poética, la metáfora representa 
una époché u obstáculo ontológico con respecto al verbo copulativo ser, pues 
afirma a la vez que “esto es” y que “esto no es”, o quizás con más precisión 
“esto es esto otro, pero en realidad no lo es”, afirma una sustancia, pero piensa 
en un accidente. Afirma la identidad, pero incluye la alteridad.

La distinción aristotélica entre el uso normal y el uso extraño de una 
palabra se repite en la teoría interactiva, la cual acentúa la tensión entre esos 
dos usos como constituyente básico de la metáfora. Al decir que una cosa es 
otra, la metáfora falta al más básico de los principios de todo discurso, que 
es el principio de no contradicción. Por supuesto que Aquiles no es un león, 
pero ¿no deberíamos pensar lo que decimos? Hay una fecunda tensión en el 
corazón de la metáfora, que empuja a la mente a un nuevo descubrimiento. 
La analogía es el proceso intuitivo mediante el cual la mente conecta la expe-
riencia conocida con la desconocida. Es la chispa que prende fuego a la mente 
para iluminar semejanzas que están debajo de la superficie. Es una lámpara 
tomada de préstamo en un ámbito para iluminar la oscuridad de otro. Pone 

79. Richards, I. A., The Philosophy of Rhetoric, London 1936, p. 96. 
80. Boswell, J., Life of Johnson, Hill, G. B. and  Powell, L. F. (eds.) Vol. 3, Oxford, 1934, 

p. 174: “And, Sir, as to metaphorical expression, that is a great excellence in style, when it is 
used with propriety, for it gives you two ideas in one;—conveys the meaning more luminously, 
and generally with a perception of delight.”

81. Ret. III 11, 1412a10-12.
82. Ret III 10, 1410b12-13. 



23Aristóteles y la metafísica de la metáfora

en una relación reflexiva objetos de diferentes áreas, de modo que una puede 
aclarar la otra. La mente va y viene de un término a otro, con un rápido 
movimiento del pensamiento que a la vez afirma la identidad y la diferencia, 
aumentando así nuestro conocimiento de lo dado.

¿Cuáles son los requisitos metafísicos de la metáfora? ¿Qué es lo que el 
vigor de la metáfora nos revela sobre el hombre? La metáfora saca a la luz 
de una manera única la naturaleza metafísica del conocimiento humano. Por 
metafísico entiendo simplemente la capacidad del conocimiento humano para 
ir más allá de la experiencia sensible de un objeto concreto para comprenderlo 
en su aspecto universal, para ver al individuo —aunque sea poco importante— 
sub specie totalitatis. Esto conlleva un aumento de la conciencia metafísica, 
un nivel elevado de actividad abstractiva e intuitiva: intuitiva, porque com-
prende un aspecto concreto del objeto, y abstractiva porque lo pone en re-
lación con un ámbito distinto y quizás alejado. La metáfora es la encarnación 
en miniatura del conocimiento metafísico del hombre, e ilustra de manera 
única su capacidad para sobrepasar los límites de la experiencia inmediata. 
La metáfora puede ver un objeto de la experiencia sensible o intelectual en 
un contexto más amplio según la semejanza que observe. Puede relacionar 
un individuo con cualquier otro, incluso con una cosa desconocida. Su lugar 
de reflexión es en último lugar el horizonte sin límites de la totalidad del 
ser. Resumiendo su tratado sobre psicología, Aristóteles afirma que “el alma 
es en cierto modo todas las cosas”.83 Esta es la apertura de miras requerida 
para el juego espontáneo de la metáfora; los zarcillos sutiles de la mente y 
de la imaginación no encuentran obstáculo al vislumbrar la semejanza en los 
lugares más diversos.

De acuerdo con la manera de ver de Aristóteles, la metáfora indica una 
dualidad de la naturaleza humana entre el cuerpo y la psique, entre los sen-
tidos y la inteligencia; pero también indica la capacidad de sobrepasar esta 
división. La metáfora revela también una unidad más profunda en la naturale-
za humana. Así como la diversidad de las percepciones sensibles se unifica 
por el sentido común,84 así también los actos cognitivos que operan conjunta-
mente para producir la metáfora exigen un único sujeto que sea consciente de 
la identidad en la diferencia. Hay que enfocar el doble punto de vista en un 
único punto focal. Solo un elemento común puede unir lo que es diverso. Aún 
es más, el hecho de que en incontables metáforas lo físico y lo psíquico se 
reflejen mutuamente indica la unidad subyacente en la realidad misma.

83. An. III 8, 431b21.
84. An. III 2, 426b17-23.



24 Fran O’Rourke

Que el hombre sea ciudadano de dos mundos, uno material y otro men-
tal, está inscrito ya en la misma naturaleza del lenguaje: un medio material 
contiene un significado metafísico. El lenguaje encierra la capacidad humana 
y el impulso de auto-transcenderse. Utilizando símbolos sensibles, el hombre 
sobrepasa los límites de lo material. Frege lo expresó bien: “los signos tienen 
la misma importancia para el pensamiento que tiene para los marinos el 
descubrimiento de usar el viento para navegar contra el viento”.85 Las pala-
bras son en cierto modo como una suma de la unidad sensible e intelectual del 
hombre. El lenguaje está cargado con una tensión interna entre sensibilidad 
e inteligencia, a la vez que con la lucha adicional para expresar, más allá del 
conocimiento, una realidad que no se puede revelar totalmente. En la metá-
fora, el impulso humano de la trascendencia consigue uno de sus momentos 
más profundos y más metafísicos. Más que ninguna otra actividad mental, la 
analogía, incluyendo a la metáfora, revela la capacidad de elevarse por encima 
de un solo individuo y establecer su relación con otros seres.

El poeta inglés Cecil Day Lewis ha expresado gran parte de lo que 
quiero dar a entender, y que creo que está en armonía con lo fundamental 
de Aristóteles: “ya que la relación se halla en la verdadera naturaleza de la 
metáfora, si creemos que el universo es un cuerpo donde todos los hombres 
y todas las cosas son ‘miembros unos de otros’, debemos permitir a la metá-
fora ofrecer una ‘intuición parcial del mundo en su conjunto’. Toda imagen 
poética, al revelar una pequeña parte de este cuerpo, sugiere su extensión 
infinita… la verdad poética proviene de la percepción de una unidad que 
subyace y relaciona todos los fenómenos… la labor de la poesía es des-
cubrir constantemente relaciones nuevas dentro de este modelo a través de 
la imaginación —la facultad de crear metáforas— y el redescubrimiento o la 
renovación de otras ya antiguas… La imagen poética es la forma que la mente 
humana tiene de afirmar su parentesco con todo lo que vive o que ha vivido, 
justificando su afirmación”.86

En armonía con su importancia en la Poética y en la Retórica, la metá-
fora muestra un poder penetrante para la intuición creadora; vive en la tensión 
entre la unidad y la diversidad, tanto en la naturaleza humana como en el uni-
verso. Además, es un indicio tanto de la simplicidad de la naturaleza humana 
que actúa mediante diversidad de niveles, como de la unidad de la realidad 
presente en toda la multiplicidad de seres. Todos estos elementos están pre-
sentes aunque no explícitos en Aristóteles. Sugiero que son el fondo implícito 
de su teoría de la metáfora. En ausencia de una analogía genuinamente 

85. Frege, G., Begriffsschrift und andere Aufsätze, Hildesheim 1964, p. 107: “Die Zeichen 
sind für das Denken von derselben Bedeutung wie für die Schifffahrt die Er� ndung, den Wind 
zu gebrauchen, um gegen den Wind zu segeln.” 

86. Day-Lewis, C., The Poetic Image, London 1947, pp. 29, 34, 35. 



25Aristóteles y la metafísica de la metáfora

metafísica que enlace entidades a través de un parecido y de una similitud 
propias, no habría un verdadero fundamento para la semejanza transferida o 
metafórica. Un crítico shakespeariano ha expresado de la siguiente manera las 
profundas implicaciones de la metáfora: “creo que la analogía —el parecido 
entre cosas distintas, que es el hecho que subyace a la posibilidad y a la reali-
dad de la metáfora— contiene en su interior el secreto mismo del universo”.87 
Este comentario es próximo a los pasajes de la Metafísica antes mencionados 
para ilustrar la visión de un cosmos unificado que tiene Aristóteles.

La metáfora es vital para el lenguaje diario; alcanza su expresión más 
plena en la creación poética. Por otro lado, la analogía encuentra su aplicación 
más plena en la metafísica. El poeta sugiere por la metáfora lo que el filó-
sofo afirma mediante la analogía. La metáfora depende de la imaginación; 
la analogía obra por medio de conceptos. Cada una activa a su manera el 
carácter universal de la intencionalidad humana, la única relación que la 
phýsis humana tiene con la totalidad del ser. La naturaleza del hombre es 
sensible e intelectual. Su conocimiento es una unidad de ambos, empezando 
y contando con los sentidos. Su capacidad para sobrepasar lo físico está con-
firmada ante todo por el poder intelectual de la abstracción, que es el latido 
y el vigor de la filosofía, y elevada por el poder asociativo de la imaginación, 
alcanza su más alta intensidad en el acto de la metáfora creadora. 

Según Henri Bergson, si quitamos de la filosofía aristotélica todo lo que 
deriva de la poesía, la religión y la vida social, así como de una física y una 
biología algo rudimentarias, nos queda el gran marco de una metafísica que, 
en su opinión, es la metafísica natural del intelecto humano.88 Me parece 
que la metáfora, que tan profundamente caracteriza a nuestro conocimiento 
intelectual, en la medida que coopera con los sentidos y con la imaginación, 
está óptimamente explicada por esa metafísica natural.

87. Spurgeon, C., Shakespeare’s Imagery and What It Tells us, New York, 1936, p. 7.
88. Bergson, H., Creative Evolution, London, 1928, p. 344.


