ARISTOTELES
Y LA METAFISICA DE LA METAFORA

FrRAN O’ROURKE
University College, Dublin

RESUMEN

La valoracién que hace Aristételes de la metdfora se sitta en el contexto de su énfa-
sis de la analogia como distincion de semejanzas en distintos dmbitos de la realidad, espe-
cialmente en la biologia y en la metafisica. La metdfora expresa no una analogia propia,
sino una semejanza andloga imperfecta, y la accién constituye el fundamento metafisico
de la semejanza metafdrica. Se concede una atencidn especial a las semejanzas metafori-
cas existentes entre lo fisico y lo metafisico, pues indican el lugar del hombre entre dos
mundos, el material y el espiritual, y también que como syntheton o compuesto es capaz
de transcender ese dualismo. La ubicuidad de la metdfora es una clave para la unidad de
la realidad a través de la multiplicidad de los seres.

Palabras clave: Aristételes, metafora, semejanza.

ABSTRACT

Aristotle’s appreciation of metaphor is placed within the context of his emphasis
upon analogy as discerning similarities in diverse domains of reality, especially biology
and metaphysics. Metaphor expresses not proper analogy, but an imperfectly analogous
resemblance; action constitutes the metaphysical foundation of metaphoric resemblance.
Special attention is paid to metaphoric similarities between the physical and mental
spheres, indicating both man’s citizenship of two worlds, material and spiritual, but also,
syntheton or composite, his ability to transcend this dualism. The ubiquity of metaphor is
a cipher for the unity of reality throughout the multiplicity of beings.

Keywords: Aristotle, Metaphor, Resemblance.
Convivium 23: 5-26 (2010)

© Departament de Filosofia Teorética i Practica. Facultat de Filosofia
Universitat de Barcelona. ISSN: 0010-8235



6 Fran O’Rourke

Cuando le preguntaron a Confucio cual seria su primer decreto cuando
fuera nombrado emperador, este contesté que fijaria el significado de las
palabras. Es facil darse cuenta de las buenas intenciones del sabio oriental.
Es posible que Aristételes tuviera en mente algo similar cuando afirmé que
cualquier palabra que no tenga un tdnico significado no tiene ninguno.! Esto
expresa una verdad de gran importancia sobre la naturaleza del lenguaje,
del pensamiento y de la realidad; aunque ésta no sea toda la verdad, ya que
el lenguaje no se presta a tan procrustiana fijacion. El propio Aristételes lo
admitié mejor que nadie. Solamente un tirdnico rey filésofo podria legislar
a la manera que sugiere la anécdota sobre Confucio. Quiza el reto mds claro
frente a tal decreto sea la analogfa. La mayoria de las veces aparece ésta como
metdfora, la cual es probablemente una de las mds maravillosas proezas del
lenguaje. Desprovisto de la metdfora, el lenguaje seria plano y univoco, cada
palabra estaria automdticamente conectada a un solo objeto. Siendo indispen-
sable para nuestra manera de entender y articular el mundo, la metafora nos
muestra vivamente la relacién entre conocimiento y realidad. Penetra profun-
damente en nuestra forma de percibir y expresar el mundo. John Middleton
Murry no exageraba cuando observé que “intentar llevar a cabo un examen
profundo de la metdfora serfa nada menos que intentar llevar a acabo una
investigacién de la génesis del pensamiento mismo”.2

“Metéfora” significa literalmente “transferencia” o “transporte”. La
palabra es utilizada asi por Herodoto, quien relata que Pisistrato “desenterrd
a todos los muertos que reposaban en las cercanias del templo y los trasladé
a otra parte de Delos”.3 También usa esta palabra para describir el uso de pa-
lancas para levantar las piedras usadas en la construccién de las pirdamides.*
Estos dos usos del término son fuertemente fisicos y visibles. El primer uso de
la palabra “metaférico” como nombre sustantivo se halla en Isdcrates, quien
describe la riqueza de los recursos lingiiisticos usados por los poetas, en con-
traste con la carestia de medios que tienen a su disposicion los escritores de
prosa: “Los poetas disponen de multitud de métodos para adornar su lenguaje,
ya que ademads del uso de palabras normales también puede emplear palabras
extranjeras, neologismos y metaforas, mientras que a los escritores en prosa
no se les permite ninguna de ellas y ademds deben limitarse estrictamente
a los términos usados por los ciudadanos y a los argumentos que tengan
que ver exclusivamente con el asunto tratado”.> Por lo tanto, podemos decir que
Isocrates entendia la metdafora como un adorno poético.

1. Metaf. IV, 4, 1006b8.

2. Murry, J. M., Countries of the Mind, London, 1931, p. 2.
3.1, 64.2-3.

4. 11, 125, 4.

5. Evagoras 190 D.



Aristoteles y la metafisica de la metdfora 7

Aunque Platon fuera un maestro de la metafora, €l no la denomina asf.0

Usa el término metaphérein en el sentido de “trasladar” un objeto de un sitio
a otro, y es interesante que utilice la expresion metaphérein onomata en el
sentido de “traducir” de un idioma a otro.

Aristételes fue el primero en ofrecer un estudio sistemadtico de la natu-
raleza y de la estructura de la metafora. Umberto Eco ha sugerido que “de las
miles y miles de pdginas escritas acerca de la metdfora, pocas afiaden algo
substancial a los dos o tres primeros conceptos fundamentales establecidos
por Aristételes;’ esta afirmacién puede parecer exagerada si consideramos la
cantidad ingente de literatura aparecida desde entonces, especialmente en las
décadas recientes. Otro autor se refiere a “la descripcién sorprendentemente
moderna de los procesos metaféricos hecha por el Estagirita”® Aunque
Aristételes no pueda haber anticipado la gran variedad de teorias actuales,
muchas de estas interpretaciones encuentran apoyo en sus ideas. Sin embargo,
su punto de vista no puede ser reducido a ninguna de ellas en particular. En
las siguientes reflexiones quisiera considerar algunos de los presupuestos de
la teoria de Aristoteles sobre la metdfora, y relacionarlos con otros aspectos
de su filosofia, especialmente con su metafisica, con su epistemologia y con
su psicologia. Mi foco de atencidn es la metédfora como una muestra de la uni-
dad andloga que penetra en la diversidad del mundo, y como un exponente de
la unidad psicosomadtica del hombre. La clave del punto de vista de Aristételes
es su comprension de la metdfora como analogia, y por desgracia muchas de
las discusiones sobre la metdfora como recurso lingiiistico o literario han
desatendido esto. La analogfa tiene la misma esencia que la metédfora, cuenta
con la diversidad y la unidad tanto del conocimiento humano como de la
naturaleza humana, y cuenta con la diversidad e interconexién de los seres
con el cosmos.

Aristételes da una famosa definicién de la metdfora en la Poética
como la transferencia o transporte de un término que propiamente pertenece
a otro, es decir, de un nombre ajeno o extrafio. Explica que esto puede ocu-
rrir de cuatro modos diferentes: de género a especie, de especie a género,
de especie a especie o, finalmente y la mds significativa, de acuerdo con
la analogia o la proporcién (kata to dndlogon),'® ya que ésta expresa una
semejanza de relaciones. Aristételes explica en la Retdrica que la metdfora a

9

6. Véase Stanford, W. B., Greek Metaphor. Studies in Theory and Practice. Oxford, 1936,
pp. 3-4; también E. E. Pender, Images of Persons Unseen, Sankt Augustin, 2002.

7. Eco, Umberto Semiotics and the Philosophy of Language, London 1984, p. 88.

8. Swiggers, Pierre, “Cognitive Aspects of Aristotle’s Theory of Metaphor”, Glotta 62
(1984), p. 40.

9. Poet. 21, 1457b7.

10. Poet. 21, 1457b9.



8 Fran O’Rourke

través de la analogia proporcional es la m4s valiosa de todas.!! Aunque tradi-
cionalmente la metéfora se refiera tinicamente al cuarto modo —la metéfora
proporcional—, los tres primeros también ilustran diferentes niveles de uni-
dad y de diversidad. Sin embargo, estos tres modos de la denominada funcién
metafdrica actdan en base a una similitud manifiesta que es transferida de
manera univoca y no por analogia.

La definicién aristotélica de metafora prueba, si es que necesitamos algu-
na prueba, que no hay nada mds esquivo o dificil de definir. La palabra “met4-
fora” es ya una metéfora; lo mejor que Aristételes puede hacer es acuiar una
variante, épi-phord, simplemente cambiando el prefijo. La metafora es entonces
la “imposicion” sobre un objeto de un nombre que pertenece a otro (dndmatos
dllotrioy épiphdra). Epiphérein expresa la nocién de afiadir a, o de poner algo
encima de alguna otra cosa. Para Tucidides, épiphord significa un pago adi-
cional.!? ;Hay aqui una tautologia? ;Es circular la definicién de Aristételes?
Quiz4s; pero no por ello es viciosa. Mds bien revela un circulo hermenéutico
en el que nos hallamos firmemente centrados y que nos permite ensanchar el
horizonte de nuestro mundo. Estamos en tierra firme, ya que afirmamos la
existencia de seres distintos, reconocemos simultdneamente sus semejanzas, y
negamos su identidad. Y ya que somos capaces de distinguir entre el significado
propio (kyrion) y el figurado de nuestros términos conceptuales, la definicion
de Aristételes simplemente articula ya lo que experimentamos.

Para encontrar una definicién de proporcion debemos consultar la Etica

a Nicomaco, donde la define como “una igualdad de relaciones que implica

por lo menos cuatro términos”.! En la Poética, Aristételes prescribe la si-

guiente férmula: “la metdfora proporcional es posible siempre que haya cuatro
términos relacionados de tal manera que el segundo sea al primero lo que el
cuarto es al tercero, de tal modo que uno pueda poner el cuarto en lugar del
segundo y el segundo en lugar del cuarto”.'* Lo ilustra con el paralelo poético
entre el escudo de Ares y la copa de Dionisio: el escudo es para Ares lo que
la copa es para Dionisio. Entonces, es como si la copa fuera “el escudo de
Dionisio”, y el escudo “la copa de Ares”.!> También, “la vejez es a la vida lo

2.9

que el atardecer es al dia”. Por tanto, la vejez es llamada “atardecer de la vida”

u “ocaso de la vida”.!10

11. Ret. TIT 10, 1410b36-1411al.

12. Véase Kirby, J. T., “Aristotle on Metaphor”, American Journal of Philology, 118
(1997), p. 532.

13. ENV 3, 1131a 31-32.

14. Poet. 21, 1457b16-19.

15. Ret. 111 4, 1407a15-17; See Poet. 21, 1457b 20-22.

16. Poet. 21, 1457b22-25.



Aristoteles y la metafisica de la metdfora 9

(Qué es lo que se transfiere con la metdfora? Una semejanza de relacion
entre dos o mds pares de individuos no relacionados. La metéfora es esencial-
mente el reconocimiento de la semejanza en cosas diferentes. El mérito de la
metafora es reconocer similitudes profundas y escondidas: “como en filosofia
observar parecidos certeramente incluso en cosas muy alejadas”.!” Lo esen-
cial de la metafora es la observacion —quizd imaginaria— de un parecido
nuevo entre dos pares ordenados que normalmente no van juntos. Aristételes
llega a decir que el don de la metdfora —la observaciéon de una semejanza
diferente— es un auténtico signo de genialidad, y afirma que no se puede
aprender de otro.'3 (Es interesante que en la Etica a Nicomaco afirme que la
clarividencia moral, mediante la cual uno discierne lo que es realmente bueno,
es también un don de la naturaleza —*“lo mayor y mds noble”— que tampoco
puede ser aprendido ni ensefiado por otro.)!® Una vez enumerados todos los
recursos literarios que el poeta tiene a su disposicion, Aristoteles sefala en la
Poética: “es una gran cosa, en efecto, hacer un uso adecuado de estas formas
poéticas, como también de palabras complicadas y extrafias; pero lo mejor
con mucho es lo metaférico” (poly de mégiston to metaphorikon einai). Es
algo que no se puede aprender de otros, y es también un signo de genialidad,
ya que la buena metdfora es una observacion de la semejanza” (to gar eil met-
aphérein to to hémoion theorein ésti”). 20

Con deliciosa ironfa, George Elliot reprende al fildsofo: “Aristételes,
si hubieras tenido la ventaja de ser ‘el moderno mads reciente’ en vez del
antiguo mds grande, ;no habrias mezclado tu elogio del lenguaje metaférico,
como signo de inteligencia, con el lamento de que la inteligencia se presenta
tan pocas veces hablando sin metdforas que sélo podemos decir lo que una
cosa es diciendo que es otra cosa diferente?”?! Es cierto que la inteligencia
“se presenta pocas veces hablando sin metaforas”. Aristoteles subraya en la
Retérica** que ademds de palabras comunes y propias (to dé kyrion kai to
oikeion), todo el mundo usa metaforas en una conversacion normal (pdntes
gar metaphorais dialégontai). Esto evidencia una inclinaciéon natural y
universal hacia la metéfora. El uso espontdneo e irreflexivo de la metéfora
ha sido considerado como indicador de algo elemental en el conocimiento
humano. Segin Giambattista Vico, para poder entender como interpreta el
mundo el “hombre primitivo”, sélo tenemos que examinar sus metéforas.

17. Ret. 111 11, 1412a9-12.

18. Ret. 111 2, 1405a8-10.

19. ENTII 5, 1114b9-10.

20. Poet. 22, 1459a4-8.

21. Eliot, George, The Mill on the Floss, Oxford, 1980, p. 123.
22. Ret. 111 2, 1404b34-35.



10 Fran O’Rourke

Benedetto Croce asume el punto de vista de Vico: “la poesia... es la activi-
dad primaria del espiritu humano. Antes de que llegara al estadio de formar
universales, el hombre formaba conceptos imaginarios. Antes de que refle-
xione con una mente clara, aprende con facultades confusas y distorsionadas;
antes de que hable, canta; antes de que hable en prosa, habla en verso; antes
de que utilice términos técnicos, utiliza la metdfora, y el uso metaférico de
las palabras es tan natural para él como lo que llamamos ‘natural’.”?3 Aunque
esto sea ciertamente exagerado, sin duda es cierto que el lenguaje cotidiano
estd repleto de metaforas. No hay contradiccidn alguna entre las afirmaciones
aristotélicas de que, mientras todo el mundo usa metaforas, el dominio de la
metéafora es un signo de verdadera genialidad. Cicerdn distinguié més tarde
entre la creacion o invencién de la metdfora y su uso. jIncluso los nifios y
los necios usan metdforas! La metdfora se manifiesta a distintos niveles de
inteligencia.

Quisiera distinguir ahora entre las metdforas que tienen un valor limi-
tado culturalmente y aquellas que tienen un alcance universal, para sugerir
que éstas indican algo esencial de la naturaleza humana. Para ilustrarlo voy
a referir una escena frecuente en la capital de la Grecia moderna. Cuando
uno se encuentra en cualquier calle concurrida de Atenas, no tarda en ver
circulando algiin camién con la palabra “metdforas” (metaphorés) escrita en
su lateral. Por supuesto, no se trata de un servicio de mensajeria para poetas
que de pronto se han quedado con la mente en blanco, sino que de una mane-
ra mds bien prosaica se trata del vehiculo de una compania de mudanzas.
Como puede verse, la palabra “metdfora” significa literalmente “transporte”.
En el centro de la ciudad hay toda una stoa o soportal ocupado por empresas
especializadas en “metdforas”. Es interesante observar que mientras algu-
nas anuncian ethniqués metaphorés, es decir, “metaforas nacionales”, otras
ofrecen “metdforas internacionales”, diethneis metaphorés; incluso algunas
promocionan genikés metaphorés, “metdforas generales”. (jLos griegos
tienen hasta un ministerio de metdforas! La guia telefénica de Atenas dis-
pone de diez pdginas de anuncios para metédforas especializadas, metdforas
frigorificas, metdforas aéreas y maritimas. Uno puede escoger incluso entre
metaforas esotéricas y exotéricas). La division fundamental que yo quisiera
mencionar es la que existe entre metdforas “étnicas” e “internacionales” o
“generales”.

Hablando de metéforas étnicas o nacionales, podemos estar de acuerdo
con Vico en que podemos aprender mucho de la mentalidad y tradiciones de
un pueblo a partir de las metéforas incrustadas en su idioma. Consideremos

23. Croce, Benedetto, The Philosophy of Giambattista Vico, New York, 1964, p. 48.



Aristdteles y la metafisica de la metdfora 11

las innumerables metdforas maritimas del inglés, impensables en la lengua de
una nacidn sin acceso al mar. La abundancia de términos nduticos y mariti-
mos refleja la importancia del mar en la historia inglesa. He llegado a contar
no menos de sesenta expresiones originales del lenguaje de los marineros y
que forman parte esencial del inglés. Otros idiomas tienen gran cantidad de
términos derivados quizds de la vida militar o agricola. Por tanto, existe lo
que podriamos llamar metédforas culturales, propias de un grupo de personas
o de una nacién. De todas formas, mas alld de la diversidad de los idiomas
propios, también podemos observar multitud de significados metaféricos que
trascienden los limites regionales. Estos no sefialan caracteristicas culturales,
geogréificas o histdricas propias, sino aspectos esenciales de la naturaleza
humana y de la relacién esencial del hombre con el mundo. Son verdaderas
metaforas internacionales o universales

Entre tales metdforas universales, que pueden encontrarse en distin-
tas culturas, predominan aquellas cuya funcién es la de intentar explicar
actividades mentales mediante términos extraidos del mundo fisico. Pondré
solamente dos ejemplos, tomados del vocabulario usado para describir el
conocimiento. En primer lugar, la palabra “percepcion”. El inglés y todas las
lenguas romdnicas utilizan la palabra latina perceptio, derivada de capere,
“coger”, “asir” o “retener”. De la misma manera, la palabra griega dntilepsis
deriva de lambdno que también significa “coger”. El lenguaje de la com-
prension intelectual funciona de forma similar. La palabra latina concipere,
su sinénimo comprehendere, la palabra griega katalambdnein y la alemana
begreifen, entienden de la misma manera el conocimiento intelectual como
“asir” o “agarrar”. La actividad fisica de conocer es asimilada a términos de
la actividad fisica de retener, asir o agarrar.

La transferencia de términos fisicos a actividades intelectuales tiene
pleno sentido a la luz de la insistencia de Aristételes en que todos los conceptos
estdn basados en la experiencia sensible. Debido a su naturaleza compuesta, el
ser humano necesita la metdfora para unir lo fisico y lo psiquico, lo externo
y lo interno, lo sensible y lo intelectual. Aristételes subraya que “puede verse
la belleza del cuerpo, pero la belleza del alma no puede verse”.2* De acuerdo
con el concepto aristotélico de hombre, para nosotros es muy natural elaborar
conceptos abstractos a partir de nuestro conocimiento de los objetos concre-
tos: es natural porque es necesario. El hombre necesita poner imdgenes en su
discurso para que, desde el 4mbito inicial al que pertenece y en el que encaja
perfectamente, pueda partir hacia el reino que sobrepasa lo fisico.

24. Pol. 15, 1254b38-39.



12 Fran O’Rourke

De la misma manera que el conocimiento intelectual estd enraizado en
los sentidos, también lo estdn los distintos términos que usamos para describir
el conocimiento. No tenemos mds términos que los fisicos para denotar activi-
dades no fisicas, inmateriales o psiquicas. La razén por la cual transferimos
a actos mentales los nombres de actividades fisicas se debe a la similitud
andloga percibida entre las dos.

La razén por la que menciono todo esto esta basada en la idea de que
una explicacion adecuada de la significacion metaférica debe responder de
la unidad que necesariamente subyace a la dualidad de dmbitos desde los
que se extrae esta amplia variedad de explicaciones. La doctrina aristotélica
de la distincién entre el cuerpo y el alma nos brinda esa base apropiada. El
poder unificador de la metafora, que expresa las funciones mentales mediante
su analogia con su paralelo fisico, sélo puede ser explicado si se reconoce
un sujeto unitario de conocimiento, cuyo modo de conocimiento implica
igualmente operaciones mentales y fisicas. La metafora lleva a cabo entre
ambitos alejados una unién que refleja la relacion entre el cuerpo y la mente.
Aristételes menciona repetidamente la naturaleza humana compuesta; el
hombre es synthetos?>. La metafora también es syntheton.

Como se ha mencionado, la metafora es la transferencia de un nombre
desde un objeto a otro basdndose en una similitud analdgica, es decir, en un
parecido a través de una “igualdad de proporciones”.?® La analogia es simili-
tud de relaciones, una correspondencia de proporcién o, como Heidegger?” y
Maclntyre?® lo llaman, una “relacién de relaciones”. Antes de considerar el
tipo de analogia que constituye la metdfora, serd de ayuda examinar el amplio
significado de la analogia en Aristételes, y el uso que hace de ella en su sis-
tema. Aristoteles la usa extensamente en su sintesis general del conocimiento,
especialmente en su biologia y en su metafisica. El aspecto de la analogia que
yo pretendo estudiar es su poder de referencia y comprension universales.
Esto es lo que finalmente permite que las metdforas de proporcion se ex-
presen en los contextos mds amplios y diversos. La analogia no se refiere a
todos y a cada uno de los aspectos de un solo individuo, sino al parecido de
relaciones entre toda una diversidad de seres. Es el acuerdo entre relaciones
que se corresponden y que se dan de manera diferente en distintos ambitos.
Por lo tanto, esto proporciona el mayor marco posible para la unidad universal
entre las diferentes substancias.

25. ENX7,1177 b 28-29; X 8, 1178a20.

26. ENV 3,1131 a31-32.

27. Heidegger, Martin, Wegmarken, Frankfurt am Main 1976, p. 348.

28. Maclntyre, A., “Analogy in Metaphysics”, The Downside Review 69 (1950), p. 45.



Aristoteles y la metafisica de la metdfora 13

En los Topicos, Aristételes distingue tres sentidos de igualdad: numéri-
ca, especifica y genérica.?? Diez capitulos después y sin nombrar la analogia,
habla de la semejanza que pertenece a un género diferente: “como una cosa es
a otra, asi es una tercera a otra diferente. Por ejemplo, como el conocimiento
es a lo cognoscible, asi es la sensacion a lo sensible. Y como una cosa estd en
otra, asi una tercera estd en otra diferente. Por ejemplo, como la vision esta
en el ojo, asi la mente estd en el alma, y como la calma estd en el mar, asi la
quietud est4 en el aire”.30

Sin duda, la unidad de la analogia no es la unidad del individuo, de la
especie o del género, sino la de una semejanza que trasciende a las otras tres.
Es mds amplia que la del género, pues “las cosas que son unas por analogia
no son totalmente unas por el género”.3! En concordancia con el significado
original de dna-logia, ésta es la semejanza de una proporcion intrinseca que
se repite y se da a través de un nimero interminable de relaciones dispares.
Geoffrey Lloyd explica que “en esas analogias proporcionales de cuatro térmi-
nos, lo que se afirma es que la relacién dentro de cada par es la misma, una
igualdad distinta de la igualdad numérica, de la igualdad en la especie y de la
igualdad en género, y que se llama precisamente igualdad por analogia”.>? La
analogia ofrece la base mds amplia posible para la unidad, sobrepasando la
del género, la cual abarca la unidad mas limitada de especie y de individuo.
La analogia enlaza diferentes categorias porque las trasciende.

Aristdteles define en la Metafisica la igualdad y la semejanza como
modos de la unidad: “algunas cosas son una en nimero, otras en especie, otras
en género, otras por analogfa. Las cosas cuya materia es una son numérica-
mente unas, las cosas cuya definicién es una son una en especie, las cosas
que pertenecen a la misma categoria son una en género, las cosas que tienen
la misma relacién que tienen entre si otras dos, son una por analogia”.3? La
unidad por analogia trasciende la unidad del individuo, de la especie y del
género; las atraviesa a las tres porque las sobrepasa.

En sus investigaciones zooldgicas, Aristoteles usa la analogia para intro-
ducir orden entre especies diferentes basdndose en la similitud de funciones o
acciones. Dicho brevemente: los pdjaros tienen alas, los peces tienen aletas.>*
“Hay algunos animales cuyos miembros no son idénticos en la forma ni di-
fieren por exceso o por defecto, sino que son lo mismo por analogia, como por
ejemplo, la ufia a la pezuiia, la mano a la pinza y las escamas a las plumas,

29. Top. 17, 103a7-14.

30. Top. 117, 108a8-12.

31. Metaf. D 6, 1017a2-3.

32. Lloyd, G. E. R., Polarity and Analogy, Cambridge, 1966, p. 138.
33. Metaf. D 6, 1016b31-35.

34. PA14, 644a21-22.



14 Fran O’Rourke

pues la pluma es en el pdjaro lo que la escama es en el pez”.>> Cada miembro
de estos pares distintos tiene una funcién semejante en los respectivos modos
de ser. La analogia, segin Aristdteles, también facilita el trabajo de clasifi-
cacion; por ejemplo el jibion (la concha calcdrea del interior de la sepia), la
espina y el hueso son todas andlogas al hueso animal, y por lo tanto se pueden
clasificar juntas.3¢

Aristdteles utiliza intencionadamente la analogia como método de
ordenacion cientifica. Tratar todos los atributos comunes de manera separada
implicaria repeticiones interminables e innecesarias, mientras que estudiar
el funcionamiento de una funcién en un animal puede arrojar luz sobre la
correspondiente funcién en otro. Por tanto Aristételes propone investigar a
todos los animales, en la medida de lo posible, de acuerdo con sus semejan-
zas, principalmente las de sus funciones,?” afirmando que “es famoso el dicho
(éudoxon ésti) que entre semejantes lo verdadero en uno es verdadero en los
demds”. 8

De mi4s alcance es el uso que Aristételes hace de la analogia en la
metafisica. Yendo mds alld de la especie u del género, busca las caracteristicas
y principios comunes a todos los seres en tanto que seres. Algunos primeros
principios son comunes a las ciencias particulares, pero s6lo son comunes
“en sentido analdgico”, ya que cada uno de ellos es vdlido sélo en tanto que
pertenece al 4mbito de esa ciencia particular.’® Si embargo, Aristételes afir-
ma que “hay analogia entre todas las categorias del ser”.*C En la Metafisica
afirma que “en cierto sentido, las causas y principios de cosas diferentes son
diferentes, pero en otro sentido, si uno tiene que hablar de manera universal
y analégica, son los mismos para todos.*! Los principios de las cosas co-
rruptibles son la forma, la privacién y la materia. Cada uno es actualizado de
modo diferente en cada caso, pero se relacionan de manera semejante entre
ellos precisamente como principios en cada caso. Hay cuatro clases distintas
de causas, pero cada una actia de una manera peculiar, pues la causalidad es
analdgica. La materia causa el efecto soportando o sosteniendo a la forma; la
forma determina a la materia. La causa eficiente produce el efecto, mientras
que la causa final atrae a la causa eficiente.

35.HAT1, 486b17-22.

36. APo. 11 14, 98a20-23.

37. PA15, 645a36-645b13, PA 11 2, 647b14-15, PA 11 2, 648a4-5, PA 11 6, 652a3, PA 11
7, 652b24-25.

38. Top. 118, 108b13.

39. APo. 110, 76a 37-40.

40. Metaf. XIV 6, 1093b18-19.

41. Metaf. X114, 1070a31-33.



Aristoteles y la metafisica de la metdfora 15

La analogia funciona con mds claridad cuando Aristételes trata de la
distincion entre acto y potencia. La distincién se descubre inductivamente y
se entiende analdégicamente por medio de ejemplos. Es la diferencia entre el
que construye y el que es capaz de construir, entre el que ve y el que tiene los
ojos cerrados pero tiene la capacidad de ver, entre el producto terminado y la
materia primera.*? La relacién del acto con la potencia se verifica analégica-
mente en la dualidad de la sustancia primera y la forma substancial, y en la
distincion entre sustancia y accidente.

Los principios andlogos de acto y potencia, de materia, forma y pri-
vacion, la reciproca y dindmica relacion de las causas, todas ellas confluyen
para dar forma a la vision aristotélica de un cosmos unificado. La naturaleza
es intrinsecamente coherente. No es, como €l mismo dice, una ‘“serie de
episodios, como una tragedia mal construida”*? La percepcién del mundo
como un entramado interrelacionado de sustancias y causas fundamenta la
conviccién de que el cosmos estd esencial e integramente unido. “De alguna
manera, todas las cosas estdn ordenadas juntas, pero no todas de la misma
manera, tanto peces como aves y plantas; y el mundo no es como una cosa que
no tiene nada que ver con otra, sino que todas estdn conectadas. Pues todas
estdn ordenadas juntas respecto a un fin”.**

Aristételes sin duda estaria de acuerdo con Tomds de Vio, el Cardenal
Cayetano, quien escribi6 en su De nominum analogia (1498): “Entender esta
doctrina es tan necesaria que sin ella nadie puede estudiar metafisica, y su
ignorancia da pie a muchos otros errores en otras ciencias... La especulacién
metafisica sin el conocimiento de la analogia [proporcional] se puede cata-
logar de inexperta”.* La analogfa es intrinseca a nuestra manera humana de
conocer, de descubrir y de inventar; es cruzar mentalmente las barreras de una
ciencia, de un arte, o de un drea de experiencia para pasar a otra. La analogia
es la llave —un verdadero passe-partout— que resuelve la estructura del pen-
samiento en su actitud dualista hacia la unidad y multiplicidad del mundo, de
la misma manera que la compromete con los métodos gemelos del andlisis
y la sintesis. Marie-Dominique Philippe sugiere que el uso aristotélico de la

analogia “es el que mejor caracteriza su método filos6fico”.*¢

42. Metaf. 1X 6, 1048a35-b9.

43. Metaf. XIX 3, 1090b19-20.

44. Metaf. X11 10, 1075a16-19.

45. de Vio, T. (Cardinal Cajetan), Scripta Philosophica (De Nominum Analogica, De
Conceptu Entis), Roma, 1952, p. 3: “Est siquidem eius notitia necessaria adeo, ut sine illa non
possit metaphysicam quispiam discere, et multi in aliis scientiis ex eius ignorantia errores pro-
cedant.” Véase p. 29: “Unde sine huius analogiae notitia, processus metaphysicales absque arte
dicuntur.”

46. Philippe, M.-D., “Analogon and Analogia in the Philosophy of Aristotle”, The Thomist
33 (1969), p. 1.



16 Fran O’Rourke

Ademds, la proporcionalidad es importante para Aristételes en todas
las dreas de realidad y de actividad humana. La justicia es definida como
proporcién. Las demandas judiciales deben tener en cuenta las circunstancias
personales. En lugar de ser impuestas de manera inflexible como una ley de
hierro, deben adaptarse con equidad a la situacién. Aristételes lo expresa con
la imagen de la regla de plomo usada por los constructores de Mitilene para
armonizar los bordes imperfectos de las piedras usadas en los edificios.*’ La
vida politica requiere armonia. En la Retdrica establece un paralelo entre el
equilibrio requerido entre la clemencia y la severidad en una democracia, y
el término medio entre lo agudo y lo chato de una nariz bella.*® Tiene que
haber cierta proporcién y adecuacion entre la posicién que uno tiene en la vida
y la posesién de bienes.*® En la amistad entre desiguales, el amor ha de ser
proporcional, es decir equilibrado de manera andloga por la diferencia entre
el dar y el recibir.™

Esta relacién fundamental, ontolégica, analdgica y relacional entre los
seres es la que constituye la base profunda de la metifora. Sin embargo,
necesitamos distinguir entre la metdfora y la analogia en su sentido propio.
Esto significa también clarificar la distincién implicada en la definicién aris-
totélica de metéfora, entre el significado estricto de una palabra y su sentido
metafdrico o impropio. La definicién aristotélica de metdfora como transfe-
rencia de un nombre desde su contexto propio a otro ajeno, tiene su eco en la
caracterizacion medieval de la metdfora como analogia “impropia”. Esto se
puede encontrar en Tomds de Aquino, desarrollado en Sobre la analogia de
los nombres de Cayetano.

Para poder diferenciar entre la pura analogia y la metifora (lo que
podriamos llamar analogia intrinseca y accidental, mejor que propia e
impropia), examinemos las diferentes maneras en la que los seres se parecen
entre ellos andlogamente. En primer lugar para Aristételes los principios
metafisicos del ser se hallan perfectamente realizados en cada individuo.
Estos principios se hallan afirmados con toda exclusividad de manera propia
e intrinseca en cada ente particular. Los principios metafisicos son afirmados
de todo ente mediante la analogia, mientras que la metdfora es la transferencia
proporcional, pero imperfecta, de una perfeccion o actividad desde un sujeto
primario a un sujeto secundario. En segundo lugar, las funciones, las opera-
ciones y las acciones semejantes son también predicadas propia y andloga-
mente en las sustancias que pertenecen a géneros diferentes, debido a una
similitud real de los correspondientes papeles que desempefan de acuerdo

47. EN VI 10, 1137b30-32.

48. Ret. 14,1360a.

49. Ret. 119, 1387a27-1387b2.
50. Véase EN VIII 7, 1158b23-28.



Aristdteles y la metafisica de la metdfora 17

con su propia naturaleza: el pdjaro vuela, el pez nada, y ambos se mueven.
En la metéfora sin embargo, y aqui estd lo importante, lo que se afirma no
es una analogia propia, sino un parecido imperfectamente andlogo: la cuali-
dad, la perfeccién o la accién pertenecen de manera plena y exclusiva sélo a
una sustancia, y es transferida a otra debido a alguna semejanza observada,
aunque imperfecta. En la afirmacién “Aquiles es un leén”, el poeta no le estd
atribuyendo al héroe la naturaleza del leén, ni la rapaz actividad de tal bestia,
sino mds bien cierta semejanza secundaria. La metdfora es la transferencia
proporcional, pero imperfecta, de una perfeccion o actividad desde un sujeto
primario a un sujeto secundario. En la metdfora, un nombre que pertenece
intrinsecamente a un ser se transfiere a otro, pero no en virtud de lo que es
propio en si mismo, sino a través de una relacion de semejanza proporcional
respecto de algo secundario o accidental. Frecuentemente, esta semejanza
solo se vislumbra a través de la imaginacion creadora.

Quisiera proponer ahora que la accién es lo que constituye la funda-
mentacién metafisica del parecido metafdrico. Aristdteles hace alusion a ello,
pero no lo hace explicito. En la Refdrica, indica repetidamente que una de las
primeras virtudes de la metafora andloga es “poner las cosas delante de los
0jos”, es decir, darles vida. Las cosas estdn puestas delante de los 0jos —nos
dice— por palabras que “las representan en un estado de actividad”. Una
metafora puede que sea nominalmente completa, pero carecerd de vitalidad
si no implica la nocién de actividad. A través de la metdfora, Homero se
refiere frecuentemente a cosas sin vida como si fueran vivas. Por tanto, su
poesia se distingue mediante el efecto de la actividad.”! Aristételes cita varias
metdforas de Homero “en todas las cuales aparece una actividad, ya que los
objetos se representan como animados”, como “la piedra desvergonzada” o
“la impaciente punta de lanza”. Aristdteles explica que “Homero ha unido
estos atributos mediante el uso de la metdfora proporcional, ya que la piedra
es a Sisifo lo que el desvergonzado es a quien trata desvergonzadamente”.>?

La expresion “poner las cosas delante de los o0jos” es en si misma
metaférica debido al cardcter sensible de la metdfora. Hay aqui dos aspectos
significativos dignos de ser mencionados. La sensacion es en si misma una
actividad, como Aristételes aclarara en su De Anima 111, 2. En segundo lugar,
y en linea con la metafisica de las categorias de Aristételes, la accion es la
semejanza mds apropiada para ser expresada a través de la metdfora. Las
sustancias de géneros diferentes no pueden parecerse las unas a las otras en
su esencia o naturaleza. El unico parecido que se puede afirmar entre ellas
es o bien la perfecta semejanza andloga de sus principios metafisicos o bien

51. Véase Rhet. 111 10, 1411b21-11, 1411b33.
52. Ret. 111 11, 1412a4-6.



18 Fran O’Rourke

la imperfecta semejanza andloga de la acciéon. La semejanza que muestra la
metafora no es de la sustancia, sino de la actividad. Los seres de diferente
genero no se parecen entre si en lo que son (esencia o naturaleza) sin en lo que
hacen, cada uno de acuerdo con su propia naturaleza e identidad.

Como se ha dicho ya, para Aristételes las metdforas deberfan colocar
una idea pro émmdton, delante de los ojos. La gran mayoria de las metaforas
cotidianas se originan a partir de imédgenes sensibles, aunque muchas hayan
perdido su cardcter imaginario y se hayan convertido en metdforas muer-
tas, en nada mas que clichés. Afortunadamente, seguimos creando nuevas
metéforas, y resulta placentero tanto inventarlas como reconocerlas. Séame
permitido mencionar algunas imédgenes metaféricas que me han sorprendido
recientemente, y que confirman la validez de la observacion aristotélica
de que la vitalidad de la metédfora es poner algo delante de los ojos. Me
impresiond la afirmacion de Hugo Kenner al decir que “el lenguaje es un
caballo de Troya por medio del cual el universo entra en nuestra mente”,>
y la sugerencia de Plutarco al decir que el mito es el arco iris que refleja el
sol de la verdad.”* Al escuchar a una mujer que describia su reaccién ante
el asesinato de su padre como cubierta por una lava negra de pena y odio,
me vinieron a la mente vividas imdgenes de cuerpos carbonizados entre las
ruinas de Pompeya. Me fascind una frase de Seamus Heaney describiendo
la situacién intelectual de Boston en el siglo XVII: “Nada conmovedor. El
futuro era el verbo en estado de hibernacién”.>> M4s recientemente of hablar
a alguien de un “tsunami de informacién”. El punto de vista aristotélico esta
bien ilustrado: el poder de las expresiones metafdricas viene de su caricter
sensible e imaginario, y afirma que “la facultad de la imaginacién y la de la
sensacion son la misma”,>° y en la Retdrica la imagen es definida como una
sensacién debilitada.’

Aristdételes sostiene que “las expresiones metaféricas son siempre obscu-
ras”.5® Esto no pone en peligro su valor, pero denota su doble cualidad de
claro-obscuro, proyectando y difuminando su luz, como un prisma, aunque
sea opaco. Cecil Day Lewis afirmaba que “hay cosas tales como verdades
no verificables, y en poesia hay un elemento no verificable que trae el con-
vencimiento de la verdad”>® La distincién entre el uso metaférico y el uso
propio (kyrion) de las palabras le permite a Aristételes apreciar el uso de la

53. Kenner, Hugh, Dublin’s Joyce. London, 1955, p. 117.

54. De Iside et Osiride 358f-359a

55. “Villanelle for an Anniversary”, escrito para el 350° aniversario de Harvard.
56. Insom. 459a15-16.

57. Ret. 111, 1370a28-29.

58. Top. V12, 139b34-35.

59. Day-Lewis, C., The Poetic Image, London, 1947, p. 35.



Aristdteles y la metafisica de la metdfora 19

metafora en la poesia y despreciarlo en la filosofia. Mientras que la obscuridad
(dsaphés) tiene un lugar en la poesia y la metdfora le da un aire de maravillosa
rareza (t0 xénikon), la filosofia busca la claridad (f0 saphés). La analogia es una
de sus herramientas mds importantes, pero desde un punto de vista cientifico
la metdfora estd pervertida, es defectuosa y le falta definicion.

La critica mds dura de Aristételes a la participacion platénica fue para
rechazarla como palabra poética o metafora vacia.®® En la Meteorologia ilus-
tra el valor contrapuesto que tiene la metafora en la filosofia y en la poesia:
“es absurdo suponer que se ha explicado algo cuando llamamos al mar ‘el
sudor de la tierra’, como hace Empédocles. Las metaforas son poéticas y asi
esa expresion suya puede satisfacer los requerimientos de un poema, pero
como conocimiento de la naturaleza es insatisfactoria”®! Las metdforas de
Empédocles proporcionan una imagen gréfica, pero ningtin valor cientifico.
La metdfora es un hibrido semdntico para la ciencia; crece de prisa y florece,
pero en si misma es estéril.

Al ocuparse de las tdcticas argumentativas en los Topicos, Aristételes
proporciona otra razén para ser prudentes. Con el uso de la metédfora, el
oponente puede escapar con maifia del argumento.®? La definicién requiere
una estricta unidad y coherencia, mientras que la metdfora vive en el double
entendre, una dualidad de denotacién que puede dar origen a la ambigiie-
dad. Sin embargo, uno puede refutar a tal oponente si puede volver el uso
metaférico en su contra, asumiendo con ironia que ha usado las palabras
en su sentido propio.®3 Con todo, en el discurso racional uno debe buscar la
claridad de la definicién y evitar el equivoco: ““si queremos evitar argumentar
con metaforas, claramente tenemos que evitar definir con metéaforas y definir
términos metafdricos, de lo contrario nos veremos obligados a argumentar
con metéforas” %4

La aproximacion de Aristoteles a la metdfora es exhaustiva y multi-
facética. Mientras que varias teorias han enfatizado este o aquel aspecto de
la metdfora, la aproximacién de Aristételes no se puede reducir a ninguno en
particular. Sin embargo, de los elementos que él asocia a la metdfora pode-
mos destacar sobre todo la ornamentacién, la emocién y el conocimiento.
Aristételes reconoce la importancia de la metafora para adornar el lenguaje.
Para €l es esencial lo que llama dreté léxeos, la virtud de la diccion: “los
elementos de la metdfora deben ser bellos al oido, al entendimiento, al ojo o

60. Metaph. 19, 991a20-22.
61. Mete. 11 3, 357a 24-28.
62. Top. 1V 3, 123a33-37.
63. Top. V12, 139b35-36.
64. APo. 11 13, 97b37-39.



20 Fran O’Rourke

a cualquier otro sentido fisico”.%% Sin duda alguna que la metdfora embellece,
pero no puede ser reducida a ornamento. Aristoteles los distingue explicita-
mente.%¢

Respecto a la emocidn, los estados que Aristételes destaca explici-
tamente son lo que maravilla y da placer en el conocimiento. Se puede
argumentar que la metafora es igualmente efectiva para estados afectivos
tales como el miedo, el horror o la repugnancia. Incluso éstos pueden evocar
simultdneamente la maravilla del conocimiento. Para la metdfora es vital el
contraste entre lo familiar y lo extrafio, que es el sello de lo maravilloso. La
metéfora es una de las maneras mds efectivas de “darle al discurso cotidiano
un aire no familiar”.%” “Las cosas que son lejanas son maravillosas y lo que
es maravilloso es agradable”.%® La metéfora es un recordatorio continuo de lo
extrafio de las cosas que nos rodean: es lo maravilloso dentro de lo cotidiano.
“Aprender con facilidad es naturalmente agradable para todos, y las palabras
significan algo; por ello, todas las palabras que nos permiten aprender algo
son mds agradables. Pero mientras que no conocemos el significado de las
palabras extrafias, los términos propios ya los conocemos. Por lo tanto, la
metéfora es la que por encima de todo produce este efecto innovador”.%”

La mayoria de las discusiones sobre la metdfora la consideran un acon-
tecimiento que ocurre al nivel semdntico del objeto. Sin embargo, no se debe
pasar por alto el efecto sobre el sujeto que habla o que escucha. Lo mismo
que el transporte de un nombre desde su lugar propio a otro contexto extrafio
o poco habitual, la metdfora transporta al que habla, al que escucha o al que
lee hasta un horizonte nuevo, mds alla de los limites de la experiencia de ese
momento. Con este poder de extrafiar, la metdfora detiene nuestra relacion
habitual con el mundo. El milagro de la metafora consiste en ese poder de
evocar maravilla y asombro. Segiin Aristételes, la metdfora introduce el
elemento de extrafieza (xénikon). Piensa en la extrafieza de la expresion, pero
mas alld del lenguaje esa extrafieza sirve también para hacer extrafias a las
cosas. Viene a la mente la invitacién de Malebrache que afirma: “no; yo no
le llevaré a usted hasta una tierra extrafia, sino que quizds pueda ensefarle
que usted mismo es un extrafio en su propio pafs”.’® Una metédfora efectiva
puede acarrear un dramdtico desplazamiento en el sentido brechtiano de
Verfremdung. De ahi viene la sorpresa de reconocer, el gozo de descubrir.

65. Ret. 111 2, 1405b17-19.

66. Poet. 21, 1457b2; 22, 1458a33.

67. Ret. 111 2, 1404b10-11.

68. Ret. 111 2, 1404b11-12.

69. Ret. 111 10, 1410b10-13.

70. Malebranche, N., Oeuvres completes X1I, Robinet A (ed.) Paris, 1965, p. 30: “Non, je
ne vous conduirai point dans une terre étrangere; mais je vous apprendrai peut-étre que vous étes
étranger vous-méme dans votre propre pais.”



Aristdteles y la metafisica de la metdfora 21

Esto nos lleva a la funcién cognitiva de la metdfora, ya implicita en
la anterior discusién. La metdfora distingue similitudes, descubre nuevas
conexiones, establece nuevas semejanzas, y por lo tanto ofrece nuevos pun-
tos de vista, profundiza nuestra comprensién de lo que ya conocemos. La
metafora nos proporciona un codigo para lo desconocido. Aristételes subraya
que a pesar de que en algunas ocasiones no tengamos palabras para algu-
nos de sus términos, la analogia no pierde nada de su poder de expresién.’!
La metdfora también puede dar nombres a cosas sin nombre.”> Los dichos
mds graciosos, seglin Aristételes, derivan de metdforas que de antemano
engafian al oyente, pues al esperar otra cosa su sorpresa es mayuscula. En
su interior parece decir, seglin Aristételes, “qué gran verdad; pero me he
equivocado.”® Un descubrimiento tal proporciona el placer de un aprendizaje
facil y répido.”* Las metéforas que tienen éxito, como en el caso de Homero,
consiguen producir nuevos aprendizajes y nuevos conocimientos.” Aqui es
donde Aristételes encuentra la diferencia entre la metdfora y el simil. El simil
no cautiva la atencion del oyente con tanta fuerza como la metdfora. No dice
abiertamente “‘esto es esto otro”, y por lo tanto empuja a la mente a examinar
la conexién extrafia entre los objetos.”® El cardcter més criptico de la metdfora
lleva al oyente a un examen mds atento de la similitud que debe descubrir por
si mismo.

Tal y como observa Aristételes, la diferencia entre la metafora y el simil
es minima.”’ Los similes, si son buenos, pueden ser también brillantes. Sin
embargo, el cardcter ticito de la similitud en la metdfora fuerza al oyente o
al lector a inventarla él mismo, y por lo tanto tiene un elemento afiadido de
sorpresa y de descubrimiento.”® El impacto de la metéfora consiste en decir
“esto” es “esto otro”. La mente resulta estimulada a saber mds a causa del
aguijon socratico que la sorprende. Ademds, el simil es menos placentero
porque es mds largo, y la metifora es elegante e ingeniosa porque nos su-
ministra una pronta instruccion.

En su funcién cognitiva, podemos distinguir en Aristételes un aspecto
de la metédfora que ha sido adecuadamente resaltado en las tltimas décadas,
a saber, su cardcter interactivo difundido por I. A. Richards. Richards senala
la tension entre los dos contextos que estdn yuxtapuestos en la metéfora, a

71. Poet. 21, 1457b25-30.
72. Ret. 111 2, 1405a35-37.
73. Ret. 11l 11, 1412a20-21.
74. Ret. 111 10, 1410b10, 21.
75. Ret. 111 10, 1410b14.
76. Ret. 111 10, 1410b19.
77. Ret. 111 4, 1406b20.

78. Ret. 111 10, 1410b15-21.



22 Fran O’Rourke

los que se refiere con los términos de “tendencia” y “medio”.”® La metdfora
implica la conjugacién de ideas e imdgenes provinentes de distintos dmbitos
de la experiencia. Segtin la célebre frase del doctor Johnson, la metéfora
nos da “dos ideas por una”.3" Pero ademds de yuxtaposicién, debe haber un
elemento de oposicién o de antitesis. Aristételes subraya que la metdfora se
debe establecer entre objetos afines, pero enfatiza que la afinidad no debe ser
demasiado obvia, de lo contrario no habria necesidad de metafora. La virtud
de la metéfora consiste precisamente en descubrir el parecido incluso entre lo
mis alejado.8! Todo lo que sea o bien demasiado evidente o bien demasiado
obscuro no reporta nada nuevo y no tiene ningtin interés, mientras que una
buena metéfora nos proporciona aprendizaje y conocimiento.??

En la metdfora, el que habla asume conscientemente cierta ambivalen-
cia. La metdfora afirma de una cosa individual y tinica que es lo que no es. El
que habla es consciente de esta contradiccion aparente, y se salva del absurdo
por la esa consciencia de que en realidad ese absurdo no se afirma como tal.
Hay un pensamiento doble, un paralelismo o duplicidad de intencién. Cuando
Homero se refiere a Aquiles como un ledn, no estd afirmando en realidad que
sea un miembro de la especie Panthera leo, sino que en cierto modo sus actos
se parecen a los de un leén. Con la licencia poética, la metéfora representa
una époché u obsticulo ontolégico con respecto al verbo copulativo ser, pues
afirma a la vez que “esto es” y que “‘esto no es”, o quizds con mds precisién
“esto es esto otro, pero en realidad no lo es”, afirma una sustancia, pero piensa
en un accidente. Afirma la identidad, pero incluye la alteridad.

La distincion aristotélica entre el uso normal y el uso extrafio de una
palabra se repite en la teoria interactiva, la cual acentiia la tension entre esos
dos usos como constituyente basico de la metafora. Al decir que una cosa es
otra, la metafora falta al mas bdsico de los principios de todo discurso, que
es el principio de no contradiccion. Por supuesto que Aquiles no es un ledn,
pero ;no deberiamos pensar lo que decimos? Hay una fecunda tensién en el
corazén de la metdfora, que empuja a la mente a un nuevo descubrimiento.
La analogia es el proceso intuitivo mediante el cual la mente conecta la expe-
riencia conocida con la desconocida. Es la chispa que prende fuego a la mente
para iluminar semejanzas que estdn debajo de la superficie. Es una ldmpara
tomada de préstamo en un dmbito para iluminar la oscuridad de otro. Pone

79. Richards, 1. A., The Philosophy of Rhetoric, London 1936, p. 96.

80. Boswell, J., Life of Johnson, Hill, G. B. and Powell, L. F. (eds.) Vol. 3, Oxford, 1934,
p- 174: “And, Sir, as to metaphorical expression, that is a great excellence in style, when it is
used with propriety, for it gives you two ideas in one;—conveys the meaning more luminously,
and generally with a perception of delight.”

81. Ret. 11 11, 1412a10-12.

82. Ret 111 10, 1410b12-13.



Aristoteles y la metafisica de la metdfora 23

en una relacion reflexiva objetos de diferentes dreas, de modo que una puede
aclarar la otra. La mente va y viene de un término a otro, con un rapido
movimiento del pensamiento que a la vez afirma la identidad y la diferencia,
aumentando asi nuestro conocimiento de lo dado.

(Cudles son los requisitos metafisicos de la metafora? ;Qué es lo que el
vigor de la metdfora nos revela sobre el hombre? La metédfora saca a la luz
de una manera Unica la naturaleza metafisica del conocimiento humano. Por
metafisico entiendo simplemente la capacidad del conocimiento humano para
ir més alld de la experiencia sensible de un objeto concreto para comprenderlo
en su aspecto universal, para ver al individuo —aunque sea poco importante—
sub specie totalitatis. Esto conlleva un aumento de la conciencia metafisica,
un nivel elevado de actividad abstractiva e intuitiva: intuitiva, porque com-
prende un aspecto concreto del objeto, y abstractiva porque lo pone en re-
lacién con un dmbito distinto y quizds alejado. La metéfora es la encarnacién
en miniatura del conocimiento metafisico del hombre, e ilustra de manera
Unica su capacidad para sobrepasar los limites de la experiencia inmediata.
La metdfora puede ver un objeto de la experiencia sensible o intelectual en
un contexto mds amplio segin la semejanza que observe. Puede relacionar
un individuo con cualquier otro, incluso con una cosa desconocida. Su lugar
de reflexion es en ultimo lugar el horizonte sin limites de la totalidad del
ser. Resumiendo su tratado sobre psicologia, Aristételes afirma que “el alma
es en cierto modo todas las cosas”.83 Esta es la apertura de miras requerida
para el juego espontdneo de la metéfora; los zarcillos sutiles de la mente y
de la imaginacién no encuentran obstdculo al vislumbrar la semejanza en los
lugares mds diversos.

De acuerdo con la manera de ver de Aristételes, la metafora indica una
dualidad de la naturaleza humana entre el cuerpo y la psique, entre los sen-
tidos y la inteligencia; pero también indica la capacidad de sobrepasar esta
divisién. La metdfora revela también una unidad mds profunda en la naturale-
za humana. Asi como la diversidad de las percepciones sensibles se unifica
por el sentido comiin,®* asi también los actos cognitivos que operan conjunta-
mente para producir la metdfora exigen un tnico sujeto que sea consciente de
la identidad en la diferencia. Hay que enfocar el doble punto de vista en un
unico punto focal. Solo un elemento comtn puede unir lo que es diverso. Atin
es mads, el hecho de que en incontables metdforas lo fisico y lo psiquico se
reflejen mutuamente indica la unidad subyacente en la realidad misma.

83. An. 111 8, 431b21.
84. An. 111 2, 426b17-23.



24 Fran O’Rourke

Que el hombre sea ciudadano de dos mundos, uno material y otro men-
tal, estd inscrito ya en la misma naturaleza del lenguaje: un medio material
contiene un significado metafisico. El lenguaje encierra la capacidad humana
y el impulso de auto-transcenderse. Utilizando simbolos sensibles, el hombre
sobrepasa los limites de lo material. Frege lo expresé bien: “los signos tienen
la misma importancia para el pensamiento que tiene para los marinos el
descubrimiento de usar el viento para navegar contra el viento”.8> Las pala-
bras son en cierto modo como una suma de la unidad sensible e intelectual del
hombre. El lenguaje estd cargado con una tension interna entre sensibilidad
e inteligencia, a la vez que con la lucha adicional para expresar, mds alld del
conocimiento, una realidad que no se puede revelar totalmente. En la meté-
fora, el impulso humano de la trascendencia consigue uno de sus momentos
mas profundos y mds metafisicos. Mds que ninguna otra actividad mental, la
analogia, incluyendo a la metdfora, revela la capacidad de elevarse por encima
de un solo individuo y establecer su relacion con otros seres.

El poeta inglés Cecil Day Lewis ha expresado gran parte de lo que
quiero dar a entender, y que creo que estd en armonia con lo fundamental
de Aristdteles: “ya que la relacién se halla en la verdadera naturaleza de la
metdfora, si creemos que el universo es un cuerpo donde todos los hombres
y todas las cosas son ‘miembros unos de otros’, debemos permitir a la metd-
fora ofrecer una ‘intuicién parcial del mundo en su conjunto’. Toda imagen
poética, al revelar una pequeia parte de este cuerpo, sugiere su extension
infinita... la verdad poética proviene de la percepciéon de una unidad que
subyace y relaciona todos los fendmenos... la labor de la poesia es des-
cubrir constantemente relaciones nuevas dentro de este modelo a través de
la imaginacién —la facultad de crear metaforas— y el redescubrimiento o la
renovacion de otras ya antiguas... La imagen poética es la forma que la mente
humana tiene de afirmar su parentesco con todo lo que vive o que ha vivido,
justificando su afirmacién”.5

En armonia con su importancia en la Poética y en la Retdrica, 1a meta-
fora muestra un poder penetrante para la intuicion creadora; vive en la tension
entre la unidad y la diversidad, tanto en la naturaleza humana como en el uni-
verso. Ademds, es un indicio tanto de la simplicidad de la naturaleza humana
que actia mediante diversidad de niveles, como de la unidad de la realidad
presente en toda la multiplicidad de seres. Todos estos elementos estdn pre-
sentes aunque no explicitos en Aristételes. Sugiero que son el fondo implicito
de su teoria de la metdfora. En ausencia de una analogia genuinamente

85. Frege, G., Begriffsschrift und andere Aufsdtze, Hildesheim 1964, p. 107: “Die Zeichen
sind fiir das Denken von derselben Bedeutung wie fiir die Schifffahrt die Erfindung, den Wind
zu gebrauchen, um gegen den Wind zu segeln.”

86. Day-Lewis, C., The Poetic Image, London 1947, pp. 29, 34, 35.



Aristoteles y la metafisica de la metdfora 25

metafisica que enlace entidades a través de un parecido y de una similitud
propias, no habria un verdadero fundamento para la semejanza transferida o
metafdrica. Un critico shakespeariano ha expresado de la siguiente manera las
profundas implicaciones de la metdfora: “creo que la analogia —el parecido
entre cosas distintas, que es el hecho que subyace a la posibilidad y a la reali-
dad de la metdfora— contiene en su interior el secreto mismo del universo™.8”
Este comentario es préximo a los pasajes de la Metafisica antes mencionados
para ilustrar la visién de un cosmos unificado que tiene Aristoteles.

La metéafora es vital para el lenguaje diario; alcanza su expresion mds
plena en la creacion poética. Por otro lado, la analogia encuentra su aplicacion
mads plena en la metafisica. El poeta sugiere por la metdfora lo que el filo-
sofo afirma mediante la analogia. La metdfora depende de la imaginacion;
la analogia obra por medio de conceptos. Cada una activa a su manera el
cardcter universal de la intencionalidad humana, la tnica relacién que la
physis humana tiene con la totalidad del ser. La naturaleza del hombre es
sensible e intelectual. Su conocimiento es una unidad de ambos, empezando
y contando con los sentidos. Su capacidad para sobrepasar lo fisico estd con-
firmada ante todo por el poder intelectual de la abstraccion, que es el latido
y el vigor de la filosoffa, y elevada por el poder asociativo de la imaginacion,
alcanza su mds alta intensidad en el acto de la metafora creadora.

Segtin Henri Bergson, si quitamos de la filosofia aristotélica todo lo que
deriva de la poesia, la religién y la vida social, asi como de una fisica y una
biologia algo rudimentarias, nos queda el gran marco de una metafisica que,
en su opinién, es la metafisica natural del intelecto humano.®® Me parece
que la metdfora, que tan profundamente caracteriza a nuestro conocimiento
intelectual, en la medida que coopera con los sentidos y con la imaginacion,
estd 6ptimamente explicada por esa metafisica natural.

87. Spurgeon, C., Shakespeare’s Imagery and What It Tells us, New York, 1936, p. 7.
88. Bergson, H., Creative Evolution, London, 1928, p. 344.



