RAMON LULL

BUCHBAMND LULL-TAPIES (1973-1985

DANIEL LELOMNG (PARIS) UND CARLES TACHE BARCELOMNA]

DIE VERBREITUNG DES
LULLISMUS IN EUROPA

EUSEB] COLOMER PHILOSOPHIEHISTORIKER UND
MITGLIED DES INSTITUT

amon Lull ist nicht nur der bedeu-
Etendste katalanische Denker des

Mittelalters, sondern dariiber hin-
aus der einzige katalanischsprachige Phi-
losoph, dessen Wirken weit ber die
Grenzen des eigenen Landes hinausging
und EinfluB auf die verschiedensten
Repréasentanten des europdischen Denkens
auszuiiben vermochte. So findet man bei-
spielsweise Spuren des Lullismus in der Zeit
des Ubergangs vom Mittelalter zur Re-
naissance und des Barock, hier vor allem
im Traum von der Universalwissenschaft,
ebenso aber im Methodenstreit der be-
ginnenden Neuzeit. Eine Erklérung dieses
auBergewshnlichen Phénomens liegt zum
Teil im Reichtum der in seiner Ars enthal-
tenen Bezige, die die Aufmerksamkeit von
Autoren unterschiedlichster Provenienz auf
sich gezogen haben. Ein zusétzliches be-

Rl

sorgte die Legende, die sich schon bald
nach Lulls Tod herausgebildet hatte und
ihm die Autorschaft des Testamentum
zuschrieb. Dieses Sammelwerk pseudolul-
lianischer Alchimie bildete die Vorlage fir
an die achtzig vergleichbare Texte, die
sich vornehmlich der Herstellung des Gol-
des und der Gewinnung des lebens-
verlingernden Elixiers widmeten und
dabei Figuren und kombinatorische
Verfahren aus Lulls Ars verwendeten.
Ahnlich verhielt es sich anderthalb Jahr-
hunderte spédter mit De auditu cabbalisti-
co, einem Versuch, die Ars mit der Kab-
bala zu verbinden. Vom Veroneser Arzt
und Philosophen Pietro Mainardi verfaft,
wurde es bald als Werk des Meisters Ra-
mon persdnlich angesehen und als solches
in die vielbeachtete 1518 in StraBburg
herausgekommene Lull-Anthologie Laza-

CATALONIA

D'"ESTUDIS CATALANS

rus Zetzners aufgenommen, die in rascher
Folge 1609, 1617 und 1651 ihre Neuauf-
lagen erlebte.

So hatte im 16. und 17. Jahrhundert die
Legende um den Alchimisten und Kabba-
listen Lull langst das Bild des wahren Lull
verdréngt.

Dennoch sollten wir, wie A. Bonner mahnt,
in unserer Ablehnung der apokryphen
Literatur nicht dariiber hinwegsehen, da
auch diese Schriften ein wichtiges Glied
der Ausstrahlung Lulls ausmachen und
unaufléslich  Teil des europdischen
Gedankengutes der Renaissance und des
Barocks geworden sind.

Die Geschichte des Lullismus in Europa
begann bereits zu Lebzeiten Lulls und ist
vor allem seinem Bemithen um die Ver-
breitung seines Denkens geschuldet. So
vermachte er schon frihzeitig Teile seiner



Schriften dem Franziskanerkloster von
Palma, der Kartause von Vauvert bei Pa-
ris und Perceval Spinola, seinem Freund
und Gastgeber in Genua. Zahlreiche Rei-
sen nach Paris und ltalien taten das lhri-
ge, um dem unermidlichen Weltenwan-
derer Gehdr und Aufmerksamkeit in
diesen Landern zu verschaffen. Frank-
reich und Italien wurden somit auch zu
den Zentren der Ausbreitung des Lullis-
mus in Europa. Ein Kreis von Schiilern,
die Lull an der Pariser Universitat an sich
binden konnte, darunter Pierre de Limo-
ges und Thomas Le Myéser (+1350), bei-
de Professoren der Artistenfakultat, trach-
teten das Feuer seiner Philosophie am
Lleben zu erhalten. Ebenso ergeben wie
tatkraftig, legte sein Schiler Le Myéser in
seinem Haus in Arras, wo er Mitglied des
Domkapitels gewesen, eine reichhaltige
Sammlung von Schriften Lulls an, aus
dessen Fundus er nach Lulls Tod drei Ant-
hologien mit Texten des Meisters heraus-
gab: ein umfassendes Kompendium Lull-
scher Lehrmeinungen mit ausgewdhlten

RAMON LULL

Texten aus seinen Werken, das Electo-
rivm magnum; des weiteren das Electo-
rium medium und das Electorium parvum,
eine kleine Textsammlung, deren Hand-
schrift zwolf wunderbare Miniaturen mit
Szenen aus Lulls Leben miteinschlief3t, die
heute im Bestand de Badischen Landesbi-
bliothek in Karlsruhe sind. Diese Minia-
turen wurden urspriinglich zur Erinnerung
an den Schenkungsakt gefertigt, in dem
Le Myéser die Niederschriften des Wer-
kes Lulls der Kénigin von Frankreich, Jo-
hanna von Navarra, tberreichte.

Im ausgehenden 14. und beginnenden
15. Jahrhundert verflichtigen sich Lulls
Spuren in Paris. Daf3 die Saat seines
Werkes aber aufgegangen war, davon
zeugen nicht zuletzt die Versuche, seine
Schriften zu verbieten. Die von der auf-
kommenden Strémung des Nominalismus
erfaBte Theologische Fakultat von Paris
verbannte um 1390 per Verordnung die
Lullsche Lehre aus dem Studium der The-
ologie. Damit nicht genug, wurde die
Kartause von Vauvert in einem Schreiben

CATALONIA

angewiesen, die Werke des Meisters, die
hier von Professoren und Studenten der
Sorbonne eingesehen werden konnten,
aus ihrer Bibliothek zu entfernen. Hinter
diesen Maflnahmen standen Pierre
d’Ailly, seinerzeit Kanzler der Universitdt,
und Jean Gerson, sein Schiiler und Nach-
J(:o|ger im Amte. Vor allem Gerson geiBe|-
te in einer antimystischen Polemik Lulls
Abweichung von der Dokirin und seine
ausschweifende Sprache. Ihren Hohe-
punkt fand Gersons nachhaltige Polemik
in dem Traktat Contra Raimundum Lulli
(Lyon 1423), in dem er gegen den theo-
logischen Rationalismus des Liber de ar-
ticulis fidei zu Felde zog. Gersons um-
fassende Kampagne zwang jene Autoren,
die Lulls Werke weiterfilhren wollten,
nach und nach dazu, ihre wahre Gesin-
nung zu verbergen. Zu nennen ist hier
etwa Ramon Sibiuda (+1436), ein kata-
lanischer Arzt und Philologe, der damals
in Toulouse lehrte. In seinem beriihmt ge-
wordenen Liber creaturum seu De homi-
ne, das spdter von Montaigne ibersetzt

n



RAMON LULL

BUCHBAND LULL-TAPIES [1973-1985). DANIEL LELONG |PARIS] UMD CARLES TAC HE |BARCELOMNA]

und kommentiert worden ist, nimmt Si-
biuda Lulls rationalen Begriindungsansatz
der christlichen Glaubensdogmen auf.
Ohne den logisch-metaphysischen Be-
griffsapparat der Ars zu iibernehmen, lei-
tete Sibiudas Werk in seiner einfachen,
versténdlichen Sprache die anthropolo-
gische Wende des neuzeitlichen Denkens
ein, die spéter in ihrer apologetischen Li-
nie in Pascal gipfeln sollte.

Wie in Frankreich wurden auch in Italien
die ersten Keime des Lullismus vom Mei-
ster selbst gesetzt. Nicht weniger als 25
Werke verfafite er auf seinen insgesamt
15 Reisen auf die Apenninenhalbinsel, in
deren Verlaufe er in mehreren Stédten
auftrat, so vor allem in Genua, Rom, Ne-
apel, Pisa und Messina. Aus Neapel, wo
Landulfo de Columba sich mit der Ars
vertraut machte, gibt es Hinweise auf eine
Art lullianischer Schule; ebenso aus
dem Umkreis der spirituellen Franziska-
ner von Messina und Genua, die mit dem
Mé&nchstum antiker Prégung in Verbin-
dung gebracht werden. Der bedeutend-
ste und einfluBreichste lullianische Zirkel
aber entstand um den Universitétslehrer
und spdteren Bischof Fantini Dandolo in
Padua, einer Stadt, die Anfang des 15.
Jahrhunderts die reichste und wertvollste

38

Sammlung Lullscher Schriften besaf3. Hier
war im September 1433 auf Einladung
Dandolos der Barceloniner Joan Bolons
zu Gast, um aus der Ars vorzulesen. Der
derart entstandene Lullismus kann als
Reaktion auf die damals in Padua herr-
schenden Lehren des lateinischen Aver-
roismus bzw. des heterodoxen Aristote-
lismus angesehen werden, die wéhrend
des gesamten 14. Jahrhunderts unange-
fochten geherrscht hatten. Hier begegne-
te auch Nikolaus von Kues (1401-1464)
dem Werk Lulls. Der Cusaner studierte in
Padua die Rechte und wurde hier von sei-
nem theologischen Lehrer Eimerich van
den Velde (1395-1460), einem an der
Sorbonne graduierten Flamen, angeregt,
nach Paris zu gehen, um die lullianischen
Schriften vor Ort in Vauvert zu erfor-
schen. Der Cusaner war freilich nicht
dazu geschaffen, irgendjemandes Epigone
zu werden, auch nicht der eines so gei-
stesverwandten Genies wie Ramon Lulls.
Doch zeugen die vielfach von eigener
Hand ausgefishrten und mit Anmerkungen
versehenen Abschriften Lullscher Texte in
der reichhaltigen Bibliothek des Cusaners
vom intensiven Kontakt mit dem Erbe des
katalanischen Philosophen, das dem Den-
ken Cusanus eine klare Richtung wies:

CATALONIA

daB némlich Gott bzw. das Unendliche
ganz im Sinne der coincidentia opposi-
torum eine theologische Einheit bilden
und Christus, in metaphysisch-kosmi-
schem Begriff als Mensch gewordener
Gottzu denken ist, als Mittler zwischen
dem Unendlichen und dem Endlichen,
zwischen Gott und der Welt. Mit Sibiu-
das und Cusanus beginnt die Glanzzeit
des Lullschen Erbes in Europa, der Lul-
lismus verlaBt sozusagen die Sphére des
episodisch Provinziellen und betritt die
Bihne der Geschichte. Das Interesse fiir
Lull ist bezeichnenderweise von nun an
voll mit Interesse fiir Sibiuda und Cusa-
nus verbunden. So bei Jacque Lefévre
d'Etaples (1455-1536), dem verdienstvol-
len Herausgeber einiger Schriften des
Philosophen - etwa des Libre de confem-
placié, des Libre d’amic e Amat, des
Fantastic oder des Arbre de filosofia
d’Amor. Aber auch bei Charles de Boue-
lles (1479-1553), seinem Schiler, einem
grof3en Bewunderer von Sibiudas Libre de
les criatures und Autor einer Lullschen
Vita. Ein weiterer Bewunderer des Cusa-
ners, der italienische Humanist Giovanni
Picco della Mirandola (1463-1494), ver-
band sein Interesse an den Schriften Cu-
sanus mit dem Versuch, eine an die Ars



BUCHBAND LULL-TAPIES |1973-198!

und die Kabbala angelehnte Kombinato-
rik zu entwickeln. Das herausragendste
Beispiel dieser geistesgeschichtlichen
Verkniipfung von Lull und Cusanus ist
aber Giordano Bruno (1548-1600). Als
Verfasser einer Reihe von Werken iiber
die Ars verbindet er seine Vorliebe fir
Kombinatorik und Mnemotechnik mit der
Hermetik und entwirft ein monistisch
gepragtes, von der lullianisch-cusani-
schen Gotteskonzeption der Einheit von
Gott und Natur inspiriertes Denken, das
bald zum Gegenstand einer neuven kos-
mischen Frémmigkeit wurde. Die letzte
Phase der Lullrezeption kreist dann um
die das 17. Jahrhundert beherrschende
philosophische Frage nach der Methode.
Die Ars wird nun vornehmlich als eine ars
inveniendi angesehen, als Versuch also,
eine alternative Methode zu Aristoteles zu
entwickeln, die in einem inventio und
nicht nur deductio ist und fir alle Wis-
senschaften Giltigkeit beansprucht. Als
frihem Vertreter dieser Denkrichtung
begegnen wir Bernard de Lavinheta
(+1530), der in seiner Explanatio com-
pendiosaque apolicatio Raymundi Lulli
durch die Verbindung der Ars mit dem
Enzyklopédismus, der Alchimie und Mne-
motechnik diese Phase des Lullismus maf3-

RAMON LULL

geblich beeinfluBte. Angeregt durch die-
se Mischung versuchte sich der deutsche
Enzyklopédist Cornelius Agrippa von
Nettesheim (1588-1638) in seinem Erst-
lingswerk In Artem brevem Raymundi Lul-
li comentarium an einer Art ,pansophi-
stischer Ars”. Ein weiterer Deutscher,
Johann Heinrich Alsted (1588-1638), sah
im Rahmen seines Versuchs der Harmo-
nisierung der damals vorherrschenden
drei ,Logikerschulen” - Aristoteliker, Ra-
misten und Lullianer - in der Ars eine der
Mathematik verwandte Methode zur
Strukturierung und Systematisierung aller
Erkenntnis. Ihren Gipfel erreichte diese
Entwicklung in dem deut-schen Jesuiten
Athanasius Kircher {1601-1680). Unter
dem EinfluB des Pharus scientiarum sei-
nes spanischen Ordensbruders Sebastian
Izquierdo verfaBte er die gewaltige Ars
magna sciendi. Hier sollte aus der Ars
eine ,Wissenschaft der Wissenschaft”
werden, der Beginn einer Enzyklopédie
des gesamten Menschheitswissens. Wenn
man auch dieses Werk als ,faszinierende
Mischung aus Wissen-schaft und Tor-
heiten” abqualifiziert hat, so darf doch
nicht Gbersehen werden, daf} Kircher, wie
schon vor ihm lzquierdo, Kombinatorik
und Mathematik als Verfahrensweise ei-

CATALONIA

nander anzundhern versucht hat. Damit
gelangen wir zu Leibniz (1646-1716)
und dessen berithmter Dissertatio de arte
combinatoria, in der der grof3e Philosoph
des neuzeitlichen Rationalismus Lulls Den-
kansatz in wissenschaftliche Begriffe
bertrégt und so einen ersten Grundstein
einer mathematischen Logik und Univer-
salsprache legt.

Freilich fehlte es auch nicht an Persén-
lichkeiten, wie Francis Bacon und Des-
cartes, die die Ars als ,schéne” Methode
verdammten, die ,trépfchenweise Wis-
senschaft versprengt’ bzw. ,ohne Ver-
stand von dem spricht, was man nicht wis-
sen kann.”

Seinen kronenden Abschlufl fand die
400jahrige Geschichte des Lullismus in
Europa schliellich in Ivo Salzinger
(1669-1728), einem begeisterten Lullia-
ner, der sich weder durch die mehr oder
weniger berechtigte Kritik an Lulls Werk
noch durch Rabelais’ Spott davon abhal-
ten lief3, sein Projekt einer monumentalen
Ausgabe der Lullschen Werke voranzu-
bringen. Salzinger, der in Ramon Lull den
Begriinder der Enzyklopadie sah, brach-
te schlieBlich sein Vorhaben in den acht

Bénden seiner Mainzer Ausgabe zum
Abschluf3. |



