
R A I M O N  

E N T R E V I S T A  

PANIKKAR 

SACERDOTE CATOLICO E HINDUISTA, HOMBRE PUENTE 
ENTRE ORIENTE Y OCCIDENTE, RAIMON PANIKKAR DEFINE 
LA RELIGION COMO UNA DIMENSI~N CONSTITUTIVA DEL 
HOMBRE, UNA DIMENSIÓN QUE NO DEBE SER BUENA NI 
MALA, NI TAN SIQUIERA ASUMIDA. 



E N T R E V I S T A  

aimon Panikkar, hijo de padre 
indio y madre catalana, nació 
en Barcelona en 1918. Doctor 

en Ciencias Químicas, Filosofía y Teo- 
logía, ha sido profesor de Religión com- 
parada en las Universidades de Har- 
vard, Califomia, Madrid, Roma y Be- 
narés. Actualmente es catedrático emé- 
rito de la Universidad de California. 
Ha publicado más de treinta libros, la 
mayoría en lengua inglesa, dedicados 
especialmente al estudio de la religión. 
Junto a su faceta académica, Raimon 
Panikkar es sacerdote católico e hin- 
duista, hombre puente entre Oriente y 
Occidente, vive esta dualidad no como 
un cóctel, ni con eclecticismo, especifi- 
ca que éste es su Karma. Amante de la 
precisión de las palabras hasta sus últi- 
mas consecuencias, se define como filo- 
sofo. Para él, la religión es una dimen- 
sión constitutiva del hombre. Una di- 
mensión que no debe ser buena ni mala, 
ni tan siquiera asumida. 
Panikkar no tiene inconveniente alguno 
en explicar y matizar su pensamiento. 
Compagina la erudición con debates en 
televisión sobre si es posible vivir sin 
Dios, o con coloquios estrictamente re- 
ligiosos que celebra una vez al mes. 
Todo lo lleva a cabo con energía y vita- 
lidad. Diríase que con una vitalidad 
casi salvaje, y digo salvaje por la inusual 
fuerza con que expresa sus ideas con 
ayuda de las manos y los brazos, de la 
voz que modula como un acordeón que, 
si lo desea, puede desafinar, y de su 
rostro lleno de gravedad y divertimento 
por la simple utilización de una boca 
que se alarga y se contrae al máximo. 
-Afirma usted que la condición huma- 
na es fundamentalmente religiosa. Sien- 
do así, ¿cómo se explica que en el mun- 
do actual haya tanta gente que no cree 
en nada? 
-No lo sabía. Ja, ja, ja. Para mí, religión 
no quiere decir las paredes de la Iglesia, 
ni tampoco la Institución. Cuando digo 
que el hombre es un ser esencialmente 
religioso, no quiero decir que el hombre 
es esencialmente un ser miembro de un 
partido religioso, o de una religión insti- 
tucionalizada. Defino la religión como 
una dimensión constitutiva del hombre, 
no como la definición sociológica de per- 
tenecer a un partido político. 
Por lo general, los que van a las iglesias 
son menos religiosos que los que no van. 
Muchas veces, las religiones institucio- 
nalizadas, cristalizadas y a menudo fosi- 
lizadas, son más un obstáculo, una excu- 
sa para no tener la auténtica experiencia 

religiosa, que es la experiencia última, 
la de la vida y la de la muerte, la del 
amor, la de todo lo que vive el hombre, y 
que lo distingue del animal. Esta dimen- 
sión de uItimidad es, para mí, la reli- 
gión. La institucionalización de la reli- 
gión es otro problema. Una instituciona- 
lización que puede ser necesaria pero 
también un peligro, aunque la mayoría 
de instituciones son exactamente innece- 
sarias. 
-¿Vincula usted la religión con la ra- 
zón? 
-No. Si comienzo a pensar con la razón 
me desesperaré; porque, ¿cómo funda- 
mentarla? La religión, en este sentido, es 
la dimensión que todo ser humano tiene 
de advertir que su vida es definitiva y, en 
consecuencia, que hay algunas cosas, la 
vida o la muerte, que son últimas, que 
son únicas. Eso es para mi  la religión. 
Eso es lo que han querido ser todas las 
religiones. 
-¿Y lo han sido? 

-Depende. Todos los matrimonios quie- 
ren ser buenos y, luego, muchos no lo 
son. Las religiones institucionalizadas 
siguen, todas ellas, leyes sociológicas. De 
todo hay. 
-Por lo que usted dice, la religión sería 
tener un sentido de la trascendencia. 
-En cierto modo. Siempre que la pala- 
bra trascendencia sea puesta entre comi- 
llas. 
-Éste es un modo de entender la reli- 
gión muy alejado del de la gente de la 
calle. 
-Yo descubro que, en la calle, eso es en 
último término lo que se busca. ¿Por qué 
va la gente a misa? Cuando la gente va a 
misa busca algo más que cuando va a un 
restaurante, cuando va a una Fiesta Ma- 
yor o cuando va al cine. ¿Qué buscan? 
La gente busca la salvación. ¿Qué quiere 
decir salvación? Éste es ya un problema 
de interpretación. En el fondo buscan 
algo más que no puede hallarse en una 
biblioteca o en otro lugar. En este aspec- 



E N T R E V I S T A  

to, no me aparto del sentido común de la 
gente. Lo que sucede es que intento ha- 
llar lo más profundo que hay dentro. 
Buscan su plenitud, salvarse, la paz, la 
felicidad. Que lo encuentren o no es otro 
problema. Eso debe discutirse en cada 
caso. 
-¿Qué hay de definitivo en nuestra 
vida? 
-Uno mismo tiene su opinión de lo que 
cada uno es e, incluso, cada religión, 
históricamente, tiene sus filosoflas y teo- 
logías. Pero cuando amas a una persona 
adviertes que hay algo más que perma- 
necer dos minutos sonriendo. A veces 
complicamos las cosas por ser muy sen- 
cillas. 
-¿Y ese algo más es la eternidad? 
-Es la dimensión religiosa. Uno dirá 
que es la nada, otro dirá Dios, otro dirá 
el amor, otro la justicia, otro estar tran- 
quilo. Cada uno lo interpretará de un 
modo distinto. Estamos aqui y adverti- 
mos que la dimensión del presente no es, 
aun, todo lo que tenemos. Advertimos 
que debiéramos ir a un punto B, y eso 
será mi plenitud, mi paz, y que si sólo 
me dedico a trabajar de cinco a siete, no 
llegaré. Que tengo un camino que me 
lleva de donde estoy a lo que podríamos 
denominar el fin último. Este camino 
sería la religión. Camino de paz, camino 
de felicidad, de liberación. 
-¿De modo que es un camino fuera de 
la razón? 
-Fuera no, pero no se limita con la ra- 
zón. Indiscutiblemente tiene algo que ver 
con la conciencia que el hombre tiene de 
sí mismo, ya sea racional o sentimental. 
-.Puede taparse este camino? 6- 
-Esta es la crítica que hago a cierto tipo 
de vida actual, en la que el dinamismo 
parece atrofiarse. El metro de Nueva 
York me parece una experiencia de una 
horrorosa y profunda fuerza, sobre todo 
a ciertas horas. Es el éxtasis. Todo el 
mundo está ensimismado, cansado, des- 
preocupado de los demás y adviertes que 
buscan eso, la trascendencia, el aniquiia- 
miento, el Ser, la Nada. 
Como deben trabajar, hay competen- 
cia ... No pueden hacerlo de otro modo. 
El hombre es un animal trascendente, 
religioso ... Hay algo más en el ser huma- 
no, que no se deja aprisionar. A mí, 
algunas veces, me da lástima ver cómo 
se atrofia este sentimiento. Pero, a la 
larga, acaba emergiendo. 
-¿Puede emerger en forma de ambición 
de poder? 
-Sin duda. A la larga emerge por mu- 
chos lugares. Cuando digo religión no 

quiero decir, necesariamente, algo bue- 
no. 
-Perdóneme, pero ahora no llego a en- 
tenderle. 
-La religión no es necesariamente algo 
bueno. En nombre de la religión se han 
cometido los mayores crímenes de la hu- 
manidad. Con la religión pueden hacer- 
se las más horrorosas deformaciones. La 
religión representa lo mejor y lo peor del 
ser humano. 
-¿La política puede ser una religión? 
-Para la persona que vive y se consagra 
a ella y es su ideal, puede ser una reli- 
gión. 
-¿Está en crisis el catolicismo ... ? 
-¿El catolicismo oficial? 
-¿Existe otro? 
-Sí. En estas tierras la gente es católica, 
apostólica y romana hasta el tuétano de 
los huesos, y no lo advierte, 
-¿Pero son católicos oficiales? 
-Es muy relativo, pero ahora me estoy 
refiriendo a los demás. A los que no van 
a misa, a los comecuras, a los que se 
creen ateos pero sólo son antiteístas. 
Debe llegarse a otra situación, a otra 
religión, para advertir hasta qué punto, 
aqui, el catolicismo llega hasta el tuéta- 
no. Gracias a Dios, el catolicismo está 
en crisis. Pierde poder. Lo de perder po- 
der es muy cristiano. Me parece que de- 
biéramos estar todos muy contentos, 
porque nos estamos purificando. 
-¿Cuáles son las características de esta 
gente? 
-El lenguaje cristiano afecta el alma eu- 
ropea desde hace 1.500 años. Y no pue- 
des librarte de eso. A veces, decir catoli- 
cismo o no es sólo cuestión de semánti- 
ca. Para mi, catolicismo quiere decir que 
desde un modo de ser, tal vez inadecua- 
do, quiere darse respuesta a esos interro- 
gantes postreros del hombre. En este 
sentido, yo no diría que el catolicismo, 
en Europa, está en crisis. Lo que está en 
crisis es la institución católica, tal como 
nos viene dada. En este sentido si que 
hay crisis, pero una crisis que es muy 
buena. 
-Pero, al mismo tiempo, hay un rearme 
de la institución. 
-Es cierto. Hay una reacción pendular 
de integrismo, de fundamentalismo, que 
sociológicamente se comprende y que 
puede ser muy peligrosa. 
-¿Cómo analiza desde una perspectiva 
histórica este movimiento pendular? 
-Ésta es una pregunta muy seria y muy 
importante. La primera tarea del que se 
preocupa por estos problemas es enten- 
derlos antes de hacer ningún juicio, sea 

positivo o negativo. Es un hecho que la 
mayoría de las religiones digamos tradi- 
cionales albergan en su interior unas 
reacciones integristas y fundamentalis- 
tus enormes: el hinduismo, el budismo, 
el cristianismo -católico o protestante-, 
el islam. Eso quiere decir algo. Quiere 
decir, en primer lugar, que la institucio- 
nalización de la religión tal como venía 
dada no podía durar por más tiempo, ya 
no convencía. Hecho que provoca una 
reacción de liberación que comporta la 
otra reacción pendular, la que hace pen- 
sar que todo se pierde. Entonces, cuando 
se produce esta sensación, para no per- 
derlo todo surge la reacción de asirse a 
lo que sea. Y en este punto se hace esen- 
cial lo que es accidental. Este fenómeno 
se da casi en todas las religiones. Por 
esta razón, un juicio sereno debiera ha- 
llar de nuevo este camino, recuperarlo. 
Indiscutiblemente, las religiones históri- 
cas han colmado a mucha gente durante 
siglos el deseo de infinitud, de felicidad, 
de paz. Pero, puesto que el hombre cam- 
bia y las instituciones no cambian a la 
misma velocidad que las personas; pues- 
to que el poder pervierte y las institucio- 
nes se mantienen gracias a un equilibrio 
de poder, resulta que, hoy, esta vestimen- 
ta es ya inadecuada. Creo que han exis- 
tido momentos religiosamente menos es- 
quizofiénicos que los actuales. Por eso, 
hoy en día, la verdadera religiosidad no 
se halla necesariamente en el seno de las 
religiones. A veces sí, pero siempre exis- 
ten otros grupos. 
-¿Todas las religiones son iguales? 
-¿Qué quiere decir? 
-¿Ser católico o hinduista es lo mismo? 
-¿Para quién? 
-Para usted. 
-Todas las religiones son proyectos de 
salvación. Son pretendidos caminos de 
salvación. La crisis no es sólo religiosa, 
sino también filosófica, está en todas 
partes. 
Otro hecho implícito en las religiones es 
que transforman la realidad. Una fe o 
una religión exclusivamente por las nu- 
bes, que no descienda a la praxis, no es 
una religión. La religión tiene una di- 
mensión política, una praxis. 
-¿Tiene usted que salvar al mundo? 
-No pretendo salvar al mundo. Los cató- 
licos y los cristianos tienen siempre la 
tentación de querer salvar al mundo. Es 
un mesianismo inconsciente. Sin duda 
el mundo debe mejorarse. 
-¿En los Estados Unidos la religión es 
absolutamente distinta que en Europa? 
-Absolutamente no. 



E N T R E V I S T A  

-¿Cómo se vive la religión en los Esta- 
dos Unidos, si es pobible generalizar? 
-En los Estados Unidos existe una reli- 
gión mucho mejor insiitucionalizada 
que en Europa. 
-¿Qué quiere decir? 
-Al igual que, en la India, los teléfonos 
no funcionan y aquí sí lo hacen, la insti- 
tución religiosa en los Estados Unidos 
funciona bastante. Pero, para mí, perso- 
nalmente, eso es casi negativo porque, al 
funcionar mejor, la gente queda más sa- 
tisfecha y no advierte que la religión tiene 
un valor de inquietud, tiene una dimen- 
sión personal de riesgo y de duda intrín- 
seca en esta peregrinación nuestra, si sé 
ya a dónde voy, casi no merece la pena ir. 
No hay felicidad alguna. Precisamente en 
el paso a paso vas descubriendo cosas. Si 
la vida es sólo un turismo de viaje organi- 
zado, la vida es aburrida. 
-¿Qué hacen para tener satisfecha a la 
gente? 
-La institución ayuda a los pobres, tiene 

asociaciones que sirven para eso; misas 
que dejan satisfecha a la gente; una fe en 
un Dios del que mucha gente no se hace 
un problema y que, al parecer, da cierta 
paz a las cosas. Eso es más bien negati- 
vo, pero efectivamente la situación es 
algo distinta. 
Si hiciéramos una estadística entre euro- 
peos y norteamericanos sobre quién cree 
en Dios, los americanos dirían que creen 
en un 75% y los europeos en un 30%. En 
cambio, creo que el fenómeno religioso 
es mucho más fuerte en quienes no sa- 
ben que creen en Dios que en quienes ya 
tienen un Dios domesticado y les sirve 
para resolver las cosas. 
-¿Su estancia en la Universidad de Ca- 
lifornia tiene algo que ver con lo que 
California representa para los Estados 
Unidos? 
-Claro, es estar en el meollo. California 
ha puesto de manifiesto una reacción 
muy ingenua y muy hermosa contra lo 
que antes decía. 

-¿Podría explicarnos cómo funciona la 
Universidad americana en su especiali- 
dad? 
-Me parece que hay 26.000 profesores 
de religión en las universidades de los 
Estados Unidos; de lo que llaman reli- 
gión que, aquí, se denominaría ciencias 
de la religión. 
-¿Teología? 
-No, no tiene nada que ver con la carica- 
tura que aquí denominan teología. La 
Universidad norteamericana es, posible- 
mente, en este sentido, la primera que se 
ha tomado académica, científica y seria- 
mente, en la segunda mitad del siglo 
XX, el problema religioso. 
El estudio académico de las religiones, 
al menos, ha dado un paso de gigante 
gracias a la aportación de la Universi- 
dad norteamericana. A diferencia de las 
Universidades europeas, donde el estu- 
dio de las religiones se ha descuidado 
casi por completo. 
Por lo general, en Europa hay unas Fa- 



cultades de Teología donde se estudia 
muy poco la religión en tanto que reli- 
gión. Sobre todo la religión, académica- 
mente hablando, no se ha estudiado y 
ahora la situación es mucho peor. En 
Holanda, las cátedras de religiones desa- 
parecen. Las cátedras de Ciencias de la 
Religión de las Facultades de Teologia 
católicas alemanas no existen tampoco, 
las protestantes están desapareciendo, a 
veces la gente tiene miedo. Y eso se com- 
prende ya por problemas de poder y de 
política. 
-¿Por qué? 
-Es economía pura. Aquí, por desgracia, 
las Facultades son esclavas del mercado. 
Estudiar a los africanos es mucho menos 
peligroso. Hay una reacción de miedo. 
No hay salidas para los estudiantes; mu- 
chos catedráticos están preocupados por- 
que los estudiantes se preguntan de dón- 

E N T R E V I S T A  

de sacarán el dinero. Eso es la prostitu- 
ción de la Universidad. Todos somos 
responsables de ello. El estudio de la 
religión, en el sentido al que me refiero, 
es muy peligroso porque es muy revolu- 
cionario. No te permite comulgar con 
ruedas de molino, adviertes cuál es el 
sentido de la vida, que no es sólo tener 
dinero, que es otra cosa, y entonces, en 
tu vida, te aventuras a hacer algo que 
valga la pena. Y si crees, por ejemplo, en 
la investigación, en lo que significa el 
estudio de las cosas, y no te casas con 
nadie, resultas una persona peligrosa. 
Eso esta pasando también en los Esta- 
dos Unidos, que es un sociedad muy 
compleja y dónde también están cayen- 
do, cada vez más, en las garras del siste- 
ma, por decirlo de algún modo. 
-¿Es un estudio peligroso para las reli- 
giones? 

-Indudablemente. 
-¿Queda algo de esa búsqueda del 
Oriente, típica de la Califomia de los 
setenta? 
-Quedan muchas asociaciones que reú- 
nen a mucha gente y mucha gente que se 
ha convertido. Por ejemplo, en los Esta- 
dos Unidos hay más de medio millón de 
budistas, y son budistas muy serios. Hay 
una enorme cantidad de grupos alterna- 
tivos inspirados por el esfuerzo de los 
años 70. No todo ha quedado en agua de 
borrajas. 
-¿Es éste un momento importante para 
la religión? 
-Todos los momentos son importantes, 
pero actualmente lo es porque no se pue- 
de seguir como estamos. Hay una con- 
ciencia generalizada entre los hombres 
que ocupan lugares de responsabilidad 
de que vamos por un camino que, si no 



E N T R E V I S T A  

lo cambiamos radicalmente, nos deja 
menos de cincuenta años de existencia. 
Hay movimientos, como el movimiento 
Religión y Paz, por ejemplo, que se ocu- 
pan de ello. Las religiones, en vez de 
pelearse unas con otras y de pensar si 
creo en Dios o no creo, o si son tres o son 
veinticuatro, debieran preocuparse de 
algo fundamental en la vida humana: la 
Paz. ¿Qué podemos aportar y cómo po- 
demos contribuir al problema de la Paz? 
Hay una enorme cantidad de movimien- 
tos en los que desaparecen los antiguos 
esquemas. 
-Me gustaría que me explicara, por 
todo lo que me ha dicho, cuál es su 
relación con la religión oficial. 
-Muy buena. 
-¿Puede ser más explícito? 
-Soy un sacerdote católico. Quiero con- 
vertirme a m i  mismo, no quiero conver- 

tir a la Iglesia, conmigo mismo tengo 
bastante tarea. Al mismo tiempo, soy 
hindú y la gente lo reconoce. En el hin- 
duismo no hay dificultad alguna. Y todo 
ello sin ningún cóctel ni eclecticismo de 
este tipo. Es mi karma. 
-¿Cómo será la religión del futuro? 
-Se purificará, se transformará. 
-¿Será una síntesis de todas las religio- 
nes? 
-No. Cada grupo humano encontrará 
sus caminos. 
-¿Es usted optimista o pesimista? 
-Depende de lo que se entienda por cada 
una de estas palabras. Tenga éxito o no 
lo tenga, seguiré haciendo lo mismo, y 
eso me da paz. Ignoro si tendré éxito o 
no lo tendré. Ignoro si el mundo se irá al 
garete dentro de cincuenta años. Lo que 
me duele es el sufrimiento del 80% de la 
población, un sufrimiento que nosotros 

hemos creado artificialmente y que no 
debiera existir. Eso es lo que me duele. 
-¿Qué posición de salida debe adoptar- 
se para que exista un diálogo real entre 
Oriente y Occidente? 
-Primero, que se conozcan mejor; se- 
gundo, que se rompan los clisés que exis- 
ten en uno y otro lado; tercero, indiscuti- 
blemente, que tras conocerse, se amen 
un poco más; cuarto, que quieran apren- 
der el uno del otro y no que se quieran 
enseñar mutuamente; quinto, que no se 
aferren demasiado a lo que son y estén 
dispuestos a cambiar por ambas partes, 
que es lo que yo denomino la fecunda- 
ción mutua de culturas y personas, aun- 
que Oriente y Occidente son dos pala- 
bras muy grandes que marcan muchas 
cosas. No creo que exista un Oriente y 
un Occidente, creo que hay muchos 
Orientes y muchos Occidentes. ¤ 


