ISSN 0214-8188 v
R NIVERSITAT A UNIVERSITAT
elSSN 2386-7159 DEVALENCIA /2 Universitat d'Alacant LI SANER

NGm. 78 (Primavera 2025) d
ISSN 2386-4753

Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramén Jiménez

Noemi Montetes-Mairal y Laburta Data de recepcié: 01/05/2023
Universitat de Barcelona, Estat espanyol Data d’acceptacié: 28/02/2024
noemimontetes@ub.edu Data de publicacié: 04/04/2025
Resum

Juan Ramén Jiménez no solo estd considerado uno de los mas grandes poetas en lengua castellana del siglo xx,
sino también uno de sus criticos literarios mas agudos y certeros, tanto para valorar la obra propia como la ajena.
En ese sentido es muy significativo que Jiménez colocara a Verdaguer no tnicamente entre los poetas que mis le
influyeron, sino entre los mas grandes de la literatura hispanica, junto a la poesia popular medieval, los grandes
misticos de la Edad de Oro, o nombres contemporaneos fundamentales como Bécquer, Rosalia de Castro, Rubén
Dario o Joan Maragall. Todos ellos tienen en comun el ser poetas «rejionales, del litoral», grandes creadores,
que renuevan la lengua, que innovan, y sobre todo, que captan la esencia de la lirica popular. Verdaguer fue un
poeta cuya obra acompanaria a Juan Ramén Jiménez y a Zenobia Camprubi siempre, tanto en Espafia como en
el exilio.

Paraules clau: Juan Ramoén Jiménez, Jacint Verdaguer, influencias entre literatura castellana y catalana, poesia
mistica, poetas «rejionales, del litoral».

Abstract

Juan Ramén Jiménez is not only considered one of the greatest poets in the Spanish language of the 20th century,
but also one of its sharpest and most accurate literary critics, both in assessing his own work and that of others.
In this sense, it is very significant that Jiménez placed Verdaguer not only among the poets who most influenced
him, but also among the greatest in Hispanic literature, along with popular medieval poetry, the great mystics of
the Spanish Golden Age, or fundamental contemporary names such as Bécquer, Rosalia de Castro, Rubén Dario
or Joan Maragall. They have in common that they are «regional, coastal» poets, great creators, who renew the
language, who innovate, and above all, who capture the essence of popular poetry. Verdaguer was a poet whose
work would always accompany Juan Ramén Jiménez and Zenobia Camprubi, both in Spain and in exile.

Keywords: Juan Ramoén Jiménez, Jacint Verdaguer, influences between spanish and catalan literatures, mystical
poetry, «regional and coastal» poets.

Com citar: Montetes-Mairal y Laburta, Noemi (2025). Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramé6n
Jiménez. Caplletra. Revista Internacional de Filologia, 78, 271-287. https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

@ @ @ @ Aquest treball és subjecte a una llicéncia de Reconeixement 4.0 Internacional de Creative Commons (CC by 4.0)
L_ m:a © 2025 Noemi Montetes-Mairal y Laburta


https://turia.uv.es/index.php/caplletra
https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974
https://orcid.org/0000-0001-8407-6034

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

Para Carmen Hernindez Pinzén y Alfonso Alegre Heitzmann,
poemas universales

Rueda me gustaba menos que Rosalia de Castro o que Verdaguer,
cuyos versos sensitivos y hondos me latian en las venas
de las sienes con golpe de estrellas matizadas.

Juan Ramoén Jiménez

1. JuaN RAMON JIMENEZ, CRITICO Y POETA, POETA Y CRITICO

Juan Ramoén Jiménez fue uno de los poetas mas sobresalientes del siglo xx en lengua castellana.
Pero no solo. También destacé como critico literario, un critico muy personal, muy subjeti-
vo, pero no por ello menos brillante. De una enorme agudeza, descoll6 tanto por su enorme
capacidad de descubrir vinculaciones entre estéticas y autores que nadie habia percibido con
anterioridad, como por atender a detalles nimios que explicaban aspectos fundamentales de
las unas y de los otros. Su llamativa intuicién y capacidad de leer entre lineas sorprende tanto
como la, en ocasiones, parcialidad de sus juicios, matizados por sus circunstancias particulares,
que le llevaron a desacreditar a mas de un autor por enemistades de tipo personal. Nada que no
ocurra habitualmente en los cendculos literarios. En el caso especifico de Juan Ramén Jiménez
tenemos sobrados detalles acerca de estas hostilidades porque él mismo dejé constancia escrita
de ello, especialmente en su epistolario.

Sea como fuere, determinadas animadversiones no llegaron a empanar la capacidad critica de
Juan Ramén Jiménez (en todo caso, humanizaron al personaje), la brillantez de sus anélisis o la
sagacidad de sus juicios, sobre todo cuando estos se hallan libres de circunstancias particulares
que pudieran empanarlos. Maxime cuando debemos tener en cuenta que el poeta de Moguer
consideraba que la realizacién de una obra critica seria y ponderada era un ambito fundamen-
tal en la tarea de cualquier buen escritor. Asi se lo indica a José Revueltas, en carta datada el 12
de julio de 1943:

Ante todo: nada me gusta tanto como la critica seria y noble que da, en espresiéon
justa, el pensamiento y el sentimiento del escritor. Detesto la critica halagiiefia, la
infame vy, sobre todas, la entreverada, porque creo que nuestro deber es espresar
francamente lo que nos parece bien o mal de nosotros y los otros, sin preocuparnos
de los efectos secundarios. (Jiménez, 197, p. 45)

Unas paginas mas adelante, acerca de la necesidad de integrar poesia y critica, insiste en lo
siguiente: «Un poeta puede complementarse a si mismo, si quiere, porque es mitad creador
y mitad critico, las dos mitades del hombre auténtico que es el poeta». (Jiménez, 1977, p. 49)

Es lo que ocurre en las lecturas que de la obra poética de Jacint Verdaguer realizara Juan Ra-
mon: en ellas advertimos tanto la altura estilistica del poeta sublime como la acertada agudeza
del critico literario profundamente perspicaz. Los comentarios de Juan Ramén no solo ilu-

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 272


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

minan la obra del poeta de Folgueroles, sino también la suya propia, porque en la mayoria de
las ocasiones, cuando un poeta lee y enjuicia a otro, en el fondo no solo comenta la obra del
maestro o del colega, sino que, sobre todo, se evaltia a si mismo.

2. JACINT VERDAGUER, UN POETA CATALAN INFLUYENTE EN LOS AUTORES CASTELLANOS

Pese a lo que poco que se ha estudiado al respecto, Jacint Verdaguer fue un poeta profunda-
mente admirado y respetado por un gran nimero de escritores y criticos castellanos, desde sus
coetaneos (Benito Pérez Gald6s, Emilia Pardo Bazdn o Marcelino Menéndez y Pelayo) a los de
las generaciones posteriores, como fueron los poetas modernistas, los vanguardistas o los de
los sucesivos grupos literarios de posguerra.

No deberia extranarnos. Una posible manera de abordar el estudio de la poesia espaiiola del
siglo xx podria partir de la idea (visible en gran parte de sus representantes més destacados) de
la busqueda de lo sagrado, del anhelo de absoluto, realizando especial hincapié en los vaivenes
poéticos de los diferentes autores entre la inmanencia y la trascendencia.' Y en este camino, la
influencia de los poetas misticos de la Edad de Oro —especialmente la de San Juan de la Cruz—
es patente, pero también la del poeta de Folgueroles, porque representa una nueva manera de
reinterpretar la poesia mistica y religiosa.

Ahora bien: la presencia de Verdaguer va mas alld. Es un poeta con muchas caras, y cada lector,
cuando se acerca a su obra, decide reflejarse en aquella que mas le convence, con la que mejor
se identifica. Ocurre en el ambito de la poesia catalana, pero también en el de la castellana. De
este modo, si averiguamos la cara del prisma verdagueriano que convencié mas a Juan Ramoén,
y por qué, conoceremos mejor al poeta de Moguer, y a través de este, a ambos.

2.1 LA INFLUENCIA VERDAGUERIANA EN EL JOVEN JUAN RAMON JIMENEZ

Juan Ramén Jiménez mostré en numerosas ocasiones una profunda admiracién por la poética
de Jacint Verdaguer. En muchos momentos a lo largo de su obra ensayistica y epistolar indico,
e insistid, en que la obra del lirico cataldn fue fundamental en los origenes de su trayectoria
poética, cuando se estaba gestando su voz. El autor de Canigo le influye en esa época en la que
los poetas jovenes se hallan especialmente permeables a todo tipo de influencias. Serd entonces
cuando Juan Ramoén lea a Verdaguer, y lo lea en cataldn, de la misma manera que ley6 a Ro-
salia de Castro y a Curros Enriquez en gallego, asi como a Augusto Ferran, y a Gustavo Adolfo
Bécquer:

Yo empecé a escribir a mis 15 afos, en 1896 [...] Mis lecturas de esa época eran
Bécquer, Rosalia de Castro y Curros Enriquez, en gallego los dos, cuyos poemas

1 Sobre la importancia de la inmanencia y la trascendencia en la poesia espafola del xx, véase Mon-
tetes-Mairal (2010, pp. 49-88).

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 273


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

traducia y publicaba yo frecuentemente; Mosén Jacinto Verdaguer, en cataldn, y
Vicente Medina (Jiménez, 19992, p. 6)

Las citas son numerosas. Juan Ramoén suele vincular los nombres de estos autores, a los que
considera «precursores» del Modernismo (Jiménez, 1999a, p. 12), a la influencia fundamental
de sus primeros libros, al origen de su poesia. Y siempre ensalzindolos de una manera ex-
traordinaria, incluso por encima (seria mas adecuado indicar que incluso mas en profundidad)
del ascendente que en ese momento tenia sobre si Rubén Dario, al que considera uno de sus
maestros mayores, junto al indiscutible Bécquer:

En conjunto, Rueda me gustaba menos que Rosalia de Castro o que Verdaguer,
cuyos versos sensitivos y hondos me latfan en las venas de las sienes con golpe de

estrellas matizadas, que la luz grande de Rubén Dario no llegaba a disipar en lo mas
hondo de mi ser. (1982, p. 144)

2.2 DE como, pARA JUAN RAMON JIMENEZ, LOS ESCRITORES ESPANOLES MAS VALIOSOS SON LOS
«REJIONALES, LOS DEL LITORAL»

Ahora bien: Juan Ramén no solo tuvo en muy alta estima a los poetas citados «de los quince a
los veinte afios», sino que, a lo largo de toda su vida, en numerosas ocasiones enfatiza su altura
poética. Uno de los momentos mis significativos en los que esto sucede es al analizar la poesia
espanola desde diversos puntos de vista. Asi ocurre cuando considera que la inica poesia valio-
sa que se lleva a cabo en lengua espafola a partir del siglo xix es la de los poetas «rejionales, los
del litoral» (1982, p. 236), es decir: dentro de los peninsulares, los creadores méds meritorios son
los gallegos, los catalanes y los andaluces, ya que considera que estos muestran claras, y estre-
chas, vinculaciones entre si. De este modo lo indica en su conferencia «<Ramén del Valle Inclan
(Castillo de Quema)», texto publicado en El Sol, al poco de morir este, y recogido en numerosos
de sus volimenes de recopilaciéon de ensayos. Tras comentar coémo Valle habia percibido que
sus Rimas (1902) surgian de la poesia de Espronceda, Juan Ramén afiade: «[Valle-Incldn] Tie-
ne razén: [mi poesia surge] de ahi, de Bécquer, de Jacinto Verdaguer, los menos castellanistas
entre los poetas espafioles del siglo xix, los rejionales, los del litoral». (1982, p. 236)

El poeta de Moguer siempre reivindicé su andalucismo’ y naturaleza de poeta periférico. Va-
loraba especialmente a los autores costeros que cantaban su tierra, su pais, mientras que mi-
nimizaba a aquellos otros que habian optado por desplazarse y cantar la tierra castellana por

2 Sobre la importancia del andalucismo para la creacién poética juanramoniana y, en general, la lirica
simbolista espafiola, véase Urrutia (2004). En un estudio posterior, el critico madrilefio afirma: «La
poesia del litoral le ensefiara a buscar las referencias del entorno (la casa, el jardin, el campo), y de ahi
su andalucismo, que siente como necesidad més literaria que humana» (Urrutia, 2006, p. 196). También
habria de subrayar el andalucismo juanramoniano su maestro Rubén Dario en un articulo publicado en
Helios —revista impulsada fundamentalmente por el poeta de Moguer— (Dario, 1904a, pp. 439-441) y
recogido al poco en su volumen Tierras solares: «es un poeta completamente de su tierra [...] andaluz de la
triste Andalucia [...] naciste absolutamente amado de la tristeza, por tu tierra, por la morena y amadora
y triste Andalucia» (Dario, 1904b, pp. 71-77).

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 274


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

cuestiones —siempre desde su punto de vista— de comodidad con el poder; un poder despla-
zado, indefectiblemente, al centro de la peninsula, a la capital de Espafia. Asi, en su articulo
«Recuerdo a José Ortega y Gasset», Juan Ramén habria de subrayar:

[Ortega y Gasset] hubiera preferido que yo cantara a Castilla como Unamuno o
como Antonio Machado, o como un conjunto de los dos [...] pero yo no podia in-
tentarlo, sinceramente, ni estaba dispuesto a proponerme a ello. Yo tenia concien-
cia de que era andaluz, no castellano, y ya consideraba un diletantismo inconcebible
la exaltacién de Castilla (y sobre todo de la Castilla de los hidalgos lampones, tan
de la picaresca) por los escritores del litoral, Unamuno, Azorin, Antonio Machado,
Ortega mismo.’ Preferia ya, y sigo prefiriendo, a los escritores que escriben de lo
suyo. [...] Declaro francamente que soy enemigo de ese «eternismo casticista» de
mesén del segoviano [...] y creo que el mejor hijodealgo es el hijo de su tiempo, de
su lugar en el espacio y de su conciencia. [...] Mi idea instintiva de entonces y cons-
ciente de luego, era la exaltacion de Andalucia a lo universal [...] Madrid ha sido
siempre un gran nivelador de estilos para los poetas de otras rejiones; y es sabido
que los mayores poetas contemporineos de Espaiia, los mas completos, vienen de
los litorales. (1961a, pp. 156-157)

Se trata, esta, de una opinién incémoda. Juan Ramoén siempre lo fue. Defenestra —en par-
te— a los grandes totems de la generacion del 98, en el sentido de que reniega de aquella parte
de los mismos que, seguramente para sobrevivir literariamente —no se es nadie fuera de la
capital— hubieron de renunciar a su identidad y a sus raices. O al menos, minimizarlas. Qué
poco queda de Monévar en Azorin, o de Bilbao en Unamuno. Y cuinto, sin embargo, de Ga-
licia en Valle. Resulta curioso constatar, también, que la critica, por regla general, ha pasado
de puntillas sobre este aspecto que puede resultar, en ocasiones, complicado de abordar. Con
excepciones. Asi, Pilar Gomez Bedate insiste, precisamente, en la modernidad de estos juicios
juanramonianos, y subraya que su mirada critica:

No es paralela a la oficial, sino que muchas veces difiere mucho de ella y, por con-
siguiente, es estimulante y llena de interés, asi como sorprendentemente moderna
en ocasiones como, por ejemplo, en la apreciacién de los escritores del litoral es-
paifiol en contraposiciéon a los de la Meseta Castellana o los procedentes del litoral
que han castellanizado sus obras (como ha sido el caso de tantos ilustres de la ge-
neracion del 98), por quienes varias veces sefiala Jiménez no sentir interés sino cu-
ando tratan temas que no son castellanos, como es el caso de Baroja en sus novelas
vascas. (Gomez Bedate, 1981, pp. 12-13)

3 Pese a que Ortega nacié en Madrid, a los seis afios su familia se trasladé a Cérdoba y al poco tiempo de
nuevo se mudaron a Malaga. Su etapa universitaria, finalmente, daria comienzo en Deusto (Bilbao).
La infancia y primera juventud de Ortega, por tanto, fue andaluza.

4 Javier Blasco y Antonio Piedra, a este respecto afirman: «Frente a la actitud del 98 ante el paisaje, la rica
y variada paleta de Juan Ramén convierte el rincén de su Andalucia natal en cifra de un universo que
lucha para que la inocencia se abra paso», para acabar vinculando su «expresién del espiritu en la natu-
raleza» con el de su admirado Francisco Giner de los Rios (2006, p. 107).

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 275


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

También Antonio Vilanova (1985, pp. 49-86) dedica un extenso ensayo a estudiar las vincu-
laciones entre la poética juanramoniana y la maragalliana, de una extraordinaria brillantez.
Resulta, como poco, sorprendente, que sean sobre todo criticos catalanes o vinculados a Cata-
lunya los que muestren interés por estos aspectos.

2.3 DE coMo, PARA JUAN RAMON, POESIA ABIERTA ES POESIA CON DUENDE, MISTICA Y POPULAR, Y DE
COMO ESTAS CARACTERISTICAS SE DAN ESPECIALMENTE EN LOS POETAS PERIFERICOS

En uno de sus ensayos mas conocidos, «Poesia cerrada y poesia abierta», recogido en la mayoria
de sus recopilaciones de prosa critica, el poeta de Moguer diserta sobre la naturaleza de la poe-
sia, o mejor, diferencia entre dos tipos muy distintos de poesia, la que a él le interesa y admira
(la abierta) y la que no (la cerrada). Al comienzo del escrito distingue entre dos conceptos
fundamentales: el dnjel (que identifica con la gracia poética) y el duende (que asimila al misterio
en poesia). Ambos son «hallazgos nombradores de Andalucia» (1982, p. 201), términos que
existian, insiste, desde mucho antes de que Lorca los recogiera y popularizara en su Teoria y
juego del duende. Poco después advierte de que «la escritura poética castellana [...] no suele tener
dnjel ni duende» (1982, p. 202). No obstante, unas lineas més adelante considera que la obra
de los misticos se salva de la escasez tanto de la gracia como del misterio habitual en los poetas
castellanos, porque los escritores misticos son excepcionales en todo. ;Qué interés, entonces,
puede tener para Juan Ramoén la obra de los poetas cerrados, que suele coincidir con la de los
poetas castellanos? El siguiente: «Los escritores poéticos sin dnjel ni duende, pueden y suelen
ser muy bien palabreados» (Jiménez, 1982, p. 204). Ese palabreo Juan Ramoén lo equipara al tér-
mino «neoclisico», y precisa, acerca de este concepto, que lo neocldsico puede identificarse con
«lo «académico», es decir, el yeso, el vaciado, lo muerto» (1982, p. 209). Frente a «lo muerto»,
frente a la palabreria huera se yergue la poesia, la cual «no es sino aspiraciéon constante a algo
nuevo» (1982, p. 210).

¢Cudl seria, por tanto, para Juan Ramén, la diferencia esencial entre poesia abierta y cerrada?
Afirma el poeta, algo mas adelante: «la poesia que llamo abierta [...] tiene siempre mucha més
cantidad de huida en ansia; y la cerrada [...] mucha mis satisfaccion en limite» (1982, p. 212).
La poesia cerrada, para Juan Ramoén, corresponderia a una lirica de tipo «realista, sensitivo,
humanista, barroco, grecolatino», mientras que la abierta se identificaria con los conceptos de
«madjico, misterioso, medievalista, idealista, géticoriental, intenso» (1982, p. 218). Asi, entre
los poetas abiertos’ situaria a los siguientes:

Jorge Manrique; los Anénimos de nuestro primer Romancero; Gil Vicente [...];
Santa Teresa; San Juan de la Cruz; Lope de Vega [...] Espronceda [...]; Bécquer, que
es casi un poeta dialectal de acento y otro de cante hondo; los dialectales completos
del litoral: Rosalia de Castro, Curros Enriquez, Mosén Jacinto Verdaguer, Vicente

5 En otro momento (en carta a José Luis Cano, datada entre 1949 y 1959) Juan Ramén distinguird entre
poetas de voz de pecho y de voz de cabeza. Los primeros —equivalentes a los abiertos— serian los cerca-
nos al pueblo, poetas cuya obra le emociona: San Juan, Bécquer o Machado; entre los poetas de cabeza
cita a Herrera, Calderén o Guillén (Jiménez, 1977, pp. 194-196).

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 276


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

Medina en su Cansera; Unamuno, con su parte fluida y menos ripiosa; una mitad
de Antonio Machado. (1982, p. 217)

Como podemos, por tanto, deducir, para Juan Ramoén hay una linea que une a los poetas del li-
toral (en la cual incluye a los poetas mas destacados del xix y del xx) con los misticos de la Edad
de Oro y con la poesia popular de la Edad Media. Lo llamativo es que Verdaguer es un poeta al
que circunscribe tanto al grupo de los misticos —lo califica como «mistico sensual»—, como al
de los poetas del litoral, e igualmente al de los poetas auténticamente populares, como de hecho
sucede con tantos autores valiosos del xix:

Bécquer atraviesa paredes y espacios con su voz, esa voz corriente y mitica [...] Por
él, por el breve Augusto Ferran, por la derramada Rosalia de Castro, por el mistico
sensual Mosén Jacinto Verdaguer [...] la poesia espafiola del siglo diecinueve se une
(engarzdndose con la de Lope, Juan de la Cruz, Santa Teresa, etc.) a la de la Edad
Media, tan puramente romantica, y que fue al humanismo lo que el romanticismo
mejor al modernismo. (1961b, p. 110)

En otra ocasién, puntualiza:

Cuando los modernistas miraron hacia atras en Espafia ;qué encontraron para
su idea de futuro y eternidad y desde el punto de vista del amor? Encontraron la
poesia popular de siempre y los misticos, tnica lirica culta espafiola: los romances,
Fray Luis de Ledn, Santa Teresa, San Juan de la Cruz. Mis cerca, casi a su lado,
las salvedades del siglo xix: Bécquer, sevillano; Rosalia de Castro, gallega; Mossén
Jacinto Verdaguer y el grande Joan Maragall. (1975, p. 274)

Para Juan Ramoén Jiménez los poetas del litoral son estéticamente mas innovadores, aspecto
este que el poeta de Moguer vincula al hecho de su cercania con el mar, ya que «tienen la
inquietud propia de las costas [...] se renuevan mds, como el mar» (1961b, p. 176). Y en otro
momento: «Parece que el anjel y el duende necesitaran mas del mar que otros entes del hombre
[...] vida sin mar es vida cerrada, poesia cerrada. Por eso los poetas que yo llamo abiertos se dan
mas en los litorales» (1982, p. 203). E incluso en otra ocasidn, afiade: «[El] verso libre [...] salié
del movimiento del mar» (1999a, p. 70).

En relacién a su propia obra, puntualiza: «Todo cambio renueva, y sobre todo si es con mar
en torno. Mis épocas mejores (Diario de un poeta y Animal de fondo) salieron del mar» (1981,
p. 251). Los poetas «del litoral» serian, por tanto, «mds modernos que los del centro» (1999a,
p- 31), y no solo eso, sino que, tal y como le indica a Ricardo Gullén, son los «precursores de la
poesia moderna» (Gullén, 1958, p. 70).

Y lo son especialmente —afirma Juan Ramoén Jiménez— porque enlazan tanto con la poesia
mistica secular —de cualquier época, cultura y tradicion— como con lo mas valioso de la lirica
popular tradicional. Y en ambos puntos nos encontramos con la figura sefiera de Jacint Verda-
guer. Asi, vincula Juan Ramén a Verdaguer con la poesia mistica de otras literaturas:

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 277


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

Cuando aparece el modernismo en Francia aparece en los Estados Unidos. El mo-
dernismo en los Estados Unidos presenta dos formas distintas: primero los misticos
del Medio Oeste [William] Vaughan Moody (anterior al trio grande de Whitman,
Poe, Emily Dickinson). Los poetas que corresponden a Moody [en Espafia son]
Rosalia de Castro, Jacinto Verdaguer y Curros Enriquez, que pueden considerarse
como misticos. (1999a, p. 102)

Por lo que se refiere a la importancia que se concede a la lirica popular, y cémo los grandes
poetas son aquellos capaces de asimilarla y plasmarla, cabe subrayar que, en una conferencia
juanramoniana sobre el Romancero —Juan Ramoén oponia la lirica del Romancero a la del Can-
cionero, afirmaba que los «poetas modernistas sienten necesidad de lo popular; el Romancero
contra los Cancioneros» (1999a, p. 70)—, tras comentar la poesia de Rosalia de Castro, sostiene:

Entre los catalanes Mosén Jacinto Verdaguer estd tan cerca del Romancero jeneral
espanol que podria él, con Joan Maragall y los mejores poetas siguientes, constituir
un Romancero menor en cantidad, pero tan rico de aliento. En Cataluna, la balada
extranjera equivalente a nuestro Romancero, sobre todo la alemana, abunda muc-
ho. La ternura y la naturalidad que originan estos dos grandes poetas catalanes se
nos meten dentro como si una hebra de arcoiris nos hiriera en las sienes (...) Voy a
leer La mort de l'escola, de Jacinto Verdaguer:

[Seguidamente Juan Ramoén Jiménez (o bien su editor, Francisco Garfias) trans-
cribe el poema en catalin. Podriamos deducir que lo ley6 entero en catalan,
pero —seguidamente sabremos mas detalles de como transcurrid esa lectura—
si bien lo recité en cataldn, no lo pudo leer entero, sino apenas unos versos del
mismo. ]

Este punzador romance, como el de Rosalia de Castro, es una verdadera continua-
cién del Romancero. (1961b, pp. 177-179)

Lo curioso es que Zenobia Camprubi, esposa del poeta, en su epistolario a Juan Guerrero Ruiz,
relata como transcurrié la citada conferencia, qué ley6 Juan Ramoén en ella y los temas sobre
los que este disertd. Asi, en carta fechada en 8 de febrero de 1940, y enviada desde Coral Gables
(Florida), Zenobia afirmaba, acerca de la charla juanramoniana:

Los dos momentos de mayor emocién en la clase fueron con «La Mort del Escola
[sic]» de Jacinto Verdaguer y el poema de Rosalia de Castro «Este vaise e aquel vai-
se y todos se van». La semana que viene le toca a Bécquer. Como hay tantas dificul-
tades para los libros, después de hacer una razzia en la biblioteca de la Universidad
y en las particulares de todos los profesores de lenguas romances, mas la pequefia
muestra que ya se nos ha acumulado, ponemos a maquina los textos de ejemplos.
Sin embargo, nos falta mucho. De «La Mort del Escola» solo pudimos recordar en-
tre los dos seis lineas: aquello de «<A Montserrat tot plora, tot plora a Montserrat»
(Camprubi, 2006, p. 235)

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 278


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

Es una lastima que la traduccién que Juan Ramoén Jiiménez llevé a cabo de ese poema, poema
que tenia en gran estima, no se haya conservado. Asi lo indica Soledad Gallego Rédenas, quien
ha buceado en la biblioteca de Juan Ramén y estudiado las traducciones realizadas por este
(Gonzélez 2005 y 2006). En el prologo al volumen en que las recoge y edita, Miisica de otros.
Traducciones y pardfrasis, afirma Gonzilez que el poeta de Moguer «en sus borradores anota
haber traducido el poema «La mort de I'escola», de Jacint Verdaguer. Estos textos no han sido
localizados, sin que podamos determinar la razén de su ausencia» (2006, p. 23). También sefia-
la Soledad Gonzilez que Juan Ramén tuvo acceso a la obra de Verdaguer gracias «a la biblio-
teca moguereiia de Juan Ulloa, al que describe escuetamente como “un comandante retirado”
(2006, p. 22).

3. ¢PorR QUE JACINT VERDAGUER ES UN POETA ESENCIAL PARA ENTENDER LA POETICA
JUANRAMONIANA?

¢Cudl es la caracteristica especifica que hace de Verdaguer un autor tan especial, tan medular,
a ojos de Juan Ramoén? Jacint Verdaguer fue, como Gustavo Adolfo Bécquer, como Augusto
Ferrdn, como Rosalia de Castro o Curros Enriquez, esencial para la génesis de su poética
«de los quince a los veinte afios». Ahora bien: se trata de un autor al que sigue estimando y
considerando grandemente mas alld de esa primera época.

Esto es asi por dos razones. En primer lugar, porque lo emplaza en el selecto grupo de poetas
abiertos, que innovan, que saben transmitir la sensibilidad de su tierra, penetrando en el alma
del pueblo. Rosalia de Castro, como Verdaguer, como Bécquer®, buscan plasmar ese 4mbito de
intimidad popular que tanto valoraba Juan Ramén.

En segundo lugar, porque Juan Ramoén estima que Verdaguer (como también Gustavo Adolfo
Bécquer, Rosalia de Castro o Curros Enriquez) «pueden considerarse como misticos» (1999a,
p. 102),” de modo que los sitda en un nivel superior, ya que los misticos, observa, son poetas
«excepcionales» (1982, p. 203). Para Juan Ramoén, Santa Teresa y San Juan son creadores ex-
traordinarios, y en diversas ocasiones, para encumbrar a Bécquer, su maestro mas directo, lo
compara con el mistico carmelita, llegando al punto de calificar al poeta sevillano de «mistico
absoluto».”

6 «Popular solo puede serlo un hombre del pueblo que improvisa una malaguefia o una carcelera. [El] bur-
gués, solo imita. Bécquer [fue] hombre muy pobre y desaseado. Muy cerca de lo popular. Temperamento
popular» (Jiménez, 1999a, p. 69).

7 Esta afirmacién tiene mucho més sentido en el caso del poeta de Folgueroles, quien en 1879 habia pub-
licado Idillis i Cants mistics, con gran aplauso por parte de critica y publico, especialmente de un erudito
tan reputado en ese momento como lo era Marcelino Menéndez Pelayo. A este respecto véase la intro-
duccién de Josep Camps a su edicién critica de Idillis i Cants mistics (Camps, 2021).

8 «Bécquer es tan mistico como San Juan o mas. Mistico no quiere decir menos humano, sino mas huma-
no en el sentido superior de humanidad [...] [San Juan de la Cruz y Bécquer son] dos misticos absolutos
y dos simbolistas absolutos» (Jiménez, 1983, pp. 97 y 106).

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 279


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

Ahora bien, ;qué faceta —o facetas— de Verdaguer le interesaban especialmente a Juan Ra-
moén? Como se indicd unas paginas atras, Jacint Verdaguer era un prisma con muchas caras,
de tal modo que cada autor, cuando se aproximaba a él y a su obra, recogia de la misma aquel
aspecto del poeta de Folgueroles que mejor se ajustase a su propio perfil. Siguiendo esta linea
deductiva, podemos colegir que, sin duda, Juan Ramén Jiménez apreciaba en alto grado los
romances verdaguerianos, el perfil mistico de sus Idillis i cants mistics, asi como gran parte de la
poesia intima y popular del poeta de Folgueroles. Una poesia cordial, cercana, que sabia conec-
tar con amplias y muy diversas capas de la sociedad; una poesia que fue leida y aplaudida por la
critica, pero también por todo tipo de publico. Ahora bien ;puede afirmarse con toda certeza
que Juan Ramén ley6 las dos obras cumbre —cumbre junto a sus tan celebrados Idillis i cants
mistics— de Verdaguer, L’Atlantida (1878) y Canigd (1886)?

De ello no tenemos constancia. Mientras Juan Ramén encumbra los poemas breves y los ro-
mances de Verdaguer, en ningin momento cita dos de los titulos mas sefieros de su biblio-
grafia. Para resolver, por tanto, esta cuestion, hay que volver a los textos juanramonianos.
Si se lleva a cabo un repaso pormenorizado de los mismos se comprueba que, tanto en sus
escritos de reflexién lirica como en otros de cariz memorialistico, el poeta defiende, siempre,
la brevedad en poesia. Asi, en su carta a Luis Cernuda afirma: «Leo muy pocos poemas largos.
El poema largo no es ms eternidad que uno corto, es mas tiempo nada mas. [...] Ellibro capital
y Unico que espera Mallarmé sera fatalmente corto» (1977, pp. 59-60). También en su célebre
conferencia «Poesia y literatura» usa Juan Ramén siempre poemas breves para ejemplificar lo
que él considera que es la poesia (la auténtica, la esencial) para diferenciarla de la mera literatura:

Hemos visto que en estos poemas breves o fragmentarios no hay lujo verbal. Las
palabras son las corrientes, el ripio no existe porque todo es completo; la musica
es honda, velada. Y he citado poemas breves porque la gran poesia casi siempre
es breve’. Los éstasis no pueden ser muy duraderos ni necesitan serlo, ya que lo
eterno como los suefios en el suefio, se abarca, todos los sabemos, en un instante.
(1981, p. 146)

Por si fuera poco, en el «Prélogo» a su célebre poemario en prosa Espacio (el cual, paradéjica-
mente, ocupa alrededor de veinte paginas y se incluye en su volumen péstumo Lirica de una
Atldntida), Juan Ramoén afirma lo siguiente:

El poema largo con asunto épico, vasta mezcla de intriga jeneral de sustancia y
técnica, no me ha atraido nunca; no tolero los poemas largos, sobre todo los mo-
dernos, como tales, aun cuando, por sus fragmentos mejores, sean considerados
universalmente los mas hermosos de la literatura. (1999b, p. 95)

Tras leer estas palabras, en las que Juan Ramén expresa su desinterés hacia los poemas épicos
y también extensos, los cuales considera que solo son aparentemente mas sustanciosos debido

9 Resulta, a este respecto, especialmente significativo que el Garcilaso de las Eglogas (el de los poemas
largos) Juan Ramén lo considere poesia cerrada, no asi sus sonetos (poemas breves), que «se van por la
otra corriente», y por tanto los consideraria poesia abierta (1982, p. 217).

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 280


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

a su componente narrativo, podemos colegir que muy probablemente, o bien no leyé L’Atlan-
tida y Canigé por su temdtica y naturaleza épica,"” o bien si los conocia y, precisamente por su
escaso aprecio hacia este tipo de lirica, los desestimé. A este respecto, muy probablemente la
clave nos la aporte un muy breve comentario que desliza Juan Guerrero Ruiz en su obra Juan
Ramon de viva voz, volumen en el que recoge las conversaciones mantenidas con el poeta de
Moguer entre 1913 y junio de 1936, cuando, por razones obvias, sus charlas hubieron de quedar
«suspendidas indefinidamente» (Guerrero, 1961, p. 472). En un apunte del 28 de septiembre de
1915, en el que Guerrero Ruiz detalla el didlogo que mantuvieron ambos acerca de la obra poé-
tica de Joan Maragall, este indica: «[Juan Ramén] Me animé a leer todas las obras de Maragall
y algo de Jacinto Verdaguer, el gran poeta catalan» (Guerrero, 1961, p. 42).

Asi, mientras que de Maragall Juan Ramoén invita a Guerrero a leer toda su obra, de Verdaguer
—a quien califica, eso si, de «gran poeta catalin»—, solo le anima a leer «algo»: parte de la mis-
ma, por tanto, quedaria fuera. Ante este dato podriamos pensar, si nos ajustdsemos a légica,
que la parte que desestimaria Juan Ramoén Jiménez de la obra del «gran poeta cataldn» seria,
probablemente, L’Atlantida y Canigd, las destacadas —por cimeras, pero también por exten-
sas— obras épicas del gran «mistico sensual» (1961b, p. 110) Jacint Verdaguer.

Ahora bien, valdria mas no ser concluyente al respecto, y por diversas razones. Fundamental-
mente, por el carcter en ocasiones paradojico (como también lo es la propia poesia mistica)
del poeta de Moguer, lo cual nos lleva a las siguientes reflexiones: Lirica de una Atldntida com-
pendia la obra final de Juan Ramoén Jiménez (desde el inicio de la guerra al final de su vida), de
manera que en ella hallamos recogida su poesia mas esencial, la mds pura, la mas definitoria del

10 Se trataria de una apreciacién similar a la de Emilia Pardo Bazédn, ya que también la escritora gallega
preferia el Verdaguer lirico al épico. Asi, al cabo de unos dias de la muerte del gran poeta cataldn, la
novelista corufiesa publicé la necrolégica del escritor en La [lustracidn artistica, donde sefalaria: «Ha
muerto un gran poeta al morir Jacinto Verdaguer: no un gran poeta épico —lo digo con mi sinceridad
acostumbrada—, pero si un lirico de exquisito sentimiento, de un misticismo natural y sincero» (Pardo
Bazéan, 1902, p. 410). Curiosamente, tal y como sefiala la profesora Marisa Sotelo, la biblioteca de dofia
Emilia, si bien reunia Cancons de Montserrat (1880), Idilis i Cants Mistichs (1882, dedicado por Verdaguer a
la novelista gallega) o el Diario de un peregrino a Tierra Santa (18.2, en castellano), el ejemplar de L'Atlan-
tida del que disponia Pardo Bazén era la versién francesa de Albert Savine (1884) e igualmente carecia
de la otra gran obra épica verdagueriana, Canigd, que en muchas de sus ediciones se publicé bilingiie.
(Sotelo, 2008, pp. 37-38) Ahora bien, es probable que esa carencia fuera debido a los diversos expolios
sufridos por la biblioteca de la escritora a lo largo del tiempo, tal y como sefiala Sotelo en su articulo, ya
que la novelista gallega sefiala en diversas ocasiones a sus corresponsales que ha leido, efectivamente,
L’Atlantida de Verdaguer. Asi se lo indica al propio mosén en carta datada el 2 de julio de 1879, a poco de
publicada la primera edicién de los Idillis i cants mistics verdaguerianos (1879): «<No puede Vd. imaginarse
el efecto que me ha hecho la lectura de su ultimo libro Idilis y cants mistichs. Con decir que le prefiero 4 la
Atldntida, estd dicho todo. Ninguno de los lunares que noté en aquel admirable poema, se halla en estos
versos liricos» (Verdaguer, 1967, p. 175).

Sea como fuere, lo cierto es que, como ocurre con el poeta de Moguer, también la novelista gallega (es-
critora periférica, rejional, del litoral, como sin duda la calificaria Juan Ramén) gustaba mas de la poesia
lirica —y dentro de esta, especialmente de la mistica— que de la poesia épica verdagueriana.

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 281


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

poeta. La de Juan Ramon, por tanto, seria la lirica de una Atldntida frente a la épica de la Atldn-
tida verdagueriana. De alguna manera el titulo juanramoniano podria muy bien ser un guifo,
o un homenaje, a la obra del gran poeta catalan. Por si esto fuera poco, la de Juan Ramén no es
solo una lirica, sino también una épica de la Atldntida, cara y cruz, ambas, de la misma moneda.
Y lo es porque el titulo inicial de Lirica de una Atldntida era Lirica y épica de una Atldntida (asi
lo consigna Jiménez: «Lirica y épica de una Atlantida, unos 215 poemas», véase Alegre, 1999,
p- 13). Y es que para Juan Ramén ambas, lirica y épica, para ser auténticas deben haber sido
vividas por el propio poeta (épica de hondura lirica, por tanto), de la misma manera que los
mitos —como el de la Atlantida— adquieren todo su sentido si son mitos vividos, asimilados a
la propia experiencia.

Al final de su vida Juan Ramén Jiménez regresa a sus origenes, a sus principios; en su poesia
ultima opta por lo originario, por la palabra-raiz, en un viaje circular, ciclico, de retorno a lo
primigenio. El poeta de Moguer valora extraordinariamente esa poesia abierta, popular, que
tanto le estimulé en sus inicios; y con ella, a aquellos poetas que le influyeron en su primera
época, que determinaron, y vertebraron, su manera de concebir la poesia.

4. A MODO DE COLOFON

Dejemos para el final un detalle especialmente conmovedor que demuestra hasta qué pun-
to la obra de Verdaguer estaba entraiada en el alma del poeta moguereiio. Cedamos para
ello la palabra a Zenobia Camprubi, mano derecha y «comparera del alma» de Juan Ramén.
La anécdota la relata Zenobia en sus Diarios, fue escrita el domingo 17 de julio de 1938, cuando
el matrimonio se hallaba en Cuba, y resulta extraordinariamente elocuente. La cita es larga,
pero vale mucho la pena:

Quise ir a la iglesia esta mafana para pedir por la paz de Espaiia, pero el mar y el
calor combinados me mantuvieron en una medio sofiolencia casi toda la mafiana,
y la inesperada visita de dona Bellita, la cual recibi en mi cuarto para no tener que
vestirme y hacerla esperar, terminé de una vez con mis flojas buenas intenciones.
Después del almuerzo dieron por radio un concierto de canciones catalanas (no sé
de dénde) y me arrellané en el divan y cerré los ojos. Pero la dltima, por el Orfed
Catald y la Escolania de Montserrat, era «La mort del escola». La cantaron mara-
villosamente bien y deseibamos que no acabara nunca. Las ligrimas me corrian a
chorros por las mejillas antes de que acabara y J. R. estaba secaindose la cara con el
pafiuelo. Creo que le vi temblar la barba. Estaba deseando con toda mi alma poder
oir algin dia esas voces retumbando dentro de la catedral de Barcelona y pensaba
en Juanito todo el tiempo. Cuando se terming, J. R. dijo: «Ay, Dios!, y que tenga-
mos que estar en esta prision que es estar fuera de Espafia». Mientras que yo pensé
con horror que en este momento Espana debe ser una prisién para cualquier per-
sona inteligente de cualquiera de los dos lados. Y de nuevo me senti culpable por
disfrutar de un privilegio que no tenia la mayoria de mis compatriotas. (Camprubif,
1991, p. 233)

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 282


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

BiBLiOGRAFIiA CITADA

Alegre Heitzmann, Alfonso (Ed.) (1999). Prélogo. En Jiménez, Juan Ramén, Lirica de una At-
ldntida [En el otro costado. Una colina meridiana. Dios deseado y deseante. De rios que se van
(1936-1954)]. Galaxia Gutenberg.

Blasco, Javier, & Piedra, Antonio (Eds.) (2006). Cronologia. En Juan Ramén Jiménez. Premio
Nobel 1956). Sociedad General de Conmemoraciones Culturales.

Camprubi, Zenobia (1991). En Palau de Nemes, Graciela (Trad.), Diario. . Cuba (1937-1939).
Alianza Tres-EDUPR.

Camprubi, Zenobia (2006). En Graciela Palau de Nemes & Emilia Cortés Ibénez (Eds.), Episto-
lario I. Cartas a Juan Guerrero Ruiz (1917-1956). Residencia de Estudiantes.

Camps i Arbos, Josep (Ed.) (2021). Introduccié i estudi preliminar. Dins Verdaguer, Jacint, Idil-
lis i Cants mistics. (Obra Completa, serie A, 3). Verdaguer Edicions / Societat Verdaguer.

Dario, Rubén (1904a). La tristeza andaluza. Un poeta, Helios, XIII(febrero de 1904), 439-446.

Dario, Rubén (1904b). Tierras solares. Leonardo Williams.

Gomez Bedate, Pilar (1981). Prélogo. En Jiménez, Juan Ramon, Prosas criticas. Edicién del Cen-
tenario. Taurus.

Gonzélez Rédenas, Soledad (2005). Juan Ramén Jiménez a través de su biblioteca. Lectura y tra-
ducciones en lengua francesa e inglesa (1881-1936). Universidad de Sevilla / Secretariado de
Publicaciones.

Gonzélez Rodenas, Soledad (Ed.) (2006). Prologo. En Juan Ramén Jiménez, Miisica de otros.
Traducciones y pardfrasis. Galaxia Gutenberg.

Guerrero Ruiz, Juan (1961). Juan Ramén de viva voz. [nsula.

Gullén, Ricardo (1958). Conversaciones con Juan Ramén. Taurus.

Jiménez, Juan Ramoén (1961a). En Francisco Garfias (Ed.), La corriente infinita (Critica y evoca-
cién). Aguilar.

Jiménez, Juan Ramén

Jiménez, Juan Ramoén

1961b). El trabajo gustoso (conferencias). Aguilar.

1975). En Del Villar, Arturo (Ed.), Critica paralela. Narcea.

Jiménez, Juan Ramén (1977). En Garfias, Francisco (Ed.), Cartas literarias. Bruguera.

Jiménez, Juan Ramén (1981). Prosas criticas. Edicion del Centenario. Taurus.

Jiménez, Juan Ramoén (1982). El modernismo poético en Espafia y en Hispanoamérica. En
Bleiberg, German (Ed.), Politica poética. Alianza Tres.

Jiménez, Juan Ramén (1983). Alerta. Universidad de Salamanca.

Jiménez, Juan Ramoén (1999a). En Urrutia, Jorge (Ed.), El modernismo. Apuntes de un curso (1953).
Visor.

Jiménez, Juan Ramoén (1999b). Lirica de una Atldntida [En el otro costado. Una colina meridiana.
Dios deseado y deseante. De rios que se van (1936-1954)]. Galaxia Gutenberg.

Jiménez, Juan Ramén (2006). En Gonzalez Rédenas, Soledad (Ed.), Miisica de otros. Traducciones
y pardfrasis. Galaxia Gutenberg.

Montetes-Mairal, Noemi (2010). La Biblia en la poesia de A. Machado, J. R. Jiménez, Hierro,
Hidalgo, Otero y Celaya. En Del Olmo Lete, Gregorio (Dir.), La Biblia en la literatura es-
paiiola (vol. i), Edad Moderna, Adolfo Sotelo Vizquez (Coord.). Trotta.

~ o~ o~ o~

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 283


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

Noemi Montetes-Mairal y Laburta
Jacint Verdaguer, una influencia esencial en Juan Ramoén Jiménez

Pardo Bazén, Emilia (23-6-1902). La vida contemporénea. En La Ilustracién Artistica, 1069, p.
410.

Sotelo Vazquez, Marisa (2008). La biblioteca de autores catalanes de Emilia Pardo Bazan. En
La Tribuna. Cadernos de Estudos da Casa-Museo Emilia Pardo Bazdn, 6 (afio 6), pp. 31-70.

Urrutia, Jorge (2004). Las luces del crepiisculo. El origen simbolista de la poesia espafiola moderna.
Biblioteca Nueva.

Urrutia, Jorge (2006). La adolescencia sevillana de Juan Ramén y su descubrimiento de la poesia.
En Blasco, Javier & Piedra, Antonio (Eds.), Juan Ramén Jiménez. Premio Nobel 1956. Socie-
dad General de Conmemoraciones Culturales.

Verdaguer, Jacint (1878). L’Atlantida (Ab la traduccién castellana per Melcior de Palau). Estam-
pa de Jaume Jepus.

Verdaguer, Jacint (1886). Canigd. Llibreria i Tipografia Catolica.

Verdaguer, Jacint (1967). Epistolari de Jacint Verdaguer, 11, (1877-1879). Barcino (Biblioteca Ver-
dagueriana, 7).

Verdaguer, Jacint (2021 [12 ed. 1879]). En Josep Camp (Ed.), Idillis i Cants mistics (Obra Com-
pleta, serie A, 3). Verdaguer Edicions / Societat Verdaguer.

Vilanova, Antoni (1985). Maragall y Juan Ramoén Jiménez. En Llicons de literatura comparada
catalana i castellana (segles x1x i xx). Publicacions de L’Abadia de Montserrat.

d Caplletra. Revista de Filologia, nim. 78, ISSN 2386-4753 284


https://doi.org/10.7203/caplletra.78.29974

