
Margalida Tomàs

Ramon Llull en l’obra literària i erudita 
de Marià Aguiló

Resum
L’article examina la relació que Marià Aguiló establí amb el personatge i l’obra de Ramon 
Llull, amb una especial atenció a tres punts principals: en primer lloc, els diversos camins 
pels quals Aguiló descobrí Llull, de la tradició mallorquina popular als estudis, sobretot, 
de Josep M. Quadrado i altres autors romàntics; la influència que Llull tingué en la seva 
obra poètica de joventut, i, finalment, els projectes d’edició de l’obra lul·liana en què 
Aguiló es veié implicat i en els quals tingueren un paper destacat dos altres intel·lectuals 
illencs, Jeroni Rosselló i Bartomeu Muntaner.

Paraules clau: Marià Aguiló, Ramon Llull, romanticisme, poesia, edició de clàssics catalans, Jeroni 
Rosselló, Bartomeu Muntaner.

Abstract
The article examines the relationship that Marià Aguiló established with Ramon Llull and 
his work, paying special attention to three main points: firstly, the various paths through 
which Aguiló discovered Llull, from the popular Mallorcan tradition to the studies of Josep 
M. Quadrado and other romantic authors; the influence that Llull had in the poetic work 
of his youth; and, finally, the projects for the publication of the Ramon Llull’s work in 
which Aguiló was involved and in which played an important role two other intellectuals 
from the islands, Jeroni Rosselló and Bartomeu Muntaner.

Keywords: Marià Aguiló, Ramon Llull, romanticism, poetry, edition of Catalan classics, Jeroni 
Rosselló, Bartomeu Muntaner.

Butlletí de la Reial Acadèmia de Bones Lletres de Barcelona, LV, 2015-2016, p. 285-312





287

Margalida Tomàs*

Ramon Llull en l’obra literària i erudita 
de Marià Aguiló

Primera recepció de Llull: de la tradició al romanticisme

La relació de Marià Aguiló amb Ramon Llull –sigui amb el personatge 
o sigui amb la seva obra, aspectes no sempre coincidents– és un camí de 
llarg recorregut que va de la seva infantesa fins al final de la seva vida. Es fa 
difícil trobar moments en la biografia intel·lectual d’Aguiló en què Llull no 
aparegui d’una manera o altra, encara que també és cert que Llull no va ser 
en cap moment l’eix vertebrador de l’activitat aguiloniana. En aquest sentit, 
i per posar un exemple clar, és molt diferent del cas de Jeroni Rosselló, per 
al qual la incidència del beat marcà un abans i un després en el seu devenir 
intel·lectual. També és cert que seria difícil trobar un autor, medieval o 
contemporani, que marqui de manera definitiva l’obra d’Aguiló, que fou 
home d’entusiasmes, i d’entusiasmes d’ampli abast, abocat al descobriment 
i a l’acumulació, però poc a la reelaboració aprofundida i, encara menys, 
a la finalització de les seves empreses. Potser no cal ni afegir que a aquesta 
afirmació tan general de manca d’influència d’un autor determinat, se li pot 
posar l’excepció de la literatura popular i tradicional, l’empremta de la qual 
sí que es pot resseguir en qualsevol dels àmbits de la seva diversa producció 
i al llarg de la seva existència.1 També és cert que hi hagué uns homes que 

*.  Reial Acadèmia de Bones Lletres.
1.  Per a la relació de Marià Aguiló amb la literatura tradicional, vegeu Josep Massot i 

Muntaner, «Marià Aguiló i la poesia popular», Estudis de llengua i literatura catalanes, 1981, 2, p. 307-



288

Margalida Tomàs

incidiren molt directament en la seva inicial evolució intel·lectual, però 
no ho feren com a models literaris, sinó com a persones que li descobriren 
aspectes diversos del món cultural que l’envoltava. Són els seus mestres i 
amics mallorquins Josep M. Quadrado i Tomàs Aguiló, i el mestre i amic 
català Pau Piferrer, els quals influïren de manera successiva i en parcel·les 
diferents en el jove Aguiló de les dècades dels quaranta i cinquanta.2 Amb 
major o menor mesura, també una determinada visió de Ramon Llull 
formà part del llegat que rebé d’aquests mestres. Tanmateix, cap d’ells 
hagué de descobrir-li el personatge, perquè aquest ja formava part de la 
quotidianitat que va envoltar sempre l’infant i el jove Marià. Per una banda, 
a començaments del segle xix, eren ben vives a la memòria les virulentes 
controvèrsies entre lul·listes i antilul·listes d’un segle abans, amb revoltes al 
carrer, pamflets i els coneguts enfrontaments entre jerarquies eclesiàstiques, 
com també ho eren les comèdies sobre el beat que tantes representacions 
veieren al llarg del xviii.3 Llull s’havia convertit en un personatge folklòric, 
conegut. Com ho podia ser Catalina Tomàs, Sor Tomasseta. I Llull i Ca-
talina Tomàs compartien una altra característica, la seva mallorquinitat, 

332; «Marià Aguiló i la descoberta de la poesia popular», Randa 40, 1997, p. 51-70; Els viatges folklòrics 
de Marià Aguiló, Barcelona, 2002; Margalida Tomàs, «Piferrer, Milà, Aguiló, davant la literatura 
tradicional», Catalònia 1 (Literatura popular catalana del segle xix), revista en línia del Séminaire 
d’études catalans du groupe de recherches CRIMIC (EA 2561) de l’Université Paris-Sorbonne. 
<http://www.crimic.paris-sorbonne.fr/actes/catalonia1/2008.htm>; Jaume Guiscafrè, El 
rondallari Aguiló, Barcelona, 2008. 

2.  Per a la influència de Quadrado i Tomàs Aguiló sobre Marià Aguiló, Joan Mas i Vives, 
«Introducció», a Marià Aguiló, Poemes inicials, Barcelona, 1990, p. 5-48. També, Margalida Tomàs, 
«Les bases intel·lectuals de Marià Aguiló», Anuari Verdaguer 21, 2013, p. 39-99.

3.  Joan Mas i Vives, «Els mites autòctons en el teatre català dels segles xvi-xviii», Revista de 
Menorca, 1990, primer trimestre, p. 45-60; Domingo Garcias Estelrich, «Ramón Llull y el teatro 
mallorquín setecentista», Studia Luliana 39, 1999, p. 55-84. A finals dels vuitanta, Aguiló, referint-se 
a l’estat de decadència de la llengua al segle xviii, recordava alguna d’aquestes obres: «Si entristeix 
veure en la ploma dels pocs literats que es veien obligats a escriure en català com feien desaparèixer 
la llengua materna per escarnir la castellana, més trist és encara veure el mal ús que en feien els que 
la conservaven, els poetes vulgars del segle passat, etc. L’Entremès del Beato Ramon és una afronta: 
escrit amb esperit volterià inconscient, prova lo malmenada que havia estat la figura de Llull en boca 
dels marrells i la xangleta que en feien. En Llorenç mal casadís no és manco repugnant a la fe i a la 
tradició. Escarneix el Llibre del peregrí, que devia esser encara popular, com ho proven les edicions 
mallorquines. Aquesta observació crec que abraça casi tot lo publicat fins lo d’en Prohens. I encara hi 
ha qui critic a Mallorca el renaixement? Prefereixen els entremesos grotescs i repugnants a les poesies 
d’en Costa?» Marià Aguiló, Cartes sobre el renaixement. Materials, Barcelona, 2014, document 142.



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

289

eren una marca d’identitat de l’illa. Aquest és un factor que cal tenir en 
compte: la recepció de Llull a la primera meitat del segle xix no podia ser la 
mateixa per als autors del Principat que per als autors mallorquins, perquè 
per a aquests Llull era una mateixa part de Mallorca: Llull era mallorquí i 
era «nostro», dos qualificatius inseparables de qualsevol escrit sobre el beat 
sorgit de les plomes mallorquines del moment. L’acostament al personatge 
podia tenir un enfocament que variava d’un autor a un altre, i sobretot 
que variava a mesura que avançaven els anys, però per a tots es mantenia 
aquesta constant d’apropiació.

Marià Aguiló, nascut el 1825, begué de la font popular i la biografia del 
beat, fixada per la tradició, amb els imprescindibles capítols de l’entrada a 
cavall a l’església de Santa Eulàlia, el de la conversió o el de la mort a Bugia, 
li era ben coneguda. Llull i la seva devoció era habitual a la seva família, i la 
correspondència familiar ens en dona mostres. Només dos exemples: el 21 
de febrer de 1846, Marià, en una carta a la seva germana Maria Ignàsia, li 
feia broma respecte a la mandra d’ella a escriure, i li deia que els enteniments 
que han treballat poc al llarg de la vida, quan s’hi posen donen molts fruits, 
«ejemplo de ello es el santo [“el Beato Llull”] que te he citado, que a sus 30 
años era un haragán que maldita la cosa que hacía para mentada, pero luego 
nos dejó más libros que no sé como le bastaban manos a escribir». El maig 
de 1850 era el pare de Marià qui li descrivia les cerimònies fetes en honor de 
Llull com a mostra d’agraïment perquè després d’una sequera havia plogut el 
dia que li feien un ofici. I afegia el pare: «Se ve claramente que esta función 
se hizo más por causa del entusiasmo de Piñano, el síndico de nuestro ayun-
tamiento, a favor del Beato, que por el agua que tuvimos».4 

Hi ha, també, una anècdota, recollida per Miquel dels S. Oliver, que val 
la pena recordar, perquè ens pot servir per il·lustrar aquesta presència del 
tema lul·lià en la realitat del dia a dia de la infantesa d’Aguiló i, alhora, per 
veure com s’iniciava una nova valoració del personatge. Explica Oliver que 
visitava la casa de Marià Aguiló un subjecte presumit, amb pretensions de 
llegit, que menyspreava tot el que fos mallorquí i sols anomenava autors 
i llibres forasters. A més, també es dedicava a maltractar la memòria del 

4.  Fons Marià Aguiló de la Biblioteca de Catalunya. Tota la correspondència d’Aguiló està 
digitalitzada.



290

Margalida Tomàs

doctor il·luminat: era, clarament, un marrell. Un dia, fart de sentir-lo, 
el jove estudiant s’hi encarà: «Vostè se té per un savi, però jo no creuré 
que sia tal savi, ni que tenga l’ampla i universal comprensió que dóna 
saviduria, si no em cerca un llibre d’En Ramon Llull, tal com ell escrigué: 
en catalanesc de Mallorca». Al cap de poc temps, obligat per quedar bé, el 
personatge li dugué efectivament un llibre de Llull «en nostre llenguatge 
compost, tal com ell lo volia». «I aquesta troballa –conclou Oliver– fonc 
el primer fonament de la preciosa col·lecció d’incunables i manuscrits 
catalans».5 	

Bé, l’anècdota, més o menys expurgada de detalls, és certa. El llibre en 
qüestió era la Doctrina pueril, el personatge un tal Pere Antoni, i la data 
dels fets, el 1839.6 Marià tenia, doncs, catorze anys i acabava d’entrar a 
l’Institut Balear. Un any després, el 1840, s’enamorava, se subscrivia a La 
Palma i entrava a l’òrbita de Quadrado i Tomàs Aguiló: començava la seva 
trajectòria romàntica, sempre acompanyada, això sí, de la fal·lera per gloses, 
cançons i rondalles, i per la passió col·leccionista, passió per tot allò que 
fos mallorquí. 

També a partir de 1840 fou quan li devia començar a arribar una nova 
mirada sobre Ramon Llull, més enllà del Llull folklòric de la infantesa. Te-
nim, en primer lloc, l’important article sobre Ausiàs March de Quadrado, 
de 1841, en el qual s’establia un paral·lelisme entre March i Llull, «esos dos 
Hombres de tan ardiente corazón, y de genio tan contemplativo», amb els 
quals «se van manifestando más y más la admirable correspondencia que 
los une, y los secretos conductos que pueden servir para su mutua inteli-

5.  Miquel dels Sants Oliver, Obres catalanes, v. IV, Mestres i Amics, Barcelona, s. d., p. 17-18.
6.  En primer lloc, aquest concepte de «catalanesc de Mallorca» era impensable en el Marià 

de catorze anys. Per altra banda, és molt possible que el llibre no fos cap incunable. Segurament es 
tracta de l’edició feta a Palma el 1736, Llibre de doctrina pueril, compost en llengua llemosina per... 
el B. Ramon Llull...; traduit a llengua mallorquina per un devot deixeble seu à utilidat de los miñons 
de Mallorca. A la Biblioteca de Catalunya se’n conserva un exemplar amb el segell d’Àngel Aguiló. 
El que sí és cert és que Aguiló concedí sempre molta importància a l’adquisició d’aquesta obra de 
Llull: «Lo primer llibre en llengua materna que, aprés de molt cercar i demanar, logrí veure i posseir 
fa una quarantena d’anys fou la Doctrina pueril de Ramon Llull»; «[...] Aquest deler que tinguí per 
llibres catalans (lo que fiu per obtenir el primer, Doctrina pueril de R. Llull)»; «En Pere Antoni, l’any 
39, dejectant el mallorquí al dar-me la Doctrina pueril de R. Llull». Marià Aguiló, Cartes sobre el 
renaixement. Materials, Barcelona, 2014, documents 247, 366 i 432.



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

291

gencia, admirando por ellos a la literatura lemosina en su mayor poeta y 
en su mayor filósofo y enciclopedista». Quadrado, a més, hi expressava el 
desig d’escriure una biografia de Llull, «de cuyo genio colosal presentar un 
leve bosquejo fuera la ambición más viva de mi entendimiento y un home-
naje el más debido a nuestra adorada isla». És a dir, Llull continuava sent 
considerat com a joia de l’illa, però també era ja el «genio colosal», autor 
del «estático libro del Amigo y del Amado».7 L’altre mestre del moment, 
Tomàs Aguiló, coneixia, per més que ell deia que no, els estudis sobre el 
tema lul·lià, tal com posa de manifest una carta d’octubre de 1844 a Rubió 
i Ors,8 que li n’havia demanat informació. I encara que com a poeta, Llull 
no fou un tema habitual en la seva obra, sí que ens deixà una visió ben 
romàntica d’un Miramar esborrat pel pas del temps al poema «Valldemosa», 
de la sèrie Mallorca poética: 

Una vez también llegué
al antiguo Miramar:
su sitio pude encontrar,
pero a Miramar no hallé.
Porque ha revuelto el arado
el polvo de sus ruínas,
y al polvo de las colinas
sin respeto lo ha mezclado.

7.  Josep M. Quadrado, Assaigs literaris, Barcelona, 1996, p. 146.
8.  Tomàs Aguiló escrivia el 18 d’octubre de 1844 a Rubió: «Por mi parte ignoro bastante estas 

cosas y quien me podría dar alguna razón es un viejo capuchino que reside en no sé qué punto de 
los más remotos de la isla, además no le he tratado nunca. Podrías ver al Custurer que ciertamente 
estará en la biblioteca episcopal si no lo encuentras en la de San Juan [Jaume Custurer i Garriga, 
Disertaciones históricas del culto inmemorial del Beato Raimundo Lulio, doctor iluminado y mártir, 
1700]. Además hay un tal Ivo Zalzinger autor desconocido de todos excepto de los lulistas que le 
conocen de oídas. No dejes de dar un vistazo a una de las cartas eruditas del P. Feijoo ni de mentar 
la magnífica edición maguntina que verás en la biblioteca de San Juan. El Sr. Roca tenía o leyó en 
Cambrils las obras del erudito cistercense mallorquín el P. Pascual, pero el hojearlas tal vez serviría 
más para confundir que para aclarar tus ideas» (Tomàs Aguiló i Forteza, Joaquim Rubió i Ors, 
Correspondència. Volum I (1841-1844), Palma, 1999, p. 134).



292

Margalida Tomàs

Sentéme y creí, engañada,
que allí un eco a Lulio nombra,
parecióme ver su sombra
que se estaba allí clavada;
mas conocí mi ilusión
al ver que sólo existía
la sombra de mi fantasía
y el eco en mi corazón.9

Altres imatges de Llull allunyades ja de l’estricta visió popular es feien 
també presents a través d’altres homes que envoltaven l’adolescent Ma-
rianet. Per exemple, Miquel Moragues, professor de l’Institut Balear, que 
al Compendio del arte de hablar y componer en prosa y en verso de 1837, li 
dedicava una considerable extensió i el presentava exclusivament com a 
escriptor «lemosín». I, especial importància degué tenir la relació personal 
de Marià amb l’advocat felanitxer Jaume Antoni Prohens, lul·lista apassio-
nat en tant que «acèrrim mallorquinista», com el denominava Aguiló: «En 
Prohens, nat a Felanitx a la darreria del segle xviii, tenia una flaca per la 
poesia vulgar, en què compongué i féu estampar una pila de plagueteues 
anònimes. Ex-col·legial de Nostra Senyora de la Sapiciència i gran devot 
de son patró el Beato Ramon Llull, se preparà llarg temps per publicar les 
obres del Mestre il·luminat i, com esdevé sovint als col·lectors, morí sens 
publicar-les. Testimoni del menyspreu amb què, després de l’exclaustració 
del 35, feien malbé les antiguitats, o les venien per un tres i no res, fou un 
dels primers en replegar-ne i en acopiar a la vegada bon nombre d’edicions 
gòtiques: acèrrim mallorquinista, donava sols importància a lo pertanyent 
a l’Illa; i quan vaig escriure la Bibliografia Catalana, premiada en 1860, 
m’envià espontàniament tots los llibres llemosins estampats a Catalunya i a 
València que tenia, i que no eren pocs».10

Per altra banda, quan encara era a Mallorca, el jove Aguiló conegué, a 
través de Quadrado i de Tomàs Aguiló, Pau Piferrer, que va fer una estada 
de dos mesos a l’illa per a la preparació del volum de Mallorca dels Re-

9.  Tomàs Aguiló, Obras en prosa y en verso. Tomo VIII. Poesías históricas y descriptivas. Mallorca 
poética, Palma, 1885, p. 54. 

10.  Marià Aguiló, Cartes sobre el renaixement. Materials, citat, document 309.



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

293

cuerdos y bellezas de España. Ens consta, ja ho he explicat a altre lloc, que 
Marià quedà d’entrada ben enlluernat per Piferrer i la seva poesia, com hi 
quedà després amb la lectura del volum sobre l’illa dels Recuerdos, pel qual 
considerava que Mallorca estava en deute amb el seu autor. Pel que fa al 
tema lul·lià, Piferrer, malgrat les seves protestes d’ignorància i incompe-
tència, no deixava de fer en el volum un llarg resum biogràfic de Llull i, 
sobretot, en descriure el seu sepulcre i la capella on es troba de l’església de 
Sant Francesc de Palma, hi incloïa un romantiquíssim passatge de terror 
amb ombres misterioses i aparicions: «Mas cuando entre el vislumbre del 
crepúsculo de la tarde, a la luz incierta de una lámpara y pendientes de 
una escala contemplamos aquella figura del pobre ermitaño y la severidad 
de aquel rostro aumentada por la luenga barba: una sensación de terror 
detuvo nuestra mano y nuestros ojos, apartándose del album, pasearon una 
mirada de azoramiento por la nave silenciosa y desierta [...] y el temor y el 
respeto nos sobrecogieron al ver los movimientos que las oscilaciones de la 
lámpara fingían en aquellos párpados, al parecer prontos a abrirse [...]».11 En 
canvi, la concisa visió que donà de Miramar era molt més cenyida als fets 
històrics i s’hi incorporava poca literatura. És una característica a destacar, 
perquè la Mallorca dels Recuerdos fou una lectura amb fortes repercussions 
en els projectes poètics d’Aguiló. 

A partir del 1844, i instal·lat ja a Barcelona, Marià començà també a 
relacionar-se amb Joaquim Rubió i Ors, precisament en uns moments en 
què els contactes d’aquest amb Mallorca eren més intensos –hi feu dues 
llargues estades el 1843 i el 1845– i quan el Llull poeta formava part dels 
seus projectes d’estudi. Segons Antoni Rubió i Lluch, Rubió i Ors durant 
la primera estada a l’illa copià, d’uns còdexs existents al convent de Sant 
Francesc, fragments de Lo desconhort i de Los cent noms de Déu.12 Després, 
l’octubre de 1844, es proposà presentar un treball –cosa que finalment no 
feu– a l’Acadèmia de Bones Lletres sobre la poesia religiosa medieval, amb 
especial atenció a la lul·liana, perquè, com deia al seu amic Tomàs Aguiló, 
«esto, además de dar mayor realce a mi memoria, servirà para probar el 
extraordinario aprecio en que era mirado en los siglos medios aquel genio 

11.  Pau Piferrer, Recuerdos y bellezas de España. Mallorca, Barcelona, 1841, p. 202.
12.  Antoni Rubió i Lluch, «Pròleg», a Joaquim Rubió i Ors, Lo Gayter del Llobregat. Edició 

políglota, Barcelona, 1902, vol. IV, p. XXVII-XXVIII. 



294

Margalida Tomàs

extraordinario, y dar a conocerlo más de lo que lo es en el día».13 I fruit 
de l’estada del 1845, en què acompanyà Joan Cortada en algunes de les ex-
cursions per l’illa, és el poema «A l’ermita de Miramar», inclòs a la segona 
edició de Lo Gaiter del Llobregat. Un poema que anava encapçalat, encara, 
per una citació de Vicent Garcia i en el qual Miramar, més que lloc lul·lià, 
es presentava com a lloc de refugi per a tots aquells que pateixen.14 Llull 
només hi apareixia a l’última estrofa:

Portau-me en aqueix niu a on vingué un dia
Ramon a celebrar vostra grandesa,
Cisne d’una altra edat que amb sa harmonia
la trista veu del bosc deixà sospesa.
Portau-me en aqueix port on sí podria
salvar-me del naufragi, en ma vellesa
ma gaita al món diria amb rimes noves
vostres cent noms que Llull cantà en ses trobes.

Romanticisme, Mallorca i Ramon Llull en l’etapa juvenil de 
Marià Aguiló

Els primers anys barcelonins d’Aguiló, però, estigueren profundament 
marcats per Pau Piferrer i per la biblioteca de Sant Joan, on entrà com a 
ajudant el setembre de 1844 i que li descobrí uns tresors que ja no volgué 
abandonar mai. Començava així el seu coneixement directe de la literatura 
medieval catalana, que se sumava a la seva formació romàntica i al seu gust 
per la literatura tradicional. Tanmateix, els projectes literaris del jove Marià 
tingueren durant anys un objectiu únic, que era Mallorca. Una Mallorca a 
la qual estava ben decidit a no tornar, però que era la generadora i també 
la receptora de tots els seus projectes intel·lectuals. I si Llull formava part 

13.  Tomàs Aguiló i Forteza, Joaquim Rubió i Ors, Correspondència, citat, p. 132.
14.  El poema de Rubió estava escrit pensant en la seva amiga Caterina Oliver: «Disimula la 

pobreza de su plan y acéptala como un recuerdo de amistad, puesto que al componerla he tenido 
siempre a la memoria que tu habías estado en aquel sitio tan ameno como solitario». Vegeu Joan 
Mas i Vives, «Poesia sentimental en la segona època de l’obra catalana de Joaquim Rubió i Ors», 
Actes del Col·loqui sobre el Reomanticisme, Vilanova i la Geltrú, 1997, p. 259.



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

295

inseparable de l’essència de Mallorca, Llull havia d’aparèixer també, d’una 
manera o altra, en aquests projectes. Així, ja el 1845, redactà un prospecte 
d’un periòdic basat «en un amor eminente a nuestra isla», que sembla que 
havia de dir-se Recuerdos y esperanzas, un nom que evidentment remet als 
Recuerdos y bellezas de España. D’una gran ambició, la publicació –en la qual 
havien d’intervenir altres estudiants mallorquins– havia de recollir «todas 
las poesías dignas de publicarse, de Llull hasta nuestros días, con toda la 
parte biográfica posible», així com promoure la restauració dels principals 
edificis, entre ells el sepulcre de Llull.15 El beat apareixia també, ara i adés, 
a la seva correspondència, evidentment a la mantinguda amb Josep Antoni 
Prohens, que li demanava informacions sobre els manuscrits existents a la 
biblioteca de Barcelona, però també amb l’amic Bartomeu Muntaner. Així, 
l’abril de 1847, en uns moments de desànim intel·lectual, Marià li escrivia 
respecte a la troballa per part de l’esmentat Prohens d’un còdex amb poemes 
lul·lians: «Mas a pesar de esto [el desànim], nada he perdido en la afición 
decidida que a todo lo que honra y engrandece a nuestra isla he tenido 
siempre; así, me diste una dulce satisfacción al noticiarme el hallazgo de 
Prohens. Desearía saber si son fehacientes los datos en que se apoya para 
atribuir estos versos a Llull y si ellos se recomiendan por si mismos».

Tanmateix, al costat d’aquest interès més o menys erudit pel beat mallor-
quí, hi havia la seva visió essencialment romàntica, la que el convertia en un 
personatge de característiques peculiars, únic. I és que en aquells moments, 
Aguiló era sobretot poeta i Ramon Llull encara no era per a ell el gran filòsof 
ni teòleg, ni tan sols l’escriptor català. Era un personatge literari i era mallor-
quí. I per això era una de les peces fonamentals, si no la més fonamental, del 
gran projecte literari del jove Aguiló, l’epopeia «La conquista de Mallorca», el 
somni del qual s’inicià el novembre de 1847 i l’acompanyà al llarg de més de 
trenta anys. El «poema» –així l’anomenava, sense necessitat d’afegir-hi cap més 
qualificatiu– no s’arribà a escriure i, com tantes empreses seves, es materialitzà 
només en un munt de paperetes i anotacions (entorn de 200). Tanmateix, la 
frustració per l’obra no escrita sí que en generà una altra de característiques 
ben diferents, en què la voluntat èpica i filosòfica es trastocava en una obra 
d’introspecció personal: Mallorca deixava de ser el centre del poema, i aquest 

15.  Margalida Tomàs, «La formació intel·lectual de Marià Aguiló», citat, p. 83-84.



296

Margalida Tomàs

l’ocupava la subjectivitat del jo poètic. Eren els Focs follets, una «estranyesa 
poètica» en la qual la figura de Llull té encara una considerable presència. 

Ja em vaig referir en un estudi anterior al vast projecte de La conquista de 
Mallorca i a la seva transformació en els Focs follets,16 i no es tracta de repetir 
aquí el llarg procés que du d’una obra a l’altra. Però sí que és important re-
marcar el diferent tractament que hi ha en les dues obres de la figura de Llull. 
A La Conquista... el seu paper argumental és importantíssim, tant en l’etapa 
de cortesà com en la de persona dedicada a Déu i instal·lat a Miramar. No és 
el protagonista de l’obra, perquè aquest paper està confiat al jove musulmà 
Bennàssar, convertit al cristianisme amb el nom de Nunyo i enamorat, sense 
esperances, d’Esclaramonda, però sí que és el que el protegirà sempre, sigui 
físicament en l’acció que succeeix al palau de l’Almudaina, sigui espiritualment 
en la que té lloc a Miramar. Ara bé, la il·lusió del gran poema, ja ho hem 
dit, l’acompanyà més de trenta anys, i en aquest llarg lapse de temps Aguiló 
treballà intensament en la coneixença de la literatura i de la llengua catalanes, 
s’implicà de manera directa en el moviment de renaixença, seguia els estudis 
històrics i literaris que anaven apareixent. En definitiva, cap a la dècada dels 
setanta o vuitanta, la seva visió de Ramon Llull ja era diferent de la que tenia 
en la seva joventut, i la valoració que feia de la seva obra també. En canvi, i 
això és ben curiós, les notes per al poema que són d’aquests últims anys, no 
varien de manera significativa l’enfocament que hi dona al personatge Llull: 
no hi apareixen ni títols d’obres, ni referències al seu ús del català, ni valoració 
filosòfica, res de res. El Ramon Llull del poema La Conquista de Mallorca va ser 
sempre per a Aguiló, fins i tot per a l’Aguiló ja erudit, el personatge novel·lesc 
que s’identificava amb Mallorca, que la recorria i que servia per enllaçar la 
cultura musulmana amb la cristiana. En podem veure alguns exemples, dels 
molts que es podrien esmentar. Com feia sempre, les nombroses notes con-
servades sobre el projecte del poema no van datades, però podem situar-les 
més o menys en el temps: d’una manera un poc simplista, però, tanmateix, 
efectiva, podem situar les notes escrites en castellà al llarg dels cinquanta i 
seixanta; si són en català és segur que són més tardanes, a partir dels setanta:17

16.  Margalida Tomàs, «Estudi introductori», a Aguiló, Marià, Focs follets, Tarragona, 2006, 
p. 9-47.

17.  Tots els fragments reproduïts a continuació formen part del Fons Marià Aguiló de la 
Biblioteca de Catalunya. Per no augmentar encara més les notes, poso a continuació de cada un 
el seu localitzador.



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

297

Buscar la variedad suponiendo excursiones del rey a la caza. Colocar algún 
príncipe árabe para el contraste. Amores de Llull. Peste de Mallorca como 
episodios.

El poeta anciano árabe que cuenta la historia a la corte mallorquina y Llull 
traduce, es de una fantasía loca y ha pasado por loco. No ha querido salir de 
Mallorca, es una especie de profeta y druida. (38.1.1. d.4.)

[...] Llull, viendo la dificultad de conquistar a la del cáncer, dice exasperado 
que nunca había pensado en la conquista, sino en el modo de abandonarla 
después; que al ver una mujer que le gustase, no tramaba el enlace, sinó el 
rompimiento [...] (38.1.1. d. 8)

Apertura. La corte reunida, Llull cuenta que ha salvado a un joven en la cueva 
de Artá (al árabe). El rey y los principales desean conocerle, comienza sus 
relaciones y Llull sirve de intérprete.

Amores como antes se indican.

Colorido político, el que sea posible.

Los príncepes jóvenes quieren que Llull complete el cuadro del pasado y forma 
una teoría, una hipótesis, que no se oponga al Génesis.

Quizás el príncipe moro, más tarde hecho monje de Miramar, piensa ya en el 
porvenir con la misma ansia que antes en el pasado, y medita y cuenta los noví-
simos como una segunda parte del poema con su colorido oriental. (38.1.1. d. 10)

Poema. Esfuerzos de Ramon Llull para acabar con la influencia de la fuerza, 
para darla toda a las convicciones. (38.1.3. d. 20)

Introducció o primer capítol. La cacera real [...] Llull, el senescal, se cansa i 
s’esmuneix de la cacera. Uns cortesans ho aprofiten per veure si l’indisposaran 
amb el rei [...] El cavaller ferit de lo que ha dit Llull, l’acusa de mal cristià. 
És el que primer fa notar l’ausència de la cacera. Quan apareix l’infant i algú 
diu que té cara de ressucitat [...] Llull demana salconduit pel seu àngel, de qui 
vol ser protector. La cavalleria empara els òrfens. El rei li fa una carícia, li diu 
«vendràs amb mi a l’Almudaina», l’infant quan sent eix nom, el primer que 
manifesta entendre, somriu. (38.1.3. d. 1)

Ramon Lull lo envia encarregat al marit de la dama de Santa Eulàlia (que 
l’afillà?) i en N[unyo] contribueix a l’ardent amor den Lull fent la descripció 
angelical d’ella? En el fort de l’amor den N[unyo] és quan en Lull se converteix? 
[sic els interrogants]



298

Margalida Tomàs

La dama de Santa Eulàlia allunya Nunyo perquè sap que después de l’escàndol 
den Lull alguns han malparlat d’ella i va en llengües de les gents [...] (38.1.3. d. 5)

El protagonista arriba al cap de molt de temps de morta sa enamorada a Mi-
ramar a boca de nit.

El porter no li gosa obrir. Lull mana que li obren i l’alberguen.

Arriba en estat llastimíssim, desfigurat tant que Lull no el coneix. La cara alia-
nada, els ulls enfonyats i ardents. La mirada esglaiada. La roba tota espellissada.

El porter és el qui fa la descripció minuciosa de l’hoste a R. Lull.

L’hoste demana veure’l amb insistència i se declara.

Lull li pregunta si ha sortit de Mallorca? [sic interrogant]

Ell diu que no, Lull s’alegra puix havien corregut veus que després de la 
catàstrofe de la morta havia partit cap a Àfrica en desig de reconquistar l’Illa 
i les calúmnies havien pres peu d’una manera extraordinària. Lull s’havia 
mostrat incrèdul.

R. Lull, veent que no li pot treure del cap la seua mania li fa escriure la narració 
minuciosa de lo que ha vist i aquest escrit constitueix la història d’històries de 
la Cova d’Artà. Pot tenir estil distint i forma de balada. (38.1.4. d. 3)

En canvi, el Llull dels Focs follets era ja tota una altra cosa perquè, com hem 
dit, també era molt diferent l’obra: ara l’itinerari narrat és només espiritual 
i el protagonista no és un personatge extern, sinó el mateix jo poètic, ben 
clarament el mateix Aguiló. Llull és la veu que l’il·lumina, que li marca el 
camí. Després d’unes aparicions i desaparicions en les quals Aguiló aprofitava 
algunes idees del poema primigeni, i ja al final de l’obra, Llull li explicita el 
veritable sentit de l’art («Defuig, doncs, la vanaglòria/girant al cel ton esguard;/
qui de Déu cerca la glòria/troba la glòria de l’Art»), un Llull que ens arriba 
representat amb la iconografia habitual.

Tot quedant-se’m la mà estreta,
romanc, al mirar-lo, mut;
semblava un antic profeta
resplendint de fe i virtut.



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

299

Com si fes vida ermitana,
vestia de drap burell
l’esquifida roba oldana
amb rosaris al cinyell.

Mostrava gran penitència
sa descolorida faç:
sos ulls deien sa alta ciència
i el llibre de sota el braç.

Baix sa negra beca eixien
flocs de cabells argentats,
i en sa cara els colps hi lluïen
dels màrtirs alapidats.

Bella barba, espessa i larga
feia blanquejar son pit;
vuitanta anys de vida amarga
los vencia amb l’esperit.

Tal figura no m’és nova,
casi em sembla familiar...
¿serà que sa imatge es troba
pintada en algun altar?

La confirmació arribarà a l’última estrofa del poema, quan el jo poètic 
identificarà el seu misteriós conseller representat al retaule de la Concepció: 
«aquella és l’antiga imatge/del Sant Mestre Ramon Llull».18

18.  Margalida Tomàs, «Estudi introductori», a Marià Aguiló, Focs follets, citat, especialment  
p. 33-39; Pere Rosselló Bover, «La figura de Ramon Llull en la poesia mallorquina de la Renaixença», 
Taula. Quaderns de Pensament 37, 2002, p. 123-130.



300

Margalida Tomàs

Llull com a part integrant de la cultura catalana. Els projectes 
d’edició de Marià Aguiló

En entrar a la dècada dels cinquanta, l’aproximació d’Aguiló a Llull canvia 
de manera important: ja no és un personatge individual, novel·lesc i estric-
tament mallorquí, sinó que ara s’integra com un element més del conjunt 
de la literatura catalana; Llull és sobretot una part essencial del corpus me-
dieval català. El 1850, Aguiló havia acabat la carrera de dret, que no pensava 
exercir. En canvi, sí que començava a treballar seriosament per aconseguir 
consolidar-se en la seva plaça a la biblioteca de Sant Joan. I una part fona-
mental d’aquest treball era fer-se un currículum i una especialització de cara 
als intel·lectuals de Madrid lligats a la Biblioteca Nacional, els mateixos que 
començaven a organitzar el que havia de ser el cos d’arxivers i bibliotecaris. 
La seva especialització era, sense cap mena de dubte, la «literatura lemosina», 
en totes les seves varietats: autor de poemes ell mateix, recol·lector de poesia 
tradicional, expert en literatura medieval.19 Recordem que és just llavors que 
començaren de manera sistemàtica les excursions estivals per terres catalanes.20 
És just llavors, també, que començaren els seus projectes d’edició. A finals 
de 1850 havia escrit a Quadrado la proposta, que aleshores imaginava com a 
empresa col·lectiva, d’una biblioteca «de autores lemosines», que fou rebuda 
amb entusiasme per l’erudit menorquí. A la contesta, aquest es mostrava dis-
posat a participar-hi i, a més, hi afegia idees molt interessants tant respecte a 
les obres que s’hi podrien incloure com als criteris d’edició que caldria seguir. 
Precisament, un fragment de la carta ens permet veure com Quadrado –i amb 
ell Aguiló– s’acostava a Llull d’una manera molt diferent a com s’havia fet fins 
aleshores a Mallorca, a com ho feia encara «l’acèrrim mallorquinista» Prohens. 
Deia Quadrado: «De las poesías de Raimundo Llull no puedo disponer pues el 
dueño del códice es Prohens, que tiene concebidos sobre él magníficos planes, 
a saber, el de hacerlas entrar en una colección con toda suerte de romances 
y chapucerías. Pero nada puede él tampoco sin mi cooperación, tanto para 
la copia o la explanación del texto, y si el plan de Vds. marcha adelante, yo 
me propongo hacerle la forzosa para que nos las ceda, contendándole en lo 

19.  Margalida Tomàs, «El camí cap a la professionalització intel·lectual de Marià Aguiló. 
Erudició i biblioteca (1851-1861)», Randa 77, 2016, p. 77-115.

20.  Josep Massot i Muntaner, Els viatges folklòrics de Marià Aguiló, Barcelona, 2002.



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

301

que sea razón, y ya le he indicado algo de esto.» I l’obra en prosa de Llull que 
proposava era el Fèlix, perquè «este le tengo manuscrito a mi disposición».21 

Aquest mateix projecte d’edició, cada vegada més personalitzat –és a dir, 
amb Aguiló encarregant-se de moltes més obres–, i que molt sovint feia 
precedir de veritables panoràmiques generals sobre la llengua i la literatura 
catalanes medievals, és el que feu constar en els papers oficials que presentà 
a Madrid l’agost i el desembre de 1852 per aconseguir millorar en la feina. 
En tots els escrits, l’edició de Llull anava lligada al nom de Quadrado, com 
també hi anava la d’Ausiàs March. Ara bé, com sabem, la «colosal empresa en 
la cual se han de arrimar todos los lemosines hombros», en paraules de Milà, 
no arribà ni a començar i també Aguiló deixà de plantejar-se-la com a obra 
pròpia durant un bon període. Tanmateix, aviat les demandes li vingueren de 
fora, perquè des de Madrid l’editor Rivadeneyra li proposà diverses vegades 
fer un volum d’obres catalanes, cosa a la qual no es decidia. Davant la insis-
tència de l’editor, Aguiló escrivia a Bartomeu Muntaner el 27 de setembre 
de 1856: «Sin mucho trabajo y sin mucho disgusto publicaría (sin traducción 
por supuesto) un tomo de crónicas, otro con el breviari d’amor y por fin un 
tercero con las obras catalanas de Ramon Llull». I afegia: «En el caso de que 
con esto se contentase [Rivadeneyra], necesito saber si Quadrado y tú quereis 
cooperar y si alcanzaremos de Prohens los poemas que tiene de Llull como 
comprobantes». Però tampoc aquest projecte tirà endavant. 

Efectivament, Aguiló, immers en el tràfec per a l’entrada al nou cos 
d’arxivers i bibliotecaris i en els seus problemes de la biblioteca de Sant 
Joan, amb les preceptives excursions d’estiu a la recerca de material folklòric, 
aparcà durant uns anys els projectes d’edició i deixà de parlar-ne a la seva 
correspondència. Però, en canvi, no cessà de treballar de manera obsessiva 
en la transcripció d’autors medievals, sobretot en les llargues estades que feu 
com a pretendent a Madrid el 1852-1853 i el 1854, en les quals establí unes 
molt bones relacions amb Eugenio Ochoa, Pedro de Madrazo, Juan Eugenio 
Hartzenbusch, Aureliano Fernández-Guerra, Agustín Durán, Pascual de 
Gayangos i Cayetano Rosell. Pel que es desprèn del material conservat al seu 
fons de la Biblioteca de Catalunya, l’interès d’Aguiló per tota la documentació 

21.  Joan Mas i Vives, La construcció d’una identitat. El debat ideològic i cultural entorn de J. 
M. Quadrado i J. Ll. Pons i Gallarza, Palma, 2008, p. 47.



302

Margalida Tomàs

en català era veritablement omnívor, com ho demostren les còpies i notes de 
material molt divers tret de la Biblioteca Nacional, de la de l’Academia de la 
Historia, de la biblioteca de l’Escorial i de les privades de Pascual de Gayan-
gos i dels marquesos de Casa Mena. És un material molt extens i divers que 
cal estudiar amb deteniment. En tot cas, Ramon Llull no hi apareix i sí, en 
canvi, que hi ha moltes còpies i notes sobre obres historiogràfiques, lletres de 
batalla i apuntacions sobre la Crònica de Muntaner existent a la Biblioteca 
Nacional i la de Desclot de l’Academia de la Historia. Al marge que aleshores 
Aguiló tingués un veritable deler per ampliar el seu cabal de coneixements 
sobre el tema i que ja començava a recollir lèxic per a un futur diccionari de 
la llengua, aquesta afecció pel tema històric segurament s’ha de relacionar 
també amb el seu projecte de poema sobre Mallorca, que aleshores devia 
estar ja convertint-se en un somni, però del qual continuava augmentant el 
cabal de notes i d’idees.

Els anys següents foren importants per a la consolidació professional, 
sobretot quan el 1858 arribà un ascens oficial, acompanyat del trasllat a la 
biblioteca universitària de València, on residí fins al 1861 i on anà descobrint, 
meravellat, la riquesa del fons d’aquell centre. També a finals de 1858 hagué 
d’acceptar, directament obligat per Cayetano Rosell, la participació en el 
concurs bibliogràfic que acabava de crear la Biblioteca Nacional, per al qual 
es posà a treballar en la bibliografia de les obres impreses en català, presentada, 
in extremis, a finals de 1860, i premiada. 

Llull, que en aquests anys no formava part dels seus projectes immediats 
–si no és la seva pervivència en les paperetes que augmenten les carpetes del 
poema «La conquista de Mallorca»–, no deixà, però, de ser una presència 
constant en la seva correspondència. Perquè a Mallorca sí que el panora-
ma lul·lístic s’estava removent amb força, i ho feia de la mà de dos amics 
seus, Jeroni Rosselló i el que ja era fidel i constant col·laborador d’Aguiló, 
Bartomeu Muntaner. Rosselló va publicar el 1859 el volum de les Obras 
rimadas de Ramón Llull: escritas en idioma catalán-provenzal i, el mateix 
any, Muntaner feu de mitjancer entre Prohens i Aguiló en unes propostes 
d’intercanvi d’incunables lul·lians duplicats (cartes del 25 de maig i del 6 de 
juny), una pràctica ben corrent aleshores; a inicis de 1860 Aguiló obsequià 
la biblioteca de Palma amb una edició de 1482 de l’Arbor scientiae de Llull, 
que Muntaner li agraí de cor en carta del 10 de gener de 1860, «no sólo por 



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

303

el mérito intrínseco de la obra, sino como grato recuerdo de uno de los 
hijos más ilustrados de esta provincia». Ara bé, Bartomeu Muntaner també 
necessitava aleshores portar a la pràctica accions que li permetessin fer-se 
un lloc en l’escalafó dels empleats a biblioteques i el que va proposar-se fou 
precisament l’edició de les obres catalanes de Llull. Una llarga i detallada 
carta a Aguiló del 30 de gener de 1860 exposava el pla, que unia «el deseo 
de emprender alguna tarea literaria digna de este nombre, que me haga 
acreedor a la consideración y el aprecio de mis compañeros de profesión» 
amb «la oportunidad de la ocasión [...] de la reciente confirmación solemne 
del culto inmemorial de aquel ínclito paisano».22 Després d’explicar l’ajut 
inesperat que havia trobat en Joaquim M. Bover, explicitava el projecte, 
amb l’ordre de publicació de les obres, els estudis que li caldria fer, etc.: 

Mi plan es publicar los tratados según lo aconseje el tamaño de los tomos, 
haciéndolo primero de aquellos que ofrecen más condiciones ventajosas por 
la antigüedad de los códices que pueda consultar. Empezaría por el libro Del 
orden de cavaleyria, que he encontrado hace muy poco y que ha sido un feliz 
hallazgo pues se consideraba ya como perdido; seguiría el libro del gentil e 
dels tres savis, etc, después quizás el de primera e segona intenció y el de los mil 
proverbis, etc, hasta completar el primer tomo, formando el segundo el Félix o 
libre de Meravelles, el 3º el libre de demostracions, etc. y enseguida ya veríamos. 
Al frente de cada tratado iría una noticia preliminar sobre la historia del mismo, 
códices consultados y fundamentos sobre la genuidad del texto. El hacer un 
examen crítico-filosófico general de las obras de Llull, y especial de cada una 
de ellas subordinado al general, sería asunto que daría materia para un tomo 
que no emprendería hasta haber terminado la publicación: pues la necesidad 
de copiar los diferentes tratados viéndome obligado a precisar el sentido de 
cada frase y el tener que corregir primeras y segundas pruebas me pondrían, a 
mi ver, en estado de poder apreciar cumplidamente el mérito filosófico literario 
de nuestro apóstol. No ignoro que para ello necesito hacer estudios sobre el 
estado de la filosofía en el siglo xiii, y que debo conocer además con alguna 
extensión la influencia de la literatura arábiga sobre la lemosina y especialmen-
te sobre Llull; pero esto no me espanta pues en estos últimos tiempos se ha 
escrito mucho sobre el particular, y cuidando de hacer traer estas obras para la 
biblioteca ahorraría mucho tiempo y mucho más trabajo. 

22.  El pare de Marià li escriví el 24 d’octubre i l’1 de novembre de 1858 detallant-li les festes 
organitzades a Palma amb motiu de la beatificació, que constituïren tot un esdeveniment públic. 



304

Margalida Tomàs

Muntaner demanava l’ajut d’Aguiló en la consecució de còdexs o incuna-
bles i en els criteris d’edició i coneixements teòrics sobre el tema. I, sobretot, 
recordant els antics projectes d’edició d’aquest li deia: «Y si en este mi plan 
hallares un obstáculo para la realización de los que acaso abrigas, dímelo 
también con toda franqueza, pues aún es tiempo, ya que todavía no hay 
trato ajustado. Lo que importa es obrar y no estar parado; esto es lo que 
aconseja Bover y no anda desencaminado. Pero insisto en que quiero hacerlo 
perfectamente de acuerdo contigo, y en que deseo y necesito de tus consejos y 
auxilios». En la seva contesta (3 de febrer de 1860), Marià l’animava a la tasca 
«como mallorquín y como bibliotecario», i recordava aquest lligam entre Llull 
i Mallorca: «Cuando en 1852 escribí el prospecto o plan de una publicación de 
autores lemosines endosaba a Quadrado los tomos referentes a Llull, es decir, 
que siempre he creído que esto debía hacerse en Mallorca.» Ara bé, també 
hi afegia un comentari difícil d’interpretar, perquè sembla pressuposar que 
els seus propis projectes d’edició encara pervivien: «Pero quizás podríamos 
ponernos acordes para que tu edición formase parte de la colección, como lo 
formarán el tomo de orígenes de la lengua, etc., que Milá trabaja con tanto 
ahinco. Es una indicación suelta por si te conviene y nada más». 

El projecte de Muntaner, però, trobà un inesperat obstacle, que acabà sent 
definitiu, per part de Jeroni Rosselló, el qual, literalment, boicotejà el seu 
acord amb l’impressor Gelabert. Les immediates gestions de Joaquim M. Bo-
ver per posar pau entre Muntaner i Rosselló suavitzaren d’entrada la situació, 
i s’arribà a un pacte pel qual ambdós compartirien l’edició lul·liana (carta del 
28 de febrer de 1860). Un mes després, Muntaner escrivia a Miquel Victorià 
Amer i l’informava del projecte: «Este verano o antes empezaré la publicación 
de las obras lemosinas de Ramon Llull con traducción castellana23 y notas, 
que unido con Rosselló hemos decidido emprender. Yo tenía contratada 
esta publicación con un editor, però luego saltó Rosselló diciendo que 

23.  Això de la traducció castellana sembla que era imposició de Rosselló, segons explicava 
Muntaner a Aguiló: creia que Rosselló «había meditado muy poco» sobre el tema dels criteris 
ortogràfics i, sobretot, aquest volia posar la traducció castellana a peu de pàgina en lletra més petita, 
«alegando como razón muy poderosa que los subscriptores de las poesías no las entienden quejándose 
de ello, y abrigando la esperanza de que con esta innovación la publicación tendrá mucho más 
séquito. Si bien no me gusta del todo el pensamiento he accedido en gracia de la buena armonía», 
carta del 28 de febrer de 1860.



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

305

armaría competencia, y en gracia de la paz y buena amistad resolvimos 
trabajar de comuno, que así mismo no faltará trabajo para los dos. Cada 
uno publicará una serie de tomos sueltos, que reunidos en colección com-
pondrán todas las obras que se conservan en lemosín de l’il·luminat mestre 
i Doctor Ramon Llull».24 Tanmateix, aviat l’empresa se’n va anar a l’aigua. 
El 29 de maig Muntaner escrivia a Aguiló que «Rosselló estuvo en casa de 
Tomás [...] ya puedes suponer que Ramon Llull está roncando que es un 
primor. No creo que llegue a cuajar nuestra empresa, porque ya de sólo 
pensarlo se me revuelve el estómago». Efectivament, l’enemistat entre ells 
s’afermà i finalment Rosselló acabà monopolitzant l’edició i quedà convertit 
en el lul·lista oficial. Aguiló era amic d’ambdós i va procurar que l’enemistat 
no anés a més.25 

El juny de 1861 Marià Aguiló deixava València i tornava a la seva estimada 
biblioteca de Sant Joan. Feia només tres anys que era fora, però en aquest 
temps el panorama cultural a Barcelona es trobava en ple canvi. Tot allò 
que envoltava la literatura catalana prenia una nova empenta i, fruit directe 
dels Jocs Florals, prenia també un nou sentit, sortien nous protagonistes i 
noves necessitats. Aguiló, ja ho sabem, entrà de ple en aquest nou ambient 
i inicià una època d’intensa dedicació a tot allò que envoltava el certamen 
dels jocs. No és aquest el lloc d’analitzar el seu paper en aquest organisme, 
com tampoc, malgrat la seva importància, com a partir d’aquest moment 
s’anà configurant el seu pensament lingüístic.26 Però sí que cal assenyalar 
un fet fonamental: amb l’arribada d’aquesta nova època per a la literatura 
catalana, les seves antigues dedicacions i els seus antics projectes prenien 
un sentit diferent. Perquè tot allò que fins aleshores havia estat un treball 
personal, amb mires individuals, passava a incorporar-se a un moviment 
col·lectiu, que demanava i necessitava tot un material de base per sostenir-
se, d’edicions de textos a gramàtiques i diccionaris, de teatre a llibres pu-
blicats, etc. I això volia dir, també, que començava a haver-hi competència 

24.  Carta del 21 de març de 1860, Biblioteca de Catalunya, Fitxes Casacuberta.
25.  El 1862 l’Academia Provincial de Ciencias y Letras de las Baleares, creada el 1848, convocà 

un premi per a un treball sobre els escrits científics de Llull, i també el mateix any l’ajuntament 
de Palma començà a gestionar la possibilitat d’adquirir la que es considerava casa natal de Llull. 

26.  Margalida Tomàs, «Marià Aguiló i els Jocs Florals de Barcelona», Randa 5 i 6, 1977; «La 
construcció del model lingüístic de Marià Aguiló», Anuari Verdaguer 17, 2009, p. 457-478.



306

Margalida Tomàs

i a veure qui arribava primer a omplir aquests buits i aquestes necessitats. 
Li ho havia de recordar un dels coneguts que l’havia ajudat durant l’època 
de Madrid, Laureà Figuerola, que l’empenyia a publicar: «¿Como estamos 
de publicaciones? Cuan cierto es que la codicia rompe el saco. Algun dia se 
arrepentirá de la delantera que otros toman, y si bien nunca pasa la opor-
tunidad, ya ha perdido V. el mérito de la iniciativa» (carta del 23 d’agost 
de 1866).

Només cinc anys després de la tornada de València, el 1866, Aguiló re-
prenia la idea de la publicació dels autors medievals catalans. De manera 
paral·lela, treballava intensament en la revisió del Catálogo, que es co-
mençava a publicar i al qual ara donava un sentit complementari: el gruix 
d’obres publicades en català que havia trobat era una prova evident de la 
pervivència d’aquesta llengua i, sobretot, l’estudi de rituals i altres obres 
religioses «que son mi caballo de batalla», era una manifestació escrita de la 
unitat lingüística del territori català («necesito probar que todo lo que se ha 
escrito algo oficialmente en mallorquín está en catalán, o que las diferencias 
son tan pocas que no bastan para llamarle un dialecto aparte»). Muntaner 
fou un ajudant imprescindible: «Acuérdate que tú eres mi único paño de 
lágrimas para esta obra que está destinada al odio de los castellanos, a la 
indiferencia de los catalanes y a los celos de valencianos y mallorquines. 
Total de los que la conozcan de oidas para lo dicho, cien personas. Total 
de sus lectores, tú y Amer» (carta del 24 de novembre de 1865). Mentre 
començaven a aparèixer els primers plecs del Catálogo, Aguiló començava 
també a preparar les coses per editar dins el que havia de ser la Biblioteca 
Catalana. El 25 de maig de 1866 escrivia a Muntaner que tenia tractes per 
imprimir «un manuscrito del xv catalán bastante curioso que tengo desde 
1854 y que creo que te enseñé en Mallorca. Me gustaría que pudiéramos 
reunir nuestros esfuerzos para publicar una biblioteca catalana según 
mi plan de marras que de tantos años hace te enteré». Muntaner, home 
de seny, li recomanava no començar res nou fins que no hagués acabat 
de publicar el Catálogo. Tanmateix, Aguiló, sense deixar de treballar tot 
aquest any en la bibliografia i després d’assegurar-se que, des de Mallorca, 
els projectes d’edició de Llull estaven enrocats (carta de Muntaner del 29 
de maig de 1866), començà a treballar en la nova empresa: el 5 d’octubre 
tenia encarregats els tipus de lletra i el paper, deia tenir material per a una 



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

307

dotzena de toms i havia de començar a prendre decisions, entre elles una 
de prou important, la de la llengua en què s’havien d’escriure tots els textos 
complementaris de les obres publicades: «Me aconsejan algunos, entre ellos 
los votos que más estimo, que escriba en catalán las ligeras o cortas intro-
ducciones que es necesario poner en cada uno o en la mayor parte de los 
tomos. ¿Qué te parece? Me temo que tú y Quadrado creais ver en esto una 
insubordinación de leso lenguaje nacional. Yo no estoy decidido, a pesar 
que conozco que escribir un prólogo en castellano a una obra catalana que 
no se traduce, es confesar que aquella lengua ha muerto, y yo no lo puedo 
decir porque no lo creo». 

Aquest mateix any 1866, Llull torna a aparèixer sovint a la correspon-
dència entre els dos amics. Per una banda, perquè Aguiló s’implicà perso-
nalment amb els escultors germans Vallmitjana en la realització de l’estàtua 
de Llull per al nou edifici de la universitat de Barcelona. El 2 de març deia: 
«Han venido los hermanos Vallmitjana a buscarme para que vea su estatua 
de Ramon Llull. No tienen más datos que los que les he podido procurar 
y no sé como saldrá. Yo quería que se procurasen un vaciado de la de su 
sepulcro de San Francisco. Es para la nueva universidad. Hemos tenido 
reñidas luchas para la elección de las cinco estatuas. Yo propuse gente que 
hable nuestra lengua y no me han aceptado más que Llull y Luís Vives. 
Basta decirte que me han rechazado D. Jaime el Conquistador para poner 
Alfonso el Sabio, ojalá fuese al menos el de Nápoles. Algunos de la llopada 
son más pasteleros de lo que creía».27 Per altra banda, a Mallorca s’havia 
publicat un treball de Fernando Weyler, que aixecà polseguera, Raimundo 
Lulio, juzgado por si mismo. Aguiló en demanava informació a Muntaner: «Y 
a propósito de R. Llull. ¿Qué es ese libro de Weyler que ha escrito contra él? 
Por poco que valga la pena, cómpramelo y mándamelo. Me conviene poner 
una nota para indicar las discusiones de dominicos y franciscanos respecto 
la santidad, etc. de Llull y los partidos populares que se formaron. Sólo así 

27.  Quan el 1867 la causa pia de Llull i l’ajuntament de Palma projectaren aixecar una estàtua 
al beat, Aguiló s’encarregà de fer les gestions amb els germans Vallmitjana (carta de Muntaner del 
9 d’abril de 1867) i portà personalment al port el model que havien fet servir per a la de la universitat, 
després de donar-los altres imatges (carta de Marià Aguiló a Muntaner del 12 d’abril de 1867). Per a 
tot el que fa referència a la iconografia i presència de Llull en les arts mallorquines del xix, Catalina 
Cantarellas, «Ramon Llull en l’art i la cultura del segle xix», Randa 51, 2003, p. 31-49.



308

Margalida Tomàs

son explicables las dos pastorales que pongo en el catálogo y cuya diferencia 
de fechas es de medio siglo. Desearía una indicación suscinta que me cupie-
ra en pocas lineas» (carta del 26 d’octubre de 1866). Muntaner, després de 
recomanar-li les Disertaciones históricas sobre el culto inmemorial del Beato R. 
Lulio de Costurer per a les dissensions entre lul·listes i antilul·listes i ampliar-li 
la informació, el posava al dia del rebombori del llibre de Weyler: Josep Lluís 
Pons el va proposar com a soci de l’Ateneu Balear i va ser rebutjat, per deu 
vots contra nou; també hi va haver discussions a la junta de la causa pia del 
beat, perquè es va proposar que aquesta es manifestés públicament contra el 
llibre i Quadrado s’hi oposava, al·legant que no s’hi atacava per res la santedat 
de Llull. Encara que, com recollia Muntaner, Weyler s’ocupava sobretot de 
les obres de ciències exactes i naturals de Llull, no deixava d’incloure-hi afir-
macions del següent tipus: «En todos sus escritos el lenguaje es bajo, vulgar, 
pueril, ridículo a veces, falto de adorno y galas de decir, lleno de repeticiones 
y redundancias, y arreglado al mal gusto dominante de su tiempo».28 I, en-
cara, Francisco de Paula Canalejas, que estava preparant la seva obra Las 
doctrinas del doctor iluminado (Madrid, 1870), enviava un copista a Palma 
perquè copiés el Llibre de les bèsties a través de Quadrado.

Malgrat aquesta presència constant de Llull, i de l’interès d’Aguiló pel 
Fèlix, la primera obra de la qual començà a preparar l’edició fou la que sempre 
s’havia adjudicat a ell mateix en tots els projectes anteriors, la que sempre en-
capçalava la llista, la Crònica de Jaume I. A partir d’aquest moment, i al llarg 
de més de deu anys, Bartomeu Muntaner tornà a ser una peça imprescindi-
ble per a Aguiló, sense el qual la Biblioteca Catalana segurament no hagués 
pogut tirar endavant. A començaments de març del 1867 n’aparegueren les 
primeres proves i fou a Mallorca on Aguiló demanà opinió respecte als criteris 
d’edició: a Quadrado, Muntaner i Rosselló. No és aquest el lloc de seguir fil 
per randa les vicissituds de la publicació dels diferents llibres de la col·lecció, 
un tema que demana molt més treball del que he pogut dedicar-li fins ara. 
Llull, d’una manera o altra, hi és sempre present, lligat o bé a Muntaner o bé 
a Rosselló. El març de 1870, Aguiló explicava a Muntaner que l’editor Àlvar 

28.  Quasi deu anys després, el 1875, Josep Tarongí es feia ressò d’aquestes afirmacions al seu 
article «Ramon Llull considerado como escritor místico», aparegut al Museo Balear: «Esas frases, 
escritas a no dudarlo sin conciencia literaria, revelan, no queremos creer mala fe, pero sí ignorancia 
de los escritos lulianos».



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

309

Verdaguer volia treure el prospecte de la col·lecció i que ell hi volia anunciar 
«les obres que els literats mallorquins hi vulguen publicar», i que li digués, per 
tant, quins eren els manuscrits que primer comptava donar a l’estampa (carta 
de l’11 de març de 1870) i aquest li contestava amb títols «todos de nuestro 
Ramon Llull» (carta del 15 de març de 1870). Tanmateix, fou Jeroni Rosselló 
que s’encarregà del Fèlix i Muntaner, després de molts dubtes, el 1875 acceptà 
encarregar-se de l’edició de la traducció del Boeci. 

Aguiló, a més del Llibre dels feits es reservà en la seva col·lecció el Tirant i 
la falsa crònica de Boades. En un esborrany de prospecte, justificava la tria 
dient que «la història com més heroica i meravellosa és, sense la literatura 
que venga a comprovar-la apar una rondalla i s’oblida, una apologia que no 
es creuen els rivals»,29 però no sé fins a quin punt la seva afecció per les obres 
que tocaven d’una manera o altra el tema de la cavalleria no s’haurien de re-
lacionar amb el somni del poema sobre la conquesta de Mallorca. El cert és 
que quan, finalment, preparà ell mateix l’edició d’una obra lul·liana, aquesta 
fou el Llibre de l’orde de cavalleria, per més que Muntaner hi hagués treballat 
abans. Aquest llibre de Llull, tanmateix, no aparegué dins la col·lecció de la 
Biblioteca Catalana, sinó en una altra, que Aguiló denominava Biblioteca 
Llemosina, pel tipus de lletra utilitzat, o Biblioteca Gòtica, i dins la qual 
inclogué també el Valter e Griselda de Bernat Metge. 

L’abril de 1873, Aguiló deia a Muntaner que havia localitzat a Andalusia un 
manuscrit del Llibre de Cavalleria, que encara no havia vist. El 24 de febrer 
de l’any següent, però, ja podia escriure: «Tenc el llibre de la cavalleria de R. 
Llull. És un códice admirable.» L’havia comprat al bibliòfil gadità Joaquín 
Rubio y Muñoz, en un manuscrit del segle xv que contenia també l’altra 
obreta que publicà en lletra gòtica, la Història de Valter e Griselda30 i que és ara 

29.  Fons Marià Aguiló de la Biblioteca de Catalunya, 10.1.1. d. 6.
30.  El volum I del Catàleg dels manuscrits de la Biblioteca de Catalunya descriu el ms. 12, 

provinent de la biblioteca de Marià Aguiló, que conté aquesta obra de Llull (amb ex-libris del 
Col·legi de la Sapiència), el Valter e Griselda i la Doctrina compendiosa de Francesc Eiximenis, i 
informa que una guarda amb lletra d’Aguiló diu: «Vid. El Buscapié Adol. de Castro-Cadiz. 1848, 
p. 80». Segurament Aguiló tingué notícia de l’existència d’aquest còdex a través d’aquesta obra 
d’Adolfo de Castro. A la pàgina 80 d’El Buscapié, edició de Cadis del 1848, efectivament es diu 
el següent: «En la preciosísima librería de mi amigo el Señor D. Joaquín Rubio existe un Ms de 
principios del siglo xv, el cual contiene un tratado de la Orden de Caballería compuesto por mestre 
Ramon Llull en lengua provenzal o lemosina. De esta suerte comienza [...]. Después de este breve 



310

Margalida Tomàs

el ms. 12 de la Biblioteca de Catalunya. En aquells moments, encara semblava 
que era Muntaner qui s’havia d’encarregar de l’edició d’aquesta obra, que 
tenia l’inconvenient de ser massa breu per formar un volum independent. 
Cal remarcar la irada reacció d’aquest i de Rosselló quan Aguiló plantejà la 
possibilitat de posar el llibret de Llull com a apèndix del Tirant: «essent tu 
mallorquí, com te passa pel cap el fer representar un paper tan secundari a nos-
tron il·luminat doctor?» (carta de Muntaner del 21 de juliol de 1874). Mentre 
Jeroni Rosselló anava preparant l’edició del Fèlix, Muntaner, en començar el 
75, com hem dit, acceptà encarregar-se de l’edició de la traducció del Boeci: 
foren les dues obres de la Biblioteca Catalana que es publicaren a Palma, a la 
impremta de Gelabert. Per la seva banda, Aguiló, a finals del 1876, just quan 
es començava a posar en marxa el certamen literari organitzat per l’Arxiduc 
d’Àustria per commemorar el cinquè centenari de la fundació de Miramar, 
es decidia a treure la nova col·lecció gòtica. El febrer de 1877 començaren 
a sortir, luxosament editades i a un cost desorbitat, les primeres planes del 
Llibre de l’orde de cavalleria, la impressió del qual s’allargà durant dos anys. 
Ben significativament, fou arran de la celebració de les festes de Miramar que 
Aguiló desenterrà, d’entre els milers de papers que l’envoltaven, una primera 
i oblidada redacció dels Focs follets: «A pesar que fa 27 anys que vaig perdre la 
costum i les ganes de fer versos (en acabar la carrera), encara m’ha sabut un 
poc de greu no haver pogut donar una mostra o testimoni de la meua devoció 
al nostro Beato Ramon. Ventura que no vaig pensar en una poesia llarguíssima 
feta l’abril de 1850, en què Llull hi guaita i hi pren la paraula al final d’ella» 
(carta a Muntaner del 7 de setembre de 1877). El 1879 dedicava el Llibre de 
l’orde de cavalleria compost a Miramar de Mallorca per mestre Ramon Llull a 
l’Arxiduc Lluís Salvador; el 1880, guanyava el premi de poesia al certamen de 
les Fires i Festes de Palma amb els Focs follets. 

tratado del orden de caballería, sigue la Ystoria de Valter e de Griselda composta per Bernat Metge [...]. 
Y termina el Ms. con una obrita bastante larga intitulada tractat ó doctrina compendiosa de viure 
iustament [...]». A la dedicatòria a l’Arxiduc Lluís Salvador de l’obra, Aguiló torna a rememorar 
l’episodi: «esta obra perduda des del segle passat i de la qual no en coneixia més que el mot darrer 
del títol, deixondí ma fantasia i ma cobejança de jove, fins que després de vanes inquisicions per 
descobrir-ne algun trellat, un erudit fill de Cadis (en certa renouera publicació de fa una trentena 
d’anys) revelà l’existència d’una còpia antiga en dita ciutat. I aquell preciós Ms. que al cap de molt 
temps de percaçar logrí adquirir, i un altre d’incomplert que isqué venal fa poc i posseeix mon 
amic en M.V. Amer, fou los originals que han servit per la present edició». 



Ramon Llull en l’obra literària i erudita de Marià Aguiló

311

El 1883 es posava a la venda, com a volum complet, el llibret de Llull, al preu 
de nou pessetes. Fins i tot Ramon Picó i Campamar, aleshores ja molt crític 
amb Aguiló, considerava que era «una bellíssima edició poètica, i tant de bo 
que poguéssem tenir publicades aixís totes les obres del Doctor Il·luminat».31 
També en va sortir una breu ressenya a La Veu del Montserrat (14 de juliol de 
1883), que reproduïa el pròleg dedicatòria que encapçalava l’edició. 

És llavors quan s’acaba la presència més directa de Llull en les empreses 
d’Aguiló, mentre a Mallorca, en canvi, l’estudi de l’obra lul·liana prenia 
nova empenta, amb unes fites destacades: el 1881 es creava el Museu Ar-
queològic Lul·lià i la Societat Arqueològica Lul·liana (amb el seu Bolletí a 
partir de 1885). I el maig de 1884 Marcelino Menéndez Pelayo, candidat per 
Mallorca del partit conservador a les eleccions, pronuncià una conferència 
a l’Institut Balear sobre Ramon Llull que tingué una forta repercussió.32 
Marià Aguiló, a Barcelona, havia acabat el trasllat de la biblioteca des del 
convent de Sant Joan de Jerusalem al nou edifici de la universitat i el 1886 
aconseguí arribar a ocupar-ne el càrrec més alt, cap de primer grau. En el 
seu despatx, Aguiló rebia els estudiosos i investigadors i els mostrava els 
tresors del centre, entre ells els materials lul·lians. Un d’aquests estudiosos 
fou el futur bisbe Torras i Bages, amb el qual tancarem aquest treball. Per-
què La Tradició catalana –apareguda el 1892, el mateix any de la jubilació 
forçosa d’Aguiló– dedica una atenció especial a Llull i a la seva obra, però 

31.  Carta a Tomàs Forteza del 5 de juny de 1883, Ms. 2069 Biblioteca de Catalunya.
32.  El 30 d’octubre de 1884, Plàcid Aguiló, germà de Marià, escrivia a Tomàs Forteza: «Acab 

de llegir el discurs d’en Menéndez a Ramon Llull [...] i t’assegur que he quedat pasmat de veure 
tanta ciència en Ramon Llull i tant talent a en Menéndez. Quan vaig començar a servir les obres 
de R. Llull a la Biblioteca, fa més de 20 anys, ja vaig creure que per escriure aquells tomos infòlio 
i amb aquella forma tan especial, augmentà amb mi l’admiració a R. Llull i m’estranyava que hi 
hagués qui li volgués enfosquir lo seu gran nom, com havia dit el meu pare q.d.t. que els dominicos 
de Palma feien tot lo que podien per lograr-ho. I si d’admirar és la ciència de R. Llull, no és manco 
lo talent d’en Menéndez, reconegut per tothom, però que en aquest discurs sol ja ho revela en gran 
manera i sembla talment impossible que un home a la seua edat hage pogut sisquera veure els títols 
de les obres que es coneix ha llegit amb tanta conciència i amb tal judici, i si de Ramon Llull, amb 
un discurs casi improvisat, ha dit tant, què diria de tants i tants savis que sens dubte haurà estudiat 
i vist amb atenció? Realment se pot ben dir que en Menéndez és un home extraordinari.» Sobre el 
discurs de Menéndez Pelayo –que ja havia dedicat atenció preferent a Llull en el seu discurs d’entrada 
a la Real Academia Española (1881), La poesía mística española–, Horst Hina, «La construcció d’una 
tradició cultural: Ramon Llull i la Renaixença», Actes de l’onzè Col·loqui Internacional de Llengua i 
Literatura Catalanes, Barcelona 1998, v. 1, p. 143-155. 



312

Margalida Tomàs

també hi apareix Marià Aguiló i, significativament, relacionat amb el beat 
mallorquí. Per una banda, Torras hi ofereix d’Aguiló la visió que aquest 
mateix s’havia anat elaborant en els últims anys de la seva vida: «Coneixe-
dor dels antics escriptors catalans, enamorat de la literatura, de l’art i de 
la vida medieval, s’hi donava de cor i no sabia eixir-ne, s’hi comunicava 
directa i personalment, vivia interiorment amb ells i ells li parlaven». I ben 
en concret, Torras i Bages apunta a la directa relació amb el beat mallorquí, 
a partir d’una explicació del mateix Aguiló, en la qual aquest referia que 
un dia «al tornar de visitar el castell dels papes, a Avinyó, essent a la vora 
del riu, li sortí son compatrici, el Beat Ramon Llull. Per açò l’Aguiló era 
un bibliòfil d’una fusta diferent dels altres: en els llibres hi veia més que el 
comú dels altres de l’ofici, i perquè hi veia més hi feia menys. Hi cercava 
satisfer una desenfrenada concupiscència estètica». Contacte directe, doncs, 
de romàntic a romàntic. Perquè, segons Torras i Bages, «al nostre il·luminat 
doctor, potser li escauria perfectament el títol de Doctor Romàntic, i això 
per moltes raons [...] Què és un romàntic sinó un il·luminat, un home que 
no guia per regles, sinó per sa pròpia llum». Aguiló, de romàntic, en fou 
sens dubte, i algunes altres de les raons les compartí amb Llull, a més de 
seguir sempre «sa pròpia llum»: l’ús de la llengua, la voluntat de difusió de 
la ciència, el trencament de motllos. I si no fou ben bé un il·luminat, una 
mica visionari sí que ho fou. Ja ho deia ell mateix a Muntaner: «com jo 
me conec un poc visionari m’agradaria saber el teu parer de bibliotecari i 
d’home pràctic» (carta de l’1 de desembre de 1876). Llull feu una obra enor-
me; Aguiló feu una gran tasca. El nostre beat fracassà en algunes empreses, 
però aconseguí acabar obres i més obres. Aguiló no n’acabà cap, això és el 
seu gran pecat. Però sí que veié molt clares quines eren les necessitats de la 
nova literatura catalana i treballà molt, a la seva manera, per oferir-nos un 
gavadal de material perquè entre tots nosaltres poguéssim tirar-la endavant. 


