
Joaquim Garcia Girona.

105

A L T  M A E S T R A T

“Fugint lo més possible de servilisme”:
la relació entre Seidia i Canigó

Carles Lluch

En els darrers lustres s’ha produït una recuperació 
significativa de la figura del benassalenc Joaquim Garcia 
Girona (Benassal, 1867- Baeza, 1928), sobretot si tenim en 
compte que havia estat molt negligida amb anterioritat. 
Indiscutiblement, l’obra major d’aquest sacerdot, 
poeta i lexicògraf  fou el poema èpic Seidia, redactat 
aproximadament entre 1905 i 1918 i publicat el 1920.1 
Es tracta d’una obra singular per diversos conceptes. En 
primer lloc, per l’ambició i l’envergadura, que la fan única 
en el context de la renaixença literària valenciana: 13 
cants —15 comptant-hi el preludi i l’epíleg— amb un total 
de 6251 versos. En segon lloc, pel fet de tractar-se d’un 
poema èpic, i per tant un producte tardà del romanticisme 
historicista del vuit-cents. Sobta, efectivament, la 

publicació ben entrat el segle xx d’una obra de tema històric, medieval, en vers, però 
aquesta peculiaritat s’ha d’entendre en el context del precari procés de recuperació 
cultural valenciana. La Renaixença valenciana no havia assolit ni de bon tros els 
objectius que caldria haver esperat, i per això es va allargassar més en el temps que 
a Catalunya. L’aparició de Seidia s’entén com un producte d’aquest perllongament, 
potser anòmal, però al capdavall ajustat a la realitat cultural i literària del País Valencià 
d’aquell moment. El poema de Garcia Girona venia a cobrir simbòlicament un buit en 
la literatura valenciana, en proporcionar-li l’èpica que, des del Romanticisme, semblava 
necessària per a la recuperació d’una cultura nacional. Un paper que al Principat havia 
dut a terme Jacint Verdaguer.

Precisament una de les influències que la crítica ha destacat en el poema de 
Garcia Girona és l’obra del capellà de Folgueroles, i sobretot de Canigó (1885). Tant 
Joan Peraire com Òscar Pérez, els dos estudiosos que més han aportat a l’estudi de 
Seidia, ho han posat de manifest: junt al Llibre dels Feits de Jaume I, l’obra de Verdaguer 

1 Seidia (Poema valencià del principi de la Reconquista), València, Impremta Valencianista, 1920. 
Sobre la gènesi de l’obra, v. Òscar Pérez Silvestre, “Mn. Joaquim Garcia Girona o la labor 
del solitari”, dins Joaquim Garcia Girona, Seidia. Poema valencià del principi de la Reconquista, edició 
a cura d’Òscar Pérez Silvestre i Ramon París Penyaranda, València, Saó Edicions, 2000, p.
ix-lxvii, esp. p. xxxiv-xl. Aprofitem per indicar que citarem a partir d’aquesta edició del text.

beCEroLes IV (2010), 105-117



106

fou una de les fonts principals per a Garcia Girona.2 Aquest mateix demostrava tenir-la 
present en una carta a Antoni M. Alcover del 29 de maig de 1906:

Lo poema de qui hay parlat atres vegàes, no es una obreta curta, sino 
un treball en vèrs que en lo que pòrto fet hasta ara [...] no baixarà de tres 
mil vèrsos. Tinch verdadera febra per donarli remat enguany: me falten de 
tres á quatre cants, y’n tinc de fets y acabats dèu. Vaig comensá per pòch y 
m’hay enbarrancat en mól; pero si la ilusió d’autor no m’enlluerna, crech jò 
que no hauré perdut lo temps; [...]. M’hay capficat en que’l nòstre Maestrat 
y Plana de Castelló, capsalera del Reyne de Valencia, tinguen sa llegenda, 
son petit Canigó.3

La intenció del nostre estudi és fer alguna aportació en el sentit de mesurar 
l’abast de la influència de l’èpica verdagueriana, i en concret del poema Canigó, en 
Seidia, i en quin sentit es pot considerar que la intenció de proporcionar “son petit 
Canigó” a les comarques del Maestrat i la Plana es concretà en resultats literaris. Tot 
analitzant semblances i divergències entre totes dues obres —en els àmbits argumental, 
formal i ideològic— mirarem de contribuir a l’aprofundiment en el coneixement del 
poema valencià. 

1. Argument

L’emmirallament de Seidia en Canigó resulta evident en la mateixa tria del 
subtítol: així com l’obra de Verdaguer se subtitulava Llegenda pirenaica del temps de la 
Reconquista, Garcia Girona posà de subtítol a la seua Poema valencià del principi de la 
Reconquista. La semblança gairebé literal es basa en una coincidència argumental 
bàsica: l’època en què s’ambienten totes dues obres. Com Verdaguer, Garcia Girona 
situa l’acció de Seidia en l’època de la “reconquesta”, això és, les lluites dels cristians 
contra els sarraïns que dominaven els territoris del sud. Tots dos autors se centren en 
sengles moments fundacionals de Catalunya i el Regne de València, mitificats per la 
historiografia romàntica: el segle xi i el segle xiii, respectivament. En ambdós casos 
—com, d’altra banda, és freqüent en el gènere èpic— es pot constatar fàcilment, 
com diu Peraire, “l’existència de dues grans línies narratives —històrica/col·lectiva i 
amorosa/individual”.4 Si ens fixem en la primera línia, caracteritzada per la fidelitat 
històrica, trobem la presència en el poema verdaguerià de personatges històrics com els 
comtes Bernat I de Besalú (“Tallaferro”), Guifré II de Cerdanya i l’abat Oliba; Garcia 
Girona, de la seua banda, hi posa en joc sobretot la figura de Jaume I, però també de 
Blasco d’Alagó i altres personatges que col·laboraren en les campanyes militars del 
monarca. Val a dir que el personatge de Jaume I, en tant que havia estat mitificat pel 
romanticisme, també havia protagonitzat alguns poemes de Verdaguer, com “Lo pi de 
les tres branques”, inclòs en Pàtria (1888); “Don Jaume en Sant Jeroni”, de Montserrat 

2 Joan Peraire i Ibáñez, “Seidia: Història i èpica”, Butlletí de la Societat Castellonenca de Cultura, tom 
LXVII, núm. 2 (abril-juny 1991), p. 364-365 (art. complet: p. 327-367); Òscar Pérez Silvestre, 
“Mn. Joaquim Garcia Girona o la labor del solitari”, ob. cit., p. xxxvii.
3 Citat per Òscar Pérez Silvestre, ibíd., p. xxxiv-xxxv.
4  Joan Peraire i Ibáñez, “Seidia: Història i èpica”, ob. cit., p. 337.

Carles Lluch



107

(1880); o “L’estàtua de don Jaume”, dins Aires del Montseny (1901). Tanmateix, aquesta 
comunitat temàtica, d’altra banda puntual, amb Seidia, no sembla atribuïble a influència 
directa, sinó més aviat al fet de tractar-se d’una personalitat recurrent en la poesia 
èpica i patriòtica catalana.

Cal destacar que, enfront de Canigó, el pes de l’element històric és molt major 
en Seidia. Això es deu al fet que Garcia Girona dóna de Jaume I un enfocament que, 
sense deixar de banda la mitificació, tracta de cenyir-se a la realitat històrica. Per això 
una de les fonts bàsiques i constants que emprà l’autor fou la Crònica o Llibre dels Feits 
de Jaume I: ell mateix explica en nota la fidelitat de molts dels episodis del poema 
respecte a la narració que se’n fa en el llibre del rei català.5 També en les notes es 
fa referència a d’altres obres historiogràfiques consultades per Garcia Girona, com 
les de Gaspar Escolano o Josep Segura Barreda.6 Aquesta voluntat de rigor històric 
—almenys d’acord amb les fonts de què podia disposar— en la narració de les accions 
col·lectives i bèl·liques pot explicar que no subtitulés el seu poema, com féu Verdaguer, 
com a “llegenda”, sinó més neutrament, “poema”. Tot plegat està plenament en 
consonància amb les intencions que Garcia Girona exposava en el pròleg, que duia per 
títol “Lectors estimats, escolteu-me!”. Segons hi explica, l’origen de Seidia es troba en la 
voluntat de divulgar els episodis de la Crònica:

La història d’aquell cicle de glòries, fonament del nostre gran poble del 
Regne, l’hagués jo volguda vore en totes les mans; hagués volgut que la 
mateixa Crònica del rei en Jaume fos familiar vora la llar encesa de nostres 
cases [...]. Llavors vaig i penso: “Eixa història, si jo la poguera escudellar en 
lo motle dels versos, és a dir, a modo de romanç, i en nostra clara llengua 
valenciana, tal volta aconseguiria que els abellira als meus paisans del 
Maestrat i de la Plana, en lo que d’esta nostra terreta parla dita història, i en 
fessen menjada en les seues menjades casolanes.” (p. 5-6)

Garcia Girona semblava indicar que, de les dues línies argumentals —històrica 
i amorosa—, la primera era la prioritària, i en canvi la sentimental i imaginària un 
complement estructural necessari que, com deia més endavant, dotés l’obra d’“un 
nucli d’unitat d’acció”: “no vaig tindre més remei que inventar-lo de mon propi, i vaig 
donar forma i ser a Seidia la protagonista, qui amb la trama senzilla de ses amors fora 
aquell aglutinant de la unitat, fins a un punt de cohesió i d’interés” (p. 6).

És, tanmateix, en el vessant amorós i individual de la trama allà on la influència 
del Canigó verdaguerià es fa més evident. El personatge d’Artal, fill de Blasco d’Alagó 
que s’enamora de la mora Seidia i traeix per aquest motiu llurs obligacions militars 
en el bàndol cristià, guarda molts paral·lelismes amb el Gentil de Verdaguer, encisat 
d’amor per Flordeneu. Tots dos són fills de cabdills cristians destacats i són armats 
cavallers en els respectius cants inicials (en el cas de Seidia, en el Preludi, 282-346). 
I, sobretot, abandonen la batalla i traeixen els seus per amor. Aquesta traïció no és 
inicialment voluntària: Gentil és encisat per Flordeneu, i Artal és fet presoner per 
Seidia. Garcia Girona fins i tot es refereix a l’enamorament del seu heroi amb mots 

5 V., p.e., les notes 1-5, 7-9 del cant VIII, i també les 4, 5 i 6 del cant X.
6 Pel que fa a les fonts historiogràfiques emprades a Seidia, v. Òscar Pérez Silvestre, ob. cit., p. xxxvii.

“Fugint lo més possible de servilisme”: La relació entre Seidia i Canigó



Manuscrit de la primera versió de Seidia (1908).

108

que poden remetre a la idea d’encís: el mostra “encantat, / com si eixira enlluernat / 
d’una hipnòtica visió” (I, 187-189), i al·ludeix a “l’enxís qui l’ha encantat” (IV, 79).7 
No obstant això, semblen simples metàfores, ja que l’amor d’Artal és molt més realista 
que el de Gentil. De fet, l’element fantàstic i màgic n’és absolutament absent: Seidia és 
una dona de carn i ossos, i la seua relació no té lloc en àmbits irreals, sinó ben concrets 
(Benassal, Culla, Borriana).8

Coherentment amb aquest major realisme, Artal té una consciència molt més 
clara del conflicte entre l’amor i el deure, i per tant de la seua traïció a la causa cristiana. 
Ja al cant IV, en què tant ell com Seidia manifesten ja l’amor mutu, Artal s’ho comença 
a plantejar: “¡Oh, Déu!, ¿què he fet, Seidia?, / ¿cavaller i hauré feta traïdoria?...” (IV, 
89-90). Malgrat els dubtes de consciència, la seua opció és clara, i en més d’una ocasió 
es  nega a retornar al bàndol cristià.  Així, al cant V quan li ho proposa el seu cunyat 
Guillem, el qual l’increpa: “¿trairàs a ton llinatge?, / ¿faràs a ton pare ultratge / i a ta 
pàtria i religió?” (V, 522-524). Igualment, i en una escena volgudament patètica, quan 
al cant IX és el seu pare mateix qui li ho diu: “¿Fins a eixe extrem has tu rebordonit 
/ de ta sang, religió i cavalleria, / que en renegues com home maleït?...” (IX, 234-
236). Fins al punt que l’opció d’Artal és de col·laboració cada cop més decidida 
amb el bàndol sarraí, com es veu especialment en els cants VI i X; en aquest darrer, 
fins i tot encapçala l’atac dels homes de Borriana contra la host del rei Jaume. Ens 
trobem per tant amb una traïció que, a diferència de la de Gentil, no és per omissió, 

sinó plenament activa. Artal és un 
personatge més complex i conflictiu que 
el protagonista de Canigó, ja que no té la 
voluntat anul·lada com aquest, encisat 
per Flordeneu, sinó que conscientment 
tria l’amor a Seidia per davant del 
deure.9 El personatge de Garcia Girona 
assumeix les contradiccions que aquesta 
opció suposa, ja que tot i lluitar contra 
els cristians afirma fer-ho per amor, i no 
abandonar per tant l’íntima fidelitat als 
principis de pàtria i fe:

7 V. també el cant IX, en què Blasco diu al seu fill: “I, si és ella qui et dóna eixe desvari, / ¿com 
no has romput son llaç de torpe enxís?” (IX, 241-242).
8 És ben cert que l’idil·li entre Gentil i Flordeneu, a Canigó, també té lloc en una geografia pirinenca 
real i identificable, però embellida o deformada amb tot d’elements llegendaris i meravellosos, que no 
trobem a Seidia, almenys pel que fa a l’àmbit de l’amor entre els dos protagonistes. Aquests elements, 
com veurem, sí apareixen al poema de Garcia Girona, però en relació a un altre eix temàtic.
9 És cert que “l’encís” de Gentil pot ser interpretat com una al·legoria de la “irracionalitat de 
la passió”, de la “incapacitat de reprimir el desig”; v. p. e. Xevi Roviró - Ignasi Roviró - Xavi 
Aiats, “Les encantades a Canigó”, Anuari Verdaguer, núm. 2 (1987), p. 121-122. En aquest sentit, és 
obvi que el conflicte d’Artal és el mateix que el de Gentil. Canvia, però, la manera de plantejar-lo 
narrativament: mentre que Verdaguer ho fa amb elements fantàstics i simbòlics, Garcia Girona 
el presenta de manera molt més directa i realista. En profunditat, no hi ha diferència en l’opció 
per l’amor de tots dos personatges; però sí en la superfície de la trama.

Carles Lluch



109

Però valí, altra cosa no em demaneu:
ni renegar de pàtria ni de mon Déu.
Jo no vinc a esta guerra per vostra llei,
ni contra el senyor pare ni contra el rei:
Mes vinc sols a defendre lo dret i honor
d’aquella que el domini té del meu cor.
Si defenent sa causa també us defenc,
l’atzar és qui us ajuda: jo així ho entenc.  (VI, 169-176)

	 En aquesta consciència i autojustificació del personatge veiem la principal 
diferència entre Artal i Gentil. Podem parlar, per tant, en la creació del primer, de certa 
inspiració en el segon, però no pas d’una imitació total.

Hem dit que en l’enamorament d’Artal no entren en joc elements fantàstics, tan 
característics de Canigó. Aquests, tanmateix, no són absents de Seidia, i el mateix Garcia 
Girona n’admetia en el pròleg la influència conscient i reconeguda: “I com no anava jo 
a inventar la pólvora, vaig i empro lo motle d’algun que altre dels mestres, i, fugint lo 
més possible de servilisme, me faig amb eixes peces que m’eren necessàries. Açò dóna 
raó de la introducció del fetiller Ariel, de la bruixa Boia, etc.” (p. 7). És lícit creure que 
l’autor de Benassal es referia a Verdaguer, el model del qual com sabem tenia present.10 
Tanmateix, i de forma coherent amb el caràcter predominantment realista de Seidia, 
a què ja ens hem referit, el component fantasiós i màgic hi té una presència mínima i 
molt localitzada: a) en el personatge d’Ariel; b) en el cant IV.

Pel que fa al fetiller Ariel, esmentat pel mateix autor en el pròleg, es tracta d’un 
personatge secundari que apareix especialment en els cants II i III, sense una transcendència 
destacada per al desenvolupament de la trama. És una figura negativa, descrita com un 
“morabit qui als moros acompanya” que practica “mal art de mago embruixador” (II, 
55-57). En el cant II, que narra la batalla al Coll d’Ares, exhorta Hadrí i els altres cabdills 
musulmans a la lluita, amb arguments en què mostra un islamisme fanàtic i abrandat, 
radicalment anticristià. Serà el tret més destacat del personatge, i en aquesta línia, la màgia 
amb què intentarà ajudar els seus en la lluita té una arrel diabòlica: “Ariel conjurs ensaja i 
evocacions: / bé sap ell que els diables servents li són, / i bé que l’obeïxen, si aquell furor 
/ dels moros ells l’encenen, com lo del torb: / ells, potestats de l’aire, de les foscors...” (II, 
227-231). Els seus sortilegis no poden, tanmateix, aconseguir el triomf  sarraí, i el narrador 
hi dóna una explicació providencialista: “Ja Ariel en ses arts males virtut bastant no troba; 
/ de la creu a la vista fugen los mals esperits. / En va amb los ulls encesos conjurs i conjurs 
prova” (III, 216-218). Ariel i la seua màgia diabòlica representa tot allò negatiu de l’islam 
en tant que contrari a l’expansió del cristianisme, i les tonalitats obscures amb què és 
descrit enllacen amb la intenció ideològica de l’obra, de què parlarem més endavant.11 El 
seu paper actiu es limita, però, als episodis situats a l’entorn d’Ares, i més endavant només 
hi trobarem referències puntuals: tractarà de ferir el rei Jaume en un dels assalts a Borriana 
(XII, 131-135), i serà mort posteriorment (XIII, 51-57).

10 V. Òscar Pérez Silvestre, ob. cit., p. xxxvii. Val a dir que no es poden descartar com a fonts 
altres poemes èpics, ja que Verdaguer no fou l’únic a emprar el vessant màgic en el gènere.
11 De fet, amb l’excepció d’Alí, és el personatge sarraí més negatiu de tots els que apareixen a 
Seidia, on en general els musulmans hi són retratats amb tolerància.

“Fugint lo més possible de servilisme”: La relació entre Seidia i Canigó



110

Molt més destacada és la presència del meravellós en el cant IV, 
“L’esclariment”, en el qual Seidia, acompanyada per Artal —que només hi fa un 
paper testimonial—, descobreix el seu veritable origen reial. Es tracta per tant 
d’una anagnòrisi clàssica, en la qual la protagonista descobreix un fet essencial 
respecte a ella mateixa, que serà completada de manera definitiva en el cant 
XI, quan li serà revelat que era cristiana sense saber-ho. En el cas del cant IV, 
s’estructura en dos moments: la consulta a la bruixa Boia en la vall del Montlleó, i 
l’anada al Mas dels Aladerns. És en el primer on s’introdueixen elements fantàstics 
que recorden poderosament Canigó. En efecte, Seidia i Artal penetren en la vall 
del Montlleó, que el narrador ens presenta com un espai màgic: “racó d’esperits 
i fades, / de les gents nomenada prop i lluny” (IV, 104-105). Com fa Verdaguer 
amb la muntanya del Canigó, Garcia Girona pren un referent geogràfic real, en 
aquest cas de l’interior de Castelló,12 en el qual la tradició popular situa diversos 
elements llegendaris de tipus fantàstic, i els dóna entitat en el poema. Qui donarà 
entrada a la dimensió màgica serà la bruixa Boia, actuant com a guia dels dos 
personatges. Després del moviment ascendent que suposa la pujada, vall del 
riu amunt, Artal i Seidia inicien una trajectòria descendent per una sèrie de 
coves de l’interior de la muntanya, on Boia els introdueix. L’altura dels cims i la 
profunditat de les coves, espais visitats també pel Gentil verdaguerià, són llocs 
lligats, en la cultura popular tradicional, a l’imaginari fantàstic i misteriós (“¡és lo 
misteri!...”, exclama Boia; IV, 730). Són per tant marcs adients per al procés de 
recerca de la veritat que Seidia ha emprés.

En l’itinerari subterrani que els endinsa cada cop més en “la regió 
obscura” (IV, 276), Boia, Seidia i Artal troben diversos esperits que els surten al 
pas, i que són increpats i explicats per la bruixa (i per Garcia Girona en les notes 
corresponents): els Duendos, Ulls de sang, Mal d’Ull, lo Maligne, l’Esperit Burló 
(IV, 259-312). Tot plegat configura un món fosc de “fantasmes” (IV, 308) que 
resta lluny de les encisadores i poètiques descripcions del món de les fades i les 
goges de Canigó. Garcia Girona mostra preferència pels aspectes més tenebrosos 
i esglaiadors de les llegendes populars, per això Artal i Seidia senten “esglai” i 
“espasmes” (IV, 309-310); no hi apareixen fades ni figures captivadores semblants, 
i l’única cova descrita (un “covarxó”) infon “horror” (IV, 255). A la fi del trajecte, 
però, arriben a la cova que segons Boia és “[d]el gran Príncep mansió” (IV, 319), 
que és detallada amb aquests mots:

Fins que a un lloc de clarors
entren, com d’altra Alhambra

lo retret de les joies i tresors.
Allò sembla una cambra
reial amb grans pilastres

i arcs arabescs de pòrfids i alabastres. (IV, 313-318).

	 En aquest fragment hi trobem ressons gairebé literals de les descripcions 
de les coves de les fades de Canigó, en les quals Verdaguer introduí elements 

12 El riu Montlleó actua de límit entre les comarques de l’Alt Maestrat i l’Alcalatén, i afecta 
sobretot els termes dels municipis de Vistabella, Benassal, Culla, Benafigos i Atzeneta.

Carles Lluch



111

orientals i àrabs: així, el palau de Flordeneu és “tot ell d’arabesca arquitectura” 
(III, 165) i és comparat també amb l’Alhambra, així com la cova de Sirac a l’inici 
del cant VI.13

L’episodi a les coves del Montlleó acaba amb l’aparició, invocada per la bruixa 
Boia, de la mare de Seidia, “dona de blanca vestidura” (IV, 336), que revelarà que és filla 
de l’emir. Després de la qual, Artal i Seidia abandonen “los caus del misteri” (IV, 424). 
Garcia Girona no inclourà més elements màgics o fantàstics en tota la resta de l’obra. Tot 
i que Boia reapareix en el cant XI, ha deixat ja les fetilleries i s’ha convertit al cristianisme, 
i el seu paper serà completar la revelació sobre l’origen i la veritable fe de Seidia; es 
configura així com un personatge la principal funció del qual és la d’ajudar-la a conéixer 
qui és veritablement. Si bé és cert que els trets meravellosos descrits suara sembla que es 
poden posar en relació amb el Canigó, se’n distancien per un tractament més ombrívol i 
negatiu, un menor deteniment i recreació i sobretot per una amplitud molt més marginal 
en el conjunt de la trama de Seidia. Mentre que les fades són un element primordial en la 
història de Verdaguer, els esperits, així com els personatges d’Ariel i Boia, no acompleixen 
ni de lluny un paper de magnitud similar en el poema de Garcia Girona: són molt més 
anecdòtics. D’altra banda, no són emprats en relació amb la història amorosa dels 
protagonistes, sinó amb la subtrama del misteri dels orígens de Seidia, o fins i tot amb el 
vessant col·lectiu i històric de la narració, en el cas d’Ariel. La funcionalitat que Garcia 
Girona extreu dels ingredients folklòrics de tipus fantàstic és diferent.

2. Mètrica i estructura

Més enllà dels contactes temàtics, la relació entre Seidia i Canigó ateny també 
qüestions formals. Primerament, per la coincidència en l’ús d’alguns elements paratextuals, 
com ara les notes explicatives, més concises en Garcia Girona, que solen tenir la voluntat 
d’explicar la font d’algun passatge determinat, o fer precisions geogràfiques, històriques 
o lingüístiques.14 De fet, tant Verdaguer com Garcia Girona mostren interés per l’origen 
d’algun dels topònims que apareixen en la narració, la qual cosa cal posar en el cas de 
benassalenc en relació a llur important tasca lexicogràfica.15 Menys anecdòtic és la varietat 
de mètriques i estrofes. La crítica ha destacat com una característica dels poemes llargs 
de Jacint Verdaguer la fragmentació formal dels cants “amb la inclusió de poemes curts, 

13 Literalment, en el primer cas: “És de marbre d’Isòvol una Alhambra / penjada entre la terra 
i firmament” (III, 161). En el segon: “La cobreix ric teixinat, / trespol de marmòrea cambra / 
per cisells moros brodat / que brodarien l’Alhambra.” (VI, 29-32).
14 Un altre element paratextual són els resums que a l’inici de cada cant de Seidia n’anticipen el 
contingut argumental. Aquests no van ser emprats per Verdaguer a Canigó, però sí a L’Atlàntida, 
que Garcia Girona devia conéixer amb tota probabilitat.
15 V. com a mostra dels llocs en què Garcia Girona fa etimologia toponímica, les notes 4 i 5 del 
cant I; la nota 4 del cant VI, i les notes 5 i 7 del cant XII. Pel que fa al Garcia Girona lexicògraf, 
v. entre d’altres treballs del mateix autor, Lluís Gimeno Betí, De lexicografia valenciana. Estudi del 
Vocabulari del Maestrat de Joaquim Garcia Girona, València / Barcelona, Institut Interuniversitari 
de Filologia Valenciana / Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 1998; i, amb un abast més 
introductori, Òscar Pérez Silvestre, “‘Un regatxol que baixa del Maestrat’. El Vocabulari de Mn. 
Joaquim Garcia Girona (1922)”, Passadís. Quadern de Lletres, núm. 17 (1996), p. 77-106.

“Fugint lo més possible de servilisme”: La relació entre Seidia i Canigó



112

que, a la pràctica, s’autoabasteixen” i amb la tendència a “realitzar cada cant, poema curt 
o fragment amb una gran diversitat de combinacions mètriques i estròfiques”.16 Un dels 
exemples més clars d’això és Canigó, “prodigiós enfilall de poemes curts [...]. I, a la vegada, 
un sol poema, perfectament articulat”.17 Seidia segueix, en aquest sentit, el model del poema 
verdaguerià, si bé arribant menys lluny en la fragmentació.

Així, la major part dels cants de Seidia presenta una disposició estròfica i mètrica 
diferent: els únics que repeteixen el còmput sil·làbic, la ritma i l’estrofisme de forma plena al 
llarg de tot el cant són els VIII i IX (quartets de decasíl·labs ABAB).18 D’altres els repeteixen 
en part, com els cants III, XI, XII i XIII (construïts sobretot en base a alexandrins 6+6, 
però amb esquemes estròfics i de rima diferents), o com el Preludi i els cants I, II i VII (que 
inclouen molts versos decasíl·labs), però tots excepte els dos primers esmentats canvien de 
metre i/o d’estrofa en algun punt del seu desenvolupament. Aquesta varietat té, com en 
el Canigó de Verdaguer,19 una finalitat narrativa, és a dir, s’adapta al contingut en cada cas 
o marca el canvi de nivell argumental. Un exemple molt clar d’això el trobem al cant I, 
“L’encontre”, que té dues parts molt diferenciades que es corresponen a dues mètriques: 
d’una banda, la narració de l’encontre entre Seidia i Artal, i per tant l’esclat del conflicte 
en el pla personal i amorós del poema, en versos heptasíl·labs; de l’altra, el canvi al pla 
bèl·lic i col·lectiu (l’atac sarraí a Ares), a partir del vers 193, fet en decasíl·labs. Per regla 
general, Garcia Girona recorre als versos d’art menor per a la trama amorosa, i als d’art 
major, majoritàriament decasíl·labs i alexandrins (els metres èpics per excel·lència), en 
els passatges de temàtica militar. D’aquesta manera, les escenes compartides per Artal i 
Seidia, en els cants IV i X, tenen un esquema estròfic molt semblant en què predominen els 
hexasíl·labs i els heptasíl·labs, respectivament, és a dir, tot versos d’art menor; mentre que 
les narracions bèl·liques dels cants II, III, VI, XII i l’Epíleg alternen les diverses possibilitats 
de metres llargs. Cal dir que, a mesura que avança el poema, el predomini de l’art major 
es fa més patent, fins i tot en les seqüències pertanyents a la trama amorosa/individual, 
com els cants XI i XIII, que expliquen la “conversió” i el “martiri” —títols respectius— 
de Seidia; probablement Garcia Girona volia dotar així de més transcendència “èpica” el 
desenllaç de la seua obra. Al capdavall, això comporta que la varietat de mètriques, tot i ser 
un fet, constituïsca un ventall menys ampli que en el precedent verdaguerià.

L’altre factor que condiciona la diversitat mètrica, a banda de l’adequació a la doble 
línia argumental, és la inclusió dins d’alguns cants de poemes breus que suposen un canvi 
en la veu narrativa. En trobem tres exemples: a) el cant de benvinguda dels poble morellà 
als seus “deslliuradors”, que en consonància fa ús d’un metre popular, els heptasíl·labs 
agrupats en quintets (Preludi, 121-191); b) “La filla del Tiufat” (VII, 85-196), un romanç 
igualment heptasil·làbic cantat per un joglar, amb una mètrica adequada a la narració que 
conté; c) “La Mare de Déu de Cid” (XI, 471-540), un altre romanç en versos de set síl·labes, 
en aquest cas recitat per l’ermità de Galintort, que recull una llegenda popular, per la qual 

16 Joaquim Molas, “Els poemes llargs de Verdaguer: ideologia i forma. Notes per a una primera 
aproximació”, Anuari Verdaguer, núm. 2 (1987), p. 26.
17 Ibíd., p. 27. 
18 Hi ha una anàlisi detallada i molt útil (malgrat petites badades) de l’estructura mètrica del 
poema a Joan Peraire, “Seidia: Història i èpica”, ob. cit., p. 359-363.
19 V. Ferran Gadea, “Mètrica funcional i poètiques paral·leles en Canigó”, Anuari Verdaguer, núm. 2 
(1987), p. 149-163. V. també Joaquim Molas, “Els poemes llargs de Verdaguer...”, ob. cit., p. 27.

Carles Lluch



113

cosa també està justificada la mètrica emprada. En tots tres casos, el canvi mètric ve donat 
per un canvi de narrador —en els dos primers—, per la inclusió d’una narració que suposa 
un trencament en el conjunt —els dos darrers— i, sobretot, per un viratge cap a registres 
propis de la poesia popular. De nou, tot i que hi trobem certa fragmentació que ens recorda 
Canigó, Garcia Girona no arriba ni de lluny als extrems d’aquest: ni s’inclouen tants poemes 
breus ni, sobretot, hi ha escenes comparables en diversitat de veus narratives als cants VI, 
VII i XII del poema de Verdaguer, “construïts en forma de cor”, segons Molas.20 En aquest 
sentit, la “modernitat” de Canigó és més palesa que la de Seidia, una obra més lineal.

Quant a l’estructura, Joan Peraire considera que Seidia presenta un “model 
estructural quasmàtic o d’espill que guarda un clar paral·lelisme amb l’estructura piramidal 
del Canigó de Verdaguer”.21 Aquesta estructura en el cas del poema èpic català ha estat 
posada de relleu i acceptada generalment per la crítica: al voltant dels cant VI i VII, que en 
constitueixen l’eix central, s’hi poden detectar dues parts simètricament enfrontades l’una 
amb l’altra, que narren respectivament l’ascens del món màgic relacionat amb el paganisme 
(cants I al V) i el triomf  de les forces cristianes (cants VIII al XII).22 De manera anàloga, 
segons Peraire, Seidia s’organitza al voltant d’un eix de simetria situat entre els cants VII i 
VIII, de manera que els set primers cants —incloent el Preludi i considerant el segon i el 
tercer com una unitat— troben correspondència en els set darrers —incloent l’Epíleg com 
un més. Així, per exemple, Preludi i Epíleg narren sengles esdeveniments històrics que 
obren i tanquen l’acció: la presa de Morella i la de Borriana; els cants I i XIII se centren en 
l’inici i el desenllaç de la relació entre Seidia i Artal; en els cants IV i XI el lector assisteix 
als dos moments del descobriment dels orígens de Seidia, primer familiars i després de fe.23 
Tot i la semblança amb l’estructura implícita que els estudiosos han detectat en Canigó, no 
es percep en el poema de Garcia Girona un canvi temàtic tan destacat entre la part anterior 
i la posterior a l’eix de simetria que constitueixen els cant VII i VIII. Malgrat els punts 
de contacte entre els cants d’una i altra part, els cants centrals no constitueixen un punt 
culminant que determine una estructura piramidal: res hi succeeix en els esmentats cants 
(“Vicissituds” i “Desmais i gallardies”) d’una transcendència semblant a la que té en Canigó 
la mort de Gentil (i llur visió des del cim de la muntanya), i que marca un punt d’inflexió 
en el desenvolupament dels fets narrats. Per contra, en Seidia l’argument té una disposició 
molt més lineal, malgrat la simetria entre els dos grups de cants. Més que d’estructura 
piramidal, potser caldria parlar d’estructura circular, atés que l’obra s’inicia i acaba amb 
sengles victòries cristianes amb les quals es completa la conquesta jaumina de les terres 
castellonenques. Entremig es desenvolupa la història d’amor i autoconeixement de Seidia, 
que en ser fictícia permet a Garcia Girona plantejar una estructura clara de plantejament, 
desenvolupament, clímax i desenllaç.

20 Ibíd.
21 Joan Peraire, ob. cit., p. 332-333.
22 Joaquim Molas, “Els poemes llargs de Verdaguer...”, ob. cit., p. 27-28; ídem, “Jacint 
Verdaguer”, dins Història de la literatura catalana, vol. VII, Barcelona, Ariel, 1986, p. 274-276.
23 Aquest emmirallament entre les dues parts del poema va ser analitzada amb deteniment per Joan 
Peraire, ob. cit., p. 332-336. Així, els cants II-III (actuant com una unitat) i el cant XII narren la primera 
i l’última batalla; els cants V i X representen les confirmacions dels papers de Seidia i Alí, respectivament; 
els cants VI i IX se centren en diverses iniciatives militars i diplomàtiques, i els cants centrals, el VII i el 
VIII, s’emmirallen en narrar tots dos enfrontament militars entre àrabs i cristians. Val a dir que la relació 
entre els cants del primer bloc i els del segon no ens sembla en tots els casos igual de clara.

“Fugint lo més possible de servilisme”: La relació entre Seidia i Canigó



114

3. La intenció ideològica: religió i poble

Tant Verdaguer com Garcia Girona tenien en comú un fet biogràfic essencial, 
la vocació religiosa sacerdotal, que no podem aïllar de la importància que tant en 
Canigó com en Seidia té el component religiós. Totes dues obres ofereixen una visió 
providencialista de la història, és a dir, una percepció de la intervenció divina a través 
dels actes humans, i una interpretació dels fets històrics en clau confessional. Els 
exemples en Seidia són molt freqüents, ja que de fet impregnen moltes de les escenes 
militars descrites, com dit siga de passada passa també en el Llibre dels Feits de Jaume I, 
font primordial de Garcia Girona. Així, el providencialisme és evident en la narració 
de “lo deslliurament de Morella” del Preludi: “Ara Déu posa fi a sos jorns d’esclava” 
(Preludi, 19), se’ns hi diu, i el poble morellà lloa Déu i santa Maria “perquè al seu poble 
fidel / vui plena salut envia” (Preludi, 123-124). En la batalla d’Ares narrada en el cant 
III, ja hem vist com els conjurs diabòlics d’Ariel no poden fer res contra els cristians; 
aquests, prèviament, s’han posat a les mans de Déu (“Tota la fiança / fiquem en Déu”, 
III, 36-37), han pregat i s’han adreçat a la batalla “seguint la santa creu” (III, 65), i 
Blasco els arenga dient: “Cristians: nostra victòria la Creu té per fiança: / ¡avant la 
santa Creu!” (III, 94-95). La victòria final en aquest episodi és atribuïda a intervenció 
divina (“Déu en aquella hora la victòria decanta”, III, 201), la qual és aconseguida 
amb la intervenció de l’ermità de Galintort (Castellfort): “Propici Déu escolta del sant 
l’oració santa, / pos revestix a Blasco de nou valor que espanta” (III, 203-204). De 
fet, l’ermità, home amb una relació privilegiada amb Déu (II, 20-26), esdevé la figura 
que actua de contrapunt d’Ariel: si aquest representa les forces malignes, l’ermità de 
Galintort és el representant de les santes. 

Aquest providencialisme, que de fet s’explica en part pel context historicoreligiós 
en què se situa l’acció, i per la influència de la Crònica de Jaume I, és però només una 
mostra del missatge apologètic que al capdavall impregna Seidia, tret que també permet 
posar-la en relació amb Canigó, que poetitza la cristianització com un tret essencial de 
Catalunya.24 Un missatge que afecta les dues línies narratives, tant la històrica com 
l’amorosa. Pel que fa a la primera, tota l’obra presenta una confrontació entre la fe 
cristiana i l’islam, que també era central en el poema de Verdaguer, tot i que aquest 
hi afegia un element de paganisme, representat per les fades, que és absent en Seidia. 
Per contra, Garcia Girona dóna una imatge del món musulmà més comprensiva: el 
tractament dels personatges de Seidia o Al-Hadrí és positiu, ja que encarnen virtuts 
com el valor, l’honor, la noblesa i la lleialtat. Certament, hi ha també la negativitat de 
figures com Ariel o, sobretot, Alí, però en tot cas això contribueix a fer una descripció 
del bàndol sarraí amb una complexitat que l’allunya de les simplificacions (fins i tot 
major que la que trobem en el bàndol cristià). A més, mentre que per a Verdaguer els 
sarraïns eren poc més que les forces anticristianes, en Garcia Girona hi ha un esforç per 
entrar dins de la cultura dels musulmans valencians, fins al punt que l’element morisc 
té tant de pes en el conjunt del poema com el cristià. És significatiu que els cants que 
impliquen una pausa en el desenvolupament de la campanya militar s’ambienten en el 
bàndol musulmà, com els V, VII i VIII; fet determinat per la preeminència argumental 

24 Segons Molas, “Verdaguer, organitzant literàriament les idees que, de manera paral.lela, 
Torras i Bages organitzava en forma de doctrina cívica, dissenyà un model de pàtria que té el seu 
origen en la voluntat divina”; Joaquim Molas, “Jacint Verdaguer”, ob. cit., p. 279.

Carles Lluch



115

dels personatges de Seidia i Artal. En aquests cants, a més, les festes que celebren els 
moros tenen evidents punts de contacte amb les tradicions considerades valencianes, 
potser forçant fins i tot el rigor antropològic: hi toquen la dolçaina i el tabal (V, 59 i 257; 
VIII, 397ss), fan correbous (V, 241-242ss), ballen el ball pla, dansa típica del Maestrat 
(VIII, 382-424: hi és descrita amb detall). La voluntat de Garcia Girona en aquests 
passatges sembla la de ressaltar els antecedents musulmans de la cultura valenciana, 
destacar els lligams dels valencians amb els anteriors pobladors del territori, més que 
no pas enfrontar islam i cristianisme.

Tanmateix, i malgrat aquesta voluntat globalitzadora en el vessant cultural 
i folklòric, des del punt de vista religiós Garcia Girona fa una apologia del triomf  
del cristianisme sobre l’islam, i en això emparenta també amb el Canigó. N’hem vist 
exemples en el Preludi, i l’Epíleg (“Triümf ”) clou el poema de manera triomfal amb 
les tropes cristianes entrant a Borriana mentre canten lloances a Déu, i una referència 
explícita al simbolisme de la creu: “¡i en l’alminar més alt brilla la Creu!...” (Epíleg, 
91). Tot i que el sentit és el mateix que el del darrer cant (“La creu del Canigó”) de 
Canigó —la creu com a signe de la dominació cristiana sobre el territori, que foragita 
els infidels—, la formulació és molt diferent: Garcia Girona no insisteix tant en 
aquesta càrrega religiosa. En canvi, sí que ho fa en el desenllaç de la trama individual 
protagonitzada per Seidia, que té lloc entre els cants XI i XIII, titulats significativament 
“La conversió” i “Martiri”. La protagonista segueix un itinerari en aquest tram final 
del poema que l’apropa més als personatges prototípics de la literatura apologètica i 
pietosa. En primer lloc, la bruixa Boia, com a darrer pas en l’anagnòrisi de Seidia, li 
revela que ella mateixa l’havia batejada en nàixer (XI, 238-240). A la llum d’aquesta 
descoberta, Seidia es converteix de manera conscient al cristianisme, conversió en 
la qual hi juga un paper determinant l’ermità de Galintort, que reprén el paper de 
mitjancer diví que abans hem esmentat (val a dir que també per mitjà d’ell s’havia 
convertit Boia: XI, 194-205). La conversió frega la inversemblança per la manera 
sobtada i radical com es produeix, ja que pocs versos després de conéixer el seu bateig 
Seidia proclama sense cap dubte: “Ja entenc, després d’oir-vos, que és vostra llei més 
pura / que no la sarraïna, com és més sant també / Jesús que no Mafoma” (XI, 326-
328). Les últimes accions dutes a terme per Seidia conduiran només a arrodonir la 
seua imatge de cristiana fins al martiri; de fet, al llarg del cant XIII serà anomenada 
“màrtir” en diverses ocasions pel narrador, anticipant-ne la mort (XIII, 179, 216). Un 
martiri exemplar, d’altra banda, ja que Seidia accepta el seu destí com una gràcia de 
Déu: “Voleu-me, a exemple vostre, escarnida, immolada. / ¡Déu meu!, jo no sóc digna 
de gràcia tan preuada. / ¡Que en mi enter se complisca vostre voler diví!” (XIII, 193-
195). Aquesta acceptació d’un destí a imitació de Jesucrist la condueix a un “fort èxtasis 
de dolor” (XIII, 216), que la fa sentir “serena [...], triümfant de l’agonia” (XIII, 234). 
En poques hores, i de manera una mica forçada, Seidia passa de no saber-se cristiana 
a l’acceptació d’una mort a imatge de Crist.

Per tant, si Verdaguer concentrava el seu missatge de defensa de la identitat 
cristiana de Catalunya en la pujada del signe de la Creu, com un exorcisme, dalt de 
la muntanya de Canigó, i en conseqüència en el vessant col·lectiu de la trama, Garcia 
Girona ho fa en l’àmbit de la trajectòria personal de la seua protagonista. L’itinerari de 
Seidia, en efecte, simbolitza la derrota de l’islam enfront del cristianisme: ella, màxima 

“Fugint lo més possible de servilisme”: La relació entre Seidia i Canigó



116

dirigent i sultana del bàndol sarraí, s’adona de les bondats de la fe cristiana i l’assumeix 
de forma plena. D’igual manera, els valencians, tot i les arrels culturals àrabs a què 
hem fet referència adés, acceptaran totalment la nova fe com a veritable. Amb la qual 
cosa, en realitat, segons la visió ideologicoreligiosa que es desprén de Seidia, no faran 
res més que retornar a la fe primigènia. Són freqüents en l’obra les referències a la 
suposada pervivència del cristianisme en les terres valencianes sota domini àrab. Això 
explica que els morellans reben la host aragonesa com a alliberadora del “captiveri” 
(Preludi, 22), i que Boia, tot i ser encara mora, bategés Seidia seguint un antic costum: 
“Oig dir tota ma vida / —diu Boia— que abans érem cristians tots los serrans” (XI, 
261-262); i que la família de la mare de Seidia seguia els costums cristians. Ho diu 
l’ermità de Galintort: “ací d’antic vivia / la casta aspror cristiana [...] / Sí; tot puig 
una ermita brostava o santuari” (XI, 446-447, 451). I el mateix Garcia Girona rebla 
la qüestió en la nota que posa a aquests versos: “No hi ha dubte que nostra terra, com 
les restants de la Península Ibèrica, van rebre la predicació cristiana ja en les primeres 
clarors del cristianisme, i que a través de totes les vicissituds dels segles següents se 
conservaren cristiandats nombroses amb llurs santuaris i esglésies i ministres del culte 
pertot arreu.” (p. 224). En posa com a mostra l’ermita de Sant Pere de Galintort 
(Castellfort) i el mateix ermità. En conseqüència, segons Seidia el cristianisme és a les 
arrels més profundes i antigues del poble valencià, fins al punt que l’arabització es pot 
considerar un parèntesi.

Aquesta unió entre poble i religió és un tret que comparteixen, per tant, 
Verdaguer i Garcia Girona. Amb una diferència important, tanmateix: el sentit de 
Canigó cal entendre’l en el context d’un veritable programa de restauració catalanista 
que hi posava en joc les arrels cristianes de Catalunya. En canvi, al País Valencià 
d’inicis del segle xx res d’això era encara possible. Mentre que l’obra de Verdaguer 
posseeix, entre d’altres, una finalitat política al servei de l’anomenat programa del 
catalanisme catòlic de la Renaixença,25 “en el literat benassalenc sembla que no es 
troba tal objectiu pel que fa a la recuperació nacional, per la via estrictament política, 
del País Valencià”, com bé diu Pérez Silvestre.26 Verdaguer s’integrà i fou aprofitat 
com a part d’un programa religiós i nacional català que en cap cas tingué lloc al País 
Valencià en l’època de composició de Seidia. Per tant, no podem trobar en aquest 
poema les mateixes intencionalitats polítiques, i per això l’apologia religiosa no assoleix 
una dimensió col·lectiva prou potent i rendible ideològicament. Tot i tractar-se d’un 
poema ambientat en els moments de la creació del poble valencià, això no adquireix 
unes derivades polítiques clares.

25 V., entre les moltes aportacions bibliogràfiques sobre aquesta qüestió, Ricard Torrents, “Sobre 
els corrents ideològics en el Canigó de Verdaguer”, Revista de Girona, núm. 119 (1986), p. 63-70; ídem, 
“Contribució a l’estudi de la gènesi de Canigó, de Verdaguer”, Anuari Verdaguer, núm. 2 (1987), p. 71-98.
26 Òscar Pérez Silvestre, “Mn. Joaquim Garcia Girona o la labor del solitari”, ob. cit., p. xxx-xxxi.

Carles Lluch



117

4. Conclusió

Per a tancar aquesta breu aproximació a la intertextualitat entre Seidia i Canigó, 
podem concloure que l’obra de Verdaguer fou veritablement una font d’inspiració 
per a Garcia Girona. Tanmateix, aquesta influència efectiva s’ha d’entendre dins 
d’uns certs límits. Les semblances que mostren tots dos poemes èpics van aparellats 
tothora de diferències substancials. Així, si bé en ambdós casos trobem una doble línia 
narrativa que consisteix a inserir una trama individual i amorosa en el context històric 
de les lluites entre cristians i musulmans a l’època medieval, Seidia es decanta per una 
major fidelitat històrica, condicionada per la influència del Llibre dels Feits de Jaume I. 
Igualment, en altres elements argumentals hi ha aproximació i alhora distanciament 
respecte a Verdaguer: el personatge d’Artal presenta concomitàncies amb Gentil, 
però és més realista i complex; hi ha un ús d’elements fantàstics d’arrel folklòrica però 
amb un pes més marginal i un tractament més ombrívol. Formalment, Garcia Girona 
semblà aprendre del model verdaguerià l’ús de diverses varietats mètriques i estròfiques 
adaptades al contingut, si bé amb un ventall menys ampli. D’igual manera, tot i certa 
semblança estructural, Seidia es diferencia de Canigó en una major linealitat. Finalment, 
tot i que les dues obres coincideixen en la intenció apologètica, en difereixen en l’abast, 
ja que Garcia Girona no només l’aplica més al vessant individual que al col·lectiu sinó 
que a més no l’articula en un projecte nacional coherent.

Algunes d’aquestes diferències foren motivades, evidentment, per la diversitat 
de situacions, formació intel·lectual i context historicosocial de cadascun dels dos 
autors. D’altres, en canvi, potser foren assumides de manera conscient i voluntària 
per Garcia Girona. En el llarg procés d’elaboració de Seidia —prop de quinze anys— 
sembla com si l’escriptor de Benassal s’hagués anat allunyant progressivament del 
model verdaguerià inicial. Per això, si bé en la carta de 1906 a mossèn Alcover que 
hem esmentat a l’inici del nostre estudi afirmava que volia dotar les comarques del 
Maestrat i la Plana de “sa llegenda, son petit Canigó”, en canvi no optà finalment per 
subtitular Seidia com a “llegenda” —subtítol que portava, precisament, Canigó— sinó 
com a “poema”, amb la qual cosa es distanciava de l’obra del de Folgueroles. Alhora, 
el pròleg de 1920 ja no feia cap referència a la voluntat de dotar el territori d’un 
llegendari èpic propi, sinó a la intenció de divulgar la crònica de Jaume I, com hem 
vist. El canvi d’objectiu em sembla palés i explica no només la preponderància, en 
comparació, de l’element històric enfront del llegendari, sinó també el distanciament 
respecte al model de Verdaguer. Model que igualment tingué en compte, com el mateix 
Garcia Girona recordava en l’esmentat pròleg, però supeditat als objectius propis. Per 
això l’autor benassalenc deia que emprava “lo motle d’algun que altre dels mestres 
[...] fugint lo més possible de servilisme”. La relació de Seidia amb Canigó, per tant, 
era d’aprofitament dels elements que l’autor considerava útils, però adaptats a la seua 
pròpia finalitat, defugint el “servilisme” i la mera imitació. Des de 1906, Garcia Girona 
havia madurat quin concepte —millor o pitjor, aquesta és una altra qüestió— de poema 
èpic volia fer, en el qual la influència de Verdaguer era només una peça a jugar, no pas 
un model exclusiu i dominant.

“Fugint lo més possible de servilisme”: La relació entre Seidia i Canigó


