ANALOGIA DE LA FILOSOFIA
SEGUN MAX MULLER

En el epilogo anadido a la reciente se-
gunda edicién de «Existenzphilosophie im geistigen Leben der Gegenwarts (1), se
dirige Max Miiller a los que preienden convertir el didlogo filoséfico en una espccie
de «guerra de frentes» o interpretar las divergencias entre pensadores bajo el
paradigma de la lucha de partidos. Es infantil, dice, encontrar «-ismos: en los
grandes pensamientos, como lo ¢s el creer que Descartes, Kant o Heidegger puedan
haber cometido «incorrecciones» fundamentales, que luego los «profesoress de
filosoffa se encargarian de desenmascarar para <refutarlas». El gran pensador tiene
siempre razén. Cuando e} pensar es profundo, irasciende al terreno de la rcorrec-
‘ci6n» y la «falsedad», v la verdad es su tinico canon.

En la base de tales afirmaciones no estd simplemente un relativismo historicista.
Todo lo contrario: Miller apunta certeramente a la esencia de la «philosophia
perennis» con su resistencia a entender la historia de la filosofia como <«historia
errorum humanorum» Heidegger escribe al principio de su fraduccién y comentario
al mito platénico de la caverna que «la doctrina de un pensador es lo que ha
dejado de decir en su decirs. Miiller afirma, igualmente, que un pensador sélo
puede ser «juzgado» por [o que guiere pensar, no por lo que dice ni por lo que de
hecho piensa. S6lo por esta «critica inmancente» se alcanza a comprender una filosofia,

Pero el resultado de tal eritica inmanente arroja mds que la comprobacién de
una mayor o menor congruencia en ¢l seno de cada filosofia, porque al fin y al
cabo la mera congruencia interna de un pensamiento no es garantia de verdad
ni impide que otro pensamiento igualmente congruentc se halle a gran dis-
tancia de aquél. Bl atender al <querer fundamentals de una_filosofia abre tambien
la puerta a la congruencia externa, lo que equivale a decir a la unidad de la
historia de la filosofia.

2Cusl seria entonces el fundamenio de esta unidad en la diversidad de filo-
sofias? La respuesta a esta cuestion me parece la aportacién més profunda de
Miiller. Ya en la misma pregunta hemos introducido una expresién familiar a2 la

(1) Kehrle, Heldelberg, 1958. Uno de las frutos de la obrita ha sldo el dejar definltivamente de lado la
tnterpretaci6n antropolégiea y existenclalista que circul fargo tempo en torna a ia filosoffa de FHeidegger. Trad.
francesa de la primera edicién: «Crise de [a méraphysiques, Parfs, Desclée, 1953, En breve aparecers la versién
espafiola de la2 segunda #diclon alemana (CONVIVIUM, ESTUDIOS FILOSOFICOS). Qiras obras del mismo autor:
«Sein und Getsr, Systematische Uniersuchungen dber Grundproblem und Aufban mittelalterlicher Ontologies,
Tublnga, 1940, «Das Christliche Menschenbild und die Weltanschavungen der Neuzelrs, Friburgo, 1945, En prepas
racién: « Transzendensale Erfahrungs (Un capftulo de esta abra, funto con las leccfones pranunciadas por el autor -
en la ciredra Mercler de Lovalna, como profesor invitado, aparecit bajo el titulo <Expérience et Histolres - «Erfah-
rung und Geschichres. en Nauwelaerts, Lovaina, 1958,

AUSA - N.° XXX . 1959



282 P. RAMIREZ MOLAS

filosofia tradicional: «la unidad en la diversidads, que no quiere decir otra cosa
que «analogia»>. Del mismo modo que un arte nunca es igual a otro arte, tampoco
filosoffa ¢s igual a filosofia. Tanto ¢l arte como la filosofia son realidades analogas.
Por ejemplo, la filosofia de Parménides no cs «iguals a la de Sto. Tomads, pero
ambas son «lo mismo», Ni una ni otra son «correctas» o «falsas», sino que se mueven
en la verdad. Esto tampoco quicre decir que ambas sean «igualmenter verdaderas:
la verdad profunda del pensamiento es el des-cubrimiento del ser, pero este des
cubrimiento comporta siempre y necesariamente un encubrimiento. Lo que un
pensamiento descubre puede permanecer vy permanece encubicrto para otros que,
a su vez, descubren lo que ¢l primero encubrié.

Con ecllo va hemos indicado algo de lo que constituye ¢l fundamento de al
concepcién anéloga de las filosofias: el des-cubrimiento en el encubrimiento del
ser. Husserl habia supuesto que toda la fenomenalidad de los fendmenos es per-
petunamente presente a la conciencia, de modo que nada es inasequible a ésta si
sabe proceder metédicamente fenomenoldgicamente). En el co'oquio fenomenols-
gico de Bruselas de 1951 ya se puse en duda la radicalidad del punto de partida
husserliano {y, por cicrto, por parte del que {ué ayudante de Husserl, Eugen Fink.
Vide: «Problems actuels de la phénoménologie», col. «Textes et études philoso-
phigues», Desclée, Paris, 1951), que sienta como absoluta la fenomenalidad de los
fenémenos. Heidegger vis algo que Husserl nunca constituyé en fema: el ser como
fundamente de la posibilidad de la fenomenalidad en cuanto tal y de la conciencia
constituyente de los objetos. El ser como sentido fundamental no es, pues, fenéme-
no ni objeto y, por consiguiente, no puede ser alcanzado por el modo de actividad
propia de la conciencia, la intencionalidad del pensar re-presentativo (que Husserl,
siguiendo a Brentano, no habia limitado a los procesos intelectuales’ sino que la
extendid también a los fenémenos de amor y odio vy, en definitiva, a toda la vida
" psiquica). Bl pensar re-presentativo es possible porque el ser manifiesta al fenémeno
como fenémeno, es decir, sustenta toda la vida de la conciencia, Pero la manifics-
tacion del ser no se circunscribe ahi, sino que el ser se manificsta también a s{
mismo, y ésta es su verdad. -

De modo que el encubrimiento vy descubrimiento que en si entrafia la verdad
{para los gricgos verdad es «a-letheia», des-cubrimiento que arranca_de la «lethes,
el encubrimiento del olvidg), no son ya consecuencia del acierto o desacierto en
el conacimiento del ente, sino algo mucho mds hondo; modalidades de la automa-
nifestaciéon del ser, que es «exigenciar y «asignacién». Por otra parte, estos dos
rasgos fundamentales muestran ya la indole de la manifestacion del ser, que es
histérica, y esto ya quiere decir que no siempre se nos destina o adjudica el ser,
de la misma manera. Punto central de la filosofia de Heidegger' es precisamente
esta diversa asignacién a cada umo de los hombres, en cada momento histérico, del
ser que s¢ ofrece o se retrae.

Se comprenderd ahora el sentido que para Miiller cobrard la citada analogia
de la filosofia en sus cohcreciones histdricas. Admitida esta condicién dltima del
ser, que sblo puede ser en cada caso mio (Jemcinigkeit), o sea, destinado tnica e
irrcpetiblemente a cada hombzre concreto, la filosofia como correspondencia a la



ANALOGiA DE LA FILOSOFfA SEGUN MAX MULLER 283

vocacion del ser nunca podra ser igual a si misma, porque ya es diversa la convo-
catoria misma del ser al pensamiento, va es diverso o que al principio hemos
Hamado el «querer fundamental», lo «dejado por decir en el decir» de todo pensa-
dor. Pero, con todo, cada una de las filosofias es «lo mismo» que las demés en
tanto que sehala a la misma verdad, la misma historia, del ser. La historia del ser
justifica la analogia de la fllosoffa.

Serfa inexacto decir de Miller que es tomista o que es heideggeriano. Su
propia concepcion analégica de la filosofia le impide repetir. Su independencia
espiritual queda bien reflejada en esta trayectoria: fué historiador de la época
moderna, atraido luego a la filosofia por el idealismo alemédn, entré en contacto
con ¢l pensamiento de Sto. Tomds y se entregd admirado al estudio de toda la
filosufia medieval, de la que ¢s un profundo conocedar. No obstante, se ha abierto
a la indudablemente grandiosa concepcién de Heidegger. Estd convencido de que
los pensadores no piden manieristas ni epigonos, sino pensadares. De modo que
el contacto con Heidegger no le ha convertido en su discipulo, cosa que hubiera
ido tanto contra sus convicciones come contra la naturaleza misma del pensamiento
de Heidegger, que no pretende «formar escuclas, sino despertar v fecundizar las
inteligencias. La tarea a la que Miiller se siente llamado es propiamente la de posi-
bilitar un didloge entre las filosofias, especialmente la de Sio. Tomas y la de Hei-
degger. Su obra adquicere hoy cardcter de llamamiento, que puede condensarse,
como final de esta breve nota, en sus propias palabras: «si el neoescoldstico de los
siglos XIX y XX empleara la analogia mds fundamental y universalmente de lo
que lo ha hecho hasta ahora, serfa auténtico participante en el digloge de la
actualidad, lo que no ha sido hasta hoy» (Existenzphiloscphie, pag. 144).

P. Ramirez Movas




