Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

El destino tragico de la consciencia:
entre el saber y el deseo

The tragic destiny of consciousness:
between knowledge and desire

José Manuel Bermudo Avila

Resumen: La dialéctica amo/siervo representa la lucha por el reconocimiento entre dos
consciencias en lo que Hegel llamaba el “elemento de la vida”, en su existencia fenoméni-
ca. Aunque dramidtica, la relacién no es tragica: ambos pueden convivir en su indigencia y
ambos pueden salvarse juntos. Pero bajo el fendmeno esta la esencia, dos autoconsciencias
luchando por el reconocimiento en una lucha a muerte; lucha tragica, pues al ser la cons-
ciencia saber, muere la que acepta la verdad de otra y muere la que logra imponer la suya,
pues la victoria la convierte en amo, pero no en seior, ya que este no surge del reconoci-
miento del siervo.

Palabras clave: consciencia, autoconsciencia, amo, sietvo, reconocimiento.

Abstrat: The master/servant dialectic represents the struggle for recognition between two
consciousnesses in what Hegel called the “element of life”, in its phenomenal existence.
Although dramatic, the relationship is not tragic: both can live together in their destitution
and both can be saved together. But under the phenomenon lies the essence, two self-
consciousnesses fighting for recognition in a fight to the death; a tragic struggle, for as
consciousness is &nowledge, wisdom, that which accepts the truth of the other will die, as will
die that which manages to impose itself, for victory makes it into a master but not into a
lord, since this condition arises from the recognition of equals, not from the recognition of
the servant.

Keywords: consciousness, self-consciousness, master, servant, recognition.

Los momentos mas apasionantes de la Fenomenologia del Espiritn son aquellos del
Capitulo IV donde Hegel nos describe la dialéctica entre el amo y el siervo. La es-
cena nos resulta intima porque, aunque los contendientes reales sean dos autocon-
ciencias abstractas, estas aparecen en su existencia concreta, en su elemento de la
vida, constituyendo cada una su yos, siendo cada una un zndividuo; de ahi que poda-
mos vivir la escena como simbolo de antagonismos sociales, lucha de clases, de
géneros, de naciones, de etnias, parejas o roles sociales. Afectados por nuestros
contextos leemos el texto hegeliano como miramos la vida, como fenémeno de
superficie, en su exterioridad; travestimos su ez §7 a nuestro para s, y la lucha de las
autoconsciencias toma la forma, aromas y colores de dos caballeros en una ordalia

102



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

simbdlica, en la que habra un vendedor y un vencido; en definitiva, leemos la des-
cripcién hegeliana de la lucha entre el amo y el siervo como nuestra lucha, con los
colores intensos, dramatico, que tienen las cosas en la representacion simbélica de
su existencia fenoménica. Podemos hacerlo y tal vez no podamos no hacerlo, pues
pensamos las cosas por el analisis y este exige la abstraccién sucesiva de sus partes,
cuantas mas mejor. En cualquier caso, Hegel abstrae la consciencia de sus formas
de existencia en el yo, en el individuo, y narra su historia, sus aventuras promovidas
por sus desventuras. Nosotros aqui, aunque no perdamos de vista la genealogfa,
nos detendremos en uno de esos momentos, el de la autoconsciencia, cuando se
descubre a si misma como social.

1. CONSCIENCIA SABER Y DESEO

En ese Capitulo IV se superponen dos escenas de luchas, dos relatos de una misma
lucha en dos niveles de abstraccion: una entre dos yo o individuos, y otra entre sus
dos respectivas consciencias. Solemos visualizar la primera, mas facil de materiali-
zar en las figuras del amo y el siervo; en ella los yo son sujetos y las consciencias son
atributos suyos; desde ahi construimos nuestra lectura. Aqui centraré la mirada en
la mas abstracta, la lucha de las consciencias; trataré de reproducir su movimiento,
su necesidad y su légica, recurriendo al yo, 0 a sus concreciones sociales, simboliza-
da en la relacién amo-siervo, solo de modo ocasional e instrumental, para dar den-
sidad al analisis.

Lo haré asi porque es alli, en la dialéctica interna a la consciencia y entre
ellas, donde esta escrito el guion de la batalla amo-esclavo, representacion simboli-
ca de los mil tipos de conflictos sociales. Las dos dialécticas enlazadas, pues el en-
frentamiento de las consciencias aparece en una fase de su genealogia y formando
parte de esta, cuando toman la figura de autoconsciencia. Visto asi, la apasionante
lucha entre el amo y el siervo es solo un eco galactico que nos habla de un mundo
lejano, del que solo sabemos lo que la luz nos cuenta millones de afios después de
la muerte de la estrella. La lucha de las autoconsciencias como momento del desa-
rrollo de estas es el modelo, y por tanto el guion, de la dialéctica amo-siervo; en
todo caso, en ella encontraremos elementos para entender mejor esta; Hegel decia
que alli esta su verdad, la esencia que palida y desenfocada se despliega en el feno-
meno.

Debetfamos, pues, remontarnos al principio y seguir el recorrido paso a pa-
s0; lo haremos en otra ocasion, aqui es imposible. Dejamos atras los primeros capi-
tulos, aunque algo recordaremos de ellos, y nos instalamos directamente en la pri-
mera parte del cuarto', cuando la consciencia llega a la fase de consciencia de si o
autoconsciencia. En ese recorrido cuya descripcion dejamos fuera la consciencia ha
ido sufriendo y acumulando experiencias, ha ido construyendo su propio concepto
de si misma. Entre sus conocimientos destacamos dos: que ella es saber y que la
lucha entre consciencias es inevitable, inscrita en su naturaleza.

1 Hegel dedica la Seccién A a establecer la “dependencia e independencia de la consciencia de si”, o sea las relaciones de
“dominio y servidumbre” entre las autoconsciencias.

103



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

Si, la consciencia es en esencia saber. En la Fenomenologia del espiritn, como
proyecto pedagogico, Hegel trata de llevar, dirigir y elevar la comsciencia ingenua a
consciencia filosdfica; y como la consciencia es en esencia saber, y sus diferentes mo-
mentos y figuras son momentos y figuras del saber, la guia de la consciencia que
persigue ofrecernos Hegel va del saber mads simple y del objeto miis simple —original y
primero— al saber absoluto y de lo absoluto. Por tanto, todo el relato gira en torno al
saber’; incluso la lucha de las consciencias es lucha por el saber y por imponer ese
saber a las otras. Cuando una consciencia entra en la autoconsciencia ya ha pasado
por muchas experiencias, ya tiene una historia; es la historia de su saber.” La cons-
ciencia es saber, solo es saber; no una cosa que sabe, sino saber sin sujeto; mejor,
saber como sujeto, aunque nos cueste pensarlo. Tratemos de vencer la tendencia
metafisica a pensar desde el mas alld oculto, a sentar el saber en una sede, a vetlo
obra, accién o actividad, de un sujeto en sus horas lectivas: tal vez no lo logremos,
pues el lenguaje se cobra el precio de su servicio, pero intentémoslo; sin duda se-
guiremos hablando prosa, diciendo que “la consciencia siente, percibe, piensa, habla,
quiere, busca, sabe...”, pero nosotros lo traducimos, aunque suene mal, a “el saber
siente, percibe, piensa, habla, quiere, busca, sabe...”. Hagamos el esfuerzo de pen-
sar la consciencia como saber que sabe y produce saber, como pensamiento que
piensa y produce pensamientos, como hace Hegel. Fl mismo nos ofrece pistas para
hacerlo.

Hay momentos de la Fenomenologia, obra precipitada y un tanto desordena-
da, en los que Hegel nos ofrece unas aclaraciones de su ontologia que nos ayudan a
acercarnos al sentido de su discurso. En la cuestion que nos ocupa, la distancia, la
obscuridad, proviene de la dificultad de distinguir en el saber, o en el pensamiento,
la diversidad semantica que se carga al término, en particular, como accién y como
resultado, como movimiento o fuerza y como estado o equilibrio: «Si llamamos
concepto al movimiento del saber, y llamamos objeto al saber como unidad quiescente
[en calma], o como yo, entonces vemos que no solo para nosotros, sino que tam-
bién para el saber mismo, el objeto se corresponde aqui con el concepton.*

Es decir, la autoconsciencia como cualquier figura de la consciencia es saber, ac-
ci6n de saber, movimiento del saber (del mismo modo que el pensamiento es ac-
ciéon de pensar); y su objeto, en este caso la misma consciencia, es también saber,
pero no en accién, sino como saber consolidado, como producto determinado con
capacidad de, en su momento, actuar, pensar, ser consciente (del mismo modo que
el pensamiento es producto del pensar). Tenemos, pues, dos modos de aparecer
del saber: como mwwvimiento y como yo; como produccion, como accidon o proceso
productivo, y como producto, como resultado. En ambos casos hablamos del sa-

2 La primera frase de la Fenomenologia es: «El saber, que primera o inmediatamente es nuestro objeto, no puede
ser otra cosa que aquello que es saber inmediato, saber de lo inmediato, o de lo que esta siendo». A. Kojeve
considera que el Capitulo VIII, que versa sobre el saber absoluto, sobre la Ciencia, es el mas importante de la
Fenomenologia: «Ahi se trata de mostrar qué debe ser ese Saber, qué debe ser el Hombre dotado de un Saber que
le permite revelar de manera completa y adecuada la fozalidad del Ser existente» (J. Kojeve, La dialéctica del amo y
del esclavo en Hegel. Buenos Aires, La Pléyade, 1982, 115).

3 De ahi que, como dice A. Kojeve: «[...] el Saber absoluto, que revela la totalidad del Ser, no puede realizarse,
por tanto, mas que al fina/ de la Historia, en el z/timo Mundo creado por el Hombre» (A. Kojeve, gp. cit., 115).

4 Ibid, 275.

104



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

ber, de la consciencia. Ahora bien, el movimiento del saber de la autoconsciencia la
consciencia produciéndose, es el concepto, que ha de recoger todos sus momentos
de la produccién, del principio al fin, incluido el momento final, el de la conscien-
cia producto, el del yo; por tanto, el concepto incluye la produccion y el yo; y como el
o es aqui el objeto, en la autoconsciencia se identifican objeto y concepto.

Légicamente, con otros significados el enfoque de la cuestion da otros re-
sultados, pero en este caso no muy distintos. Dice Hegel: «Si llamamos concepto 1o
que el objeto es en si, y objeto lo que es en tanto oljeto [de la conciencial, o lo que
es para otro, queda entonces claro que el ser-en-si y el ser-para-si son lo mismo»”’.
Como vemos, si cambiamos la perspectiva y el concepto se identifica con el ser-en-si
de la cosa-objeto y el objeto con el ser-para-otro, adn se ve mas clara la identidad,
pues ambos son lo mismo al ser el objeto la consciencia. Aqui lo ez s/ es la cons-
ciencia, pero ella es también su para si, pues por ella y para ella existe lo e sz El yo
es al mismo tiempo el contenido y el movimiento de la relacion.

Por tanto, hagamos el esfuerzo de hacer nuestra su ontologia y pensar des-
de ella, solo para comprender su discurso. No es tan dificil, es pensar el saber como
pensamos el pital, como proceso, sin mas funcién que producir saber o capital,
que crecer acumularse, reproducirse como saber o capital. No, no es tan dificil si
asumimos —no para siempre, solo para leer estos pasajes— que la de Hegel es tam-
bién una ontologia de la praxis; a su manera, pero, en ese mundo de la consciencia
todo es praxis, trabajo, lucha. En realidad no deberfamos sorprendernos, al fin es-
tamos acostumbrados a decir que la ciencia, que es saber, —jpara Hegel la ciencia es
una forma de la consciencia, una de sus figuras!—, produce saber, saber que crece,
que se acumula, que se autoselecciona, que avanza renovandose y reorganizandose,
que se afirma negandose; estamos acostumbrados a decir que la ciencia crea rique-
za, bienestar, salud, e incluso, en nuestra exaltacion, confiando mas en ella que en
los hombres que la gestionan, decimos que es fuente de justicia y de igualdad. Es
decir, estamos acostumbrados a poner la consciencia, el saber, bajo diversas figu-
ras, como proceso productivo inmanente. El “valor que se valoriza”, con que defi-
nfa Marx el capital, aqui es “saber que se...”, “ciencia que se...”, en fin, “conscien-
cia que se hace mas consciente”. Ya se entiende.

Es cierto que también interviene el deseo, y que nuestro lenguaje facilita pen-
sar a los individuos, a los yo y a sus luchas, como deseo.® Hegel no lo oculta, dice
rotundamente que “la autoconciencia es deses”’, y sugiere que el deseo esta en la
base de la lucha: «lLa autoconsciencia, que es deseo, solo alcanza su verdad al en-

5 Ibid, 275.

¢ Pocos autores han enfatizado tanto como A. Kojeve la presencia del deseo en la consciencia. Pero, aunque
siempre acompafie a esta, aunque actie de motor de su movimiento y causa de sus desgarros, sigue pareciendo
exterior a su esencia, como una perturbacién constante; parece mas ligado a la existencia de la consciencia
como yo, en el elemento de la vida, que a a la esencia: «El deseo se revela siempre como i deseo, y para revelar
el deseo hay que servirse de la palabra “Yo”» (K, 210). Considera Kojéve que el deseo acaba con la contem-
placién de la cosa por la consciencia, devorada por el yo que la domina y la segrega, el yo que reclama e impone
todos los privilegios: «Y la cosa le aparecerd como un “objeto” (Gegen-stand), como una realidad exterior que no
estd en €l, que no es ¢€l, sino que es un zo-Yox (Ibid., 119.).

7 G. W. Hegel, Fenomenologia del Espiritn. Valencia, Pre-Textos, 2009, 277-278. (Citaremos de esta edicién del
Prof. M. Jiménez Redondo)

105



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

contrar otra autoconsciencia viviente como ella».® El deseo sirve para poner el -
pulso el conatus, que todas las grandes metafisicas modernas necesitaban para dar
cuenta del comienzo del movimiento y hacer verosimil su sistema; pero a mi en-
tender en Hegel el movimiento es intrinseco a la consciencia, intrinseco al saber, en
tanto se construye sobre la contradiccion. El deseo esta alli, pero como un instru-
mento del saber, como un dispositivo activado por la contradiccion interna al con-
cepto, cuyo movimiento es la vida de la consciencia. Esta es la idea que me pro-
pongo ilustrar en una lectura atenta del texto hegeliano.

La inevitabilidad de la lucha, de la lucha a muerte, de las consciencias tam-
bién se funda en su naturaleza, en su ser saber; pertenece a su concepto. La vero-
similitud de esta tesis se aprecia en la escena del yo, especialmente en su representa-
cién fenoménica como amo/siervo; en ella parece intuitiva la frecuencia del
enfrentamiento en la esfera de la vida, en el juego del deseo, pero no es tan eviden-
te la necesidad, 1a radical inevitabilidad, pues se ve posible —dificil pero posible, y
conveniente— evadirla, pactar o aceptar voluntariamente la derrota, consentir la
sumision ante el riesgo de muerte. En cambio, en la escena abstracta de las cons-
ciencias no hay opcion posible, todo ocurre por necesidad; en ese territorio no esta
permitido aislarse, instalarse en los margenes y vivir en una dulce clausura.

La consciencia ha llegado a aprender estas cosas en su vida, en sus expe-
riencias, en sus propias carnes; con su armadura de caballero esta hecha para lu-
char, para vencer o morir; encarnada en su yo, en su existencia en el “elemento de
la vida”, que dice Hegel, como caballero representante de una casa, de una dinastia,
de una nacién, aparecen tenues alternativas o posibilidades, pero aislada en su ser,
en su concepto, no hay opcion alguna. La consciencia, como el capital, ha de com-
petir, ha de luchar a muerte. Marx describi6 este destino del capital y Hegel el de la
consciencia; comprendemos esa determinacion del capital puesta por la produccion
en el mercado, pero ¢quién pone la ley ontologica de lucha a muerte entre las cons-
ciencias? Hegel lo tiene claro, es el concepto quien impone la determinacién, y no
se puede ir contra el concepto, y mucho menos contra el concepto de si mismo. Y
aqui el concepto no es exterior, transcendente; ni siquiera lo pone Hegel, la cons-
ciencia sabia del final del recorrido; no, el concepto lo pone la propia consciencia
cuya vida se relata, es el concepto de si misma en un momento de su vida; pues lo
que piensa de si, lo que sabe de si en cada momento, eso es su concepto. La auto-
consciencia es autoconsciencia cuando se sabe autoconsciencia; y se sabe auto-
consciencia cuando se entrega a la lucha a muerte por serlo. Por consiguiente, lo
que hemos de ilustrar aqui es ese momento en el que la consciencia deviene cons-
ciente de esa necesidad intrinseca de la lucha a muerte.

2. LA AUTOCONSCIENCIA Y SU PREHISTORIA
La autoconsciencia es una fase, como la adolescencia, por la que toda consciencia

pasa; por tanto, es una fase del saber, un modo de saber, de producir el saber. An-
tes era saber en 57, era saber sin saber que lo era, sin saber lo que era; era saber sin

8 Ibid, 2778.

106



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

quererlo, sin quererse saber. Ahora, en la autoconsciencia, pasa a ser saber que se
sabe (saber consciente, solemos decir), saber que se guzere. Esta es la diferencia, la
especificidad de esta figura: que ahora es saber que se sabe y se quiere. Antes era
saber e s/, y era querer saber en s#; ahora es lo mismo, pero para sz’ En nuestra on-
tologia del sujeto dirfamos: ahora la consciencia es consciente, tiene consciencia,
antes era inconsciente; pero eso supone una consciencia-sujeto que puede ser
consciente e inconsciente, complicado de entender. Es mds coherente pensar el
saber como sujeto; y mejor aun esforzarnos a pensar sin sujeto, comenzar por de-
bilitar la funcién de sujeto.

En sus primeras figuras, en su infancia (certega sensible, percepeion, entendimien-
1), la consciencia ha perseguido saber, ha producido saber y ha crecido en saber.
En esas fases de su historia, la prehistoria de la autoconsciencia, se quiere saber sin
saberlo, busca y produce el saber sin consciencia de que es su destino, de que es
una determinacion de su naturaleza o su modo de ser. Llegada a la autoconciencia,
con nuevas experiencias, vuelta sobre si, descubrira por fin que es saber, y que por
tanto no puede dejar de querer saber, desercién imposible que implicarfa querer no
ser ella, dejar de existir. Y este consciente querer saber la llevara, la arrastrara, por
caminos impensados, por la lucha por el reconocimiento, a la experiencia de la
necesidad de una imposible existencia social.

El enfrentamiento entre las consciencias tiene lugar bajo sus figuras de au-
toconciencias. Se llega a este momento con una enorme carga de fracasos y frustra-
ciones en la busqueda del saber fuera de si, en el mundo exterior; es el momento
en que se rebelan y deciden ensimismarse, buscar el saber dentro de si, quedarse a
solas, fiarse unicamente de si mismas. Su radical decepcién parece el momento
apropiado para renunciar a todo, para dar la espalda al mundo y a la vida, para libe-
rarse de su sombra, del escurridizo e ilusionista objeto, que con mil artilugios la ha
mantenido encadenada, entretenida con saberes que se revelaban ilusorios, negan-
do uno tras otro. Por fin, en un acto de rebeldia, de autoafirmacién, la consciencia
se declara autosuficiente y se queda a solas consigo misma. Quiere autodeterminar-
se, y en un acto de excelsa fatuidad decide saber del mundo sin salir de ella, o sea,
producir su saber, producirse a si misma como saber, desde ella misma, mirandose
a s{ misma, en una borrachera de esplendoroso solipsismo. “Solo los dioses, auto-
suficientes, estan solos”, decfa Rousseau para divinizar al hombre; “solo los malva-
dos, con su mala consciencia, buscan la soledad”, recordaba Diderot para evitar
exaltaciones. Hegel, tnico filosofo que miraba desde la cima del Monte Eidético,
repartfa justicia: las consciencias no deciden los tramos del camino, han de pasar
por todas las posadas, por todas las estaciones del Via Crucis, incluso por el Gélgota.

Hegel parece implacable con esa consciencia adolescente que se revela con-
tra la necesidad, contra la racionalidad. Las consciencias, inexorablemente, han de
pasar por el momento de la autoconsciencia, no como huida del mundo, sino co-

9 Como dice ]. Hyppolite, en este momento el mundo no tiene subsistencia por si mismo, subsiste por la
autoconsciencia, su verdad: «La verdad del ser es el yo, pues el ser solo es para el yo que se apodera de €l y se
pone asi para él mismo» (J. Hyppolite, Génesis y estructura de la “Fenomenologia del Espiritu” de Hegel. Barcelona,
Edicions 62, 1974, 98).

107



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

mo paso obligado hacia el mismo; su rebeliéon es un mandato de su concepto. Ha
de pasar y ha de salir, es un tramo del camino. Es un momento de rechazo de todo
limite, de ensimismamiento, de narcisismo, de afirmacion, de lucha contra todo,
pero bajo esas formas se oculta su metamorfosis mas radical y relevante, la de su
existencia social necesaria que se revelara en nuevas experiencias. Ha de aprender
que es social, que lo sepa o no su modo de existencia es social; y ha de aprender,
tener la experiencia, de que la existencia social es lucha. Lucha por la vida en la es-
cena fenoménica del individuo, del amo y el siervo; lucha por el dominio, la subor-
dinacién o la hegemonia; y es lucha por el ser en el ambito ontologico de las cons-
ciencias, obligadas por su historia a devenir autoconsciencias, cuyo transito
requiere del reconocimiento por parte del otro. Y ha de aprender, por fin, que al
menos en ese momento del concepto esa existencia social es imposible.

En su largo recorrido la consciencia, que quiere la paz, su originaria identi-
dad con el mundo, ha vivido la experiencia de sucesivos fracasos. En ningin mo-
mento el saber logra estabilidad, seguridad; enseguida surgen anomalfas y contra-
dicciones que exigen pasos adelante, produccion de saberes nuevos, en definitiva,
evolucién de la consciencia. En cada uno de esos momentos la consciencia siempre
llega a una situacién en que ve lo real fuera y distinto de ella; ve su certeza distinta
de lo real, distinta de la verdad; ve lo que sabe de las cosas, para s, distinto de lo
que son las cosas, ez s/, podriamos decir que se ve a s{ misma fuera del mundo.
Rota su identidad inmediata originaria con el mundo de aquella afiorada certeza sensi-
ble'’, aparecida la escision entre sujeto y objeto, entre certeza y verdad, entre saber y
mundo..., la consciencia cuestiona s# saber, cuestiona por tanto su ser. Las sucesivas
experiencias van revelandole el fondo del problema, la escision entre s/ wisma y el
objeto, entre para si'y en si, entre certeza y verdad..., opuestos imposibles de reconciliar.
Esas escisiones desgarran su identidad, su coherencia. Cierto, lo que no sabe adn,
no ha llegado a ese momento de elaboracion del concepto de si misma, es que a
través de esas escisiones y reconciliaciones la consciencia ha avanzado, se ha ido
creando a s{ misma, saliendo de sus ilusiones y buscando superar la negacioén, recu-
perando siempre nuevas formas de identidad; la reiteracién del fracaso lleva a la
consciencia a la desesperacion. Y la desesperacion la arrastra a la negacion de si
misma, y asf se va autoproduciendo.

La reflexion sobre los fracasos también es produccion de saber. La l6gica
de su movimiento se centra en la contradiccion entre el en s/ y el para si: entre lo
que el objeto es fuera de la consciencia, como cosa, una vez reconocido como lo
otro, y lo que es como objeto de la consciencia, como representacion, para la cons-
ciencia. Parece —solo parece— como si el movimiento de la consciencia estuviera
dirigido a la paz, a la reconciliacién imposible con ella misma y con su objeto una
vez reconocido distinto de ella; parece como si su experiencia, su existencia, le ne-

10°A. Kojeve describe asi ese momento inaugural de la consciencia, en que esta se abre a la cosa y la deja ser en
ella: «Se olvida de si, solo piensa en la cosa contemplada». La consciencia en ese momento es ez 4, no tiene para si:
«No piensa ni en su contemplacion ni, mucho menos, en si misma, en su “Yo”, en su Selbst» (A. Kojeve, gp. cit.,
210). Tan enajenada esta la consciencia en su certeza sensible que «la palabra “Yo” no interviene en su discur-
so». Es como si fuera la cosa, el mundo, el que hablara a través del logos de la consciencia, como si esta sim-
plemente le prestara el instrumental de expresion.

108



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

gara el reposo. Una y otra vez, en todos los casos o situaciones por las que pasa, el
objeto se revela como problema; cada nueva fase de consciencia permite a esta ver
su ilusion anterior, y asi permite a la consciencia conocerse a si misma, saber como
opera, hacerse con su concepto de si.

Pero no saquemos conclusiones precipitadas, el fin ultimo de la conscien-
cia, el que da sentido a su historia, no es conocerse a si misma; la autoconsciencia
no es el palacio fortaleza buscado para descanso del guerrero, sino un nuevo asalto
al objeto; el fin ultimo es conocer el mundo y saber que ese inevitable para si es
idéntico al e s/ del mundo, o sea, el fin que persigue siempre, lo sepa o no, es que
su certeza se identifique con la verdad. De ahi el salto a una nueva figura, un nuevo
asalto al saber realmente audaz. La awfoconsciencia es como un nuevo territorio de
produccion de si misma —produccion del saber— y una nueva estrategia, caracterizada
por un cambio revolucionario de objeto. Cansada de los fracasos, que de forma
genérica provenian de la dificultad de conciliar certeza y verdad, en si'y para si, in-
tenta otro asalto. Hegel lo dice asi de claro: «Pero ahora nos ha surgido algo que no
se habia dado en todo aquello de lo que anteriormente habjfamos venido hablando,
y ello es lo siguiente: una certeza que es igual a su verdad, pues esa certeza se ha
convertido en objeto para si misma, y la conciencia es para si misma lo verdade-
I'O)).l1

Movida por esa légica de la contradiccion entre el en 57y el para sz, 1a cons-
ciencia se ha visto arrastrada a una nueva posicién: ahora se vuelve sobre si misma,
se pone a s{ misma como objeto, o sea, busca la verdad en la certeza. Notese bien:
sigue buscando la verdad en el objeto, en rigor, la verdad del objero, (del objeto de
siempre, del objeto inmediato, aunque a veces se oculte, del mundo) pero ahora el
“objeto” inmediato (y que sirve de mediacion) es ella misma, es su saber, es el sa-
ber del mundo en ella, el saber del mundo producido por ella. ;Hay aqui “idealis-
mo”, ese idealismo con que se admoniza a Hegel? Yo veo una enorme audacia al
fundar en la ontologia algo que asumimos como trivial en el escenario del feno-
meno. ¢(No conocemos el mundo leyendo la ciencia? ¢Y no es la ciencia el feno-
meno de esa consciencia cuya genealogia narra Hegel, esa consciencia que guarda
en su ez s/ todas las huellas que el mundo dej6 grabadas en ella?

3. LUCHA POR EL RECONOCIMIENTO

Veamos ahora como fundamenta Hegel que el enfrentamiento ha de ser una lucha
muerte y la dimension tragica de la misma. En cierto modo esa necesidad se expre-
sa en la siguiente tesis hegeliana: «lLa autoconciencia es ¢ y para s/ en cuanto y pot-
que es en y para si para otra autoconciencia, es decir, la autoconciencia solo es en
cuanto autotoconciencia reconocida».'” La cita enuncia un hecho sorprendente, a
saber, que la autoconsciencia, dado que para ser tal necesita del reconocimiento de
otra, su ser autoconsciencia le viene de fuera, no de ella misma, como nos hacia
pensar aquel solipsista “yo = yo”, yo soy yo, yo soy para mi, de espaldas al mundo

W FE, ed. ct., 274.
12 Ibid., 287.

109



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

y a la vida, con que la consciencia justificaba su abandono del mundo y radical en-
simismamiento. Y resulta aun mas sorprendente si tenemos presente que asi se
reconoce que el ser de la autoconsciencia esta inexorablemente determinado por la
existencia de otros seres, de otras autoconsciencias, lo que implica reconocer que la
consciencia, tan vuelta sobre s{ misma en esa figura de autoconsciencia, tan aparen-
temente aislada, tan negadora de lo otro, contra toda apariencia revela que es esen-
cialmente social, pues su existencia como autoconsciencia, su ser conforme a como
se ve o se sabe a si misma, procede del reconocimiento” por otra, del reconoci-
miento social. Su necesidad de reconocimients implica su naturaleza y su vida sociales;
e implica también que su concepto de si ya no es simple, sino “un entrelazamiento
multilateral y multivoco”, dice Hegel. La unidad espiritual de la autoconsciencia
consiste en ser ella misma solo siendo inmediatamente a la vez lo otro, «el analisis
del concepto de esta unidad espiritual en su duplicacién nos pone delante el movi-
miento del reconocimientor.'*

Ahora bien, si el reconocimiento es condiciéon de su ser, el deseo de reco-
nocimiento, que asi se expresa como lucha por ser, es una determinacién que so-
porta, que sufre, que no elige. La autoconsciencia es su lucha por ser ella misma,
esa es su naturaleza. En el delirio solipsista al que la empuja su desgarrado despre-
cio del mundo, objeto inhdspito del saber, ha descubierto que ser s{ misma no
quiere decir ser sola, vivir en soledad; ha descubierto que ser si misma no requiere
solo no sufrir determinaciones ni limites externos, que requiere también el recono-
cimiento, que ha de luchar por conseguir a cualguier precio el reconocimiento. Subra-
yo y enfatizo “a cualquier precio”, pues tampoco aqui hay eleccion.

La experiencia solipsista de la autoconsciencia —que no puede dejar de ser
consciencia, o sea, saber— le lleva a dudar de si misma, de la validez de su saber del
mundo y de si misma; aunque logre elevar su para si a en s, su certeza a verdad, al
ser objeto de si misma aparecen las eternas inquietudes de la relacion entre el saber
y el objeto, ahora entre el saber de si y ella misma ez 54 el resultado es una nueva
melancolia al constatar que no puede estar segura de su propio conocimiento de s{
misma, de su saber de si; no puede estar segura del valor de verdad de su saber, o
sea no puede estar segura de ser ez s/1o que es para sz, de ser como se ve a s{ misma.
Al dudar de su saber duda de si. Su autoconocimiento, por ser para si, no incluye la
garantfa de su identidad con su ser, no incluye garantfa de verdad. En si misma y
por si misma la autoconsciencia no puede aportar esa garantia.

El resultado de esta nueva experiencia es un nuevo fracaso, una nueva de-
silusiéon de la consciencia en busca del saber; y un nuevo viaje... al exterior, al
mundo. Y ahora ya definitivo, probado que en su ensimismamiento la autocons-
ciencia no sale de su circulo. Necesita el reconocimiento del otro y ha de buscarlo
fuera de si. Ha de buscar fuera la validacion de su saber, y de si misma como saber;

13 J. Hyppolite subraya que «La autoconsciencia, que es deseo, solo alcanza su verdad al encontrar otra auto-
consciencia viviente como ella» Y es cierto, es en la esfera de la vida, en la existencia concreta de las conscien-
cias, donde estas se encuentran. Es bajo sus respectivas figuras de un yo, que luchan y se relacionan arrastradas
por el deseo. Pero esta facticidad no debiera ocultar que el deseo de reconocimiento solo puede pensarse desde
su esencia, desde el saber y la lucha por saber.

14 Thid., 287.

110



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

algo que le diga que su para si, su saber del mundo y de si misma, se corresponde
con el en 57 del mundo y de si misma; que su certeza es idéntica a la verdad. Y ese
algo no puede ser cualquier cosa, ni siquiera cualquier consciencia (de cualquier
individuo de cualquier yo); ha de ser otra autoconsciencia. Y, como veremos ense-
guida, las autoconsciencias estan escasas en el mercado.

En cualquier caso, ha de buscar que el mundo, al que ha dado la espalda, la
salve; asi descubre la autoconsciencia su naturaleza social; asi llegara a entender que
su ser, su saber, no es suyo, sino del mundo, resultado del entrelazamiento con los
otros saberes, con las otras consciencias; llegara a la certeza de que se produce a si
misma por mediacién de otro, y de que la vida social es condicién de su existencia.

Debemos, pues, entrar en el analisis del modo de ser especifico y propio de
la autoconsciencia, que se manifiesta en esta lucha de la consciencia por ser ella
misma por mediacion de lo otro, que llamamos /ucha por el reconocimiento. Un tema
complejo, que nos gusta llevar al plano antropolégico o sociologico, e incluso poli-
tico, lugares donde sin duda se expresa “fenoménicamente”, pero que en nuestro
caso debiéramos mantener en el terreno propio, el ontoldgico, el de la lucha de la
autoconsciencia por perseverar en el ser. Y como ya dijimos que la consciencia es
saber, la lucha por el reconocimiento, si es esencial, ha de ser lucha por ser recono-
cida como saber, es decir, la consciencia de si lucha porque su para si, en lenguaje
corriente su idea o concepcion de si misma, sea reconocido (aceptado, avalado,
legitimado) como su ser ez s, como lo que realmente es. Lucha por imponer su
idea del mundo, y de su éxito, de su aceptacion, depende su corona; si fracasa, no
gozara de ese set, no sera autoconsciencia, habra de asumir el saber de otro.

El reconocimiento expresa y es efecto de esa experiencia, surge de esa ne-
cesidad de que su saber de si, su saberse autoconsciencia (saberse un yo, saberse
duefia de si), sea confirmado por otra autoconsciencia. Y en esta necesidad ontolé-
gica de la consciencia para ser autoconsciencia, —para que su saber del objeto sea
suyo y no impuesto por lo otro—, en esta necesidad de saberse a s{ misma por me-
diacion del otro, se encuentra la esencia oculta, la base inmaterial, de fenémenos
como la lucha entre el amo y el siervo; lucha que en ese escenario ontolégico se da
entre dos consciencias sesoras, dos autoconsciencias que luchan por setlo; lucha en
la que una vence y se consagra autoconsciencia (en la escena fenoménica se consa-
grarfa idealmente sesior) y la otra renuncia, se somete, acepta saber de la otra lo que
ella dice ser, acepta como en s/ 1o que es para ella (en el escenario del fenémeno
figura del siervo), para si de la autoconsciencia sefiora. Veamos el proceso mas de
cerca.

4. LA AUTOCONSCIENCIA EN SU LABERINTO

Hegel nos dice que el reconocimiento que hace efectivo, ex s, el ser que una auto-
consciencia tiene para s/, implica que haya otra autoconciencia; y decir que hay otra
autoconsciencia equivale a admitir que “la autoconciencia ha salido fuera de s7°. Si la
autoconsciencia, para saberse autoconsciencia, lo consigue por la mediacion del
reconocimiento por otra consciencia, es que ella reconoce a esta otra como distinta
y fuera de si; eso significa que “ha salido fuera de si”’, ha buscado, encontrado y

111



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

reconocido fuera de ella, en lo otro, a la autoconsciencia distinta, y ha conseguido
que esta la reconozca a ella como autoconsciencia, avalando que su idea de si mis-
ma, su para s, es también para ella, o sea, es en sz, no es una ilusion.

Si nos detenemos en este movimiento, vemos que en realidad sale fuera de
s{ doblemente: sale al reconocer un ser distinto de ella, existente ex 57y para si (para
ella) aunque solo queria mirarse a si misma; y sale al reconocerse como determinada
(mediada) por ese otro ser de la otra autoconciencia. Es decir, sale fuera de si al
reconocer a su otra distinta (como individuo) pero igual (en género), al reconocerla
como autoconsciencia, como ser ez 57y para si; y sale al reconocerse a si misma co-
mo autoconsciencia por haber sido reconocida como tal por esa otra, tal que el
reconocimiento de sf viene posibilitado, mediado y, en consecuencia, subordinado
al reconocimiento por la otra.

Dos viajes fuera, dos salidas de si de la autoconsciencia, dos “pérdidas de si”:
¢qué significa todo esto? Comencemos con el significado de la pérdida de si. La au-
toconciencia se ha perdido a si misma porque ya no se encuentra en ella, no se
reconoce mirandose en su espejo fluido del para sz ya no se fia de su saber, ya no es
autotransparente, no se aprehende en una intuicién. Ahora la autoconsciencia
acepta su fracaso, un nuevo fracaso en su interminable camino de produccion del
saber, de infinita autoproduccién y autorenovacion de si misma; ahora sospecha,
sabe, que su para s/ de si misma, su idea de lo que ella es, el saber del mundo que
ella es, no es seguro, no garantiza que lo que ve en ella sea fiel a su ez 52 Por tanto,
necesita salir de si y buscar fuera de ella esa seguridad, esa validacién de su saber de
sf; necesita ser certificada, reconocida, como saber; necesita que lo que ella ve en
ella, su para si, se valide como lo que es, como su ez 57, como saber del mundo, sa-
ber del objeto; que su certeza se reconozca como verdad; y que se reconozca valido
porque es suyo, porque es Sezora. Pero toda salida de si es una pérdida. Necesita
enajenarse para verse y saberse, y al descubrirse “se encuentra como un ser dzstinto”
al que era, pues se ve fuera de si al mirarse desde fuera de si (desde los ojos del
otro); se ve a si misma ez los ojos de la otra, o sea, se reconoce ¢# la otra autocons-
ciencia.

Estos viajes fuera de si son realmente peligrosos. Los males de la conscien-
cia no acaban aqui, pues junto a la pérdida de si se da la pérdida del otro, 1a negacion
del otro. La autoconciencia en su busqueda de si “ha suprimido y superado a/ otr0”.
Es asi necesariamente, porque en su salida de si, en su mirar fuera, no busca al
otro, no busca saber del otro tal como este es ez s, solo quiere al otro como ins-
trumento de reconocimiento. Al no buscar lo otro —no busca conocer el mundo—
sino a si misma fuera de si, “la autoconciencia no puede ver a la otra como un ser”,
no le preocupa su realidad, su e si; lo que le preocupa y “ve en la otra autocon-
ciencia es a s/ misma”. Busca ser si misma por mediacién de la otra; se busca a si
misma en la otra. Busca un si a su saber, que la otra haga suyo su saber, y en conse-
cuencia que esta deje de ser s/ misma, deje de ser autoconsciencia, y sea su sierva.
Necesita un notario titulado y busca un taquigrafo. Y esa es la condicion tragica del
éxito y de la desgracia de la autoconsciencia: por un lado, necesita verse a si misma
en la otra, ver su saber en la otra; no ha de buscar en ella el ser de esta otra, ha de
buscarse a si misma, su propio ser, y para ello ha de ignorar, silenciar, invisibilizar,

112



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

negar el ser de la otra; por otro lado, al negarla, al anularla, con su victoria se auto-
destruye a si misma, y destruye para siempre, pues niega la fuente de legitimacion.

Asi de duro y de simple. En el elemento ontolégico en que las autocons-
ciencias buscan y deciden su ser, donde luchan por ser y perseverar en el ser, al
venir este ser de las mismas mediatizado por las otras, al tener en consecuencia que
buscar su propio ser en las otras, se ven condenadas a la tragedia de negarse el ser
las unas a las otras. Y esta negacion del otro, radical, inexorable y tragica, inapela-
ble, se manifiesta en el fendmeno, en el elemento de la vida, como lucha despiada-
da y vibrante entre los yeo: si han de reconocerse, pues en ello se juegan ser auto-
consciencias, ser conforme a su saber, para que una sea Sesora cada una de las otras
ha de renunciar a su ser para afirmar el de la ganadora; esta ha conseguido ser vista
como ella se ve, que las demas sometan el saber propio al suyo, que dejen de ser
Senora para que otra lo sea. La autoconsciencia, pues, para conseguir el reconoci-
miento de otra, y acceder al sesorio, ha de conseguir la renuncia de esta otra al suyo;
ha de conseguir que se nieguen a si mismas, que nieguen su saber, su pensamiento,
su modo de ser. Se comprende, pues, que la lucha por el reconocimiento en esas
latitudes ontoldgicas sea a muerte; y se comprende, ademas, que sea tragica.

Efectivamente, es tragico, pues la otra consciencia, la que se presta al reco-
nocimiento, ha de ser ella también autoconsciencia, y solo lo es si lucha por ello y
vence; es autoconsciencia si, y solo si, mira y ve con sus propios ojos y no con los
de la que pide reconocimiento. Por tanto, si una autoconsciencia ve a otra con sus
propios 0jos, si hace valer su para 54, (si no acepta el para si de la otra como su ez s,
la certeza de la otra como verdad, el saber de la otra como propio...), no hay reco-
nocimiento y sigue la lucha a muerte; y si se acepta, si una se entrega a la otra,
abandona la lucha, se somete (acepta ser como la otra la ve y la quiere, niega su
pensamiento y asume el de la otra, toma como verdad la certeza de la otra...), tal
que su saber ahora es el de la otra, entonces esta tltima ha vencido. Ahora bien, ha
sido una batalla perversa y suicida, pues al vencer se queda sin reconocimiento y
sin posibilidad del mismo, ya que el reconocimiento de un siervo no tiene validez;
ha de ser de una autoconsciencia, de un seflor. Y esta opcioén desaparecié paraddji-
camente con su victoria, pues si lograr el reconocimiento equivale a confirmar su
yo y su libertad por la autoconsciencia victoriosa, ello implica al mismo tiempo
negar el yo y la libertad de la autoconsciencia sometida, que pierde su grado de
autoconsciencia y, por tanto, se niega todo valor al reconocimiento del vencedor.
Con su triunfo se convierte en azo, pero no logra devenir sesior.

En el escenario fenoménico de esta dialéctica aparece claro el juego de des-
doblamientos que posibilitan espejismos e ilusiones para vivir en el laberinto. Al
sepultar el ez s7 del siervo bajo el para si del sefior, al imponerle su saber y negarle
como autoconsciencia, en el mismo acto el sefior pierde la posibilidad de ser sefior,
destruye lo que le hace sefior, el reconocimiento por parte de un yo libre. Por tanto,
haber conseguido que el siervo le acepte aparentemente como seflor, que parece
una victoria incontrovertible, y lo es, al mismo tiempo es un fracaso, un desastre
tragico de dos autoconsciencias, la del siervo o autoconsciencia vencida, que pierde
su para si, y la del amo vencedor, que no logra ser sezior por no ser reconocido por
una autoconsciencia, por los pares, por los sguales, sino por una consciencia servil

113



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

que acepto la derrota y la sumision. Como en la cancién, iba para cocodrilo y se
quedo en caiman; sofiaba con ser sefior y se quedé en amo; con la awuctoritas y se
quedo en el imperinm.

Ese es el circulo de la lucha por el reconocimiento en el disefio hegeliano
de la misma: en el fenémeno, en la vida, parece dramatico, pero no tragico; en la
esencia, en el saber, es implacable y parece no dejar resquicio a la esperanza. Aun-
que, como decfa Hegel, hasta el final de la historia no se posee el concepto. Mien-
tras tanto, hasta donde llega nuestro saber, para que unas consigan el reconoci-
miento de las otras han de negarles a estas el propio reconocimiento, el trato de
autoconsciencias libres; y al no reconocerlas como libres y autopensantes les privan
de su capacidad de reconocer y de liberarlas; como han de forzarlas a negar su ser,
—hoy dirfamos “a pensar por si mismas”, “a ejercer sus libertades”—, si vencen ha-
bran negado las condiciones de posibilidad de su propia salvacion. Esta situacion
tragica planteada por la ontologia hegeliana tal vez pueda y deba ser revisada; de
momento, ateniéndonos al texto, hemos de subrayar ese aparente destino tragico
de las autoconsciencias, que es la esencia desde la que ha de pensarse la dialéctica
del amo y el siervo.

5. EL INFINITO CAMINO DE LA ENAJENACION

Hegel sintetiza asf las tareas de la autoconsciencia en esta lucha por ser, por saber.
Ha de dar cuantas batallas sean necesarias para superar sus escisiones, sus existen-
cias de doble sentido; ha de recorrer el camino en ida y vuelta, sin contentarse con
vivir escindida en los extremos. Como en su figura de autoconsciencia es si misma
y lo otro, sujeto y objeto, ha de acabar con la escisiéon en una doble batalla, una en
su consciencia de si y otra en su consciencia de la otra. Veamoslo.

Como la consciencia es siempre consciencia de algo, identidad con ese algo,
su existencia parece tener un doble sentido: ser ella misma (sujeto, saber) y ser lo
otro (objeto, saber del objeto); como en este caso se trata de la consciencia de si o
autoconsciencia, el objeto es ella misma (ser ¢z si) y el saber del objeto es saber de
ella misma, (ser para si). Por tanto, en la figura de autoconsciencia ha de superar ese
desdoblamiento. Ha de comenzar con una batalla por la “supresién y superacion
del primer doble sentido”, el de su existencia; es decir, ha de acabar y superar esa
rara y extravagante forma de ser a la vez ella misma y lo otro; si se prefiere, de esa
imaginaria, vicaria e indigente forma de ser cuando se estd mediatizado por lo otro.
Como el amo y el esclavo han de negar sus respectivas vidas a caballo de si mismo
y del otro. En definitiva, en si misma, «la conciencia tiene que suprimir y superar su
ser-otron.” Bs la primera batalla.

En segundo lugar, la autoconsciencia ha de llevar a cabo una segunda batalla
para superar y suprimir definitivamente el mencionado “doble sentido” de su exis-
tencia, dirigida contra otro aspecto del mismo. Esta segunda batalla es mas comple-
ja, pues tiene a su vez dos frentes. En el «primero, la consciencia tiene que endere-
zarse a suptimir y superar el ser autonomo de la o#ra, dnico medio de asegurarse de

15 FE, ed. cit., 287.

114



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

st mismaw; ha de dominar y negar la autonomia de la otra para no estar en sus ma-
nos, a su arbitrio, para que su ser no devenga un ser determinado y no libre. En
ello le va la esencia de autoconsciencia: solo as{ podra «cobrar por medio de ello
certeza acerca de si misma como esencia»'’. En el segundo frente de esta batalla ha
de estar dispuesta a «suprimirse y superarse a s/ misma, pues ese otro es ella mis-
ma»17.

De forma misteriosa nos deja Hegel esta advertencia tan dificil de llevar a
los lugares del fenémeno. Parece decirnos que, por un lado, cada autoconsciencia
ha de negar en las otras sus respectivas autonomias, pues de esas determinaciones
depende la suya propia; y, por otro lado, cada autoconsciencia ha de asumir negarse
a s{ misma, superarse, al ritmo que niega y determina a las demas, “pues ese otro es
ella misma”. Como si anunciase que en esa lucha de las autoconsciencias el Gnico
final posible pasa por la producciéon de nuevas autoconsciencias todas ellas unifica-
da, determinadas, bajo una forma comun. ¢Serfa mucho decir subsumidas bajo esa
forma del reconocimiento reciproco? ;Hay otra manera de pensar la pluralidad de
autoconsciencias a la vez determinadas y autbnomas que bajo la relaciéon de sub-
suncion?

La autoconsciencia, pues, ha de “suprimir y superar” su ser-otro en el doble
sentido que tiene su ser otro: como limite exterior y como mediacion interna. Y esa
supresion y superacion tiene a la vez un doble sentido, pues ha de hacerse en el
otro y en si misma. El resultado global sera “un retorno de la conciencia a §7 mis-
ma’®. Y como estamos en el dominio del “doble sentido” de lo real, esa vuelta a s
misma ha de tener a su vez “un sentido doble”. En primer lugar: «mediante tal su-
primir y superar al otro, la autoconsciencia se recobra a si misma, pues se convierte
otra vez en igual a ella misma mediante esa supresion y superacion de s# ser-otron;'’
o sea, aunque se vea a s{ misma en el otro, se ve a si misma, no como determina-
cién del otro, no como obra del otro. En segundo lugar: «ese suprimir y superar le
hace asimismo a la autoconciencia ser devolucion de la otra autoconciencia, pues la
autoconciencia primera era ella en la otra, y si suprime y supera s# ser-en-el-otro,
con ello no hace otra cosa que volver otra vez a dejar libre a eso otro».”’ Cierta-
mente enigmatico, pero entendamoslo: Hegel no quiere dictar el final, no quiere
ofrecernos la vision de la consciencia del filésofo en el final del recorrido, sino que
nos quiere ofrecer la consciencia de si, el saber de si, que la consciencia va teniendo
en su movimiento, o sea, quiere mostrarnos la génesis del concepto de la conscien-
cia, el concepto que recoge todos sus momentos.

Claro esta, a la consciencia le quedan aun muchas estaciones del 7z Crucis,
y la redencién, como la verdad, solo esta al final. Pero en este tramo de la auto-
consciencia ha aprendido mucho. Yo destacarfa, para cerrar, dos cosas: la experien-
cia de las otras, de la vida social, que la ensefié que cada una es espejo de la otra:
«ve hacer @ /a otra lo mismo que ella hace; y cada una hace ella misma aquello que

16 hid, 288.
17 Tbid,, 288.
18 Thid, 288.
19 hid, 288.
20 Ibid, 288.

115



Astrolabio. Revista internacional de filosofia
Afio 2021 Num. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116

exige a la otra; y aquello que hace, no lo hace sino porque, y en cuanto, la otra hace
lo mismo; el hacer unilateral serfa aqui inutil; porque lo que ha de suceder solo
puede producirse por medio de ambas. El hacer es, pues, de doble sentido no solo
en cuanto es un hacer tanto contra si misma como contra la otra, sino también en cuan-
to, inesperadamente, es un hacer tanto de una como de otra»;™' y la experiencia de la
pérdida de si, de la salida de si, como unica manera de encontrarse: «en ese su ser
fuera de si queda a la vez retenida en si misma, es para si, y su ser fuera de si es para
¢lla; pues es para ella que ella es inmediatamente otra conciencia, y que 7o lo es; y,
asimismo, es para ella que esa otra solo es para si en cuanto se suprime y supera
como siendo para 57y solo es para si en el ser-para-si del otro. Cada autoconciencia
es para la otra autoconciencia el medio o el término, por medio del cual cada uno
se media consigo mismo, y se concierta y queda en unidad consigo mismo, y cada
uno es para si y para el otro inmediatamente el ente que es para si, el cual a la vez
solo mediante esa mediacion es para 7 en tales términos».”* O sea, ha aprendido
que el solipsismo no es opcién, que ha de seguir sufriendo en el mundo. Lo que
ain no sabe, y sigue como gpen question, es si la redencion es saber o deseo, verdad
o certeza ilusoria. ¢Puede una autoconsciencia pensada como saber reconocer a
otra sin degradarse ontolégicamente y cosificarse? La respuesta, ya la sabemos, en
el final de la historia.

21 Jbid., 288-289.
22 Jbid., 289.

116



