
 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

102 
 

 
 

El destino trágico de la consciencia: 
entre el saber y el deseo 

 
The tragic destiny of consciousness: 

between knowledge and desire 
 

José Manuel Bermudo Ávila 
 

 
Resumen: La dialéctica amo/siervo representa la lucha por el reconocimiento entre dos 
consciencias en lo que Hegel llamaba el “elemento de la vida”, en su existencia fenoméni-
ca. Aunque dramática, la relación no es trágica: ambos pueden convivir en su indigencia y 
ambos pueden salvarse juntos. Pero bajo el fenómeno está la esencia, dos autoconsciencias 
luchando por el reconocimiento en una lucha a muerte; lucha trágica, pues al ser la cons-
ciencia saber, muere la que acepta la verdad de otra y muere la que logra imponer la suya, 
pues la victoria la convierte en amo, pero no en señor, ya que este no surge del reconoci-
miento del siervo. 

 
Palabras clave: consciencia, autoconsciencia, amo, siervo, reconocimiento. 

 
Abstrat: The master/servant dialectic represents the struggle for recognition between two 
consciousnesses in what Hegel called the “element of life”, in its phenomenal existence. 
Although dramatic, the relationship is not tragic: both can live together in their destitution 
and both can be saved together. But under the phenomenon lies the essence, two self-
consciousnesses fighting for recognition in a fight to the death; a tragic struggle, for as 
consciousness is knowledge, wisdom, that which accepts the truth of the other will die, as will 
die that which manages to impose itself, for victory makes it into a master but not into a 
lord, since this condition arises from the recognition of equals, not from the recognition of 
the servant. 

 
Keywords: consciousness, self-consciousness, master, servant, recognition. 

 
 

 
Los momentos más apasionantes de la Fenomenología del Espíritu son aquellos del 
Capítulo IV donde Hegel nos describe la dialéctica entre el amo y el siervo. La es-
cena nos resulta íntima porque, aunque los contendientes reales sean dos autocon-
ciencias abstractas, estas aparecen en su existencia concreta, en su elemento de la 
vida, constituyendo cada una su yo, siendo cada una un individuo; de ahí que poda-
mos vivir la escena como símbolo de antagonismos sociales, lucha de clases, de 
géneros, de naciones, de etnias, parejas o roles sociales. Afectados por nuestros 
contextos leemos el texto hegeliano como miramos la vida, como fenómeno de 
superficie, en su exterioridad; travestimos su en sí a nuestro para sí, y la lucha de las 
autoconsciencias toma la forma, aromas y colores de dos caballeros en una ordalía 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

103 
 

simbólica, en la que habrá un vendedor y un vencido; en definitiva, leemos la des-
cripción hegeliana de la lucha entre el amo y el siervo como nuestra lucha, con los 
colores intensos, dramático, que tienen las cosas en la representación simbólica de 
su existencia fenoménica. Podemos hacerlo y tal vez no podamos no hacerlo, pues 
pensamos las cosas por el análisis y este exige la abstracción sucesiva de sus partes, 
cuantas más mejor. En cualquier caso, Hegel abstrae la consciencia de sus formas 
de existencia en el yo, en el individuo, y narra su historia, sus aventuras promovidas 
por sus desventuras. Nosotros aquí, aunque no perdamos de vista la genealogía, 
nos detendremos en uno de esos momentos, el de la autoconsciencia, cuando se 
descubre a sí misma como social.  

 
1. CONSCIENCIA SABER Y DESEO  
 
En ese Capítulo IV se superponen dos escenas de luchas, dos relatos de una misma 
lucha en dos niveles de abstracción: una entre dos yo o individuos, y otra entre sus 
dos respectivas consciencias. Solemos visualizar la primera, más fácil de materiali-
zar en las figuras del amo y el siervo; en ella los yo son sujetos y las consciencias son 
atributos suyos; desde ahí construimos nuestra lectura. Aquí centraré la mirada en 
la más abstracta, la lucha de las consciencias; trataré de reproducir su movimiento, 
su necesidad y su lógica, recurriendo al yo, o a sus concreciones sociales, simboliza-
da en la relación amo-siervo, solo de modo ocasional e instrumental, para dar den-
sidad al análisis.  

Lo haré así porque es allí, en la dialéctica interna a la consciencia y entre 
ellas, donde está escrito el guion de la batalla amo-esclavo, representación simbóli-
ca de los mil tipos de conflictos sociales. Las dos dialécticas enlazadas, pues el en-
frentamiento de las consciencias aparece en una fase de su genealogía y formando 
parte de esta, cuando toman la figura de autoconsciencia. Visto así, la apasionante 
lucha entre el amo y el siervo es solo un eco galáctico que nos habla de un mundo 
lejano, del que solo sabemos lo que la luz nos cuenta millones de años después de 
la muerte de la estrella. La lucha de las autoconsciencias como momento del desa-
rrollo de estas es el modelo, y por tanto el guion, de la dialéctica amo-siervo; en 
todo caso, en ella encontraremos elementos para entender mejor esta; Hegel decía 
que allí está su verdad, la esencia que pálida y desenfocada se despliega en el fenó-
meno. 

Deberíamos, pues, remontarnos al principio y seguir el recorrido paso a pa-
so; lo haremos en otra ocasión, aquí es imposible. Dejamos atrás los primeros capí-
tulos, aunque algo recordaremos de ellos, y nos instalamos directamente en la pri-
mera parte del cuarto1, cuando la consciencia llega a la fase de consciencia de sí o 
autoconsciencia. En ese recorrido cuya descripción dejamos fuera la consciencia ha 
ido sufriendo y acumulando experiencias, ha ido construyendo su propio concepto 
de sí misma. Entre sus conocimientos destacamos dos: que ella es saber y que la 
lucha entre consciencias es inevitable, inscrita en su naturaleza. 

 
1 Hegel dedica la Sección A a establecer la “dependencia e independencia de la consciencia de sí”, o sea las relaciones de 
“dominio y servidumbre” entre las autoconsciencias. 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

104 
 

 Sí, la consciencia es en esencia saber. En la Fenomenología del espíritu, como 
proyecto pedagógico, Hegel trata de llevar, dirigir y elevar la consciencia ingenua a 
consciencia filosófica; y como la consciencia es en esencia saber, y sus diferentes mo-
mentos y figuras son momentos y figuras del saber, la guía de la consciencia que 
persigue ofrecernos Hegel va del saber más simple y del objeto más simple –original y 
primero– al saber absoluto y de lo absoluto. Por tanto, todo el relato gira en torno al 
saber2; incluso la lucha de las consciencias es lucha por el saber y por imponer ese 
saber a las otras. Cuando una consciencia entra en la autoconsciencia ya ha pasado 
por muchas experiencias, ya tiene una historia; es la historia de su saber.3 La cons-
ciencia es saber, solo es saber; no una cosa que sabe, sino saber sin sujeto; mejor, 
saber como sujeto, aunque nos cueste pensarlo. Tratemos de vencer la tendencia 
metafísica a pensar desde el más allá oculto, a sentar el saber en una sede, a verlo 
obra, acción o actividad, de un sujeto en sus horas lectivas: tal vez no lo logremos, 
pues el lenguaje se cobra el precio de su servicio, pero intentémoslo; sin duda se-
guiremos hablando prosa, diciendo que “la consciencia siente, percibe, piensa, habla, 
quiere, busca, sabe…”, pero nosotros lo traducimos, aunque suene mal, a “el saber 
siente, percibe, piensa, habla, quiere, busca, sabe…”. Hagamos el esfuerzo de pen-
sar la consciencia como saber que sabe y produce saber, como pensamiento que 
piensa y produce pensamientos, como hace Hegel. Él mismo nos ofrece pistas para 
hacerlo. 

Hay momentos de la Fenomenología, obra precipitada y un tanto desordena-
da, en los que Hegel nos ofrece unas aclaraciones de su ontología que nos ayudan a 
acercarnos al sentido de su discurso. En la cuestión que nos ocupa, la distancia, la 
obscuridad, proviene de la dificultad de distinguir en el saber, o en el pensamiento, 
la diversidad semántica que se carga al término, en particular, como acción y como 
resultado, como movimiento o fuerza y como estado o equilibrio: «Si llamamos 
concepto al movimiento del saber, y llamamos objeto al saber como unidad quiescente 
[en calma], o como yo, entonces vemos que no solo para nosotros, sino que tam-
bién para el saber mismo, el objeto se corresponde aquí con el concepto».4 

 Es decir, la autoconsciencia como cualquier figura de la consciencia es saber, ac-
ción de saber, movimiento del saber (del mismo modo que el pensamiento es ac-
ción de pensar); y su objeto, en este caso la misma consciencia, es también saber, 
pero no en acción, sino como saber consolidado, como producto determinado con 
capacidad de, en su momento, actuar, pensar, ser consciente (del mismo modo que 
el pensamiento es producto del pensar). Tenemos, pues, dos modos de aparecer 
del saber: como movimiento y como yo; como producción, como acción o proceso 
productivo, y como producto, como resultado. En ambos casos hablamos del sa-

 
2 La primera frase de la Fenomenología es: «El saber, que primera o inmediatamente es nuestro objeto, no puede 
ser otra cosa que aquello que es saber inmediato, saber de lo inmediato, o de lo que está siendo». A. Kojève 
considera que el Capítulo VIII, que versa sobre el saber absoluto, sobre la Ciencia, es el más importante de la 
Fenomenología: «Ahí se trata de mostrar qué debe ser ese Saber, qué debe ser el Hombre dotado de un Saber que 
le permite revelar de manera completa y adecuada la totalidad del Ser existente» (J. Kojève, La dialéctica del amo y 
del esclavo en Hegel. Buenos Aires, La Pléyade, 1982, 115). 
3 De ahí que, como dice A. Kojève: «[…] el Saber absoluto, que revela la totalidad del Ser, no puede realizarse, 
por tanto, más que al final de la Historia, en el último Mundo creado por el Hombre» (A. Kojève, op. cit., 115). 
4 Ibíd, 275. 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

105 
 

ber, de la consciencia. Ahora bien, el movimiento del saber de la autoconsciencia la 
consciencia produciéndose, es el concepto, que ha de recoger todos sus momentos 
de la producción, del principio al fin, incluido el momento final, el de la conscien-
cia producto, el del yo; por tanto, el concepto incluye la producción y el yo; y como el 
yo es aquí el objeto, en la autoconsciencia se identifican objeto y concepto.  

Lógicamente, con otros significados el enfoque de la cuestión da otros re-
sultados, pero en este caso no muy distintos. Dice Hegel: «Si llamamos concepto lo 
que el objeto es en sí, y objeto lo que es en tanto objeto [de la conciencia], o lo que 
es para otro, queda entonces claro que el ser-en-sí y el ser-para-sí son lo mismo»5. 
Como vemos, si cambiamos la perspectiva y el concepto se identifica con el ser-en-sí 
de la cosa-objeto y el objeto con el ser-para-otro, aún se ve más clara la identidad, 
pues ambos son lo mismo al ser el objeto la consciencia. Aquí lo en sí es la cons-
ciencia, pero ella es también su para sí, pues por ella y para ella existe lo en sí. El yo 
es al mismo tiempo el contenido y el movimiento de la relación.  

Por tanto, hagamos el esfuerzo de hacer nuestra su ontología y pensar des-
de ella, solo para comprender su discurso. No es tan difícil, es pensar el saber como 
pensamos el capital, como proceso, sin más función que producir saber o capital, 
que crecer acumularse, reproducirse como saber o capital. No, no es tan difícil si 
asumimos –no para siempre, solo para leer estos pasajes– que la de Hegel es tam-
bién una ontología de la praxis; a su manera, pero, en ese mundo de la consciencia 
todo es praxis, trabajo, lucha. En realidad no deberíamos sorprendernos, al fin es-
tamos acostumbrados a decir que la ciencia, que es saber, –¡para Hegel la ciencia es 
una forma de la consciencia, una de sus figuras!–, produce saber, saber que crece, 
que se acumula, que se autoselecciona, que avanza renovándose y reorganizándose, 
que se afirma negándose; estamos acostumbrados a decir que la ciencia crea rique-
za, bienestar, salud, e incluso, en nuestra exaltación, confiando más en ella que en 
los hombres que la gestionan, decimos que es fuente de justicia y de igualdad. Es 
decir, estamos acostumbrados a poner la consciencia, el saber, bajo diversas figu-
ras, como proceso productivo inmanente. El “valor que se valoriza”, con que defi-
nía Marx el capital, aquí es “saber que se…”, “ciencia que se…”, en fin, “conscien-
cia que se hace más consciente”. Ya se entiende. 

Es cierto que también interviene el deseo, y que nuestro lenguaje facilita pen-
sar a los individuos, a los yo y a sus luchas, como deseo.6 Hegel no lo oculta, dice 
rotundamente que “la autoconciencia es deseo”7, y sugiere que el deseo está en la 
base de la lucha: «La autoconsciencia, que es deseo, solo alcanza su verdad al en-

 
5 Ibid, 275. 
6 Pocos autores han enfatizado tanto como A. Kojève la presencia del deseo en la consciencia. Pero, aunque 
siempre acompañe a esta, aunque actúe de motor de su movimiento y causa de sus desgarros, sigue pareciendo 
exterior a su esencia, como una perturbación constante; parece más ligado a la existencia de la consciencia 
como yo, en el elemento de la vida, que a a la esencia: «El deseo se revela siempre como mi deseo, y para revelar 
el deseo hay que servirse de la palabra “Yo”» (K, 210).“ Considera Kojève que el deseo acaba con la contem-
plación de la cosa por la consciencia, devorada por el yo que la domina y la segrega, el yo que reclama e impone 
todos los privilegios: «Y la cosa le aparecerá como un “objeto” (Gegen-stand), como una realidad exterior que no 
está en él, que no es él, sino que es un no-Yo» (Ibíd., 119.).  
7 G. W. Hegel, Fenomenología del Espíritu. Valencia, Pre-Textos, 2009, 277-278. (Citaremos de esta edición del 
Prof. M. Jiménez Redondo) 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

106 
 

contrar otra autoconsciencia viviente como ella».8 El deseo sirve para poner el im-
pulso el conatus, que todas las grandes metafísicas modernas necesitaban para dar 
cuenta del comienzo del movimiento y hacer verosímil su sistema; pero a mi en-
tender en Hegel el movimiento es intrínseco a la consciencia, intrínseco al saber, en 
tanto se construye sobre la contradicción. El deseo está allí, pero como un instru-
mento del saber, como un dispositivo activado por la contradicción interna al con-
cepto, cuyo movimiento es la vida de la consciencia. Esta es la idea que me pro-
pongo ilustrar en una lectura atenta del texto hegeliano. 

La inevitabilidad de la lucha, de la lucha a muerte, de las consciencias tam-
bién se funda en su naturaleza, en su ser saber; pertenece a su concepto. La vero-
similitud de esta tesis se aprecia en la escena del yo, especialmente en su representa-
ción fenoménica como amo/siervo; en ella parece intuitiva la frecuencia del 
enfrentamiento en la esfera de la vida, en el juego del deseo, pero no es tan eviden-
te la necesidad, la radical inevitabilidad, pues se ve posible –difícil pero posible, y 
conveniente– evadirla, pactar o aceptar voluntariamente la derrota, consentir la 
sumisión ante el riesgo de muerte. En cambio, en la escena abstracta de las cons-
ciencias no hay opción posible, todo ocurre por necesidad; en ese territorio no está 
permitido aislarse, instalarse en los márgenes y vivir en una dulce clausura.  

La consciencia ha llegado a aprender estas cosas en su vida, en sus expe-
riencias, en sus propias carnes; con su armadura de caballero está hecha para lu-
char, para vencer o morir; encarnada en su yo, en su existencia en el “elemento de 
la vida”, que dice Hegel, como caballero representante de una casa, de una dinastía, 
de una nación, aparecen tenues alternativas o posibilidades, pero aislada en su ser, 
en su concepto, no hay opción alguna. La consciencia, como el capital, ha de com-
petir, ha de luchar a muerte. Marx describió este destino del capital y Hegel el de la 
consciencia; comprendemos esa determinación del capital puesta por la producción 
en el mercado, pero ¿quién pone la ley ontológica de lucha a muerte entre las cons-
ciencias? Hegel lo tiene claro, es el concepto quien impone la determinación, y no 
se puede ir contra el concepto, y mucho menos contra el concepto de sí mismo. Y 
aquí el concepto no es exterior, transcendente; ni siquiera lo pone Hegel, la cons-
ciencia sabia del final del recorrido; no, el concepto lo pone la propia consciencia 
cuya vida se relata, es el concepto de sí misma en un momento de su vida; pues lo 
que piensa de sí, lo que sabe de sí en cada momento, eso es su concepto. La auto-
consciencia es autoconsciencia cuando se sabe autoconsciencia; y se sabe auto-
consciencia cuando se entrega a la lucha a muerte por serlo. Por consiguiente, lo 
que hemos de ilustrar aquí es ese momento en el que la consciencia deviene cons-
ciente de esa necesidad intrínseca de la lucha a muerte.  

 
2. LA AUTOCONSCIENCIA Y SU PREHISTORIA 
 
La autoconsciencia es una fase, como la adolescencia, por la que toda consciencia 
pasa; por tanto, es una fase del saber, un modo de saber, de producir el saber. An-
tes era saber en sí; era saber sin saber que lo era, sin saber lo que era; era saber sin 

 
8 Ibíd, 278.  



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

107 
 

quererlo, sin quererse saber. Ahora, en la autoconsciencia, pasa a ser saber que se 
sabe (saber consciente, solemos decir), saber que se quiere. Esta es la diferencia, la 
especificidad de esta figura: que ahora es saber que se sabe y se quiere. Antes era 
saber en sí, y era querer saber en sí; ahora es lo mismo, pero para sí.9 En nuestra on-
tología del sujeto diríamos: ahora la consciencia es consciente, tiene consciencia, 
antes era inconsciente; pero eso supone una consciencia-sujeto que puede ser 
consciente e inconsciente, complicado de entender. Es más coherente pensar el 
saber como sujeto; y mejor aún esforzarnos a pensar sin sujeto, comenzar por de-
bilitar la función de sujeto. 

 En sus primeras figuras, en su infancia (certeza sensible, percepción, entendimien-
to), la consciencia ha perseguido saber, ha producido saber y ha crecido en saber. 
En esas fases de su historia, la prehistoria de la autoconsciencia, se quiere saber sin 
saberlo, busca y produce el saber sin consciencia de que es su destino, de que es 
una determinación de su naturaleza o su modo de ser. Llegada a la autoconciencia, 
con nuevas experiencias, vuelta sobre sí, descubrirá por fin que es saber, y que por 
tanto no puede dejar de querer saber, deserción imposible que implicaría querer no 
ser ella, dejar de existir. Y este consciente querer saber la llevará, la arrastrará, por 
caminos impensados, por la lucha por el reconocimiento, a la experiencia de la 
necesidad de una imposible existencia social.  

El enfrentamiento entre las consciencias tiene lugar bajo sus figuras de au-
toconciencias. Se llega a este momento con una enorme carga de fracasos y frustra-
ciones en la búsqueda del saber fuera de sí, en el mundo exterior; es el momento 
en que se rebelan y deciden ensimismarse, buscar el saber dentro de sí, quedarse a 
solas, fiarse únicamente de sí mismas. Su radical decepción parece el momento 
apropiado para renunciar a todo, para dar la espalda al mundo y a la vida, para libe-
rarse de su sombra, del escurridizo e ilusionista objeto, que con mil artilugios la ha 
mantenido encadenada, entretenida con saberes que se revelaban ilusorios, negan-
do uno tras otro. Por fin, en un acto de rebeldía, de autoafirmación, la consciencia 
se declara autosuficiente y se queda a solas consigo misma. Quiere autodeterminar-
se, y en un acto de excelsa fatuidad decide saber del mundo sin salir de ella, o sea, 
producir su saber, producirse a sí misma como saber, desde ella misma, mirándose 
a sí misma, en una borrachera de esplendoroso solipsismo. “Solo los dioses, auto-
suficientes, están solos”, decía Rousseau para divinizar al hombre; “solo los malva-
dos, con su mala consciencia, buscan la soledad”, recordaba Diderot para evitar 
exaltaciones. Hegel, único filosofo que miraba desde la cima del Monte Eidético, 
repartía justicia: las consciencias no deciden los tramos del camino, han de pasar 
por todas las posadas, por todas las estaciones del Vía Crucis, incluso por el Gólgota.  

Hegel parece implacable con esa consciencia adolescente que se revela con-
tra la necesidad, contra la racionalidad. Las consciencias, inexorablemente, han de 
pasar por el momento de la autoconsciencia, no como huida del mundo, sino co-

 
9 Como dice J. Hyppolite, en este momento el mundo no tiene subsistencia por sí mismo, subsiste por la 
autoconsciencia, su verdad: «La verdad del ser es el yo, pues el ser solo es para el yo que se apodera de él y se 
pone así para él mismo» (J. Hyppolite, Génesis y estructura de la “Fenomenología del Espíritu” de Hegel. Barcelona, 
Edicions 62, 1974, 98). 

 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

108 
 

mo paso obligado hacia el mismo; su rebelión es un mandato de su concepto. Ha 
de pasar y ha de salir, es un tramo del camino. Es un momento de rechazo de todo 
límite, de ensimismamiento, de narcisismo, de afirmación, de lucha contra todo, 
pero bajo esas formas se oculta su metamorfosis más radical y relevante, la de su 
existencia social necesaria que se revelará en nuevas experiencias. Ha de aprender 
que es social, que lo sepa o no su modo de existencia es social; y ha de aprender, 
tener la experiencia, de que la existencia social es lucha. Lucha por la vida en la es-
cena fenoménica del individuo, del amo y el siervo; lucha por el dominio, la subor-
dinación o la hegemonía; y es lucha por el ser en el ámbito ontológico de las cons-
ciencias, obligadas por su historia a devenir autoconsciencias, cuyo tránsito 
requiere del reconocimiento por parte del otro. Y ha de aprender, por fin, que al 
menos en ese momento del concepto esa existencia social es imposible. 

 En su largo recorrido la consciencia, que quiere la paz, su originaria identi-
dad con el mundo, ha vivido la experiencia de sucesivos fracasos. En ningún mo-
mento el saber logra estabilidad, seguridad; enseguida surgen anomalías y contra-
dicciones que exigen pasos adelante, producción de saberes nuevos, en definitiva, 
evolución de la consciencia. En cada uno de esos momentos la consciencia siempre 
llega a una situación en que ve lo real fuera y distinto de ella; ve su certeza distinta 
de lo real, distinta de la verdad; ve lo que sabe de las cosas, para si, distinto de lo 
que son las cosas, en sí; podríamos decir que se ve a sí misma fuera del mundo. 
Rota su identidad inmediata originaria con el mundo de aquella añorada certeza sensi-
ble10, aparecida la escisión entre sujeto y objeto, entre certeza y verdad, entre saber y 
mundo…, la consciencia cuestiona su saber, cuestiona por tanto su ser. Las sucesivas 
experiencias van revelándole el fondo del problema, la escisión entre sí misma y el 
objeto, entre para sí y en sí, entre certeza y verdad…, opuestos imposibles de reconciliar. 
Esas escisiones desgarran su identidad, su coherencia. Cierto, lo que no sabe aún, 
no ha llegado a ese momento de elaboración del concepto de sí misma, es que a 
través de esas escisiones y reconciliaciones la consciencia ha avanzado, se ha ido 
creando a sí misma, saliendo de sus ilusiones y buscando superar la negación, recu-
perando siempre nuevas formas de identidad; la reiteración del fracaso lleva a la 
consciencia a la desesperación. Y la desesperación la arrastra a la negación de sí 
misma, y así se va autoproduciendo.  

La reflexión sobre los fracasos también es producción de saber. La lógica 
de su movimiento se centra en la contradicción entre el en sí y el para sí: entre lo 
que el objeto es fuera de la consciencia, como cosa, una vez reconocido como lo 
otro, y lo que es como objeto de la consciencia, como representación, para la cons-
ciencia. Parece –solo parece– como si el movimiento de la consciencia estuviera 
dirigido a la paz, a la reconciliación imposible con ella misma y con su objeto una 
vez reconocido distinto de ella; parece como si su experiencia, su existencia, le ne-

 
10 A. Kojève describe así ese momento inaugural de la consciencia, en que esta se abre a la cosa y la deja ser en 
ella: «Se olvida de sí, solo piensa en la cosa contemplada». La consciencia en ese momento es en sí, no tiene para sí: 
«No piensa ni en su contemplación ni, mucho menos, en sí misma, en su “Yo”, en su Selbst» (A. Kojève, op. cit., 
210). Tan enajenada está la consciencia en su certeza sensible que «la palabra “Yo” no interviene en su discur-
so». Es como si fuera la cosa, el mundo, el que hablara a través del logos de la consciencia, como si esta sim-
plemente le prestara el instrumental de expresión. 

 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

109 
 

gara el reposo. Una y otra vez, en todos los casos o situaciones por las que pasa, el 
objeto se revela como problema; cada nueva fase de consciencia permite a esta ver 
su ilusión anterior, y así permite a la consciencia conocerse a sí misma, saber cómo 
opera, hacerse con su concepto de sí.  

Pero no saquemos conclusiones precipitadas, el fin último de la conscien-
cia, el que da sentido a su historia, no es conocerse a sí misma; la autoconsciencia 
no es el palacio fortaleza buscado para descanso del guerrero, sino un nuevo asalto 
al objeto; el fin último es conocer el mundo y saber que ese inevitable para sí es 
idéntico al en sí del mundo, o sea, el fin que persigue siempre, lo sepa o no, es que 
su certeza se identifique con la verdad. De ahí el salto a una nueva figura, un nuevo 
asalto al saber realmente audaz. La autoconsciencia es como un nuevo territorio de 
producción de sí misma –producción del saber– y una nueva estrategia, caracterizada 
por un cambio revolucionario de objeto. Cansada de los fracasos, que de forma 
genérica provenían de la dificultad de conciliar certeza y verdad, en sí y para sí, in-
tenta otro asalto. Hegel lo dice así de claro: «Pero ahora nos ha surgido algo que no 
se había dado en todo aquello de lo que anteriormente habíamos venido hablando, 
y ello es lo siguiente: una certeza que es igual a su verdad, pues esa certeza se ha 
convertido en objeto para sí misma, y la conciencia es para sí misma lo verdade-
ro».11 

Movida por esa lógica de la contradicción entre el en sí y el para sí, la cons-
ciencia se ha visto arrastrada a una nueva posición: ahora se vuelve sobre sí misma, 
se pone a sí misma como objeto, o sea, busca la verdad en la certeza. Nótese bien: 
sigue buscando la verdad en el objeto, en rigor, la verdad del objeto, (del objeto de 
siempre, del objeto inmediato, aunque a veces se oculte, del mundo) pero ahora el 
“objeto” inmediato (y que sirve de mediación) es ella misma, es su saber, es el sa-
ber del mundo en ella, el saber del mundo producido por ella. ¿Hay aquí “idealis-
mo”, ese idealismo con que se admoniza a Hegel? Yo veo una enorme audacia al 
fundar en la ontología algo que asumimos como trivial en el escenario del fenó-
meno. ¿No conocemos el mundo leyendo la ciencia? ¿Y no es la ciencia el fenó-
meno de esa consciencia cuya genealogía narra Hegel, esa consciencia que guarda 
en su en sí todas las huellas que el mundo dejó grabadas en ella? 
 
3. LUCHA POR EL RECONOCIMIENTO 
 
Veamos ahora cómo fundamenta Hegel que el enfrentamiento ha de ser una lucha 
muerte y la dimensión trágica de la misma. En cierto modo esa necesidad se expre-
sa en la siguiente tesis hegeliana: «La autoconciencia es en y para sí en cuanto y por-
que es en y para sí para otra autoconciencia, es decir, la autoconciencia solo es en 
cuanto autotoconciencia reconocida».12 La cita enuncia un hecho sorprendente, a 
saber, que la autoconsciencia, dado que para ser tal necesita del reconocimiento de 
otra, su ser autoconsciencia le viene de fuera, no de ella misma, como nos hacía 
pensar aquel solipsista “yo = yo”, yo soy yo, yo soy para mí, de espaldas al mundo 

 
11 FE, ed. cit., 274. 
12 Ibíd., 287. 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

110 
 

y a la vida, con que la consciencia justificaba su abandono del mundo y radical en-
simismamiento. Y resulta aún más sorprendente si tenemos presente que así se 
reconoce que el ser de la autoconsciencia está inexorablemente determinado por la 
existencia de otros seres, de otras autoconsciencias, lo que implica reconocer que la 
consciencia, tan vuelta sobre sí misma en esa figura de autoconsciencia, tan aparen-
temente aislada, tan negadora de lo otro, contra toda apariencia revela que es esen-
cialmente social, pues su existencia como autoconsciencia, su ser conforme a como 
se ve o se sabe a sí misma, procede del reconocimiento13 por otra, del reconoci-
miento social. Su necesidad de reconocimiento implica su naturaleza y su vida sociales; 
e implica también que su concepto de sí ya no es simple, sino “un entrelazamiento 
multilateral y multívoco”, dice Hegel. La unidad espiritual de la autoconsciencia 
consiste en ser ella misma solo siendo inmediatamente a la vez lo otro, «el análisis 
del concepto de esta unidad espiritual en su duplicación nos pone delante el movi-
miento del reconocimiento».14  

Ahora bien, si el reconocimiento es condición de su ser, el deseo de reco-
nocimiento, que así se expresa como lucha por ser, es una determinación que so-
porta, que sufre, que no elige. La autoconsciencia es su lucha por ser ella misma, 
esa es su naturaleza. En el delirio solipsista al que la empuja su desgarrado despre-
cio del mundo, objeto inhóspito del saber, ha descubierto que ser sí misma no 
quiere decir ser sola, vivir en soledad; ha descubierto que ser sí misma no requiere 
solo no sufrir determinaciones ni límites externos, que requiere también el recono-
cimiento, que ha de luchar por conseguir a cualquier precio el reconocimiento. Subra-
yo y enfatizo “a cualquier precio”, pues tampoco aquí hay elección.  

La experiencia solipsista de la autoconsciencia –que no puede dejar de ser 
consciencia, o sea, saber– le lleva a dudar de sí misma, de la validez de su saber del 
mundo y de sí misma; aunque logre elevar su para sí a en sí, su certeza a verdad, al 
ser objeto de sí misma aparecen las eternas inquietudes de la relación entre el saber 
y el objeto, ahora entre el saber de sí y ella misma en sí; el resultado es una nueva 
melancolía al constatar que no puede estar segura de su propio conocimiento de sí 
misma, de su saber de sí; no puede estar segura del valor de verdad de su saber, o 
sea no puede estar segura de ser en sí lo que es para sí, de ser como se ve a sí misma. 
Al dudar de su saber duda de sí. Su autoconocimiento, por ser para sí, no incluye la 
garantía de su identidad con su ser, no incluye garantía de verdad. En sí misma y 
por sí misma la autoconsciencia no puede aportar esa garantía.  

El resultado de esta nueva experiencia es un nuevo fracaso, una nueva de-
silusión de la consciencia en busca del saber; y un nuevo viaje… al exterior, al 
mundo. Y ahora ya definitivo, probado que en su ensimismamiento la autocons-
ciencia no sale de su círculo. Necesita el reconocimiento del otro y ha de buscarlo 
fuera de sí. Ha de buscar fuera la validación de su saber, y de sí misma como saber; 

 
13 J. Hyppolite subraya que «La autoconsciencia, que es deseo, solo alcanza su verdad al encontrar otra auto-
consciencia viviente como ella» Y es cierto, es en la esfera de la vida, en la existencia concreta de las conscien-
cias, donde estas se encuentran. Es bajo sus respectivas figuras de un yo, que luchan y se relacionan arrastradas 
por el deseo. Pero esta facticidad no debiera ocultar que el deseo de reconocimiento solo puede pensarse desde 
su esencia, desde el saber y la lucha por saber.  
14 Ibíd., 287. 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

111 
 

algo que le diga que su para sí, su saber del mundo y de sí misma, se corresponde 
con el en sí del mundo y de sí misma; que su certeza es idéntica a la verdad. Y ese 
algo no puede ser cualquier cosa, ni siquiera cualquier consciencia (de cualquier 
individuo de cualquier yo); ha de ser otra autoconsciencia. Y, como veremos ense-
guida, las autoconsciencias están escasas en el mercado. 

En cualquier caso, ha de buscar que el mundo, al que ha dado la espalda, la 
salve; así descubre la autoconsciencia su naturaleza social; así llegará a entender que 
su ser, su saber, no es suyo, sino del mundo, resultado del entrelazamiento con los 
otros saberes, con las otras consciencias; llegará a la certeza de que se produce a sí 
misma por mediación de otro, y de que la vida social es condición de su existencia. 

Debemos, pues, entrar en el análisis del modo de ser específico y propio de 
la autoconsciencia, que se manifiesta en esta lucha de la consciencia por ser ella 
misma por mediación de lo otro, que llamamos lucha por el reconocimiento. Un tema 
complejo, que nos gusta llevar al plano antropológico o sociológico, e incluso polí-
tico, lugares donde sin duda se expresa “fenoménicamente”, pero que en nuestro 
caso debiéramos mantener en el terreno propio, el ontológico, el de la lucha de la 
autoconsciencia por perseverar en el ser. Y como ya dijimos que la consciencia es 
saber, la lucha por el reconocimiento, si es esencial, ha de ser lucha por ser recono-
cida como saber, es decir, la consciencia de sí lucha porque su para sí, en lenguaje 
corriente su idea o concepción de sí misma, sea reconocido (aceptado, avalado, 
legitimado) como su ser en sí, como lo que realmente es. Lucha por imponer su 
idea del mundo, y de su éxito, de su aceptación, depende su corona; si fracasa, no 
gozará de ese ser, no será autoconsciencia, habrá de asumir el saber de otro. 

El reconocimiento expresa y es efecto de esa experiencia, surge de esa ne-
cesidad de que su saber de sí, su saberse autoconsciencia (saberse un yo, saberse 
dueña de sí), sea confirmado por otra autoconsciencia. Y en esta necesidad ontoló-
gica de la consciencia para ser autoconsciencia, –para que su saber del objeto sea 
suyo y no impuesto por lo otro–, en esta necesidad de saberse a sí misma por me-
diación del otro, se encuentra la esencia oculta, la base inmaterial, de fenómenos 
como la lucha entre el amo y el siervo; lucha que en ese escenario ontológico se da 
entre dos consciencias señoras, dos autoconsciencias que luchan por serlo; lucha en 
la que una vence y se consagra autoconsciencia (en la escena fenoménica se consa-
graría idealmente señor) y la otra renuncia, se somete, acepta saber de la otra lo que 
ella dice ser, acepta como en sí lo que es para ella (en el escenario del fenómeno 
figura del siervo), para sí de la autoconsciencia señora. Veamos el proceso más de 
cerca.  
 
4. LA AUTOCONSCIENCIA EN SU LABERINTO 
 
Hegel nos dice que el reconocimiento que hace efectivo, en sí, el ser que una auto-
consciencia tiene para sí, implica que haya otra autoconciencia; y decir que hay otra 
autoconsciencia equivale a admitir que “la autoconciencia ha salido fuera de sí”. Si la 
autoconsciencia, para saberse autoconsciencia, lo consigue por la mediación del 
reconocimiento por otra consciencia, es que ella reconoce a esta otra como distinta 
y fuera de sí; eso significa que “ha salido fuera de sí”, ha buscado, encontrado y 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

112 
 

reconocido fuera de ella, en lo otro, a la autoconsciencia distinta, y ha conseguido 
que esta la reconozca a ella como autoconsciencia, avalando que su idea de sí mis-
ma, su para sí, es también para ella, o sea, es en sí, no es una ilusión. 

Si nos detenemos en este movimiento, vemos que en realidad sale fuera de 
sí doblemente: sale al reconocer un ser distinto de ella, existente en sí y para sí (para 
ella) aunque solo quería mirarse a sí misma; y sale al reconocerse como determinada 
(mediada) por ese otro ser de la otra autoconciencia. Es decir, sale fuera de sí al 
reconocer a su otra distinta (como individuo) pero igual (en género), al reconocerla 
como autoconsciencia, como ser en sí y para sí; y sale al reconocerse a sí misma co-
mo autoconsciencia por haber sido reconocida como tal por esa otra, tal que el 
reconocimiento de sí viene posibilitado, mediado y, en consecuencia, subordinado 
al reconocimiento por la otra.  

Dos viajes fuera, dos salidas de sí de la autoconsciencia, dos “pérdidas de sí”: 
¿qué significa todo esto? Comencemos con el significado de la pérdida de sí. La au-
toconciencia se ha perdido a sí misma porque ya no se encuentra en ella, no se 
reconoce mirándose en su espejo fluido del para sí; ya no se fía de su saber, ya no es 
autotransparente, no se aprehende en una intuición. Ahora la autoconsciencia 
acepta su fracaso, un nuevo fracaso en su interminable camino de producción del 
saber, de infinita autoproducción y autorenovación de sí misma; ahora sospecha, 
sabe, que su para sí de sí misma, su idea de lo que ella es, el saber del mundo que 
ella es, no es seguro, no garantiza que lo que ve en ella sea fiel a su en sí. Por tanto, 
necesita salir de sí y buscar fuera de ella esa seguridad, esa validación de su saber de 
sí; necesita ser certificada, reconocida, como saber; necesita que lo que ella ve en 
ella, su para sí, se valide como lo que es, como su en sí, como saber del mundo, sa-
ber del objeto; que su certeza se reconozca como verdad; y que se reconozca válido 
porque es suyo, porque es Señora. Pero toda salida de sí es una pérdida. Necesita 
enajenarse para verse y saberse, y al descubrirse “se encuentra como un ser distinto” 
al que era, pues se ve fuera de sí al mirarse desde fuera de sí (desde los ojos del 
otro); se ve a sí misma en los ojos de la otra, o sea, se reconoce en la otra autocons-
ciencia. 

Estos viajes fuera de sí son realmente peligrosos. Los males de la conscien-
cia no acaban aquí, pues junto a la pérdida de sí se da la pérdida del otro, la negación 
del otro. La autoconciencia en su búsqueda de sí “ha suprimido y superado al otro”. 
Es así necesariamente, porque en su salida de sí, en su mirar fuera, no busca al 
otro, no busca saber del otro tal como este es en sí, solo quiere al otro como ins-
trumento de reconocimiento. Al no buscar lo otro –no busca conocer el mundo– 
sino a sí misma fuera de sí, “la autoconciencia no puede ver a la otra como un ser”, 
no le preocupa su realidad, su en sí; lo que le preocupa y “ve en la otra autocon-
ciencia es a sí misma”. Busca ser sí misma por mediación de la otra; se busca a sí 
misma en la otra. Busca un sí a su saber, que la otra haga suyo su saber, y en conse-
cuencia que esta deje de ser sí misma, deje de ser autoconsciencia, y sea su sierva. 
Necesita un notario titulado y busca un taquígrafo. Y esa es la condición trágica del 
éxito y de la desgracia de la autoconsciencia: por un lado, necesita verse a sí misma 
en la otra, ver su saber en la otra; no ha de buscar en ella el ser de esta otra, ha de 
buscarse a sí misma, su propio ser, y para ello ha de ignorar, silenciar, invisibilizar, 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

113 
 

negar el ser de la otra; por otro lado, al negarla, al anularla, con su victoria se auto-
destruye a sí misma, y destruye para siempre, pues niega la fuente de legitimación. 

Así de duro y de simple. En el elemento ontológico en que las autocons-
ciencias buscan y deciden su ser, donde luchan por ser y perseverar en el ser, al 
venir este ser de las mismas mediatizado por las otras, al tener en consecuencia que 
buscar su propio ser en las otras, se ven condenadas a la tragedia de negarse el ser 
las unas a las otras. Y esta negación del otro, radical, inexorable y trágica, inapela-
ble, se manifiesta en el fenómeno, en el elemento de la vida, como lucha despiada-
da y vibrante entre los yo: si han de reconocerse, pues en ello se juegan ser auto-
consciencias, ser conforme a su saber, para que una sea Señora cada una de las otras 
ha de renunciar a su ser para afirmar el de la ganadora; esta ha conseguido ser vista 
como ella se ve, que las demás sometan el saber propio al suyo, que dejen de ser 
Señora para que otra lo sea. La autoconsciencia, pues, para conseguir el reconoci-
miento de otra, y acceder al señorío, ha de conseguir la renuncia de esta otra al suyo; 
ha de conseguir que se nieguen a sí mismas, que nieguen su saber, su pensamiento, 
su modo de ser. Se comprende, pues, que la lucha por el reconocimiento en esas 
latitudes ontológicas sea a muerte; y se comprende, además, que sea trágica. 

Efectivamente, es trágico, pues la otra consciencia, la que se presta al reco-
nocimiento, ha de ser ella también autoconsciencia, y solo lo es si lucha por ello y 
vence; es autoconsciencia si, y solo si, mira y ve con sus propios ojos y no con los 
de la que pide reconocimiento. Por tanto, si una autoconsciencia ve a otra con sus 
propios ojos, si hace valer su para sí, (si no acepta el para sí de la otra como su en sí, 
la certeza de la otra como verdad, el saber de la otra como propio…), no hay reco-
nocimiento y sigue la lucha a muerte; y si se acepta, si una se entrega a la otra, 
abandona la lucha, se somete (acepta ser como la otra la ve y la quiere, niega su 
pensamiento y asume el de la otra, toma como verdad la certeza de la otra…), tal 
que su saber ahora es el de la otra, entonces esta última ha vencido. Ahora bien, ha 
sido una batalla perversa y suicida, pues al vencer se queda sin reconocimiento y 
sin posibilidad del mismo, ya que el reconocimiento de un siervo no tiene validez; 
ha de ser de una autoconsciencia, de un señor. Y esta opción desapareció paradóji-
camente con su victoria, pues si lograr el reconocimiento equivale a confirmar su 
yo y su libertad por la autoconsciencia victoriosa, ello implica al mismo tiempo 
negar el yo y la libertad de la autoconsciencia sometida, que pierde su grado de 
autoconsciencia y, por tanto, se niega todo valor al reconocimiento del vencedor. 
Con su triunfo se convierte en amo, pero no logra devenir señor. 

En el escenario fenoménico de esta dialéctica aparece claro el juego de des-
doblamientos que posibilitan espejismos e ilusiones para vivir en el laberinto. Al 
sepultar el en sí del siervo bajo el para sí del señor, al imponerle su saber y negarle 
como autoconsciencia, en el mismo acto el señor pierde la posibilidad de ser señor, 
destruye lo que le hace señor, el reconocimiento por parte de un yo libre. Por tanto, 
haber conseguido que el siervo le acepte aparentemente como señor, que parece 
una victoria incontrovertible, y lo es, al mismo tiempo es un fracaso, un desastre 
trágico de dos autoconsciencias, la del siervo o autoconsciencia vencida, que pierde 
su para sí, y la del amo vencedor, que no logra ser señor por no ser reconocido por 
una autoconsciencia, por los pares, por los iguales, sino por una consciencia servil 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

114 
 

que aceptó la derrota y la sumisión. Como en la canción, iba para cocodrilo y se 
quedó en caimán; soñaba con ser señor y se quedó en amo; con la auctoritas y se 
quedó en el imperium. 

Ese es el círculo de la lucha por el reconocimiento en el diseño hegeliano 
de la misma: en el fenómeno, en la vida, parece dramático, pero no trágico; en la 
esencia, en el saber, es implacable y parece no dejar resquicio a la esperanza. Aun-
que, como decía Hegel, hasta el final de la historia no se posee el concepto. Mien-
tras tanto, hasta donde llega nuestro saber, para que unas consigan el reconoci-
miento de las otras han de negarles a estas el propio reconocimiento, el trato de 
autoconsciencias libres; y al no reconocerlas como libres y autopensantes les privan 
de su capacidad de reconocer y de liberarlas; como han de forzarlas a negar su ser, 
–hoy diríamos “a pensar por sí mismas”, “a ejercer sus libertades”–, si vencen ha-
brán negado las condiciones de posibilidad de su propia salvación. Esta situación 
trágica planteada por la ontología hegeliana tal vez pueda y deba ser revisada; de 
momento, ateniéndonos al texto, hemos de subrayar ese aparente destino trágico 
de las autoconsciencias, que es la esencia desde la que ha de pensarse la dialéctica 
del amo y el siervo. 
 
5. EL INFINITO CAMINO DE LA ENAJENACIÓN 
 
Hegel sintetiza así las tareas de la autoconsciencia en esta lucha por ser, por saber. 
Ha de dar cuantas batallas sean necesarias para superar sus escisiones, sus existen-
cias de doble sentido; ha de recorrer el camino en ida y vuelta, sin contentarse con 
vivir escindida en los extremos. Como en su figura de autoconsciencia es sí misma 
y lo otro, sujeto y objeto, ha de acabar con la escisión en una doble batalla, una en 
su consciencia de sí y otra en su consciencia de la otra. Veámoslo. 

Como la consciencia es siempre consciencia de algo, identidad con ese algo, 
su existencia parece tener un doble sentido: ser ella misma (sujeto, saber) y ser lo 
otro (objeto, saber del objeto); como en este caso se trata de la consciencia de sí o 
autoconsciencia, el objeto es ella misma (ser en sí) y el saber del objeto es saber de 
ella misma, (ser para sí). Por tanto, en la figura de autoconsciencia ha de superar ese 
desdoblamiento. Ha de comenzar con una batalla por la “supresión y superación 
del primer doble sentido”, el de su existencia; es decir, ha de acabar y superar esa 
rara y extravagante forma de ser a la vez ella misma y lo otro; si se prefiere, de esa 
imaginaria, vicaria e indigente forma de ser cuando se está mediatizado por lo otro. 
Como el amo y el esclavo han de negar sus respectivas vidas a caballo de sí mismo 
y del otro. En definitiva, en sí misma, «la conciencia tiene que suprimir y superar su 
ser-otro».15 Es la primera batalla.  

En segundo lugar, la autoconsciencia ha de llevar a cabo una segunda batalla 
para superar y suprimir definitivamente el mencionado “doble sentido” de su exis-
tencia, dirigida contra otro aspecto del mismo. Esta segunda batalla es más comple-
ja, pues tiene a su vez dos frentes. En el «primero, la consciencia tiene que endere-
zarse a suprimir y superar el ser autónomo de la otra, único medio de asegurarse de 

 
15 FE, ed. cit., 287. 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

115 
 

sí misma»; ha de dominar y negar la autonomía de la otra para no estar en sus ma-
nos, a su arbitrio, para que su ser no devenga un ser determinado y no libre. En 
ello le va la esencia de autoconsciencia: solo así podrá «cobrar por medio de ello 
certeza acerca de sí misma como esencia»16. En el segundo frente de esta batalla ha 
de estar dispuesta a «suprimirse y superarse a sí misma, pues ese otro es ella mis-
ma»17.  

De forma misteriosa nos deja Hegel esta advertencia tan difícil de llevar a 
los lugares del fenómeno. Parece decirnos que, por un lado, cada autoconsciencia 
ha de negar en las otras sus respectivas autonomías, pues de esas determinaciones 
depende la suya propia; y, por otro lado, cada autoconsciencia ha de asumir negarse 
a sí misma, superarse, al ritmo que niega y determina a las demás, “pues ese otro es 
ella misma”. Como si anunciase que en esa lucha de las autoconsciencias el único 
final posible pasa por la producción de nuevas autoconsciencias todas ellas unifica-
da, determinadas, bajo una forma común. ¿Sería mucho decir subsumidas bajo esa 
forma del reconocimiento recíproco? ¿Hay otra manera de pensar la pluralidad de 
autoconsciencias a la vez determinadas y autónomas que bajo la relación de sub-
sunción? 

La autoconsciencia, pues, ha de “suprimir y superar” su ser-otro en el doble 
sentido que tiene su ser otro: como límite exterior y como mediación interna. Y esa 
supresión y superación tiene a la vez un doble sentido, pues ha de hacerse en el 
otro y en sí misma. El resultado global será “un retorno de la conciencia a sí mis-
ma”18. Y como estamos en el dominio del “doble sentido” de lo real, esa vuelta a sí 
misma ha de tener a su vez “un sentido doble”. En primer lugar: «mediante tal su-
primir y superar al otro, la autoconsciencia se recobra a sí misma, pues se convierte 
otra vez en igual a ella misma mediante esa supresión y superación de su ser-otro»;19 
o sea, aunque se vea a sí misma en el otro, se ve a sí misma, no como determina-
ción del otro, no como obra del otro. En segundo lugar: «ese suprimir y superar le 
hace asimismo a la autoconciencia ser devolución de la otra autoconciencia, pues la 
autoconciencia primera era ella en la otra, y si suprime y supera su ser-en-el-otro, 
con ello no hace otra cosa que volver otra vez a dejar libre a eso otro».20 Cierta-
mente enigmático, pero entendámoslo: Hegel no quiere dictar el final, no quiere 
ofrecernos la visión de la consciencia del filósofo en el final del recorrido, sino que 
nos quiere ofrecer la consciencia de sí, el saber de sí, que la consciencia va teniendo 
en su movimiento, o sea, quiere mostrarnos la génesis del concepto de la conscien-
cia, el concepto que recoge todos sus momentos. 

Claro está, a la consciencia le quedan aún muchas estaciones del Vía Crucis; 
y la redención, como la verdad, solo está al final. Pero en este tramo de la auto-
consciencia ha aprendido mucho. Yo destacaría, para cerrar, dos cosas: la experien-
cia de las otras, de la vida social, que la enseñó que cada una es espejo de la otra: 
«ve hacer a la otra lo mismo que ella hace; y cada una hace ella misma aquello que 

 
16 Ibíd., 288. 
17 Ibíd., 288. 
18 Ibíd., 288. 
19 Ibíd., 288. 
20 Ibíd., 288. 



 
 

Astrolabio. Revista internacional de filosofía 
Año 2021 Núm. 24. ISSN 1699-7549. pp. 102-116 

 

116 
 

exige a la otra; y aquello que hace, no lo hace sino porque, y en cuanto, la otra hace 
lo mismo; el hacer unilateral sería aquí inútil; porque lo que ha de suceder solo 
puede producirse por medio de ambas. El hacer es, pues, de doble sentido no solo 
en cuanto es un hacer tanto contra sí misma como contra la otra, sino también en cuan-
to, inesperadamente, es un hacer tanto de una como de otra»;21 y la experiencia de la 
pérdida de sí, de la salida de sí, como única manera de encontrarse: «en ese su ser 
fuera de sí queda a la vez retenida en sí misma, es para sí, y su ser fuera de sí es para 
ella; pues es para ella que ella es inmediatamente otra conciencia, y que no lo es; y, 
asimismo, es para ella que esa otra solo es para sí en cuanto se suprime y supera 
como siendo para sí y solo es para sí en el ser-para-sí del otro. Cada autoconciencia 
es para la otra autoconciencia el medio o el término, por medio del cual cada uno 
se media consigo mismo, y se concierta y queda en unidad consigo mismo, y cada 
uno es para sí y para el otro inmediatamente el ente que es para sí, el cual a la vez 
solo mediante esa mediación es para sí en tales términos».22 O sea, ha aprendido 
que el solipsismo no es opción, que ha de seguir sufriendo en el mundo. Lo que 
aún no sabe, y sigue como open question, es si la redención es saber o deseo, verdad 
o certeza ilusoria. ¿Puede una autoconsciencia pensada como saber reconocer a 
otra sin degradarse ontológicamente y cosificarse? La respuesta, ya la sabemos, en 
el final de la historia. 

 
         
 

 
21 Ibíd., 288-289. 
22 Ibíd., 289. 


