
LA VERDAD DE UNA MENTIRA: LA FORMA QUE 
SE DESPLIEGA, DE DANIEL VERONESE 

Óscar Cornago 
(CS/C-Madrid) 

No intento copiar la realidad; 

intento producir verdad en sus innumerables formas. 

Intento encontrar verdad porque ella es siempre revolucionaria. 
Daniel Veronese I 

El último estreno de Daniel Veronese en la escena de Buenos Aires se encuadra dentro del 
ciclo dirigido porViviana Tellas, directora del Teatro Sarmiento, bajo el título de «Biodrama. Sobre 
la vida de las personas». Con este ciclo,Tellas convierte a partir del 2002 el Teatro Sarmiento en 
el ala experimental del Complejo Teatral de la Ciudad de Buenos Aires, que tiene su sede en el 
Teatro San Martín. El proyecto consiste en encargarle cada vez a un director distinto una obra 
sobre personas reales que vivan en Argentina. Se trata de poner en diálogo el teatro con la vida, 
la ficción con la realidad, desarrollando un interesante juego de tensiones que ha impulsado gran 
parte de la evolución artística de la modernidad desde espacios de cruce y liminalidad. La re­
cuperación de lo real es una de las consignas de la sociedad moderna, ahogada en representa­
ciones, imágenes y simulacros; aunque esta recuperación se puede hacer desde ópticas y con 
intereses muy diversos, pues no es lo mismo el fenómeno de los ready made en artes plásticas 
que los reality shows en televisión, pero de alguna manera se trata de diferentes caras de una 
misma necesidad social de establecer un contacto más estrecho y «real» con la propia realidad, 
desdibujada entre intermediarios mediáticos, abstracciones y discursos teóricos. 

Por el ciclo han pasado creadores como Mariana Oberzstern con El aire alrededor, basada en 
la vida de una maestra de escuela rural, Stefan Kaegi, con ¡Sentate!, protagonizada por una serie 
de mascotas acompañadas de sus respectivos dueños, o Beatriz Catani con Los 8 de julio, una 
propuesta de teatro documental en torno a tres personas nacidas un mismo día. Quizá una de 
las experiencias más peculiares haya sido la realizada por la misma directora del ciclo con 
Mi mamó y mi tia, <cteatro de familia», como lo denomina Tellas, interpretado por las personas 
reales a las que alude el título. Frente a otros modelos de teatro documental que se han suce­
dido a lo largo de la anterior centuria, la diferencia de estos biodramas consiste en una aproxi­
mación a la realidad desde su lado más cotidiano e íntimo, sin excluir por ello el fondo social y 
político en que se desarrollan estas existencias, anónimas en la mayor parte de los casos.lnves­
tigar sobre la teatralidad de lo no teatral, más allá de la escenificación que impone la historia 
oficial, es uno de los objetivos de este ciclo, que se ha traducido en una doble mirada capaz de 

73 



iluminar, por un lado, el componente teatral que hay en la vida, y por otro el componente vital 
que hay en el teatro. De alguna manera, una de las cosas más interesantes es que, paradójica­
mente, el teatro que quiere hablar de la vida se ve obligado, en última instancia, a hablar también 
del propio teatro; mientras que una mirada teatral sobre la realidad se revela como un medio 
idóneo de extraer de ésta su potencial poético. El teatro de la vida no puede hacer otra cosa, 
por tanto, que terminar hablando de la vida del teatro; mientras que la realidad vital se proyecta 
desde una mirada teatral capaz de ilimitar sus lenguajes, siguiendo la definición de Roland Barthes 
en Sade, Fourier y Loyola de la teatralidad como una operación necesaria para fundar un nuevo 
lenguaje. Por esto la mayoría de las obras del ciclo, para el que en octubre de 2004 estrenará Javier 
Daulte una nueva entrega en torno a su memoria familiar, han ofrecido un enorme interés, y entre 
ellas, por las razones que ahora veremos, hay que destacar la propuesta de Veronese. 

El proyecto de Tellas ha sido desarrollado en sentidos muy diversos por cada uno de los 
creadores, que no han dejado de tomarse las libertades necesarias para adaptar el reto a las 
características específicas de sus poéticas e intereses escénicos. Por esto cada obra del ciclo, 
siendo biodramas de facturas muy distintas, es también expresión característica de cada uno de 
sus autores, y éste es también el caso de la aportación de Veronese. El director de Mujeres 
soñando caballos, su último trabajo y uno de los montajes más renombrados en la actual carte­
lera porteña, dio la vuelta al ciclo para preguntarse por la posibilidad de expresar una verdad 
humana desde un espacio de fingimiento como es la escena. Lo formo que se despliego consiste, 
por tanto, en una reflexión acerca de la naturaleza del teatro y los límites de la escena, es decir, 
de la vida del teatro, pero proyectada también más allá de la escena, al teatro de la vida, para 
llegar a pensar la naturaleza del dolor y las trampas de su expresión. Lo que Veronese va a 
colocar como motor del biodrama no va a ser una persona real, sino un miedo convertido casi 
en obsesión, el dolor ante la pérdida de un hijo; desde esta perspectiva, se podría pensar que se 
trata del biodrama del propio director. La obra, con Luis Cano como dramaturgista, se estrenó 
el 17 de octubre de 2003 en el Teatro Sarmiento y se repuso meses después con algunas mo­
dificaciones en El Camarín de las Musas.2 

Siguiendo los planteamientos estéticos expuestos por el autor en los Automandamientos,3 
que están también en la base del trabajo de El Periférico de Objetos, el drama plantea una 
situación única que va a ser llevada hasta un límite, hacia un espacio de inestabilidad emocional, 
de desequilibrio de la propia maquinaria de la representación, pero con ella, de la misma reali­
dad vital a la que alude; un teatro centrífugo, como explica el autor, que se implosiona desde 
dentro a partir de la propia realidad escénica como proceso hasta llegar a la creación de «sec­
tores de emoción indisciplinada que se velen y se develen en un furioso oleaje» (310). Una 
pareja, convocada por un extraño personaje que maneja un piano de juguete del que extrae 
algunas notas, habla en tono testimonial acerca de sus vidas hasta llegar al centro desde el que 
emana toda la obra y que no se citará de modo explícito, la ausencia del hijo. En la segunda 
versión, el extraño personaje, al que se alude como «el artista», será acompañado por una 
mujer, con lo cual se acentúa la relación de oposición entre una pareja y la otra: unos son los que 
hablan, se explican, se enredan en discusiones de pareja, cruzando sin pudor el territorio de lo 
cotidiano y hasta trivial, exteriorizan sus sentimientos hasta llegar al centro de la desesperación 
en el que ahora se encuentran; la otra, salvo escasas intervenciones, observa la situación desde 

74 



la distancia, sumidos en una especie de doloroso vacío, entre interesados e indiferentes, siempre 
un poco ausentes. La escenografía construye un espacio minimalista, de angustiosa proximidad, 
en el que se disponen una pareja de sillones para cada una de las parejas formando ángulo recto. 
Cerrando el cuadrado se encuentran los asientos del público, en una incómoda cercanía a la 
escena, observándolo todo desde una distancia que le obliga a adoptar una posición de voyeu­
rista, como un invitado mudo a una extraña ceremonia que no acierta a comprender; una mi­
rada transversal, que podríamos definir como táctil, característica del trabajo de Veronese. En la 
representación del Sarmiento, el público, situado en la misma escena con los actores, podía ver 
el patio de butacas vacío, lo que enfatizaba esa sensación de soledad y desubicación al mismo 
tiempo. De esta suerte, el espectador se convierte en la tercera punta de este perverso triángu­
lo, los jueces últimos del conflicto que se despliego, a ellos se dirigen en diversas ocasiones unos 
y otros, tratando de buscar un signo de asentimiento que justifique sus vidas, sin dejar nunca 
claro cuál es el sentido allí de unos y otros, de qué se trata todo aquello, dónde estamos, ¿en una 
sala de estar; en un ejercicio de terapia colectiva, en un teatro? Una luz blanca y homogénea 
sumerge a actores y espectadores en un mismo ámbito. En el centro de esa reducida sala hay 
una mesita pequeña, en la que se deja de vez en cuando el diminuto piano. En la versión inicial 
había también un piano real envuelto en plástico en una esquina de la escena, una cita del 
mundo exterior dentro del ámbito de la ficción, que desaparecerá en la reposición. A la proximi­
dad física se le añade el rígido estatismo en el que se desarrolla la mayor parte de la represen­
tación, sólo interrumpido por las escasas ocasiones en que se levanta alguno de los intervinien­
tes. Esa sensación de estatismo se refuerza a lo largo de la representación, enfatizando la tensión 
que atraviesa toda la escena. 

Este estado de incómoda oposición entre una pareja y la otra se plantea desde el comienzo, 
cuando «los artistas» rompen el silencio inicial refiriéndose a los otros: «Estos niños que ahora 
están de moda, creen que este piano es fácil de tocar. Fácil. Como mentir» (40), Y continúan: «En 
realidad estos niños están aquí para tocarme a mí. Quieren oír mi nota más grave. Y creen que 
yo también soy fácil de tocar. Como este piano. Pero a mí nadie puede hacerme hablar» (40). La 
tensión explotará cuando los padres, que han ocupado la mayor parte del tiempo con las 
confesiones acerca de su historia personal, le reprocha al «artista» su aire de superioridad, su 
búsqueda de una sublimidad por encima del mundo cotidiano y las tragedias reales, su deseo de 
embellecer la vida con el arte, revestir la realidad con formas bellas, con la musiquita de ese 
«instrumento ridículo», de crear una forma que se despliegue capaz de envolverlo todo y que 
no sea perecedera: «¿Ésa es su música? Quiero decir; ¿en eso cree usted? [ ... ] ¿Quiere producir 
notas que suenen eternamente? [ ... ] ¿sus notas son sus hijos?». Como la misma maquinaria 
teatral que se despliega ante el público, las notas o la propia vida de un hijo, constituyen otras 
tantas formas que se despliegan en una temporalidad poética (escénica) o vital. Este juego de 
oposiciones se convierte en un complejo mecanismo de teatralidad construido sobre una diná­
mica de miradas cruzadas, incluyendo la del propio público. La situación se articula sobre este 
triángulo que potencia el efecto de teatralidad, manteniéndolo en un constante dinamismo de 
energías que chocan entre unos y otros lados. La madre que dice haber perdido a su hijo anima 
a su marido para que vaya hablando de distintos temas, en ocasiones de asuntos triviales, aleja­
dos de esa sublimidad de la que se acusa al artista, tocándole las teclas adecuadas que irán 
dejando oír unas y otras melodías escénicas. 

75 



Hacia el final uno de los artistas desvela la identidad de los padres como actores que están 

fingiendo sus sentimientos; entonces, se experimenta un extraño giro en la situación vital/teatral: 

«Si tuviesen los motivos que yo tengo, se volverían locos, confundirían todo. Estos niños mintie­

ron bien. Son actores. Pero a mí ¿nadie me llama mentiroso?» (47). Se introduce un juego meta­

teatral, y lo que para el público había sido tan verosímil, como el dolor de esa pareja, queda 

descubierto como un trabajo de interpretación, lo que potencia el efecto de realidad de la otra 

pareja, su dolor ante una tragedia vivida realmente, un dolor expresado desde una interpretación 

interiorizada, que no deja de ser, sin embargo, otra forma de fingimiento. El drama termina re­
flexionando acerca de los grandes sufrimientos de la vida, que uno siempre ve desde fuera, 
creyendo que los conoce porque los contempla y trata de entenderlos, pensando poder com­

partir ese dolor, pero hablar del dolor -como se dice en la obra- es ya otra cosa que el dolor 
mismo. «Hasta que un día ceden los cimientos no de los demás, sino de tu propio mundo [oO.] 
¿Alguien puede imaginar qué se siente en esa situación?» (46). El marido, que se presenta como 

actor profesional, confiesa haber percibido bajo un sentido escénico la situación de la muerte de 
su padre, como si hubiera una cámara fuera de la habitación, pero cuando muere un hijo, ¿cómo 

se representa? Cuando a alguien se le muere el padre -continúa el actor angustiado-, se le 

llama huérfano, pero ¿cómo se le llama cuando a alguien se le muere el hijo?, ¿cómo se dice eso?, 

¿cómo se expresa?, ¿con qué palabras, con qué gestos, con qué actitud? 

A lo largo de su desarrollo, la obra adquiere una profunda intensidad que hace que su re­

flexión no quede en el simple desvelamiento del teatro -de la vida- como un juego siniestro 

de sustituciones y falseamientos. Respondiendo al reto lanzado por Tellas,Veronese denuncia la 

imposibilidad de llevar la vida real al teatro, utilizando un caso límite que pone todo esto de 
manifiesto. Lo interesante es que, paradójicamente, a pesar de este giro metateatral que hace 

visible el teatro como una pura ilusión, la obra no deja de contener un enorme grado de verdad, 
de emoción creada en ese pequeño espacio donde se juntan en extraña cercanía unos actores 
a los que se denomina «niños», unos personajes que están presentes, pero al mismo tiempo 
ausentes en su dolor, y un público que siente la extrema tensión generada por todo ello, sin 
saber finalmente dónde está la verdad y dónde la ficción: ¿a alguien se le murió finalmente un hijo 

o fue todo un juego? El éxito de la obra no consiste en separar de modo radical ficción y rea­
lidad, sino en plantear desde su propia realidad -teatral, como no puede ser de otro modo­
las complejas relaciones entre esas dos orillas, entre la escena de la vida y la vida de la escena, 

iluminando la una con la otra, reflexionando sobre la vida a partir del teatro y sobre el teatro a 

partir de la vida. Lo paradójico es que la verdad de un biodrama, yen términos más amplios del 

teatro, no depende en última instancia de la realidad de sus referentes extraescénicos, sino de su 

verdad como obra teatral, como representación, en la verdad de su fingimiento, de su acontecer 

frente al público y la emoción que de ello se desprende, de su realidad como misterio teatral, es 
decir, el extraer de una mentira una verdad, la verdad de un acontecimiento que sucede en ese 
aquí y ahora de la escena, una verdad ya no imitada del mundo exterior y que es siempre revolu­
cionaria, como afirma el director en la cita que encabeza estas líneas. En este sentido, esta obra, 
como la mayor parte del arte, no deja de ser un biodrama, un espacio privilegiado de creación 
que permite al hombre, diferenciándolo de otras especies vivientes, el reflexionar sobre la rea­
lidad desde un espacio de no realidad, el espacio del arte, que reivindica ahora su propia realidad 

76 



artística. Reflexionar sobre el dolor más profundo, la realidad más innegable, desde un espacio 

de fingimiento, pone de manifiesto las potencias de lo falso, pero también de lo real, dos mundos 

paralelos que se construyen sobre un permanente ejercicio de diálogo, choque, exclusión o 
hibridez, siempre desde una perspectiva descentrada del afuera ¿cobarde? a la que alude el 
artista cerrando la obra: «Yo estoy sin poder decir ni hacer nada, por un hijo, por su vida. Soy un 
cobarde.Ya estoy afuera. Estoy solo. Esto no es nada, no es música, no tiene ni principio ni final. 
y sin embargo ... » (47). 

NOTAS 

l. En PACHECO, Carlos. «Teatro que se nutre de la realidad». Lo Noción (12-1 1-2002), p. 6. 

2. El texto está publicado en la revista Funámbulos. Los viudos de lo certezo, n. 21 (abril de 2004), p. 39-47, 
de donde se extraen las citas. 

3. VERONESE, Daniel. «Automandamientos». En Lo derivo. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2000. P. 309-
315. 

77 




