
ENTREVISTA A LUISA CALCUMIL 

Ricard Salvat 

Ricard Salvat: - Nos preguntamos cómo es que está aquí, Luisa, de nuevo. 

Luisa Calcumil: - Vengo desde Dinamarca, a donde llegué con una invitación de Julia Varley, de 
Odin Teatret. Me invitó a un festival que se ha organizado allí: Raíces en Tránsito. Fui invitada por 
Julia con la obra que ellos conocen. Odin conoce mis propuestas desde 1987. En esa ocasión 
vieron Es bueno mirarse en fa propio sombra. 
R.s. - Ése es el título de su obra. 
L.e. - De mi primer guión teatral. Lo llamo así, un guión teatral que me ha permitido expresar 
mis inquietudes como mujer y como artista de la etnia mapuche. Ellos conocían esta expresión 
teatral y me invitaron con ésa y, si era posible, con una obra nueva. Tenía deseos de iniciar un 
trabajo nuevo. Pero ya había un trabajo unipersonal que estaba dando vueltas desde hacía 
un tiempo. Y cuando me invitaron, no quería traer un trabajo unipersonal. Entonces invité a una 
compañera, a Valeria Fidel, una bailarina y actriz de mi lugar. Ella no es indígena y es mucho más 
joven que yo. Me parecía también que era importante darle la posibilidad a una persona joven 
para transitar este festival y además, en realidad, me significó un impulso para realizar una nueva 
obra. Me sacó del proyecto que tenía, pero lo agradecí, porque pensé: «bueno, por algo será» 
(los artistas somos así, ¿no?) 
R.s. - Pero este segundo, ¿se estrenó? 

L.e. - Claro. Me puse a trabajar con Valeria Fidel desde la inquietud de abordar la belleza, y de 
trabajar con el humor. Esto fue lo primero sobre lo que conversamosTambién el peligro de que 
el arte no pudiera estar tan a la mano de las personas, o las expresiones. Una cosa fácil de 
reconocer: hablamos y empezamos a navegar. Pensábamos trabajar sobre el humor y empe­
zamos así, de la nada, con la forma de abordar el entrenamiento, el estar con el instrumento a 
disposición, la palabra, las imágenes ... y a trabajar. Y también con esta mujer; que conoce mi rigu­
rosidad con respecto a lo que significa el trabajo cotidiano para mantener este oficio. Es una 
rigurosidad que no me separa de la vida cotidiana. Esto hace que la vida cotidiana también tenga 
para mí estímulos para ir trabajando. Sin descuidar; digamos, mi rol de madre o de ciudadana, según 
sea el caso, de mujer que defiende la cultura a la que perteneceTodo va nutriendo mi oficio, pero 

no me separa de él. Creímos que era el humor con lo que teníamos que trabajar; como materia 
o recurso para seguir cerca de nuestro público. Porque, si bien estábamos invitadas a un festival 
internacional, yo siempre pienso mis obras para nuestra gente. Ésas son las prioridades. 
R.S. - Para la familia mapuche. 

L.e. - La familia mapuche o el público en general. Pero no aquél que va permanentemente a las 
salas de teatro, el que tiene ese hábito. Sino para abrirlo, siempre sembrando.Yo he pertenecido 
y pertenezco a la familia humilde, que no tiene el acceso de manera frecuente a las salas de 
teatro.Y creo que el teatro sigue así; en algunas ocasiones alcanza la popularidad. Cuando hablo 

29 



de popularidad me refiero al hecho de pertenecer al pueblo, a narrar historias donde el pueblo 

se identifique tanto que necesite verlo frecuentemente. Ésta es mi preocupación. Hay grandes 
hacedores de este arte maravilloso que es el teatro a quienes admiro, y son mis referentes.Yo a 

mi medida hago este tipo de teatro. Siempre con esta idea de lo popular; porque creo que en 
estos tiempos las personas están perdiendo su potencial expresivo, que está siendo cercenado, 

atacado violentamente. Y no hay alargo sobre eso. Veo que los niños, incluso en ciudades tan 

importantes como ésta, ciudades del primer mundo, están instalados en un aparato donde lo 
que les sale son palabras de violencia. Creo que esto es lo que estuvo ahí dándonos vueltas. 

R.s. - ¿Quiénes más participaron, aparte de ustedes? 

L.e. - Valeria Fidel y yo hicimos un taller sobre el humor, con una compañera, y abordamos 

también el trabajo de c/own.Y éste fue el principio.Ya digo, viniendo de la Argentina, en el estado 

en que está nuestro país, nuestro pueblo, pensamos qüe era más o menos lo que queríamos 

hacer. Tengo un modo de entrenar que tiene que ver con mi vida real, digamos. La literatura, la 

música, el comentario del trabajo de mis compañeros, las obras mismas que veo, lo que vivo y 
siento con mi modo de hacer arte allá en la Patagonia. Es una vertiente permanente de inspira­

ción. Diría que no tengo tiempo para hacer o comunicar todas las ideas que tengo. 
R.S. - ¿Yeso cuándo fue? 

L.e. - En enero de 2003 recibí la invitación.Y más o menos en febrero o marzo empezamos a 

juntarnos a trabajar, a indagar sobre algunos sonidos, objetos, nuestro vínculo, por dónde nos 

llevaba esta presencia nuestra en este espacio lúdico que es el escenario e hicimos un trabajo de 

humor que nos pareció demasiado corto y superficial. Pero dejar de lado eso no nos hizo sentir 
fracaso ni frustración. Al contrario. Dijimos: «sigamos buscando».Y fuimos encontrando una histo­
ria o algunas acciones o algunos conflictos que iban marcando un eje. Con mucha libertad, pero 

nunca sentimos que estábamos perdidas. Siempre volvíamos a decir: «bueno, esto tiene que ver 

con la desaparición de la expresión, del silencio».Y fuimos, fuimos, fuimos, y llegamos hasta el final 

del proceso con una sorpresa muy grande. Porque fuimos creando un objeto creativo que se 

apoderó de nosotras. Nos exigió determinadas especificaciones, determinada preparación (de 

objetos, incluso ).Y terminamos hablando de la salud mental, con mucha delicadeza. Que era tam­

bién lo que queríamos. Como género, con este ser femenino, sin plantear una rivalidad con el 
hombre. Pero tampoco acallando nuestros derechos. Simplemente, crear esa situación a veces tan 
intransigente, tan polarizada, que a veces olvidamos que tenemos padre, hijos. Bueno, estamos 
entre hombres y mujeres. Así que la obra que pudimos crear la hemos titulado Hebras. 
R.s. - ¿Y esa obra no la llevaron al festival? 

L.e. - SI~ Fuimos con Es bueno mirarse o /0 proPio sombra y Hebras. 
R.s. - ¿YValeria fue también con usted, pero no vino aquí? 

L.e. - No, ella regresó al país.Y yo vine aquí por mis afectos y porque también había una po­
sibilidad de trabajar.Y presenté mis propuestas: Fo/i/, hice el recital de canto, y narrativa mapuche. 

R.s. - Ésa ya la había presentado. 

L.e. - Aquí en Barcelona sí, hace dos años, en el Festival de Narrativa Oral. 

R.S. - ¿En el 200 I ? 
L.e. - En el 2002. En realidad, también. Además de estas dos presentaciones de Fo/iI que hice 

aquí en Barcelona, traje una conferencia para presentar en el Insituto de Cooperación Iberoa-

30 



mericana (ICI). Hace ya tiempo que mantengo vínculos con el público catalán, con gente presti­
giosa del teatro de esta ciudad. El año pasado, estando en Argentina, mi país me nominó invitada 
por el ICI para el premio Bartolomé de las Casas. 

R.s. - ¿Y lo consiguió? 

L.e. - No. Es un premio que ya tiene varias ediciones.Y en esa ocasión, para mí estar nominada 
por mi país era muy importante. Pero creo que se lo otorgaron a una radio comunitaria de 
Brasil y a un hospital de una comunidad indígena. No tengo el dato preciso. 
RS. - En este momento ¿cuántos espectáculos tiene? 

L.C- Es bueno mirarse en /0 propio sombra ... 
RS. - Que éste es el que vi en 1988. 

L.e. - Sí, puede ser, lo estrené en 1987. 
RS - ¿Y recién estrenado lo llevó a Buenos Aires? 

L.e. - No, no. Después de un año. Creo que iba camino a Chile o algo así. 
R.s. - Entonces debió ser en el 1988 o en el 1989. Entonces éste es el primero, ¿qué más tra­

bajos tiene? 

L.e. - Luego hice Lo tripi/lo de Ruperto, que es un trabajo de humor popular, en lengua criolla 
(decimos nosotros allá). En realidad es en castellano. Que es un personaje masculinoTengo ahí 

el atrevimiento de abordar un personaje masculino y cuestionar algunos aspectos de la cultura 
tradicional o de lo que se llama por ahí lo folclórico, en nuestro país. Después tengo Foli/, que es 
el repertorio de canto y narrativa mapuche. Hice durante estos años también una obra que se 
llamó Artista de patio. 
RS - Fo/il es el bolo que dio, creo, en San Lorenzo del Escorial, ¿no? 

L.e. - En San Lorenzo hice la conferencia. 
RS - Y el espectáculo que dio en Santiago de Compostela, ¿cuál fue? 
L.e. - Es bueno mirarse en lo propio sombra. Artista de patio fue una dramaturgia que escribí para 
trabajar con jóvenes. Tuve la responsabilidad de dirigir ese espectáculo. Creo que hicimos alre­
dedor de veinte funcionesTeníamos el inconveniente de que los compañeros eran de Córdoba, 
que nos queda bastante lejos.Y al final tuvimos que dejar de hacerloTambién una obra de puño 
popular. Y luego he creado también un espectáculo musical que se llama Aukíñ, que significa 
«ecos». Este trabajo, a veces, si lo puedo presentar en sala de teatro, también está enriquecido 
con un fragmento de teatro. Para mí, lo importante de esta propuesta es que me ha permitido 
hacer como un viaje musical. Porque en el inicio canto canciones de puño noble, de la cultura 
mapuche a la que pertenezco. También canciones sagradas, que tienen que ver con nuestros 
linajes.Y luego habilito, tocando un instrumento que llevó el antiguo blanco a América, la presen­
cia de músicos que tocan el acordeón, la guitarra, y desgrano todo un repertorio de música 
popular que me permite hablar de nuestra existencia, de la riqueza cultural que tenemos tam­
bién y de los problemas en que nos vemos sumergidos no sólo indígenas sino criollos también. 
y tiene algunos momentos de humor. Finalmente, Hebras. 
RS - ¿Siempre en mapuche o en criollo? 

L.e. - Hebras tiene un momento en que aparece el idioma mapuche. Y hay algo de lo místico 
mapuche que aparece allí. 
RS - ¿Quiénes estuvieron ahora en Dinamarca? 

31 



L.e. - No me voy a acordar ahora de todas las compañías. Me puedo acordar de los países. 
Estaba Australia, Marruecos, Argelia,Taiwán, Perú, Italia. 

R.S. - y cada cual presentaba un espectáculo y lo comentaban luego. 
L.e. - Claro, fundamentalmente. No se hacía un comentario, una puesta en común de la eva­

luación de lo que veíamos. Lo que sí había era seminarios, workshops, como los llaman. De 

muchos espectáculos que vimos, fuimos después a algunos seminarios. 

RS. - ¿Durante cuántos días? 
L.e. - El festival duró diez días. Se trabajó intensivamente desde las ocho de la mañana hasta las 

doce de la noche. 

R.s. - ¿Yen qué idiomas? ¿En castellano? 
L.e. - Había traductores. La mayoría de las propuestas se hacían en los idiomas originales, de 
cada país. Pero había traductores. 
R.s. - Al propio idioma, o al danés. 
L.e. - Bueno, había de todo. Había momentos en que se traducía al francés, al español. 

RS. - Y volviendo a la cultura mapuche, ¿ha habido más grupos teatrales que hayan surgido? 
L.e. - Del lado argentino, que es de donde yo vengo, hay un grupo que apareció el año pasado 
que es bastante distante de donde yo vivo. Pero, bueno, una persona, una directora que no es 

indígena consiguió financiación y escribió un guión. Invitó a gente de las comunidades de esa 
zona, que es la zona de San Martín de los Andes, a hacer una obra. Que no le resultó difícil, 

porque a esa zona yo hace muchos años que llegué con mi teatro. Y a la gente ... 

R.s. - Y había una tradición. 
L.e. - No sé si una tradición, pero sí, por lo menos, un gusto por el teatro. Mi presencia en el 

campo con el teatro abrió como una posibilidad y también un antecedente muy importante. En 

aquella zona se filmó la película Lo nove de los locos, en la que yo también intervine. Participó 

mucha gente del país. 
RS. - ¿De qué director? 
L.e. - De Wullicher, que filmó en la Argentina.Yo he filmado cinco películas. En Lo nove de los 
locos, por primera vez, interviene nuestra gente, que vive en las comunidades.Yo fui muy feliz con 

ese proyecto, al hacer la película, porque pude trabajar entre mi gente, aportar lo que yo puedo 
desde mi oficio, y cuidarlos a ellos y que ellos me cuidaran a mí. Fue un momento muy significa­

tivo para mi identidad como artista. Después, alguien, incluso, puede proponer hacer una obra 
de teatro, conseguir la financiación ... En la película intervienen, más o menos, treinta personas.Yo 
todavía no he podido verla porque la vez que coincidimos nos tocaba trabajar en el mismo 

horario. Pero ya me han contado mis paisanos que la han visto y actores que trabajan en esta 

obra que es bellísima. 
R.s. - Porque en la primera película que yo la conocí a usted fue en Jerónima, de Raúl Torso. 
La daban en un cine cerca de donde yo vivía. Y yendo hacia el teatro, la vi. Entré, y había 
poquísima gente. Pensé que no la iban a dar, así que fui y les dije que si no lo iban a hacer volvía 
otro día. Pero me dijeron: «no, quédese».Y vi esa maravilla, me quedé viendo visiones. Hablé 
de eso a Francisco Javier.Y en ese viaje, debió de ser en el segundo, me dijo «va a actuar Luisa 
Calcumil». Entonces fue cuando nos presentó. Y luego hice invitar a Raúl Torso aquí a un 
congreso. Pero he perdido el contacto con él. 

32 



L'actriu argentina Luisa Calcumil. 

L.e. Yo también. No sé que está haciendo ahora. 
R.s. Yo no sé que haya vuelto a hacer cine. ¿Cuáles son las otras películas? 
L.e. Las otras son Amor América, Hija del río . 
RS. ¿De qué directores? 

L.e. Amor América es de Ciro Cappellari, Lo nove de los locos es de Wulllcher y la última pe-
lícula que filmé, que se llama Sin querer, es de CIrO Cappellan. 
Tonl Vldal: Cuando va a hacer espectáculos a comunidades, ¿va a teatros?, ¿los hay? 
L.e. En distintos lugares. En algunas ciudades hay teatro y en los pueblos más pequeños 
trabajo en las escuelas o en los centros comunitarios. En el campo ti-abajO en el lugar donde el 
paisaje tenga algún tipO de protección. Donde esté la gente cercana. O en famrllas prestigiosas 
del campo, ya sea porque es el caCique o porque sea una casa de las más ancianas. Esto fue 
surgiendo también porque, como lo digo en mi conferencia, el teatro me fue llevando por una 
corrrente de agua buena. Ya ve, aquí con Rlcard Salvat ha Sido mi labor de actrrz que me ha 
conectado con él. No es que yo lo fUI a ver y él me dio una tarjeta o yo una a él. Siempre es así. 
La gente ve mi trabajo y me convoca. Mis paisanos, que no me conocían. cuando empezaron d 

ver que hacía este tipO de trabajo me empezaron a llamar para Ir a sus comunidades. o a las 
prOVinCias (porque nosotros estamos en Río Negro, en La Pampa. Santa Cruz) y a veces son 
miles de kilómetros. 

33 



TV. - ¿Se prescinde bastante de la cuestión estética? 
L.e. - Cuando lo creo, pienso en toda la necesidad técnica. Pero también, como digo, mi tea­
tralidad la nutre la vida cotidiana y la realidad. Entonces, trato de hacer un teatro posible, pero 
no basado en la precariedad, sino en el trabajo del actor, de los contenidos. Éste es el desafío. 
Hasta ahora lo he podido sostener. 
TV. - Y, ¿hay un antes y un después de todo este trabajo? 
L.e. - Yo creo que en mi trabajo como actriz hay un antes y un después de Jerónimo, la película. 
TV. - ¿De qué año es? 
R.S. - Del 1985. 

L.e. - Claro, pero filmamos una parte a finales del 1982, principios del I 983.Y la otra parte en 
el 1985. Porque no olvidemos que hablamos del periodo en que estaba terminando la dic­
tadura. Pero el indagar, desde mi oficio, sobre la historia de Jerónima para llevarla adelante 
(porque fue un hecho real, la película está basada en un hecho real) me permitió interrogarme 
sobre mi origen, sobre qué historia me habían contado y por qué yo no podía hablar de manera 
cotidiana en el idioma de mis abuelos, etc. Ahí es donde luego de toda esta revolución interior 
puedo empezar a buscar materias que me permitieran desde el teatro abrir estos interrogantes 
hacia toda la sociedad. Encontré algunos guiones importantes que hablaban de las injusticias y 
crueldades cometidas con nuestro pueblo, pero no mostraban los aspectos culturales. Y noso­
tros estamos vivos. Entonces me parecía que hacía falta también mostrar de qué manera mi 
pueblo había sobrevivido a tanto desprecio. 
R.5. - Porque no se sabe el número de desaparecidos de esta cultura, ¿verdad? 
L.e.- Es difícil decir la cifraTodavía queda mucha negación, mucho ocultamiento. Pero luego de 
la democracia y que se pudiera empezar a hablar de nuestra existencia a través del arte, me 
pareció una herramienta delicada y tan eficaz como para hacer correr la mordaza. Así que yo la 
valoro, no porque sea una de las protagonistas de este hacer, sino porque me parece que otros 
pueden imitarlo.Y para que se vea que en este país se ha iniciado, la primera cantante mapuche 
que se atrevió a cantar en público en aquella lengua y a quien hoy pueda ahondar en la cultura 
mapuche no puede dejar de reparar en su persona, creo que ni a ella ni a los que luego lo 
estamos haciendo nos resulta tan fácil y sencillo. Porque, así, en la vida moderna (y no lo digo 
para consolarme, sino como ironía), resulta que durante siglos hemos sido ignorados y ahora 
estamos de moda. El peligro es ése, caer en lo exótico o quedarse en lo tradicionalista. A mí me 
permite mantener viva la cultura, pero porque la tradición la tengo como una vertiente, como 
una fuente. Pero no para dejarla como un modelo solemne, hierático. En algunos casos creo que 
se cae en principios reaccionarios que son peligrosos. 
TV. - ¿Y cómo funciona la comunicación cuando se trabaja con comunidades tan distantes? 
L.e. - Ahora que existen herramientas tan modernas para la comunicación, en cuanto a orga­
nización, es muy fluida. Pero la gente está en el campo. No siempre sus voceros son legítimos. 
TV. - ¿Y hay posibilidad de organizar algún festival? 
L.e. - Sí. Además que las posibilidades económicas son inalcanzables, realmente. Pero, yo sien­
to que nuestra gente del campo, de la selva, tiene la necesidad de encontrarse como una familia 
y fortalecerse. También hay que tener mucho cuidado porque siempre hay algún político que 
aprovecha esa reunión, cuando en algunos casos se da.Yo creo que no hay que bajar los brazos, 

34 



hay que ir aportando para que eso se vaya alcanzando de manera genuina. Por ejemplo, que los 
ancianos puedan ser escuchados por los jóvenes. Ahora es al revés; viajan los jóvenes, y llevan la 
palabra de los ancianos.Y sería mejor que los ancianos fueran los portadores de la palabra. 
TV - El teatro es un buen vehículo para darlos a conocer. 
L.e. - Enrique Buenaventura decía que las primeras creaciones colectivas fueron los rituales 
antiguos. Así que no es casual que sea una expresión que tiene esa generosidad, el teatro, que 
reúne a todas las expresiones, la plástica, la danza, la música, la palabra. 
TV - ¿Es una manera, activando el teatro, de dar a conocer la cultura mapuche para que lle­

gue a todos? 
L.e. - Sí. Ahora estoy a punto de cumplir cincuenta y cuatro años, tengo la alegría, la felicidad, 
de llegar a lugares a los que me llevan adultos que me vieron cuando yo era jovencita. Ellos or­
ganizan hoy las presentaciones. 
TV - ¿No hay más gente que haga esto? 
L.e. - Creo que falta un poco de tiempo. Ya vienen niños que dicen que van a hacerlo, y 
jóvenes también. Recuerdo en mi lugar de trabajo a una niña que decía que iba a ser artista. Justo 
llegó que yo acababa de hacer mi entrenamiento cotidiano y le hice tocarme el pecho y los ojos, 
porque había hecho un trabajo emocional muy fuerte.Y le dije que era eso, el trabajo. No el 
éxito ni la fama. 
TV - Esto que menciona del entrenamiento, ¿puede explicar en qué consiste? 

L.e. -. No sé cómo es por acá pero a nosotros allá se nos hace muy difícil mantener nuestro 
oficio de artista y a veces tenemos que trabajar de otra cosa. No es mi caso, porque yo tengo 
esa suerte.Y si no, se va siempre atrás de recetas que rápidamente puedan darnos recursos para 
tener éxito, o acierto en el hacer creativo. Yo creo que éste es un trabajo igual a tantos que 
desarrollan otros, que necesita una disciplina, tiempo, que hay que saberlo hacer. Y la herramien­
ta de este trabajo somos nosotros. Hay que cuidarla. O que no podemos hacernos cargo de 
otra cosa porque estamos creando. Creo que, en tal caso, allí es donde trabajo mis reflejos, 
entreno mis reflejos. Acá tengo que estar no con esa cuestión de tanta disciplina como si fuera 
un gheto o algo tan especializado que nos aísla del resto.Yo encuentro el instinto para crear en 
la vida cotidiana, en el tránsito hacia una gira. 
TV - Cuando habla de entrenamiento es que dedica unas horas para prepararse. Lo digo 
porque aquí, hablando con gente que estudia para actor, que son actores, conozco pocos que 
trabajen sólo de actores. Como mucho se dedican a hacer cursos de reciclaje, se van a hacer 
seminarios. Pero no conozco a actores que digan que dedican unas horas a entrenarse, que 

en el fondo supongo que debe de ser conocerse. 
L.e. - Claro, y a mantener esto. Se pierden reflejos, habilidades. Está bien que con la edad va­
yamos cambiando, en tal caso. Pero sí. Hay gente que en el entrenamiento trabaja sólo lo físico, 
y también hay algo que queda fuera. El arte todos los días presenta preguntas nuevas. De todos 
modos quiero agradecerles también esta posibilidad de explicar mi trabajo. En el Openpoge se 
publicó también mi historia. Es una revista que edita Odin Teatret. 

35 




