


lznslzv:s 2024, 30, pag. 11-22
Anuari de la Catedra Ramon Llull Blanquerna
ISSN electronic: 2339-9775
Universitat Ramon Llull

©loce

LA ANALOGIA SEGUN MIQUEL SEGURO

MAURICIO BEUCHOT
Universidad Nacional Auténoma de México (UNAM)
Ciudad de México

Rebut: 2024-12-15
Acceptat: 2025-01-31

RESUMEN: En lo que sigue deseo presentar algunas de las caracteristi-
cas de la nocién de analogia en Miquel Seguré. Ha estudiado su teoria
y su historia, pero también la ha aplicado a temas nucleares de nuestra
vida. Uno de ellos es el de la vulnerabilidad que atafie al ser humano.
Por eso comenzaré con ese tépico. Y después afiadiré algunas conside-
raciones acerca de su reflexion sobre un concepto tan importante como
el del pensamiento analégico.

PALABRAS CLAVE: analogia, vulnerabilidad, Miquel Seguré.

The analogy according to Miquel Segur6

ABSTRACT: In what follows, | wish to present some of the characteris-
tics of Miquel Segurd’s notion of analogy. He has studied its theory and
history, but he has also applied it to core issues in our lives. One of them
is the vulnerability that affects human beings. Therefore, | will begin
with that topic. And then | will add some considerations about his reflec-
tion on a concept as important as analogical thinking.

KEYWORDS: analogy, vulnerability, Miquel Seguré.

Introduccion

En lo que sigue deseo presentar algunas de las caracteristicas de la
nocion de analogia en Miquel Segurd. Ha estudiado su teoria y su
historia, pero también la ha aplicado a temas nucleares de nuestra
vida. Uno de ellos es el de la vulnerabilidad que atafie al ser huma-
no. Por eso comenzaré con ese topico. Y después afiadiré algunas
consideraciones acerca de su reflexion sobre un concepto tan im-
portante como el del pensamiento analogico.

11



12

MAURICIO BEUCHOT ARS
BREvIS 2024

La analogia como vulnerabilidad

Efectivamente, Miquel Seguré Mendlewicz (1979) acaba de publicar
un libro sobre el concepto de la vulnerabilidad.! Ya que vulnus sig-
nifica herida, suele entenderse la vulnerabilidad como el ser suscep-
tible de ataques, o como el estado de doliente, pero también es
“afectabilidad”, 1o que nos afecta, que es tanto lo alegre como lo
triste.? Es lo que nuestro autor toma como significado del término.
En el fondo, se ve que se refiere a la inseguridad, a la duda, a la con-
dicion humana de no tenerlas todas consigo.

La retorica clasica tenia tres elementos: pathos, ethos, logos. Segur6
divide su libro en el pathos de la vulnerabilidad y el ethos de esta,
pero siempre acompafnados por el logos. Y se centra en la filosofia,
especificamente en uno de sus exponentes mas preclaros: Descartes.
El cual, como todos, tuvo sus dudas y sus temores.

Por eso Segur6 puede ver a Descartes como vulnerable, con la razon
vulnerable. Y desaloja muchos prejuicios, o juicios parciales, ya
dogmaticos, con respecto al pensador francés. Uno de ellos es poner
a Descartes como el racionalista mayor y, por lo mismo, el padre de
la filosofia moderna. Pero no fue tan racionalista, porque puso la
base de su racionalismo en el suefio. Tuvo unos suefios en los que
se le entregaba una ciencia nueva, la cual iba a resolver todo.? Tam-
bién fue muy religioso, incluso devoto. Vio como un don del cielo
esa nueva ciencia, y peregriné a la Virgen de Loreto, a dar gracias.*
Lo onirico y la religion no suelen verse como aspectos del raciona-
lismo.

En €l predominé la duda. Pocas ideas tuvo claras y distintas. Ejer-
ci0 la duda metodica. Para paliarla, acepto acriticamente el sentido
comun, la moral usual y la religién catolica. También tuvo muy
fuerte el miedo al engafio. Pensé en un demonio engafiador y hasta
en que Dios podia engafar. Y eso que habia puesto a Dios como
garante de la verdad. Habia verdades absolutas, pero dependian de

L. Segur6 Mendlewicz, Vulnerabilidad, Barcelona: Herder, 2021.
2 Ibid., p. 14.
3 Ivid., p. 84.
4 Ibid., p. 94.



Rs LA ANALOGIA SEGUN MIQUEL SEGURO
BREvVIs 2024

la voluntad de Dios, mas que de su inteligencia. En una carta a Mer-
senne le decia que “las verdades eternas, entre ellas las de las ma-
tematicas, lo eran porque habian sido creadas por Dios”.> Descartes
era, pues, bastante voluntarista, y no tan racionalista.

Se lo pone como padre de la modernidad, por basar todo en el yo,
segln su famosa frase: “Pienso, luego existo”. Pero esta ya se encon-
traba en San Agustin y en el espafiol renacentista Gomez Pereira. Por
eso Descartes insistio, en la carta a su amigo Mersenne, en que no
habia leido eso en ninguno de los dos autores mencionados. Y, a
pesar de que fue el campeon de las ideas claras y distintas, no alcan-
z0 esa claridad y distincién en muchas de sus ideas. Ni siquiera en
el Cogito, ergo sum. Filoésofos analiticos, como Bernard Williams, lo
han expresado: “Se ha incidido en que la tesis cartesiana es equivo-
ca, que no es tan clara ni tan distinta. ;Es la razén la que se piensa
a si misma? ;Como se pasa de un pensamiento a un ‘yo’?”.¢ Igual-
mente, a pesar de que postulo ideas innatas, dio mucha importancia
a la percepcion sensorial.

También se dice que fue el gran moderno por haber sido el campeo6n
de la libertad, como quiso Sartre.” Pero no fue tan libre, porque tuvo
miedo a las autoridades religiosas, que no hacia mucho habian con-
denado a Galileo. Por eso Jaspers dice que Descartes ni fue tan raci-
onal ni tan libre. Tuvo muchas dudas y muchos miedos. Bastante
esotérico y fantasioso.® Por eso algunos lo han apegado mucho al
Barroco, mas que a la modernidad como tal.

A pesar de ver al cuerpo como una maquina compleja, que heredara
La Mettrie con su “hombre-maquina”, y los sensualistas del siglo
xvii, se ocupa de las pasiones. Les dedica un tratado, y aprovecha
mucho los estudios de Luis Vives sobre ese tema. Sin embargo, no
es puramente pasional. Guarda el equilibrio entre la razon y la pasion.
Tampoco fue tan dualista. Ciertamente separa el alma y el cuerpo,
y tiene problemas para conectarlos, a mas de esa idea extravagante
de la glandula pineal como el punto en el que se unen. Sin embargo,
aun para el conocimiento dio importancia al cuerpo, como lo vio
Michel Henry.? Parecidamente, Jean-Luc Marion ve la teologia de

S Ibid., p. 56.

6 Ibid., pp. 40-41.

7 J.-P. Sartre, Descartes, Paris-Ginebra: Trois Collines, 1946.

8 K. Jaspers, Descartes y la filosofia, Buenos Aires: La Pléyade, 1973, pp. 103 ss.

7 M. Henry, “Sur I'Ego du Cogito”, en Phénoménologie de la Vie II. De la subjectivité,
Paris: PUF, 2003, p. 81.

13



14

MAURICIO BEUCHOT ARS
BREvIS 2024

Descartes como “blanca”, es decir, como bastante indiferente y
débil."°

Asi, Segur6 puede mostrar un Descartes distinto. No es el univo-
cista que han presentado, sino alguien anal6gico. No tuvo una razén
univoca, sino analdgica, es decir, consciente de sus limites. Sefialo
las limitaciones de la pretension de univocidad, y puso limites a la
caida en la equivocidad del escepticismo radical.

Ademas, Descartes expone muchas cosas tedricas con ayuda de la
fabula, incluso la de su propia vida, de la que saca moralejas. (Hasta
se conoce uno de sus retratos mas antiguos en el que aparece con
un libro en la mano en el que se lee: mundus est fabula.) Y hace
comparaciones o metaforas muy atinadas. Maneja bien la razén
analogica. Asi como Platon metia mitos en sus didlogos, para expli-
car muchas cosas, asi Descartes metia la fabulacién. Habla de fabula.
Asi presenta su vida en el Discurso del método, como fabula. Se pare-
ce a las representaciones teatrales que se hacian en su colegio de La
Fleche. El mundo es representacion (y voluntad) y, como sefialo
Jean-Luc Nancy, para Descartes el mundo habia devenido fabula.!!
Asi preconizé a Schopenhauer y a Nietzsche. Tal es la modernidad,
si es que es algo.

Por eso vulnerabilidad es igual a analogia. La analogia es vulnera-
ble, porque se queda en la mediacion. En las inmediaciones de la
equivocidad, y nunca alcanza la univocidad. “De lo que se ha de
dudar, en definitiva, es de la unilateralizacion del lenguaje. Es decir,
de que el lenguaje sea univoco o un malentendido constante. Es un
falso dilema”.'> Ese dilema se rompe con la analogizacion del len-
guaje, que le da validez, aunque no irrestricta. Seguré conoce bien
la teoria de la analogia.

El propio Seguro sefiala que la analogia fue pasando del lenguaje
a la realidad, de la l6gica a la metafisica, o de la hermenéutica a la
ontologia.!® Por eso llego a ser analogia entis. Y sigue siéndolo ahora.
Por eso ahora necesitamos recuperar la analogia para nuestra filoso-
fia. Somos vulnerables, analogicos.

Segur6 nos dice que una ética vulnerable no tiene criterio firme.
Es perspectivista, pero no relativista. En efecto, el relativismo es

10 J. -L. Marion, Sur la théologie blanche de Descartes, Paris: PUF, 1991, p. 450.
1 J.-L. Nancy, Ego sum, Paris: Flammarion, 1979, pp. 97-127.

12y, Segur6é Mendlewicz, op. cit., p. 39.

13 mid., p. 66.



Rs LA ANALOGIA SEGUN MIQUEL SEGURO
BREvVIs 2024

autocontradictorio, se refuta él mismo, pues sabe que hay una cosa
que no es relativa, sino absoluta, a saber, el relativismo. Es una ver-
dad invulnerable. En cambio, el perspectivismo “no sabe si se puede
afirmar o negar definitivamente algo porque nunca llega al pleno
de la certeza, lo que no le impide seguir buscando formas de reducir
al minimo posible la sombra de duda que siempre acompana”.
Conlleva una verdad vulnerable, pero que sobrevive a su falta de
firmeza.

La vulnerabilidad implica enfermedad, y esta, cuidado. Se requie-
re una ética del cuidado del otro. Esto implica cierta identidad (en
la afeccion) y cierta diferencia (cada enfermo es distinto). Es una
manifestacion de la analogia de la existencia.!® Para eso se necesita
amor, o amistad, lo cual se da entre los semejantes, los analogos. Y
la felicidad requiere amistad. Lleva al cuidado de si mismo y de los
demas.

Para la ética se requiere cierta universalidad, una que es vulnerable.
Puede combinarse con el particularismo, porque no hay que perder
al individuo. “Sin embargo, el particularismo puede llevarnos facil-
mente al relativismo, que hay que diferenciar del perspectivismo
que aqui proponemos. Un relativismo radical puede comportar la
inaccion que perpetaa la injusticia. Si no hay posibilidad de emitir
juicios extrapolables que puedan ser validos para todos y todas en-
tonces tampoco hay posibilidad de pedir una responsabilidad en
particular”.!® Tanto el universalismo absoluto como el relativismo
excesivo son muy peligrosos. El primero es univocismo, que lleva a
la injusticia por imposicion, y el segundo es equivocismo, que lleva
a la injusticia por despreocupacion.

Para el cuidado se requiere la empatia. Es capacidad de meterse en
el mundo del otro. “Es incorporar un pathos. Lo que requiere ser
capaz de combinar objetividad y subjetividad, universalidad y par-
ticularidad, semejanza y diferencia. Analogia en accion, en
definitiva”.!” Es compartir la vulnerabilidad, aceptada en uno mismo
y reflejada en el otro. Es capacidad de vivir lo que vive el otro, al
menos un poco.

14 1pig., p. 100.
15 Ipid., p. 113.
16 mig., p. 131.
17 mia., p. 135.

15



16

MAURICIO BEUCHOT ARS
BREvIS 2024

Esto lo hizo Husserl en las Meditaciones cartesianas, que fueron
traducidas al francés por Gabrielle Peiffer y Emmanuel Levinas. Alli,
transita hacia el alter ego, y el propio Husserl dice. “El ‘otro’ remite,
por su sentido constituido, a mi mismo; el otro es reflejo de mi
mismo, y, sin embargo, no es propiamente reflejo, es un analogo de
mi mismo y, de nuevo, no es, sin embargo, un analogo en el sentido
habitual”.!® No lo es, porque exige mas distincién con respecto al
yo. A pesar de todo, es la analogia la que permite la semejanza sin
perder las diferencias. También puede interferir en la empatia, porque
metemos demasiado el “yo” al interpretar al otro. Pero es lo que
permite la empatia, como lo mostr6é Edith Stein en su tesis de doc-
torado, supervisada por el mismo Husserl."

Se presenta, entonces, el caso de la muerte. En ella se puede aplicar
la analogia y el perspectivismo, pero siempre serd una experiencia
radical.?® En primer lugar, la de los seres queridos. Ademas, la propia,
que es imaginada de varias maneras.

También se vive la vulnerabilidad en la politica. Se da la fantasia
de las soberanias, y se quiere que sean absolutas. Pero el soberano
no tolera rivales. “No se trata de ninguna identidad analdgica, pu-
esto que no hay dualidad posible. La analogia se establece cuando
hay dos o mas realidades que se pueden comparar, es decir, que di-
fieren y a pesar de ello generan una comunidad, lo que presupone
asumir como punto de partida que uno no es todo. En cambio, el
totalitarismo pretende que no haya mas realidad que él mismo, y
hace del principio de identidad el rector de cualquier experiencia.
Cualquier alteridad queda proyectada como la negacion de lo ‘uno’,
como su enemigo”.?! Por eso Carl Schmitt, de manera muy nazi,
distinguia entre amigo y enemigo en la politica.

Quedamos, asi, en un mundo que no tiene fundamento fijo, es
decir, no univoco, sino analdgico. Y vivir en él es dificil, da la sen-
sacion de vértigo. Pero la misma duda nos capacita para buscar
respuestas, para tratar de convivir moralmente bien. Es decir, para
sobrevivir, tanto en la teoria como en la practica. Sabemos que es
algo provisional, pero no tan débil o equivoco como para que no
funcione. “Aceptar ser vulnerable significa afectar y ser afectado,

18 g Husserl, Meditaciones cartesianas, México: FCE, 2005, p. 140.
19 M. Segur6 Mendlewicz, Vulnerabilidad, ed. cit., p. 137.

20 Ipid., pp. 143-144.

21 1pig., p. 158.



Rs LA ANALOGIA SEGUN MIQUEL SEGURO
BREvVIs 2024

situarse en el punto critico donde brillan las luces que nos esperan-
zan y amenazan los infiernos que nos abochornan. Significa, como
la vida en democracia, ponerse de pie cada dia e interrogarse, inter-
rogarnos, cOmo estamos llevando nuestras vidas, y, con esa duda,
salir al mundo”.?? Es que no se trata de una duda universal, sino de
dudas particulares, que vamos resolviendo. Es lo que opuso el geni-
al Charles S. Peirce a la duda cartesiana. No dudar de todo, sino
dudar de cosas que no tenemos claras, y esforzarnos por aclararlas.?

Segur6 termina con algo importante. No se rechaza la metafisica
en aras de un pragmatismo romo. Dice: “En el arranque de nuestra
exposicion deciamos que contraponer metafisica y vulnerabilidad
es dejar a la vulnerabilidad y su semantica sin recorrido. Como si los
términos finitud, contingencia, absoluto, necesidad, eternidad o tempo-
ralidad no fuesen consideraciones metafisicas”.?* Si con Descartes
veiamos que el mundo es fabula, también depende de cobmo cons-
truyamos nuestras fabulas, lo cual es hacer filosofia. “El modus ope-
randi de la condicion vulnerable hace también del mundo una fa-
bula, si, pero no se lo inventa. Explora también el misterio de la
existencia y el destino del mundo, pero sin perder de vista donde
tiene los pies. No vaya a ser que entretanto pise donde no debe y
acabe, como Tales, dandose de bruces con el mundo”.?® Esta remision
a Tales de Mileto, considerado como el fundador de la filosofia, nos
hace volver al origen y, por lo mismo, cerrar algo redondo.

Como se ve, Seguro6 esta haciendo una reflexion filosofica sobre la
vulnerabilidad. De ahi resulta una filosofia vulnerable, que no es
prepotente ni rigida. Es una filosofia analdgica, la cual nos esta ha-
ciendo tanta falta. En efecto, a veces se niega o esconde la imperfec-
cion, y se pretende una filosofia univoca; otras veces causa tanta
ansiedad la imperfeccion, que se cae en una filosofia equivoca,
derrotada. Pero es mejor proponer una filosofia analdgica, que acep-
ta la imperfeccion, pero apuesta por la perfectibilidad continua.

Navegamos en el mar de la existencia, y nos fabricamos brajulas
y mapas para no perdernos. A veces, inclusive, tenemos que ir parc-
hando la nave por donde hace agua. La construimos mientras avan-

22 Ibid., p. 166.

23 ch.s. Peirce, “Algunas consecuencias de cuatro incapacidades”, en Obra filosdfica
reunida, ed. N. Houser — Ch. Kloesel, t. I (1867-1893), México: FCE, 2012, pp. 2-73.

24 M. Segurd, Vulnerabilidad, ed. cit., p. 169.
25 Ipid., p. 172.

17



18

MAURICIO BEUCHOT ARS
BREvIS 2024

zamos, como la que describe Otto Neurath.?¢ Con todo, podemos
avanzar en ella, con una construccion vulnerable, porque la analogia
nos ayuda, le da la firmeza y solidez que son humanamente posibles.
Y con eso nos basta, ya que ser vulnerable y reconocerlo es mejor
que aparentar no serlo, y aspirar a una univocidad inalcanzable o
hundirnos en una equivocidad que es mar tormentoso. Podemos
bogar, en la existencia, sobreviviendo.

Saltar los confines de la razon

Miquel Segur6 tiene otros libros sobre la analogia. Uno de ellos es
Los confines de la razon. Analogia y metafisica trascendental (2013).
Otro es Sendas de finitud. Analogia y diferencia (2015). Al primero de
esos dos tuve el agrado de hacerle un prologo, a peticioén de su autor.?’

En él, Seguro estudia a los principales tedricos del tomismo tras-
cendental, como Maréchal, Rahner, Lotz, Coreth y Gbmez Caffarena.
Analiza el uso que hacen de la analogia. Una cosa interesante que
seflala es que, gracias al pensamiento analdgico, se puede hacer que
a la metafisica de Santo Tomas no se le aplique la acusacion de on-
toteologia lanzada por Heidegger. La cuarta via para la existencia de
Dios supone una gradacion en los entes, hasta llegar al mas alto, que
seria Dios. Con esto se ha incurrido en esa acusacion, pues consiste
en hacer del ser un ente, y ya que Dios es el ser por esencia, se esta
haciendo que el ente que es Dios sea el ser mismo.

Sin embargo, segian Tomas, el ser divino no coincide con el ser
comun. Segun Seguro, la analogia de proporcionalidad puede hacer
que el ser comun sea distinto del Creador y de la creatura. Y acota:
“En conclusion, si bien podemos decir que el proceder de la Cuarta
Via -tomada en si misma e independientemente de las tres prece-
dentes- si permite pensar que su estructura responde a los parametros
de la onto(teo)logia heideggeriana, la obra de Tomas debe compren-
derse como una propuesta compleja y poliédrica que incluye otros
elementos que permiten igualmente pensar que no es posible, en su
globalidad, circunscribirla a la trayectoria onto(teo)légica de la Me-
tafisica (piénsese, por ejemplo, en la diferencia esse/essentia). Porque
al articular ‘la’” metafisica del Aquinate un discurso especulativo
sobre el ‘origen’ del mundo, su dltima ‘palabra’ no puede ser otra

26 \(, pérez Rocha, “El navio de Otto Neurath”, en La Jornada, 23 ago. 2012, p. 31.

27 M. Segurd, Los confines de la razon. Analogia y metafisica trascendental, Barcelona:
Herder, 2013.



Rs LA ANALOGIA SEGUN MIQUEL SEGURO
BREvVIs 2024

que la del adagio aristotélico finiti ad infinitum nulla est proportio”.?
Es decir, la analogia, en este caso la de proporcion, salva la metafi-
sica tomasiana de incurrir en la acusacion de ontoteologia heideg-
geriana.

Seguro se cuestiona acerca de un replanteamiento de la analogia.
La analogia de atribucion corre el peligro de volver a la univocidad;
es demasiado formal y por eso también corre el riesgo de conducir
al esencialismo. La analogia de proporcionalidad corre el riesgo de
que el término medio de la proporcion sea una concesion al con-
ceptualismo y a volver a la univocidad. Por eso, siguiendo a Gomez
Caffarena, pide no perder en la analogia su caracter simbdlico o
parabodlico.?® De lo que se trata es de preservar el predominio de la
diferencia en la analogia. Solo asi se podra atacar el problema del
mal en el mundo.

Nuestro autor reflexiona, diciendo que, como ya lo decia Kant,
estamos rodeados de preguntas que no podemos responder, pero
que tenemos un imperativo de tratar de solucionarlas. Esta es la
metafisica y la filosofia. Asimismo, hay clasicos que en la historia de
la filosofia han profundizado en ello, y tenemos que atender a ellos;
nunca estan pasados de moda. “Pero las coordenadas para el despli-
egue de una especulacion relevante pasan también por poner en
marcha un discurso sobre la analogia que, en funcién de lo poco o
mucho que hoy sabemos, sea prudente en el decir y en el callar.
Porque en el transito entre lo uno y lo otro ya se topa uno con el
problema de la ontologia fundamental: expresar, sin traicionar, lo
que sabemos de lo real. Somos contingencia, y por eso mismo cues-
tion. Estamos llamados a dar buena cuenta de ello y a proyectar,
segun se pueda, los modos de discernir algo del misterio que todo
lo bafia”.*° Siempre se trata de respetar la diferencia, que nos aparta
y hasta nos aleja de la solucion cabal a esos problemas.

Pero no se trata de abandonar la filosofia, como hizo Heidegger.
O como lo hizo otro de su tiempo: Wittgenstein. El decia que de lo
que no se podia hablar era mejor callar, porque los limites de mi
mundo son los limites de mi lenguaje. Pero discipulos suyos se ani-
maron a hacerlo. Uno de ellos, Peter Frederick Strawson, dijo que
para hablar del mundo no hace falta sobrepasar sus limites, porque
bastaba con poder pensarlos. Sefiala: “Nada hay aqui que exija, o

28 Ipid., p. 171.
29 Ibid., pp. 176-178.
30 1pid., p. 185.

19



20

MAURICIO BEUCHOT ARS
BREvIS 2024

permita, una explicacion como la de Kant. Para poder fijar los limi-
tes de un pensamiento coherente no es necesario, como Kant inten-
to hacerlo, a pesar de sus negativas a aceptarlo, pensar en ambos
lados de esos limites. Basta con llegar a pensarlos. Ningun fil6sofo
en ninguna obra ha llegado tan cerca de alcanzar esta agotadora
meta como el propio Kant en la Critica de la razon pura” 3! Asi nos
mantenemos dentro de los limites de la sola razon, gracias al pen-
samiento analogico.

Pasando, ahora, al otro libro, en él me parece que Segur6 plantea
tanto su confianza como sus dudas acerca del procedimiento ana-
l6gico. Es decir, ve sus alcances y sus limitaciones.

Claramente se ve que Segur6 considera la analogia como un recur-
so para llegar a los confines de la razon, si no es que para traspasar-
los. Nos revelan nuestra finitud, pero también nos incitan a supe-
rarlos, a transgredirlos.

Un amigo mio, ya finado, el fil6ésofo catalan Eugenio Trias, venia
seguido a México y me decia algo interesante: que si hubiera un
Premio Nobel de Filosofia, habria que darlo al que pudiera conjuntar
a Aristoteles con Kant. Y creo que tal es la empresa de Miquel Segu-
r0, pues transita en el tomismo trascendental, como el de otro ami-
go, también ya finado, José Gomez Caffarena.

En Sendas de finitud, el autor se plantea el problema de la relacion
entre semejanza y diferencia, algo que ha recorrido la posmoderni-
dad. En su libro analiza a varios autores: Platobn, Tomas, Suarez,
Jaspers, Von Balthasar, Tillich, Pannemberg, Przywara, Ortega y
hasta mi hermenéutica analogica.

Con otros investigadores, asegura que pensamos analogicamente,
con metaforas, parabolas y fabulas. También recorre algunos tramos
de la historia del concepto, desde la antigtiedad hasta la actualidad.
Pero lo que le preocupa mas es como el hombre trabaja la analogia
o como ella lo trabaja a él, pues existe en el hombre. Explica: “Porque
lo que aqui proponemos es, en definitiva, una aproximacién antro-
poldgica que asume las intuiciones de ‘frontera’, aquellas que nos
empujan a nuestros margenes (a las preguntas de la vida) como un
horizonte de discusion imprescindible y necesario, pero de un modo
siempre abierto y no monopolizable”.3? Esas preguntas vitales nos

31 pp Strawson, Los limites del sentido. Ensayo sobre la Critica de la razon pura de
Kant, México: UNAM, 2019, p. 47.

32 M. Segurd, Sendas de finitud. Analogia y diferencia, Barcelona: Herder, 2015, p. 19.



Rs LA ANALOGIA SEGUN MIQUEL SEGURO
BREvVIs 2024

llevan hasta a las fronteras del pensamiento. Y se ha usado la ana-
logia para pasarlas.

La analogia es la marca, es el limite, es la frontera. De hecho, Trias
me decia que mi hermenéutica analdgica era muy parecida a su fi-
losofia del limite, ya que en ambos casos se trataba de saltar esos
confines.

Segur6 entiende la analogia como relacion de relaciones. Y es lo
que hacemos al conocer: relacionar las cosas. Por eso sostiene que
somos analogia, y por eso no hay que dejar de filosofar ni de hacer
metafisica. “Aqui proponemos apostar por lo contrario. Somos seres
analogicos y podemos construir espacios de interpretacion que nos
ayuden a afrontar de manera creativa nuestras preguntas mas pro-
fundas y nuestros saberes mas practicos en didlogo con las interpre-
taciones de los ‘demas’. Entre otras cosas porque coexistimos y nos
necesitamos unos a otros para comprendernos mejor. Asi, terrenos
tan repletos de perplejidades, cosmovisiones encontradas y dilemas
practicos como la bioética, la pedagogia o la gestion de los grupos
tienen que ver, y bastante, con la analogia. Muchas de las decisiones
que deben tomarse en estos contextos no tienen que ver con la es-
tricta razon y si con lo sintiente, con lo vital. ;Y qué mas personal,
dinamico y arbitrario que las ‘opciones vitales’?”.3% El pensar ana-
l6gico es el que nos corresponde, a causa de nuestra finitud y nues-
tras limitaciones, las cuales no empecen para que nos lancemos a
buscar algan orden entre las cosas.

Conclusion

Con lo que hemos visto nos hemos dado cuenta de que Miquel Se-
guro es uno de los actuales filosofos de la analogia. Nos hace ver la
importancia de ese concepto; pero también nos muestra los proble-
mas que lo rodean. Es la semejanza en la diferencia; y a nuestro
autor se le ve insistir en preservar la diferencia, incluso privilegiarla.
Eso es lo correcto. Porque la analogia nos deja mas en el misterio,
pero nos acerca a su conocimiento lo que es humanamente alcan-
zable. De ahi la riqueza que tiene la analogia, y que nunca acabara
por perder.

Asi, a pesar de las dificultades que Seguro sefiala en la analogia,
nos muestra que esta ha sobrevivido y sobrevive, como ave fénix. Es
que forma parte de nosotros mismos. Es algo de nuestro pensami-

33 Ibid., p. 209.

21



22

MAURICIO BEUCHOT ARS
BREvIS 2024

ento, algo que nos acompafia siempre, y sin lo cual no podemos
apresar lo poco o mucho que alcancemos del mundo que nos cir-
cunda. Pensamos con comparaciones, metaforas y parabolas; es
decir, con analogias. A veces nos exasperamos y aspiramos al cono-
cimiento univoco, pero nos caemos de €l; a veces nos ahogamos en
la equivocidad, que es, en definitiva, desconocimiento. Por eso hemos
de tender a la analogia, y contentarnos con ella. Porque ella nos
resulta suficiente.

Correspondencia

Mauricio Beuchot

Doctor en filosofia por la Universidad Iberoamericana de México. Realizé, ademas,
estudios de filosofia medieval en la Universidad de Friburgo (Suiza). Actualmente es
investigador del Seminario de Hermenéutica del Instituto de Investigaciones
Filolégicas.

Es profesor en el posgrado de filosofia de la Facultad de Filosofia y Letras de la
UNAM. Es miembro de la Academia Mexicana de la Lengua, de la Academia
Mexicana de la Historia, de la Academia Mexicana de los Derechos Humanos,

del Seminario de Cultura Mexicana y de la Academia Romana de Santo Tomas de
Aquino, en el Vaticano. Es premio UNAM en investigacién en Humanidades (2000)
y doctor honoris causa de la Universidad Anahuac Sur (2013).
mbeuchot50@gmail.com



