
9

Anuari Verdaguer 22 - 2014

El món de Marià Vayreda:  

una anàlisi crítica

Damià Bardera Poch
(Universitat de Girona)

1. Introducció

En aquest article proposem una anàlisi de l’obra literària de Marià 
Vayreda mitjançant el mètode crític que va desenvolupar el filòsof 
Josep Ferrater Mora en el llibre El mundo del escritor (1983), una obra 
en què l’autor barceloní analitzava els «mons»1 de quatre escriptors 
de la tradició i literatura castellanes: Calderón, Baroja, Azorín i Valle-
Inclán.2 El «món» de Marià Vayreda és, com el de qualsevol altre es-
criptor, la manera que té l’autor d’organitzar lingüísticament el món 
«real» (o objectiu) i el personal (o subjectiu). Cal tenir en compte, 
però, que si bé tant el món real com el personal serveixen de fona-
ment al món artístic, aquest últim posseeix trets propis que no són 
immediatament derivables dels anteriors, ni tan sols de la seva suma. 
En paraules del mateix Ferrater:

Mundo real y mundo personal son, pues, condiciones para la 
producción de una obra de arte y, a la vez, elementos con que ésta se 
halla constituida, pero no premisas que permitan derivar nada muy 
interesante o iluminador acerca de la obra misma.3

1. Cal advertir d’entrada que la noció ferrateriana de «món» no té res a veure 
amb la teoria filosòfica dels mons possibles desenvolupada per Leibniz a princi-
pis del segle xviii i actualitzada, en clau literària, per diversos autors del segle 
xx, com ara el semiòleg Umberto Eco (vegeu Lector in fabula), el filòsof Nelson 
Goodman (vegeu Maneras de hacer mundos) o el filòleg d’origen txec Lubomír 
Doležel (vegeu Heterocósmica: ficción y mundos posibles), entre d’altres.

2. Vegeu: Ferrater Mora, J. El mundo del escritor. Barcelona: Crítica, 1983.
3. Ibídem, p. 20.



10

Anuari Verdaguer 22 - 2014  Damià Bardera Poch

El món d’un escriptor consisteix, doncs, en paraules i expressions 
lingüístiques, i té autonomia pròpia respecte als mons objectiu (clas-
se social, ideologia, història, biografia, antecedents familiars, etc.) i 
subjectiu (amors, odis, ressentiments, frustracions, plaers, il·lusions, 
desenganys, etc.), per bé que no es tracta d’una autonomia ontolò-
gica, sinó únicament artística. El món de l’escriptor i el món lin güís-
tic de l’escriptor són, en aquest sentit, la mateixa cosa, no hi ha cap 
diferència. Les paraules i expressions lingüístiques utilitzades per un 
escriptor constitueixen sentits, i aquests sentits es revelen, en el text 
literari, com a «preferències lingüístiques» —i les seves conseqüents 
«repugnàncies». Alhora, les preferències lingüístiques, organitzades 
en camps semàntics, deixen entreveure relacions axiològiques, això 
és, deixen entreveure un sistema de valors que cohesiona i dóna con-
sistència a allò que hem anomenat «el món de l’escriptor», que no és 
sinó la visió del món que té l’autor a través del llenguatge literari. 

2. El món de Marià Vayreda

Sovint s’ha identificat l’obra literària de Marià Vayreda amb la 
seva novel·la més coneguda i reconeguda, La punyalada, publicada 
pòstumament l’any 1904. Això ha fet que la resta d’escrits seus, Re-
cords de la darrera carlinada (1898), Sang nova (1900) i els relats que 
va publicar en diferents revistes de l’època, hagi quedat relegada a un 
segon pla. Per a la nostra anàlisi, però, no ens centrarem exclusiva-
ment en La punyalada, sinó que tindrem en compte, en la mesura del 
possible, la totalitat de l’obra literària de Vayreda, i ho farem per dos 
motius: (i) si bé hi ha unanimitat a considerar que Sang nova, novel·la 
de tesi, suposa un pas enrere en l’obra de Vayreda,4 no considerem 
que Records de la darrera carlinada ni alguns dels contes de l’autor5 

4. Vegeu: Tayadella, A. «Marià Vayreda». A: Molas, J. [dir.]. Història de la 
Literatura Catalana. Part Moderna, v. VII. Barcelona: Ariel, 1987, p. 531-538. Per 
un repàs del que va donar de si l’any Vayreda, vegeu: Dasca Batalla, M. «L’efe-
mèride efímera. L’any Marià Vayreda (2003)». Anuari Verdaguer [Vic], núm. 12 
(2004), p. 232-240. 

5. Vegeu els cinc contes de Marià Vayreda que Lluís Calderer va reunir 
en el llibre L’afusellat i altres contes (Angle Editorial, 2004): «L’afusellat», «La 
Margarideta», «El roure dels penjats», «L’àvia Tita» i «La fi del renegat». 



El món de Marià Vayreda: una anàlisi crítica Anuari Verdaguer 22 - 2014

11

siguin menors en relació a La punyalada;6 (ii) encara que dins l’obra 
de Vayreda hi hagi diferències de qualitat notables, en tots els seus 
escrits trobem les preferències lingüístiques que conformen el món 
de l’autor.

Cal no confondre, però, les preferències lingüístiques d’un autor 
amb la seva ideologia o visió politicoreligiosa del món, per bé que de 
vegades poden —o solen— coincidir. Mentre que en la novel·la Sang 
nova i en molts dels relats de Vayreda s’hi detecta de seguida la ide-
ologia de l’autor, això és, la seva visió tradicionalista, patriarcal i ca-
tòlica del món,7 no és tan senzill detectar-hi això que hem anomenat 
«el món de l’escriptor», ja que el sistema de preferències lingüístiques 
no està prou ben articulat com per crear-hi un camp semàntic cohe-
rent i compacte, tal vegada perquè en aquests casos la narració es posa 
al servei d’una tesi extraliterària. Per contra, en obres com Records 
de la darrera carlinada, La punyalada o el conte «L’afusellat», per es-
mentar-ne només un, el món de Vayreda se’ns mostra amb molta més 
intensitat, nitidesa i coherència, ja que les preferències lingüístiques 
hi articulen un camp semàntic perfectament consistent, compacte i 
«autònom», alhora que la ideologia de l’autor no suma ni resta res a 
aquest món estrictament literari, això és, lingüístic. 

6. Vicenç Pagès Jordà va una mica més enllà i considera que La punyalada 
és una obra sobrevalorada; en canvi, les obres més rodones de Vayreda «són els 
relats breus, que d’altra banda no es limiten a Records de la darrera carlinada». 
Vegeu: Pagès Jordà, V. «Crònica d’un desencís». Revista de Girona [Girona], 
núm. 256 (2009), p. 48-50. 

7. Per a una anàlisi de l’obra de Vayreda en clau politicoideològica, vegeu: 
Selles, N. «Marian Vayreda: Idealització i conflicte davant d’una realitat canvi-
ant». Revista de Girona [Girona], núm. 220 (setembre-octubre de 2003), p. 30-35; 
Casacuberta, M. «Marian Vayreda: del trabuc a la ploma». Serra d’Or [Barce-
lona], núm. 528 (desembre de 2003), p. 47-50; Puigvert Solà, J. M. «Catoli-
cisme, carlisme i catalanisme: una trilogia per entendre la trajectòria de Marian 
Vayreda». A: Exposició antològica de Marian Vayreda i Vila (1853 - 1903). Girona: 
Fundació Caixa de Girona; Olot: Ajuntament d’Olot, Museu Comarcal de la 
Garrotxa, 2003, p. 21-24; Canal Morell, J. «Marian Vayreda, entre el carlisme 
i el catalanisme». Revista de Girona [Girona], núm. 225 (juliol-agost de 2004), p. 
41-46. Per a una anàlisi històrica de La punyalada, centrada sobretot en la qüestió 
del bandolerisme, vegeu: Roig Sala, J. L. «La punyalada, entre l’historicisme i 
la psicologia». A: Miscel·lània Germà Colón-7. Barcelona: Abadia de Montserrat, 
1997, p. 135-158; i també Pla Arxé, R. «Edició rigorosa de La punyalada de Marià 
Vayreda». Anuari Verdaguer [Vic], núm. 13 (2005), p. 447-450. 



12

Anuari Verdaguer 22 - 2014  Damià Bardera Poch

Quin és, doncs, el món de Vayreda? O el que és el mateix: quin 
camp semàntic (o camps semàntics) articulen el món de l’autor de 
La punyalada? A parer nostre, i sense cap voluntat de dir-hi l’última, 
considerem que aquests camps semàntics són tres, sempre relacionats 
entre si: l’animalitat, la materialitat dels cossos i la marcialitat. No és gens 
senzill «descriure» la relació entre tots tres camps semàntics al llarg 
de l’obra de Vayreda, però és precisament aquesta relació la que ar-
ticula el món lingüístic de l’autor, ja que tal relació no és sinó la visió 
que té Vayreda del món a través del llenguatge literari. Així doncs, ens 
caldrà veure i analitzar, per separat i també conjuntament, el paper 
que juguen els animals, els cossos i les armes en la totalitat de la seva 
obra. 

2.1 L’animalitat 

En l’obra de Vayreda, apareixen molt sovint animals de granja (o 
relacionats amb les feines de la granja), aquells que podríem anome-
nar «animals de tota la vida»: xais, bens, cavalls, eugues, coloms, ases, 
bous, mules, gossos, galls, gallines, conills, etc. Alhora, també hi apa-
reixen animals que no se subjuguen fàcilment al domini humà, encara 
que algun d’ells es pugui considerar un animal domèstic: gats, llops, 
serps (o serpents), toros, porcs senglars, corbs o esparvers, entre d’al-
tres. En cap cas, però, no hi apareixen animals «exòtics» o aliens a la 
cultura i pensament occidentals. 

Deixant de banda, per ara, les connotacions morals i idiosincràti-
ques de cada animal —que hi són—, la presència de les bèsties és im-
portant per a la nostra anàlisi per dos motius: d’una banda, com que 
en la literatura de Vayreda les persones són comparades sovint amb 
animals (mai a la inversa), s’accentua la importància de la biologia, la 
bestialitat, els instints i l’acció dels éssers humans, de tal manera que 
tota aquesta «activitat» té lloc en el cos humà i es vehicula a través 
d’aquest, sobretot a partir de les vísceres, les dents, el cor, la carn i la 
sang; i d’altra banda, encara que en la seva majoria es tracti d’animals 
«inofensius» o subjugats a la voluntat de l’home, tots ells o bé tenen la 
capacitat d’atacar i fer mal en qualsevol moment, o bé són víctimes de 
l’agressivitat de les altres bèsties o dels humans. 



El món de Marià Vayreda: una anàlisi crítica Anuari Verdaguer 22 - 2014

13

Pel que fa a la importància de la biologia i dels instints, el cas més 
paradigmàtic el trobem a La punyalada amb la «transformació» d’Al-
bert Bardals en un gos subjugat al seu amo-amic Rafel. La nova iden-
titat d’Albert Bardals li permetrà enfrontar-se amb l’Ivo, que al seu 
torn és comparat amb un llop. En la lluita cos a cos que mantenen, 
la bestialitat és vehiculada a través de la més estricta materialitat del 
cos humà:

Aviat vaig poguer aferrussar-me-li al coll, començant a rosegar-li la 
carn amb una força inconcebible: me sentia més gos que mai, i l’es-
frimolar entre mes dents aquella carnassa dura com sola me produïa 
una sensació de plaer intensa, enterament pròpia de les bèsties.8 [Les 
cursives són meves]

Paraules com ara «coll», «carn», «dents» o «carnassa», associades 
a la bestialitat humana, sintetitzen a la perfecció la relació entre tal 
bestialitat i la materialitat del cos humà. A més, no és casual que la 
lluita sigui entre un gos (Albert Bardals) i un llop (Ivo), ja que cada 
animal, igual que els dos personatges, simbolitza i encarna valors di-
ferents: d’una banda, el gos és la fidelitat, la bona fe, la noblesa i la 
subjugació; de l’altra, el llop és l’anarquia, la voracitat i el desordre 
més absoluts. El món de Marià Vayreda és un món eminentment 
dual, maniqueu, en què bé i mal lliuren una batalla sense treva, i els 
animals (o les persones comparades amb animals) encarnen aquest 
conflicte sempitern.9 Ara bé, en el món de Marià Vayreda, un món 
de lluita constant, la bondat i la innocència sempre estan associades 
a animals submisos, obedients i soferts, animals de granja; per contra, 
la maldat i la culpa sempre van de la mà d’animals salvatges, per bé 
que no exòtics, incapaços de subjugar-se, per la seva naturalesa, a la 
voluntat de l’home.

Evidentment, de tot això se’n pot fer una lectura política i/o ide-
ològica: mentre que els animals de granja simbolitzarien l’ortodòxia 

8. Vayreda, M. La punyalada, edició d’Antònia Tayadella. Barcelona: Proa, 
2004, p. 196.

9. Val a dir que, tot i ser un món dual, té raó Antònia Tayadella quan afir-
ma que en la novel·la La punyalada, «el maniqueisme inicial és dut amb encert al 
terreny de l’ambigüitat». Vegeu: Tayadella, A. «Marià Vayreda». A: Molas, J. 
[dir.]. Història de la Literatura Catalana. Part Moderna, v. VII. Barcelona: Ariel, 
1987, p. 536-538.



14

Anuari Verdaguer 22 - 2014  Damià Bardera Poch

catòlica i els valors del tradicionalisme rural —uns valors amb els 
quals l’autor combregava—, la resta simbolitzarien la desviació de la 
norma, la irreligiositat i el liberalisme. És perfectament lícit fer-ne 
aquesta lectura, però a nosaltres ens interessa remarcar el fet que les 
preferències lingüístiques de Vayreda, unes preferències que al seu 
torn deixen entreveure relacions axiològiques, estan lligades als ani-
mals de granja, això és, als «animals de tota la vida», submisos i obe-
dients. D’aquesta manera, les «repugnàncies lingüístiques» de l’autor 
estaran lligades, en conseqüència, als animals salvatges, com ara els 
llops, els esparvers o les serps.

En un cas i en l’altre, el camp semàntic és el dels animals, i això 
és important perquè, independentment dels valors que encarnen o 
simbolitzen les bèsties en l’obra de Vayreda, la bestialitat i l’instint 
dels éssers humans són nocions centrals en el món de l’autor, això és, 
bestialitat i instint entesos com a aquell «pòsit» estrictament biològic 
que sempre és a punt per atacar, destruir o defensar-se de les agres-
sions alienes.10 I això ens condueix a la segona qüestió, la de l’agressi-
vitat dels animals i la seva capacitat destructiva, ja siguin víctimes o 
botxins —o les dues coses alhora. Un bon exemple n’és el conte «La 
fi del renegat», en què el matxo, cansat dels maltractaments constants 
que rep del seu amo, finalment li venta una coça i el mata:

Llançant-se udolant, com un gos, sobre el matxo, [el Renegat] co-
mençà a batre’l fins a trencar-li el garrot per les orelles. La bèstia, 
instintivament li presenta les anques, i el Renegat, que ja no hi veia, 
seguí ferint-la de pla i de punta en el ventre i en les cames, fins que 
aquesta, defensant-se a pernada seca, l’arreplegà de ple a ple enmig de 
la cara i l’envià fent tombarelles pel marge avall.11 

Una altra vegada, l’ésser humà és comparat amb un animal —un 
gos—, i la seva bestialització és molt més intensa que la del pobre 
matxo, que es limita a defensar-se de les garrotades que rep del seu 

10. Ramon Anglada i Mercè Llobera relacionen, amb encert, la bestialització 
dels personatges de La punyalada amb la tradició de la novel·la modernista 
en llengua catalana. Vegeu: Anglada, R.; Llobera, M. La punyalada. Olot: 
Edicions Municipals, núm. 52, 1989, p. 70-76. 

11. Vayreda, M. Obres completes. Barcelona: Selecta, 1984, p.132. Cal fer no-
tar que en aquest fragment també apareixes paraules relacionades directament 
amb la materialitat del cos: «orelles», «anques», «ventre», «cames» i «cara». 



El món de Marià Vayreda: una anàlisi crítica Anuari Verdaguer 22 - 2014

15

amo. Tot i ser un animal poruc, submís i sofert, el matxo és capaç de 
ferir de mort el Renegat. Aquest fet, que podria semblar anecdòtic, és 
una de les constants en l’obra de Vayreda: l’amenaça de ser ferit per 
l’entorn, ja siguin la resta d’humans, els animals o la naturalesa, això 
és, l’entorn vist com una amenaça, com una arma que pot fer mal en 
qualsevol moment. Tenia raó Maurici Serrahima quan afirmava que 
Vayreda va introduir «una càrrega de pertorbacions psíquiques que 
representaven una actitud nova en la novel·la del país».12 Bona part 
d’aquestes «pertorbacions psíquiques» es deu, precisament, a l’ame-
naça constant que representa l’entorn en l’obra vayrediana; no per 
casualitat el camp semàntic d’allò relacionat amb les armes o amb la 
guerra juga un paper cabdal en la conformació del que hem anomenat 
«el món de Vayreda». Fixem-nos en aquest altre exemple, extret d’un 
fragment del llibre Records de la darrera carlinada, més concretament, 
del capítol «L’Esquadró de la Sang», en què un cavall furiós ataca una 
persona:

La fi d’aquesta bèstia [el cavall] fou digna de la seva vida. Un dia, en 
acostar-s’hi l’assistent per a tirar-li el pinso, l’animal, que havia rom-
puda la brida, se li tirà al damunt i, agafant-lo amb les dents i tirant-lo 
per terra, començà a mossegar-lo i potejar-lo, fent-li cruixir els ossos 
com a un conill un ca afamat. Als crits desesperats de la víctima hi acu-
diren els companys, que, per a salvar-lo, hagueren de fer el que ja ha-
vien d’haver fet mesos ha: matar la fera a escopetades en la pròpia 
establa.13 [La cursiva és meva]

L’ésser humà torna a ser comparat amb un animal, en aquest cas, 
un conill. A diferència de les altres vegades, però, la persona no és 
víctima de la violència de l’altra gent ni és ella qui maltracta un ani-
mal, sinó que és víctima de l’agressivitat d’un cavall en el moment més 
inesperat, un cavall que al seu torn és comparat amb un «ca afamat 
que fa cruixir els ossos d’un conill». L’animalització, per tant, és do-
ble: d’una banda la persona és comparada amb un conill indefens; i 
de l’altra, el cavall és comparat amb un altre animal, un gos afamat. 
L’única manera de reduir la fera és matant-la amb un tret d’escopeta, 
ja que no és un cavall com els altres, una bèstia qualsevol, submisa 

12. Serrahima, M. Dotze Mestres. Barcelona: Edicions de 1984, 2008, p. 130.
13. Vayreda, M. Obres completes. Op. cit., p. 216.



16

Anuari Verdaguer 22 - 2014  Damià Bardera Poch

i mansa, sinó «un cavallàs negre, de llarga cua i crin esbullada, que 
semblava que tingués tots els dimonis a dins del cos, malgrat que els 
ossos, apuntant-li pertot, no li donaven pas peu per a gastar tanta 
gallardia».14 En efecte, el cavall semblava que tingués tots els dimonis 
dins del cos, i per això, en el passatge en què Vayreda ens descriu com 
ataca l’assistent, abunden les paraules relacionades amb el cos i la seva 
acció, tal com ja passava a La punyalada: «dents», «mossegar», «pote-
jar», «ossos», «cruixir». Hi ha una relació clara, evident, prou explíci-
ta, entre l’animalitat, la materialitat dels cossos i la constant amenaça 
de l’entorn, que és vista com una arma. Passem, doncs, a analitzar la 
importància dels cossos en l’obra de Marià Vayreda.

2.2 La materialitat dels cossos 

El món de Marià Vayreda és un món inequívocament material, 
dens, substanciós, massís, força lent, però actiu, en constant activitat, 
arrelat sempre a la terra. És un món que pesa, per dir-ho d’alguna ma-
nera, ben bé com si tots els éssers i objectes que l’habiten tinguessin 
plom a dintre seu, encara que no es tracta d’un món ni immòbil, ni 
irrespirable, ni encara menys fossilitzat. És tot el contrari d’allò eteri, 
evanescent, porós, lleuger. Fem un cop d’ull a la descripció de l’àvia 
Tita que fa un dels narradors de Vayreda:

De quan jo parlo, l’àvia Tita era una velleta de setanta vuit anys. Ar-
rugada com una pansa i corcovada com un eriçó, semblava que anava 
buscant agulles pels racons; ben segur que amb més gust hauria mirat 
les bigues, sinó que li era prohibit perquè tenia les frontisses de l’es-
quena rovellades i la terra semblava que la cridava per més que ella feia 
el sord i penso que ho era de debò.15 [La cursiva és meva]

No és casual que el cos de l’àvia Tita sembli cridat per la terra. 
En l’obra vayrediana, tots els cossos estan profundament arrelats a 
la terra, i el centre gravitacional d’aquest món terrenal i dens l’ocu-
pen, precisament, els cossos biològics, tant d’humans com d’animals. 
Ja hem vist que l’animalitat de les conductes és vehiculada sempre a 
través dels cossos. Ara bé, aquests cossos tenen sovint un «excés» de 

14. Ibídem, p. 212.
15. Ibídem, p. 26.



El món de Marià Vayreda: una anàlisi crítica Anuari Verdaguer 22 - 2014

17

materialitat, un «suplement» de densitat i pesantor, per dir-ho d’algu-
na manera. Això es deu al fet que emocions, sentiments i sensacions 
es concentren, en l’obra de Vayreda, en les diferents part del cos, i 
s’hi concentren i concreten de tal manera que aquestes parts acaben 
adquirint l’esmentat «suplement» o «excés» de materialitat. La sang 
n’és el paradigma: 

En girar-me indignat, vaig topar-me amb la mirada burleta i provo-
cadora d’aquells dignes sostenidors de l’ordre públic. Vaig sentir rebo-
tir-me la sang del cap al cor i vaig concebir intencions de tirar-me com 
un lleó a venjar aquell afront.16 [La cursiva és meva]

En aquest fragment del llibre Records de la darrera carlinada, la rà-
bia que sent el narrador fa que la sang se li espesseeixi fins al punt 
d’assimilar-se a un objecte que es pot rebotre, un objecte que va del 
cap al cor i que motiva el narrador per a la lluita (vegeu, a més, com 
s’identifica amb un lleó). En la novel·la Sang nova, com que el llegat 
de la tradició rural catalana —jeràrquic, patriarcal i de matriu catòli-
ca— s’ha de transmetre de generació a generació, aquest llegat preci-
sarà de la sang d’aquells joves que vulguin defensar-ne els valors —els 
valors del regionalisme polític— i mirar cap al futur: 

¿Per què no hem de tractar, doncs, de retornar-li [a Catalunya] la 
seva bellesa primitiva? Per això bastaria treure-la dels fems, i això és 
el que hem d’intentar. La feina, llarga i feixuga, no és pas obra d’una 
generació; perquè cal canviar la sang del poble; però, si no es comença, 
no s’acabarà pas. Per la meva part us dic que vaig a començar-la per 
casa meva.17 [La cursiva és meva]

A La punyalada, en canvi, la sang concentra tot aquell mal que ens 
és inherent als humans pel sol fet de ser humans, tal vegada un pecat 
original. És per això que el mal de què és víctima Albert Bardals —un 
mal que el fa embogir—18 no li abandonarà el cos fins que la Coralí li 
clavi una punyalada i es dessagni:

16. Ibídem, p. 176-177.
17. Ibídem, p. 251.
18. Per a la qüestió de la bogeria a La punyalada, vegeu: Dasca Batalla, M. 

«Bogeria i sentit en la narrativa catalana contemporània (1899-1939)». Revista de 
Catalunya [Barcelona], núm. 245 (desembre de 2008), p. 103-104. 



18

Anuari Verdaguer 22 - 2014  Damià Bardera Poch

Al revenir-me, me trobava de peus a terra, estintolat sobre la màrfe-
ga, i sentia un doll de sang encesa que, lliscant-me pel cos avall, s’es-
corria per la terra. Enmig del greu dolor que encara me doblegava, 
sentia una mena de sensació benefactora, com la del malalt a qui el 
doctor d’un cop de llanceta ha rebentat un tumor ple de posterma. 
[...]
I la sang que seguia escolant-se’m per la ferida, malgrat la pressió que 
feia amb la mà per deturar-la, desenfarfegant-me les entranyes, sem-
blava deixar-les per a son funcionament amb una llibertat que mai 
havien tingut. [...]
Coralí!, no temis, que ja sóc curat. El meu cos, purgat de la sang ende-
moniada pel mal esperit, ha obert els ulls a la veritat.19

En la sang d’Albert Bardals s’hi concentra el mal, la bogeria, per 
això és una sang tan «matèrica» i tan espessa, encara que no deixi de 
ser líquida. Altres parts del cos que, a diferència de la sang, no són 
líquides, sinó sòlides, també adquireixen en l’obra de Vayreda l’es-
mentat excés de materialitat. El camp semàntic relacionat amb les 
parts del cos té una importància cabdal en el món de Vayreda: vísce-
res, dents, coll, muscles, cor, ventre, braços, ulls, carn, ungles, galtes, 
nas, pell, ossos (o ossamenta), nervis, entranyes, costelles, etc. Totes 
aquestes parts del cos concentren i vehiculen el conjunt de l’activi-
tat humana: pensaments, sentiments, sensacions, afeccions, accions, 
dubtes. Ara bé, de totes aquestes parts del cos, n’hi ha unes que solen 
servir per atacar, això és, són literalment armes, i d’altres que pateixen 
els atacs dels enemics. Fixem-nos en l’amenaça que profereix l’Albert 
Bardals a l’Ivo-Esparver al final del capítol vuitè de La punyalada: 

—Mira, veus? Punyals que em manquessin, bones me foren les dents 
per a arranar-te les ungles, maleït esparveràs de gotlles torxes!20 [La 
cursiva és meva]

En aquest fragment, si bé les ungles reben l’atac de les dents, en 
d’altres ocasions les ungles serveixen d’arma per lesionar i ferir el cos 
de l’enemic. Les diferents parts del cos, doncs, a més de l’excés de 
materialitat ja esmentat, estan clarament relacionades amb el camp 

19. Vayreda, M. La punyalada. Op. cit., p. 201-203.
20. Ibídem, p. 71.



El món de Marià Vayreda: una anàlisi crítica Anuari Verdaguer 22 - 2014

19

semàntic de les armes i la guerra, un camp semàntic que, tal com ja 
hem comentat, és central en la conformació del món vayredià. A cau-
sa dels atacs que pateixen uns i altres cossos, abunden d’una banda 
les paraules relacionades amb lesions dels teixits orgànics («ferida», 
«nafra», «crosta», «cicatriu», «trenc», «escorxar», «degollar»), i de l’al-
tra, abunden les paraules relacionades amb la putrefacció i descom-
posició de la matèria orgànica («cadàver», «mort», «difunt», «cucs», 
«nínxol», «sepulcre», «tètric»). Fixem-nos en aquest fragment de La 
punyalada, en què el narrador descriu l’estat material del cos sense vida 
de l’Arbosset:

Fermat pels braços i pel coll a la creuera, les cames li penjaven esllan-
guides sota un ventre enorme, inflat pels humors en descomposició. 
El clàssic barret de copa s’aguantava a plom sobre el cap caigut de 
cairell sobre el muscle. Amb les galtes i el nas penjant-li cap a un costat, 
els ulls mig oberts i guerxos, la boca mig badada i torta, ensenyant 
les dents d’entre les que, per a més befa, ne penjava una grossa pipa, 
feia la ganyota més dolorosament estrafalària que imaginar-se puga i 
l’espectacle era en conjunt d’un ridícul tan estranyament tètric, que 
feia venir tremolament de cames i regirava les entranyes.21 [Les cursi-
ves són meves]

El cos de l’Arbosset ha patit l’atac d’un altre cos humà, el cos de 
l’Ivo-Esparver, i el resultat ha estat el que acabem de llegir: un cos 
torturat i mutilat que sent com la terra el crida, un cos amb un ventre 
«inflat pels humors en descomposició». 

2.3 La marcialitat

El tercer i últim camp semàntic que conforma el món literari de 
Vayreda és el de les armes i la guerra. En aquest sentit, el món de l’au-
tor és un món presidit pel déu Mart, déu de la guerra i la destrucció. 
A l’animalitat i materialitat característiques del món vayredià, se li ha 
de sumar ara la marcialitat. Es tracta d’una marcialitat profundament 
viril, directa, rectilínia, encesa, primària, punxeguda, bruta i ferrenya. 
En conseqüència, les repugnàncies lingüístiques de l’autor estaran 
sempre relacionades amb allò femení, tou, circular, refinat, elusiu, 

21. Ibídem, p. 135-136.



20

Anuari Verdaguer 22 - 2014  Damià Bardera Poch

flonjo, sentimental i afectat.22 En el pròleg de La punyalada, l’Albert 
Bardals fa aquesta advertència:

...si tinguéssiu la pensada de donar al públic aquestes pàgines, me-
diteu bé si fóra millor encara llençar-les al foc. Estan tan plenes de 
sang!... Sang brollada a dolls d’amples ferides i sang d’aquella que re-
galima a gotes d’un cor llatzerat per la desesperació i les sequedats 
de l’esperit; i... és molta sang, potser massa per a aquests temps de refina-
ments i de feminisme. Amb tot, heus-e-les aquí i, doncs ne sou advertit, 
si no us plauen, cremeu-les i fareu millor.23 [La cursiva és meva]

Juntament amb els elements relacionats de manera directa amb 
el cos humà (la sang, el cor, les ferides), també veiem que les pàgines 
de La punyalada no s’ajusten als gustos d’una època massa refinada i 
de massa feminisme. I és que el món de Marià Vayreda, vehiculat en 
aquest fragment a través de la veu d’Albert Bardals, mostra una clara 
preferència lingüística —i en conseqüència, axiològica— per tot allò 
relacionat amb la guerra i la virilitat més primàries. No se’ns escapa, 
òbviament, que aquestes preferències lingüístiques de Vayreda tenen 
força a veure amb la seva visió tradicionalista i rural del món, tal com 
ja hem comentat. Ara bé, cal recordar que si bé en el cas de Vayreda hi 
ha paral·lelismes i coincidències, el món literari d’un autor no és mai 
un epifenomen de la seva ideologia, sinó que tal món té autonomia 
artística i «valors» propis que són fruit de les paraules que conté, això 
és, fruit de les preferències lingüístiques i conseqüents repugnàncies. 

En el món (lingüístic) de Vayreda, doncs, tots aquells objectes que 
són —o poden ser— una amenaça per a la integritat física i/o mental 
de persones i bèsties esdevenen rellevants, o per dir-ho en paraules 
de Ferrater Mora, tenen més realitat que la resta d’objectes.24 Heus-
ne aquí uns quants exemples: punyal, trabuc, fusell, llança, canó, es-

22. Si tenim en compte aquestes preferències (i repugnàncies) lingüístiques 
que trobem en l’obra de Vayreda, no ens ha d’estranyar que Jordi Castellanos pro-
posés, tot valent-se de la psicoanàlisi freudiana, una lectura queer-homosexual de 
la novel·la La punyalada. Vegeu: Castellanos, J. «La punyalada, els clarobscurs 
de la novel·la dels trabucaires». Serra d’Or [Barcelona], núm. 528 (desembre de 
2003), p. 51-54. 

23. Vayreda, M. La punyalada. Op. cit., p. 11.
24. Vegeu: Ferrater Mora, J. «La idea de la realidad». A: Unamuno. Bosquejo 

de una filosofía. Madrid: Alianza, 1985.



El món de Marià Vayreda: una anàlisi crítica Anuari Verdaguer 22 - 2014

21

copeta, granada, garrot, bales, sabre, ganivet, daga, etc. Val la pena 
destacar, en aquest sentit, el capítol titulat «La xacolatera», del llibre 
Records de la darrera carlinada, ja que «la xacolatera» no és sinó un 
canó d’artilleria:

el canó era l’objecte de totes les curiositats, de tots els entusiasmes i 
de tots els comentaris. Muntat sobre la curenya, lluïa la seva gràcia, 
bastant casolana, enmig d’un cercle de curiosos que el contemplàvem 
respectuosament a alguna distància. [...] a mi, malgrat tota la meva 
admiració i tot el meu entusiasme, em semblava fet d’un esclopeter. 
Era curt i fart i com que mancava del reviró o xescle de resistència, 
que tots porten a la boca, tenia l’aspecte d’una xacolatera, comparan-
ça que eixia de la boca de tothom. La curenya era de roure, feta a cops 
d’huixol, i les rodes tenien la forma de les carretes de bous.25 

Fixem-nos, també, que en aquesta descripció podem apreciar 
bona part de la materialitat que conforma el món de Vayreda, una 
materialitat com la de «la xacolatera», pesant i massissa, lenta però 
activa. Deixem de banda, però, la qüestió de la materialitat i tornem a 
la qüestió de les armes i la guerra. Certament, els objectes relacionats 
amb la guerra tenen molta importància en el seu món, però també 
en tenen tots aquells objectes i plantes que, sense estar relacionats 
directament amb la guerra, són una amenaça per a la integritat física 
i/o mental de persones i bèsties. O dit d’un altra manera: en l’obra de 
Vayreda l’entorn és vist, tot ell, com una arma, això és, l’entorn es per-
cep com una amenaça potencial i/o real. Ja hem vist que tant persones 
com animals són —o poden ser— una amenaça i com a tals formen 
part de l’entorn. Ara bé, per entorn ens referim, ara, tant als objectes 
quotidians com a la naturalesa, que en l’obra de Vayreda té sempre un 
caràcter torbador i amenaçant. Així, d’una banda, tots aquells objec-
tes quotidians que en qualsevol moment poden ser utilitzats per ferir 
algú, com ara una corda o un vidre, tindran més realitat que la resta 
d’objectes; i, d’altra banda, allò relacionat amb la naturalesa (en el cas 
de Vayreda, sol tractar-se del paisatge muntanyós de l’Alta Garrotxa) 
es veurà com una arma potencial: roques, branques, troncs, torrente-

25. Vayreda, M. Obres completes. Op. cit., p. 178.



22

Anuari Verdaguer 22 - 2014  Damià Bardera Poch

res, cingleres, boscúries, espadats, pedres, arbres,26 etc. A La punyala-
da, aquesta amenaça constant de la naturalesa amara tota la novel·la, 
com molt bé va destacar Timothy Mc Govern.27 Tanmateix, aquesta 
amenaça no és només característica de La punyalada, sinó que és una 
constant en l’obra de Vayreda. Fem un cop d’ull, per exemple, a aquest 
fragment del conte «L’afusellat», una descripció marca de la casa del 
camí que anava d’Olot a Vic —passant pel Collsacabra— durant l’úl-
tim terç del segle xix: 

Des de les fèrtils i ben conreades planes de Bas i de Les Preses, fins 
als àrids i despullats terrers de l’Esquirol i Roda, des de l’original i 
laberíntic Badatosca amb els seus emparrats estenent-se sobre parets 
de basalts i greda fins al feréstec Collsacabra amb els seus espessos 
boscos de faigs i roures, allí hi ha de tot. Perspectives que es perden 
de vista, timbes que fan rodar el cap, casinyols que respiren misèria, 
cases senyorials de parets robustes i ennegrides pels anys, sense que 
falti de tant en tant el clàssic hostal, veritables pedres miliars del tra-
giner, més o menys ben proveït, més o menys brut, però sempre ple 
de color, i alguns d’ells plens de records de les nostres guerres, tant 
civils com nacionals.28 

El paisatge, en l’obra de Vayreda, ajuda sens dubte a conformar 
el camp semàntic de la marcialitat. En aquest fragment, el narrador 
fins i tot esmenta les guerres «tant civils com nacionals», i el paisatge 
és una amenaça física («timbes que fan rodar el cap») i alhora men-
tal («l’original i laberíntic Badatosca»). En definitiva: tal com ja hem 
dit, tot allò relacionat directament o indirectament amb les armes i la 

26. Vegeu, per exemple, el conte «El roure dels penjats», en què un roure és 
capaç de concentrar tot el mal i tot l’horror del paisatge circumdant. 

27. Mc Govern no només afirma que la naturalesa és una amenaça constant 
a La punyalada, sinó que la mateixa naturalesa és portadora d’un mal que conta-
mina tots els habitants de la regió. Segons l’autor: «Vayreda estableix la presencia 
del Mal, i la sensació d’una terra i una gent maleïdes des de bon principi, ja al 
primer capítol, que conté una carta de l’Albert escrita en el seu llit de mort», Mc 
Govern, T. «Allò que s’amaga en el paisatge: una amenaça maligna en La punya-
lada». Revista de Girona [Girona], núm. 220 (setembre-octubre de 2003), p. 37. 
Vegeu també: Mc Govern, T. «The Late Realist Novel and Art-Horror: Marià 
Vayreda’s La punyalada and the Question of Genre». Catalan Review [Barcelo-
na], v. XV, núm. 2 (2001), p. 115-136. 

28. Vayreda, M. Obres completes. Op. cit., p. 147.



El món de Marià Vayreda: una anàlisi crítica Anuari Verdaguer 22 - 2014

23

guerra té una importància cabdal en el món de l’autor, especialment 
la naturalesa, que és vista i percebuda com una amenaça, això és, com 
quelcom que pot danyar o ferir el cos humà. 

3. Conclusió 

Podem dir, com a resum, que els camps semàntics que articulen 
allò que hem anomenat «el mon de Marià Vayreda» són tres: l’anima-
litat, la materialitat dels cossos i la marcialitat. L’existència de cada un 
d’ells és necessària, però no suficient, per conformar el món lingüístic 
de l’autor. Tots tres camps semàntics estan, doncs, relacionats entre 
si, són interdependents en el context de l’obra vayrediana, i és pre-
cisament aquesta relació, aquesta interdependència, allò que deixa 
entreveure el sistema de valors que articularà d’una manera sòlida, 
coherent i compacta el món de Vayreda, això és, la visió que té l’autor 
del món a través del llenguatge literari. 

4. Bibliografia

Anglada, R.; Llobera, M. La punyalada. Olot: Edicions Munici-
pals, núm. 52, 1989.

Canal Morell, J. «Marian Vayreda, entre el carlisme i el catalanis-
me». Revista de Girona [Girona], núm. 225 (juliol-agost de 2004), 
p. 41-46.

Casacuberta, M. «Marian Vayreda: del trabuc a la ploma». Serra 
d’Or [Barcelona], núm. 528 (desembre de 2003), p. 47-50.

Casacuberta, M.; Sala Plana, J. Marian Vayreda i Vila: 1853-1903: la 
recerca d’una veu pròpia. Olot: Llibres del Batet, 2002.

Castellanos, J. «La punyalada, els clarobscurs de la novel·la dels tra-
bucaires». Serra d’Or [Barcelona], núm. 528 (desembre de 2003), 
p. 51-54. 

Dasca Batalla, M. «L’efemèride efímera. L’any Marià Vayreda 
(2003)». Anuari Verdaguer [Vic], núm. 12 (2004), p. 232-240. 



24

Anuari Verdaguer 22 - 2014  Damià Bardera Poch

—. «Bogeria i sentit en la narrativa catalana contemporània (1899-
1939)». Revista de Catalunya [Barcelona], núm. 245 (desembre de 
2008), p. 97-118. 

—. «Una “Quimera estranya”. Una lectura de la novel·la La punyala-
da (1903) de Marià Vayreda». Els Marges: revista de llengua i litera-
tura [Barcelona], núm. 103 (2014), p. 120-136.

Ferrater Mora, J. El mundo del escritor. Barcelona: Crítica, 1983.
—. Unamuno. Bosquejo de una filosofía. Madrid: Alianza, 1985.
Mc Govern, T. «The Late Realist Novel and Art-Horror: Marià 

Vayreda’s La punyalada and the Question of Genre». Catalan Re-
view [Barcelona], v. XV, núm. 2 (2001), p. 115-136. 

—. «Allò que s’amaga en el paisatge: una amenaça maligna en La pu-
nyalada». Revista de Girona [Girona], núm. 220 (setembre-octu-
bre de 2003), p. 36-41. 

Pagès Jordà, V. «Crònica d’un desencís». Revista de Girona [Girona], 
núm. 256 (2009), p. 48-50. 

Pla Arxé, R. «Edició rigorosa de La punyalada de Marià Vayreda». 
Anuari Verdaguer [Vic], núm. 13 (2005), p. 447-450. 

Roig Sala, J. L. «La punyalada, entre l’historicisme i la psicologia». 
A: Miscel·lània Germà Colón-7. Barcelona: Abadia de Montserrat, 
1997, p. 135-158.

Selles, N. «Marian Vayreda: Idealització i conflicte davant d’una re-
alitat canviant». Revista de Girona [Girona], núm. 220 (setembre-
octubre de 2003), p. 30-35. 

Serrahima, M. Dotze Mestres. Barcelona: Edicions de 1984, 2008, p. 
103-136.

Tayadella, A. «Marià Vayreda». A: Molas, J. [dir.] Història de la 
Literatura Catalana. Part Moderna, v. VII. Barcelona: Ariel, 1987, 
p. 531-538.

Vayreda, M. Obres completes, pròleg, ordenació i revisió de Josep Mi-
racle. Barcelona: Selecta, 1984.

—. Exposició antològica de Marian Vayreda i Vila (1853 - 1903). Girona: 
Fundació Caixa de Girona; Olot: Ajuntament d’Olot, Museu Co-
marcal de la Garrotxa, 2003.

—. La punyalada, edició d’Antònia Tayadella. Barcelona: Proa, 2004.
—. L’afusellat i altres contes, introducció i selecció de Lluís Calderer. 

Barcelona: Angle, 2004.


